
Waldenfels - Phänomenologie (StL7) 1 01.02.2026 

Phänomenologie 

Von Bernhard Waldenfels 

 

1. Allgemeine Umrisse 

a) Entstehung und Eigenart. Der Terminus Phänomenologie taucht seit dem 18. Jh. wieder-

holt in philosophischen und wissenschaftlichen Zusammenhängen auf, doch erst bei Edmund 

Husserl (1859-1938) können wir von einer Philosophie sprechen, die sich selber als Phäno-

menologie darstellt. Die Parole „Zurück zu den Sachen selbst“, die er seit der Jahrhundert-

wende ausgibt, bedeutet zunächst einen methodischen Appell. Gegenüber den konstruktivisti-

schen Überbauten des Neukantianismus, den positivistischen Verkürzungen der Erfahrung und 

der historistischen Zerfaserung der Vernunft pocht Husserl auf die Eigenart und Vielfalt unse-

rer Erfahrungen, die in anschaulichem Aufweis des Gegebenen zu ihrem Recht kommen sol-

len. Doch die daraus resultierende Blickschulung und Beschreibungskunst wäre über eine Er-

neuerung des wissenschaftlichen Forschungsethos kaum hinausgelangt und im Intuitionismus 

und Deskriptivismus einer „Bilderbuchphänomenologie“ steckengeblieben, hätte sie nicht 

eine theoretische Verankerung gefunden in der Verklammerung des methodischen Wie mit 

dem sachhaltigen Was. Die „Wissenschaft von Phänomenen“ (Husserl, Ideen I, Einl.) hat es 

nicht geradewegs mit der Sache an sich zu tun, aber auch nicht mit bloßer Erscheinung oder 

gar mit bloßem Schein, sondern mit der Art und Weise, wie etwas gegeben und gemeint ist, 

oder in der Formulierung Μ. Heideggers (Sein und Zeit § 7): wie sich etwas an sich selbst 

zeigt. Die phänomenale Welt ist keine Welt bloßen Augenscheins, sondern die Welt selber, 

wie sie unter bestimmten Umständen diesem oder jenem so oder so erscheint. Subjektivität 

und Objektivität sind eingelassen in ein einziges „welterfahrendes Leben“. 

b) Kategorien und Methoden. Das Erfahrungsgeschehen findet seine Artikulation in einer 

Reihe durchgängiger Bestimmungen. An erster Stelle steht die Doppelheit von Sinn und In-

tention. In unserer Erfahrung haben wir es weder mit rohen Sinnesdaten zu tun noch mit ferti-

gen Verstandesformen, vielmehr begegnet uns jeweils etwas als etwas, in einem bestimmten 

Sinn, einer typischen Gestalt, einer Regelstruktur. Umgekehrt ist unser Erleben und Verhalten 

niemals ein bloßes psychisches Ereignis oder eine physische Reaktion, sondern als Wahrneh-

men, Vorstellen, Erinnern, Entscheiden, Hantieren, Billigen oder Lieben ist es in sich selbst 

auf anderes gerichtet, das es in spezifischem Sinne „meint“. Dieses intentionale Geschehen 

zeigt ein Gefälle von Sachnähe und Sachferne und kulminiert in der leibhaftigen Gegenwart 

des Gemeinten, die unsere Wahrheitsansprüche erfüllt oder enttäuscht. Der gemeinte Sinn läßt 

sich durch Variation der faktischen Erfahrungsbedingungen auf invariante Wesensstrukturen 

reduzieren, die einerseits einen formal-ontologischen Rahmen, andererseits materiale Sinnre-

gionen umschreiben. Zudem ist jeder Sinn eingebettet in Sinnhorizonte, die sich zu räumli-

chen, zeitlichen, thematischen, sprachlichen, praktischen und kommunikativen Zusammen-

hängen ausweiten und auf den umfassenden Horizont der Lebenswelt verweisen. Schließlich 

weist jeder Sinn zurück auf eine Sinngenesis, d. h. eine innere Geschichte aus Sinnstiftung, 

Sinnerwerb, Sinnverwandlung, Sinnverdunkelung und Sinnerneuerung. 

Den genannten Artikulationsformen entspricht ein Gefüge verschiedener Methoden. Die phä-

nomenologische Reduktion oder Epoche reduziert alles Gegebene auf seine pure Phänomena-

lität, indem sie alle transzendierenden Vorannahmen suspendiert. Die eidetische Reduktion 

versetzt das Tatsächliche durch imaginative Variation in seine Wesensgestalt. Die intentionale 

Analyse legt den Sinn der Erfahrungen kontextuell aus, während die genetische Analyse die 

statischen Zuordnungen in Konstitutionsprozesse zurückverwandelt. 



Waldenfels - Phänomenologie (StL7) 2 01.02.2026 

c) Spielarten. Die weltweite Ausbreitung der phänomenologischen Bewegung führte zu man-

nigfaltigen Abwandlungen und Umbildungen, an denen vor allem Μ. Scheler und Heidegger 

in Deutschland, Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Emmanuel Levinas, Paul Ricœur 

und Jacques Derrida in Frankreich und Alfred Schütz sowie Aron Gurwitsch in den USA ih-

ren prägenden Anteil haben. Insgesamt läßt sich die Phänomenologie mit Merleau-Ponty cha-

rakterisieren als Suche nach dem Sinn von Welt und Geschichte in statu nascendi. Den offe-

nen Horizonten der Erfahrung entspricht eine Welt, die nie fertig, und ein Ausdruck, der nie 

abgeschlossen ist. Doch tun sich bedeutsame Unterschiede auf je nachdem, wie Art und Ort 

der Phänomenalität bestimmt werden. Man kann grob unterscheiden zwischen einer ontologi-

schen Phänomenologie, die den Sinn in den Strukturen der Wirklichkeit sucht (Göttinger und 

Münchener Kreis), einer transzendentalen Phänomenologie, die auf konstitutive Leistungen 

des Bewußtseins zurückgreift (Husserl, Gurwitsch) und den verschiedenen Formen einer exis-

tentialen Phänomenologie, die den Sinn im Seinsverständnis des Daseins (Heidegger), in den 

freien Entwürfen der Existenz (Sartre), in den anonymen Vorgaben des Leibes (Merleau-

Ponty) oder im leibhaftigen „face-à-face“ (Lévinas) verankert sieht, verwandt darin der phä-

nomenologisch angeleiteten Anthropologie eines Scheler und Helmuth Plessner und im Falle 

der französischen Autoren vielfach verquickt mit G.W.F. Hegels „Phänomenologie des Geis-

tes“ (in der Lesart von A. Kojève). Allerdings zielen die letztgenannten Versuche durchweg 

über eine reine Phänomenologie hinaus, sei es in Richtung auf ein Seinsdenken (Heidegger), 

eine marxistische Anthropologie (Sartre), eine strukturelle Ontologie (Merleau-Ponty), eine 

am Andern orientierte Ethik (Lévinas). Ähnliches gilt für die Mischform einer hermeneuti-

schen Phänomenologie, die den Sinn aus der Entzifferung von Texten, Symbolen und Meta-

phern gewinnt (Hans-Georg Gadamer, der späte Ricœur) oder ihn gänzlich einer Textualität 

anheimstellt (Derrida). Die Grenzen zur Existenzphilosophie, zur Hermeneutik, zum Marxis-

mus und zum sog. (Post-)Strukturalismus sind vielfach fließend. 

2. Thematische Leitfäden für Ethik und Sozialphilosophie 

a) Ethische Werte und Gemeinschaftsformen. Schon Husserl ergänzt die theoretische Einstel-

lung auf pure Sachen durch sachlich fundierte, aber eigenständige und eigengesetzliche Ein-

stellungen des Handelns und Wertens. Alexander Pfänder und später Ricœur sind ihm darin in 

ihrer Philosophie des Wollens gefolgt. Bei Scheler verbindet sich der Rückgang auf ein origi-

näres „Wertfühlen“ mit der eidetischen Herauspräparierung reiner Wesenheiten und Wesens-

zusammenhänge. Daraus resultiert eine materiale Wertethik, die in ihre hierarchische Gliede-

rung auch intime und öffentliche Gemeinschaftsformen bis hin zu Staat und Kirche einbe-

zieht. Daß dieser Versuch, der sich bei Dietrich v. Hildebrand und Nicolai Hartmann auf ver-

schiedene Weise fortsetzt, bei aller Belebung und Verfeinerung des ethischen Gespürs wenig 

dauerhaft war, hat verschiedene Gründe. Man hat bemängelt, daß es dieser Werterfassung an 

verbindlichen Kriterien fehlt, oder daß die Werte von ihrem natürlichen und historischen Wur-

zelboden abgelöst werden, oder man wendet mit Heidegger ein, daß Werte überhaupt nur ein 

Kompensat sind für die neuzeitliche Verflachung des Seins zur bloßen Vorhandenheit. 

b) Leiblichkeit – Intersubjektivität – Sozialität. Ein weiterer Leitfaden, der vor allem von den 

Vertretern einer existentialen Phänomenologie aufgegriffen wurde, heftet sich an die Leiblich-

keit, durch die sich das Subjekt der Welt, die es erfährt und bearbeitet, zugehörig weiß. Diese 

Konkretisierung des Subjekts weitet sich bei Husserl aus zu einer Intersubjektivität wechsel-

seitiger Fremderfahrung und gemeinsamer Welterfahrung, die ihrerseits eingebettet ist in ano-

nyme Formen der Sozialität. Eine Schwierigkeit, die auch in den Nachlaß-Reflexionen (s. 

Husserliana Bd. 13-15. 1973) nicht behoben wird, liegt in der Zentrierung der Sozialwelt auf 

ein konstitutives „Ur-Ich“ (Krisis, S. 188) ein „transzendentaler Solipsismus“, der in Heideg-

gers „existenzialem Solipsismus“ (Sein und Zeit, § 40) nochmals anklingt und sich dort in ei-

ner schroffen Entgegensetzung von „eigentlicher“ Existenz und „uneigentlichem“ Man 



Waldenfels - Phänomenologie (StL7) 3 01.02.2026 

auswirkt. Doch fehlt es auch nicht an Gegenmotiven. So die Instanz des Andern, dessen Blick 

schon bei Sartre die konstitutiven Leistungen des Ich überschreitet und der bei Lévinas eine 

noch radikalere Form annimmt: Im Antlitz des Andern erhebt sich ein Anspruch, der alle on-

tologischen und sozialen Ordnungen sprengt und zum Brennpunkt einer neuartigen Verant-

wortungs-Ethik wird. Hinzu kommt bei Scheler die Verankerung des Zwischenmenschlichen 

in einer affektiven Symbiose und bei Merleau-Ponty die Verwandlung der Intersubjektivität in 

eine Zwischenleiblichkeit, die sich zu einer institutionellen Zwischenwelt verdichtet. Die mit-

menschlichen Begegnungen laufen über variable Milieus (Scheler, Gurwitsch) und verstricken 

den Einzelnen in Geschichten (Wilhelm Schapp). Die Einbettung der „Werte“ in offen-viel-

deutige Situationen und Handlungsfelder nötigen schließlich zur Annahme einer gesellschaft-

lichen Einbildungskraft (Cornelius Castoriadis), die ebenso erfinderisch ist wie die theoreti-

sche. 

c) Lebenswelt und Geschichte. Besondere Wirkung hat bis heute das Motiv der Lebenswelt, 

das erstmals in Husserls „Krisis“-Schrift (1936, postum 1954) in vollen Tönen anklingt. Die 

Lebenswelt wird von Husserl eingeführt als unentbehrliches Fundament aller wissenschaftli-

chen Konstruktionen und – wie manche hinzufügen – aller institutionellen Regelungen. Dieser 

befreiende Rückgriff auf ein vorwissenschaftliches und vorinstitutionelles Leben wird bei 

Husserl am Ende doch wieder aufgefangen in einer teleologisch ausgerichteten Vernunftge-

schichte. Hier fragt es sich, ob nicht die Selektivität und Exklusivität einer jeden Ordnung zur 

Annahme konkurrierender Lebenswelten zwingt und ob nicht deren Heterogenität ein Ethos 

erfordert, das mit der Unaufhebbarkeit des Fremdartigen und einem Bodensatz an pensée sau-

vage (Merleau-Ponty, Claude Lévi-Strauss) rechnet. Die Frage nach den Ordnungen der Le-

benswelt, die es gibt (Heidegger, Merlau-Ponty, Michel Foucault), mündet ein in die Debatte 

um Grenzen und Differenzen jeglicher Rationalität. 

3. Auswirkungen auf Rechts- und Sozialwissenschaften 

a) Allgemeine wissenschaftstheoretische Perspektiven. Von ihrer Herkunft her gehören Phä-

nomenologen weder zu den Verächtern noch zu den Nachbetern der Wissenschaften. Die An-

sprüche der „Sache selbst“ haben ihre eigene Strenge, die dem Methodenzwang und der Ein-

ebnung heterogener Erkenntnisweisen ebenso zuwiderläuft wie dem Kult subjektiver Meinun-

gen. Gegen die Selbstvergessenheit eines Wissenschaftlers, der sich in seinen eigenen Kon-

struktionen einnistet, setzt Husserl eine Genealogie der Wissenschaften, die neben der wissen-

schaftlichen Erfindungskraft auch der außerwissenschaftlichen Bewährung und der philoso-

phischen Besinnung Raum läßt. Im übrigen entsprechen den Spielarten der Phänomenologie 

verschiedene Beziehungen zu den Wissenschaften. Bei den Phänomenologen, die dem frühen 

Husserl folgen, überwiegt die Suche nach Wesensformen und Wesensgesetzen, die der empiri-

schen Forschung zugrunde liegen, während Husserl selber mehr und mehr die transzendental-

historische Genese der Wissenschaften berücksichtigt. Aufs Ganze gesehen hält er an dem al-

ten Anspruch philosophischer Fundierung fest, während Scheler und Heidegger auf verschie-

dene Weise die Differenz von Denken und Forschen betonen. Bei Merleau-Ponty dagegen 

kommt es zu einem wechselseitigen Austausch, der durch das Sinnkontinuum leiblicher Er-

fahrung gewährleistet, durch wechselseitige Antizipationen in Gang gehalten wird und sich 

vorwiegend auf der mittleren Ebene von Paradigmenbildung und Paradigmenwechsel abspielt. 

b) Ordnung von Recht, Staat und Gesellschaft. Für frühe Phänomenologen wie Adolf Reinach, 

Edith Stein und Gerda Walther legte sich der Versuch nahe, Husserls Grundlegung der Logik 

in einer Wesenslehre von Recht, Staat und Gesellschaft zu erproben. Der wichtigste Versuch 

dieser Art, Reinachs „Apriorische Grundlagen der bürgerlichen Gesellschaft“ (1913), findet 

heute noch Beachtung wegen der Analyse von Anspruch, Verbindlichkeit und Versprechen, 

die in der Verflechtung von sozialem Akt und Rede auf die Sprechakttheorie vorausdeutet. Im 



Waldenfels - Phänomenologie (StL7) 4 01.02.2026 

übrigen geht die Rechts-P. andere Wege. Bei Felix Kaufmann und Fritz Schreier führt dies in 

die Nähe von H. Kelsens reiner Rechtslogik. Gerhart Husserl zeigt sich in seinen Analysen 

zur Zeitstruktur des Rechts oder zur Körperhaftigkeit des Eigentums besonders empfänglich 

für die alltägliche Rechtsverwirklichung. Bei Helmut Coing verquickt sich die Wertlehre 

Schelers und Hartmanns mit einem erneuten Naturrechts-Denken. Die langsam versickernden 

Wirkungen treten nochmals gesammelt an die Oberfläche im Frankreich der 60er oder 70er 

Jahre bei Autoren wie Paul Amselek und Suzanne Goyard-Fabre. Epistemologische Schulung 

und lebensweltliche Orientierung bahnen einen Weg zwischen Logizismus, Naturrechtsden-

ken und Positivismus; das Juridische schöpft aus präjurid. Quellen, und Normen verbinden 

sich mit Tatsachen, ohne sich ihnen auszuliefern. 

c) Theorie der sozialen Welt. Auch in den Debatten um den Status der neu entstandenen Sozi-

ologie, die im Deutschland der Weimarer Zeit geführt wurden, sind Husserl und Scheler 

höchst gegenwärtig. Doch die einseitige Orientierung am eidetischen Verfahren der Phäno-

menologie schafft zunächst eine Distanz zur empirischen Forschung. Das führt teils zur Ver-

mengung mit einer Geist- und Lebensmetaphysik (Theodor Litt), teils zur Anlehnung an die 

formale Soziologie (A. Vierkandt), und wo, wie in Siegfried Kracauers früher phänomenolo-

gisch orientierter Studie zur „Soziologie als Wissenschaft“, die Grenzen einer apriorischen 

Orientierung betont werden, erfolgt der Überschritt zur Empirie in Form direkter Materialstu-

dien, die sich in Kracauers späten Reflexionen zur Geschichte in einer Sympathie für Husserls 

Konzeption der Lebenswelt auszahlen. Die Kontakte zwischen früher Kritischer Theorie und 

Phänomenologie knüpfen teils schon an den späten Husserl und an Heidegger an. 

Sieht man von diesen sporadischen Anfangsversuchen ab, so war es Alfred Schütz (1899-

1959), der – geschult an Henri Bergson, Kelsen, Μ. Weber und Husserl – mit seinem „Sinn-

haften Aufbau der sozialen Welt“ (1932) einen wirklichen Durchbruch erzielte. Schütz gelang 

es, Alltagsverständnis, soziologische Konstruktionen und philosophische Reflexionen in ein 

fruchtbares Spannungsverhältnis zu bringen. Die Früchte dieses Versuchs reiften während der 

gemeinsam mit Gurwitsch (1901-73) in den USA durchlebten Emigrantenjahre. Der zuneh-

mende Einfluß berührte nicht nur verwandte Strömungen wie Pragmatismus und Interaktio-

nismus (so etwa bei Anselm Strauss), er förderte auch das Aufkommen neuer Forschungs-

zweige wie der kognitiven Soziologie von Aaron Cicourel und der Ethnométhodologie von 

Harald Garfinkel. Inzwischen ist vieles davon in die deutschsprachigen Länder zurückge-

kehrt. In Vereinigung mit den älteren wissenssoziologischen und anthropologischen For-

schungen von Scheler, K. Mannheim und Plessner und den gestalttheoretisch angeleiteten 

Feldtheorien von Gurwitsch und Kurt Lewin und in Verstärkung durch die Erträge der frz. 

Phänomenologie ist eine bestimmte Art der Sozialforschung entstanden, die auch im Metho-

denstreit ihren Platz behauptet. 

d) Phänomenologisch orientierte Sozialforschung. Der entscheidende Gesichtspunkt einer so-

zialphänomenologischen Forschung liegt darin, daß das subjektive und intersubjektive Erle-

ben und Verhalten in seiner sinngenerierenden Funktion in die objektive Forschung miteinbe-

zogen wird. Die Rede von einer „Sozialphänomenologie“ ist allerdings nicht unumstritten. 

Den Vertretern einer phänomenologischen Proto-Soziologie (Thomas Luckmann) stehen an-

dere gegenüber, die – so etwa im Kreis der Ethnomethodologen – einer spezifisch phänome-

nologischen Soziologie das Wort reden, während wieder andere auf eine phänomenologische 

Sozialtheorie hinarbeiten, die phänomenologische Aspekte in die empirische Forschung ein-

bringt und eben dadurch den Charakter des „Empirischen“ verändert (Richard Grathoff). In 

Zusammenarbeit mit Nachbardisziplinen wie Sozialpsychologie, Psychiatrie und Pädagogik 

entwickelt sich ein Forschungsstil, der einen besonderen Sinn verrät für perspektivische Bre-

chungen, Vieldeutigkeiten, Bruchstellen, Übergänge, Schattierungen und Randzonen. Es bil-

den sich Forschungsschwerpunkte: so die Ausdifferenzierung der Lebenswelt in Alltagsmili-



Waldenfels - Phänomenologie (StL7) 5 01.02.2026 

eus, Berufsfelder und Sinnprovinzen; die Ausbildung variabler Ordnungen durch Typisierung 

und Normalisierung; die leibliche Verankerung von Sinn- und Selbstbildung diesseits sprach-

licher Verständigung; die Anonymität sozialer Prozesse, die sich einer eindeutigen subjekti-

ven Zurechnung entziehen u.ä. Die Absage an eine Logozentrik, wie sie in der Rede von 

„vielfältigen Wirklichkeiten“, verschiedenen „Lebensformen“ oder heterogenen „Diskursen“ 

durchklingt, wirft freilich Geltungsfragen auf, die auf die Position des Forschers zurückschla-

gen; denn hors de série ist auch er nicht, es sei denn, er maßt sich selber die schwindende 

Rolle des großen Weltbetrachters an. 

LITERATUR 

Zu 1: 

Quellentexte: 

E. Husserl: Husserliana. Gesammelte WW. Den Haag 1950 ff. – Μ. Scheler: Gesammelte 

WW. Bern 1954 ff. – Μ. Heidegger: GA. Frankfurt/M. 1975 ff. – J.-P. Sartre: Gesammelte 

WW in Einzelausgaben. Reinbek 1982 ff. – Μ. Merleau-Ponty. Phänomenologie der Wahr-

nehmung. Berlin 1966 (Orig.: Phénoménologie de la perception. Paris 1945). – Die Abenteuer 

der Dialektik. Frankfurt/M. 1968 (Orig.: Les aventures de la dialectique. Paris 1955). – Vorle-

sungen. Bd. 1. Berlin 1973. – Die Struktur des Verhaltens. Berlin 1976 (Orig.: La structure du 

comportement. Paris 1942). – Das Auge und der Geist. Hamburg 1984 (Orig.: L’œil et l’esp-

rit. Paris 1964). – Die Prosa der Welt. München 1984 (Orig.: La prose du monde. Paris 1968). 

– Das Sichtbare und Unsichtbare. München 1986 (Orig.: Le visible et l’invisible. Paris 1964). 

– P. Ricoeur: Die Interpretation. Frankfurt/M. 1969 (Orig.: De l’interprétation. Paris 1965). – 

Die Fehlbarkeit des Menschen. Freiburg i. Br. 1971 (Orig.: L’homme faillible. Paris 1960). – 

Symbolik des Bösen. Freiburg i. Br. 1971,21988 (Orig.: La Symbolique du Mal. Paris 1960). – 

Temps et récit. 3 Bde. Paris 1983/85. – E. Levinas: Die Spur des Anderen. Freiburg i. Br. 

1983,21987. – Die Zeit und der Andere. Hamburg 1984 (Orig.: Le temps et l’autre. Grenoble 

1948, Paris 1979). – Totalität und Unendlichkeit. Freiburg i. Br. 1987 (Orig.: Totalité et infini. 

Den Haag 1961,71980). – Anders als Sein oder jenseits des „Wesens“. Freiburg i. Br. (in 

Vorb.) (Orig.: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence. Den Haag 1974, 21978). – J. Der-

rida: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M. 1972 (Orig.: L’écriture et la différence. Paris 

1967). – Die Stimme und das Phänomen. Frankfurt/M. 1979 (Orig.: La voix et le phénomène. 

Paris 1967). 

Einführungen und Sammelwerke: 

E. Husserl 1859-1959. Hg. H. L. van Breda, J. Taminiaux. Den Haag 1959. – H. Spiegelberg, 

The Phenomenological Movement. Den Haag 1960/65,31982 (Lit.) [1. Aufl. in 2 Bde.n]. – L. 

Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie. Gütersloh 1963. – B. Waldenfels, Merleau-Ponty, 

in: StL. Bd. 10 61970,660 f. – E. Fink, Nähe und Distanz. Freiburg i. Br. 1976. – Phänomeno-

logie und Marxismus. Hg. B. Waldenfels u.a. 4 Bde. Frankfurt/M. 1977/79. – Husserl, Sche-

ler, Heidegger in der Sicht neuer Quellen. Hg. E.W. Orth. Freiburg i. Br. 1978. – S. Zecchi, 

La fenomenologia dopo Husserl nella cultura contemporanea. 2 Bde. Florenz 1978 (Lit.). – B. 

Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich. Frankfurt/M. 1983 (Lit.). – Japanische Beiträge 

zur Phänomenologie. Hg. Y. Nitta. Freiburg i. Br. 1984. – E. Husserl und die Phänomenologi-

sche Bewegung. Im Auftrag des Husserl-Archivs Freiburg i. Br. hg. von H. R. Sepp, Freiburg 

i. Br. 1988. 

Zu 2 a: 

N. Hartmann, Ethik. Berlin 1926, 41962. – A. Roth, E. Husserls ethische Untersuchungen. 

Den Haag 1960. – D. v. Hildebrand, Gesammelte WW. 10 Bde. Regensburg, Stuttgart 1971 

ff. 

Zu 2b-c: 



Waldenfels - Phänomenologie (StL7) 6 01.02.2026 

W. Schapp, In Geschichten verstrickt. Hamburg 1953, Frankfurt/M. 31985. – Ders., Philoso-

phie der Geschichten. Leer (Ostfriesland) 1959, Neuausg. Frankfurt/M. 1981. – P. L. Ent-

ralgo, Teoria y realidad del otro. 2 Bde. Madrid 1961. – Μ. Theunissen, Der Andere. Berlin 

1965, 21977. – G. Brand, Die Lebenswelt. Berlin 1971. – B. Waldenfels, Das Zwischenreich 

des Dialogs. Den Haag 1971. – Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie E. Husserls. 

Hg. E. Ströker. Frankfurt/M. 1979. – F. Jacques, Dialogiques. Paris 1979. – B. Waldenfels, In 

den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt/M. 1985. – J. Patoëka, Ausgewählte Sehr. Stuttgart 

1987 ff. 

Zu 3 b: 

F. Kaufmann, Logik und Rechtswissenschaften. Tübingen 1922. – F. Schreier, Grundbegriffe 

und Grundformen des Rechts. Wien 1924. – E. Stein, Eine Untersuchung über den Staat, in: 

Jb. für Philosophie und phänomenologische Forschung 7 (1925) 1 ff. – F. Kaufmann, Metho-

denlehre der Sozialwissenschaften. Wien 1936. – H. Coing, Grundzüge der Rechtsphiloso-

phie. Berlin 1950. – A. Reinach, Zur Phänomenologie des Rechts. München 1953 (Erstdruck 

1913). – G. Husserl, Recht und Zeit. Frankfurt/M. 1955. – Ders., Recht und Welt. Frank-

furt/M. 1964. – P. Amselek, Méthode phénoménologique et le droit. Paris 1964 (Lit.). – G. 

Husserl, Person, Sache, Verhalten. Frankfurt/M. 1969. – S. Goyard-Fabre, Essai de critique 

phénoménologique du droit. Paris 1972 (Lit.). – K. Schuhmann, Husserls Staatsphilosophie. 

Freiburg i. Br. 1988. 

Zu 3c-d: 

Quellentexte: 

Th. Litt: Individuum und Gesellschaft. Leipzig 1919, 31926. – A. Schütz: Der sinnhafte Auf-

bau der sozialen Welt. Wien 1932, Neudr. Frankfurt/M. 1974. – Das Problem der Relevanz. 

Frankfurt/M. 1971. – Gesammelte Aufsätze. 3 Bde. Den Haag 1971/72. – Theorie der Lebens-

formen. Frankfurt/M. 1981. – A. Schütz, Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt. 2 Bde. 

Frankfurt/M. 1979/84. – A. Gurwitsch: Das Bewußtseinsfeld. Berlin 1975. – Die mitmenschli-

chen Begegnungen in der Milieuwelt. Berlin 1977. – S. Kracauer: Schr. Bd. 1 und 4. Frank-

furt/M. 1981. – A. Schütz, A. Gurwitsch: Briefwechsel 1939-1959. München 1985. – H. Pless-

ner: Gesammelte Sehr. Bd. 9 und 10. Frankfurt/M. 1985. 

Weiterführungen: 

P. Berger, Th. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frankfurt/M. 

1969. – Phenomenology and the Social Sciences. Hg. Μ. Natanson. 2 Bde. Evanston (Ill.) 

1973. – Phenomenological Sociology. Hg. G. Psathas. New York 1973. – Phenomenology and 

Sociology. Hg. Th. Luckmann. New York 1978. – Intersubjektivität und Sozialität. Hg. R. 

Grathoff, B. Waldenfels. München 1983 [Int. Forschungsberichte]. – K. Meyer-Drawe, Leib-

lichkeit und Sozialität. München 1984, 21987. – H. Coenen, Diesseits von subjektivem Sinn 

und kollektivem Zwang. Schütz, Durkheim, Merleau-Ponty. München 1985. – Leibhaftige 

Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken. Hg. A. Métraux, B. Waldenfels. München 

1986. – R. Grathoff, Schütz-Studien. München 1988. 

Schriftenreihe: 

Phänomenologische Forschungen. Hg. E.W. Orth im Auftrag der Dt. Gesellschaft für phäno-

menologische Forschung. Freiburg i. Br. 1975 ff. 

Quelle: StL7, Bd. 4 (1988), Sp. 378-384. 


