Phinomenologie

Von Bernhard Waldenfels

1. Aligemeine Umrisse

a) Entstehung und Eigenart. Der Terminus Phdnomenologie taucht seit dem 18. Jh. wieder-
holt in philosophischen und wissenschaftlichen Zusammenhingen auf, doch erst bei Edmund
Husserl (1859-1938) konnen wir von einer Philosophie sprechen, die sich selber als Phéno-
menologie darstellt. Die Parole ,,Zuriick zu den Sachen selbst®, die er seit der Jahrhundert-
wende ausgibt, bedeutet zundchst einen methodischen Appell. Gegeniiber den konstruktivisti-
schen Uberbauten des Neukantianismus, den positivistischen Verkiirzungen der Erfahrung und
der historistischen Zerfaserung der Vernunft pocht Husserl auf die Eigenart und Vielfalt unse-
rer Erfahrungen, die in anschaulichem Aufweis des Gegebenen zu ihrem Recht kommen sol-
len. Doch die daraus resultierende Blickschulung und Beschreibungskunst wire iiber eine Er-
neuerung des wissenschaftlichen Forschungsethos kaum hinausgelangt und im Intuitionismus
und Deskriptivismus einer ,,Bilderbuchphdnomenologie* steckengeblieben, hétte sie nicht
eine theoretische Verankerung gefunden in der Verklammerung des methodischen Wie mit
dem sachhaltigen Was. Die ,,Wissenschaft von Phinomenen‘ (Husserl, Ideen I, Einl.) hat es
nicht geradewegs mit der Sache an sich zu tun, aber auch nicht mit bloer Erscheinung oder
gar mit bloBem Schein, sondern mit der Art und Weise, wie etwas gegeben und gemeint ist,
oder in der Formulierung M. Heideggers (Sein und Zeit § 7): wie sich etwas an sich selbst
zeigt. Die phanomenale Welt ist keine Welt bloBen Augenscheins, sondern die Welt selber,
wie sie unter bestimmten Umstidnden diesem oder jenem so oder so erscheint. Subjektivitét
und Objektivitit sind eingelassen in ein einziges ,,welterfahrendes Leben®.

b) Kategorien und Methoden. Das Erfahrungsgeschehen findet seine Artikulation in einer
Reihe durchgingiger Bestimmungen. An erster Stelle steht die Doppelheit von Sinn und /n-
tention. In unserer Erfahrung haben wir es weder mit rohen Sinnesdaten zu tun noch mit ferti-
gen Verstandesformen, vielmehr begegnet uns jeweils efwas als etwas, in einem bestimmten
Sinn, einer typischen Gestalt, einer Regelstruktur. Umgekehrt ist unser Erleben und Verhalten
niemals ein bloBes psychisches Ereignis oder eine physische Reaktion, sondern als Wahrneh-
men, Vorstellen, Erinnern, Entscheiden, Hantieren, Billigen oder Lieben ist es in sich selbst
auf anderes gerichtet, das es in spezifischem Sinne ,,meint“. Dieses intentionale Geschehen
zeigt ein Gefille von Sachnédhe und Sachferne und kulminiert in der leibhaftigen Gegenwart
des Gemeinten, die unsere Wahrheitsanspriiche erfiillt oder enttduscht. Der gemeinte Sinn 1463t
sich durch Variation der faktischen Erfahrungsbedingungen auf invariante Wesensstrukturen
reduzieren, die einerseits einen formal-ontologischen Rahmen, andererseits materiale Sinnre-
gionen umschreiben. Zudem ist jeder Sinn eingebettet in Sinnhorizonte, die sich zu raumli-
chen, zeitlichen, thematischen, sprachlichen, praktischen und kommunikativen Zusammen-
hingen ausweiten und auf den umfassenden Horizont der Lebenswelt verweisen. Schlieflich
weist jeder Sinn zuriick auf eine Sinngenesis, d. h. eine innere Geschichte aus Sinnstiftung,
Sinnerwerb, Sinnverwandlung, Sinnverdunkelung und Sinnerneuerung.

Den genannten Artikulationsformen entspricht ein Gefiige verschiedener Methoden. Die phd-
nomenologische Reduktion oder Epoche reduziert alles Gegebene auf seine pure Phinomena-
litdt, indem sie alle transzendierenden Vorannahmen suspendiert. Die eidetische Reduktion
versetzt das Tatsdchliche durch imaginative Variation in seine Wesensgestalt. Die intentionale
Analyse legt den Sinn der Erfahrungen kontextuell aus, wihrend die genetische Analyse die
statischen Zuordnungen in Konstitutionsprozesse zuriickverwandelt.

Waldenfels - Phanomenologie (StL7) 1 01.02.2026



¢) Spielarten. Die weltweite Ausbreitung der phdnomenologischen Bewegung fiihrte zu man-
nigfaltigen Abwandlungen und Umbildungen, an denen vor allem M. Scheler und Heidegger
in Deutschland, Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Emmanuel Levinas, Paul Ricceur
und Jacques Derrida in Frankreich und Alfred Schiitz sowie Aron Gurwitsch in den USA ih-
ren prigenden Anteil haben. Insgesamt 146t sich die Phdnomenologie mit Merleau-Ponty cha-
rakterisieren als Suche nach dem Sinn von Welt und Geschichte in statu nascendi. Den offe-
nen Horizonten der Erfahrung entspricht eine Welt, die nie fertig, und ein Ausdruck, der nie
abgeschlossen ist. Doch tun sich bedeutsame Unterschiede auf je nachdem, wie Art und Ort
der Phidnomenalitit bestimmt werden. Man kann grob unterscheiden zwischen einer ontologi-
schen Phinomenologie, die den Sinn in den Strukturen der Wirklichkeit sucht (Géttinger und
Miinchener Kreis), einer transzendentalen Phanomenologie, die auf konstitutive Leistungen
des BewuBtseins zuriickgreift (Husserl, Gurwitsch) und den verschiedenen Formen einer exis-
tentialen Phanomenologie, die den Sinn im Seinsverstdndnis des Daseins (Heidegger), in den
freien Entwiirfen der Existenz (Sartre), in den anonymen Vorgaben des Leibes (Merleau-
Ponty) oder im leibhaftigen ,,face-a-face* (Lévinas) verankert sieht, verwandt darin der phi-
nomenologisch angeleiteten Anthropologie eines Scheler und Helmuth Plessner und im Falle
der franzdsischen Autoren vielfach verquickt mit G. W.F. Hegels ,,Phanomenologie des Geis-
tes* (in der Lesart von A. Kojeve). Allerdings zielen die letztgenannten Versuche durchweg
iiber eine reine Phdnomenologie hinaus, sei es in Richtung auf ein Seinsdenken (Heidegger),
eine marxistische Anthropologie (Sartre), eine strukturelle Ontologie (Merleau-Ponty), eine
am Andern orientierte Ethik (Lévinas). Ahnliches gilt fiir die Mischform einer hermeneuti-
schen Phanomenologie, die den Sinn aus der Entzifferung von Texten, Symbolen und Meta-
phern gewinnt (Hans-Georg Gadamer, der spite Ricceur) oder ihn ginzlich einer Textualitdt
anheimstellt (Derrida). Die Grenzen zur Existenzphilosophie, zur Hermeneutik, zum Marxis-
mus und zum sog. (Post-)Strukturalismus sind vielfach flieend.

2. Thematische Leitfidden fiir Ethik und Sozialphilosophie

a) Ethische Werte und Gemeinschaftsformen. Schon Husserl ergénzt die theoretische Einstel-
lung auf pure Sachen durch sachlich fundierte, aber eigenstdndige und eigengesetzliche Ein-
stellungen des Handelns und Wertens. Alexander Pfdnder und spéter Ricceur sind thm darin in
ithrer Philosophie des Wollens gefolgt. Bei Scheler verbindet sich der Riickgang auf ein origi-
néres ,, Wertfiithlen* mit der eidetischen Herauspriparierung reiner Wesenheiten und Wesens-
zusammenhédnge. Daraus resultiert eine materiale Wertethik, die in ihre hierarchische Gliede-
rung auch intime und 6ffentliche Gemeinschaftsformen bis hin zu Staat und Kirche einbe-
zieht. Dal} dieser Versuch, der sich bei Dietrich v. Hildebrand und Nicolai Hartmann auf ver-
schiedene Weise fortsetzt, bei aller Belebung und Verfeinerung des ethischen Gespiirs wenig
dauerhaft war, hat verschiedene Griinde. Man hat beméngelt, dal3 es dieser Werterfassung an
verbindlichen Kriterien fehlt, oder dafl die Werte von ihrem natiirlichen und historischen Wur-
zelboden abgeldst werden, oder man wendet mit Heidegger ein, dall Werte iiberhaupt nur ein
Kompensat sind fiir die neuzeitliche Verflachung des Seins zur bloBen Vorhandenheit.

b) Leiblichkeit — Intersubjektivitit — Sozialitdt. Ein weiterer Leitfaden, der vor allem von den
Vertretern einer existentialen Phdnomenologie aufgegriffen wurde, heftet sich an die Leiblich-
keit, durch die sich das Subjekt der Welt, die es erfihrt und bearbeitet, zugehorig weill. Diese
Konkretisierung des Subjekts weitet sich bei Husserl aus zu einer Intersubjektivitit wechsel-
seitiger Fremderfahrung und gemeinsamer Welterfahrung, die ihrerseits eingebettet ist in ano-
nyme Formen der Sozialitdt. Eine Schwierigkeit, die auch in den NachlaB3-Reflexionen (s.
Husserliana Bd. 13-15. 1973) nicht behoben wird, liegt in der Zentrierung der Sozialwelt auf
ein konstitutives ,,Ur-Ich* (Krisis, S. 188) ein ,,transzendentaler Solipsismus*, der in Heideg-
gers ,.existenzialem Solipsismus* (Sein und Zeit, § 40) nochmals anklingt und sich dort in ei-
ner schroffen Entgegensetzung von ,,eigentlicher Existenz und ,,uneigentlichem* Man

Waldenfels - Phanomenologie (StL7) 2 01.02.2026



auswirkt. Doch fehlt es auch nicht an Gegenmotiven. So die Instanz des Andern, dessen Blick
schon bei Sartre die konstitutiven Leistungen des Ich {iberschreitet und der bei Lévinas eine
noch radikalere Form annimmt: Im Antlitz des Andern erhebt sich ein Anspruch, der alle on-
tologischen und sozialen Ordnungen sprengt und zum Brennpunkt einer neuartigen Verant-
wortungs-Ethik wird. Hinzu kommt bei Scheler die Verankerung des Zwischenmenschlichen
in einer affektiven Symbiose und bei Merleau-Ponty die Verwandlung der Intersubjektivitét in
eine Zwischenleiblichkeit, die sich zu einer institutionellen Zwischenwelt verdichtet. Die mit-
menschlichen Begegnungen laufen iiber variable Milieus (Scheler, Gurwitsch) und verstricken
den Einzelnen in Geschichten (Wilhelm Schapp). Die Einbettung der ,,Werte* in offen-viel-
deutige Situationen und Handlungsfelder nétigen schlieBlich zur Annahme einer gesellschaft-
lichen Einbildungskraft (Cornelius Castoriadis), die ebenso erfinderisch ist wie die theoreti-
sche.

¢) Lebenswelt und Geschichte. Besondere Wirkung hat bis heute das Motiv der Lebenswelt,
das erstmals in Husserls ,,Krisis“-Schrift (1936, postum 1954) in vollen Ténen anklingt. Die
Lebenswelt wird von Husserl eingefiihrt als unentbehrliches Fundament aller wissenschaftli-
chen Konstruktionen und — wie manche hinzufiigen — aller institutionellen Regelungen. Dieser
befreiende Riickgriff auf ein vorwissenschaftliches und vorinstitutionelles Leben wird bei
Husserl am Ende doch wieder aufgefangen in einer teleologisch ausgerichteten Vernunftge-
schichte. Hier fragt es sich, ob nicht die Selektivitit und Exklusivitit einer jeden Ordnung zur
Annahme konkurrierender Lebenswelten zwingt und ob nicht deren Heterogenitit ein Ethos
erfordert, das mit der Unaufhebbarkeit des Fremdartigen und einem Bodensatz an pensée sau-
vage (Merleau-Ponty, Claude Lévi-Strauss) rechnet. Die Frage nach den Ordnungen der Le-
benswelt, die es gibt (Heidegger, Merlau-Ponty, Michel Foucault), miindet ein in die Debatte
um Grenzen und Differenzen jeglicher Rationalitét.

3. Auswirkungen auf Rechts- und Sozialwissenschaften

a) Allgemeine wissenschafistheoretische Perspektiven. Von ihrer Herkunft her gehoren Phi-
nomenologen weder zu den Verdchtern noch zu den Nachbetern der Wissenschaften. Die An-
spriiche der ,,Sache selbst* haben ihre eigene Strenge, die dem Methodenzwang und der Ein-
ebnung heterogener Erkenntnisweisen ebenso zuwiderlduft wie dem Kult subjektiver Meinun-
gen. Gegen die Selbstvergessenheit eines Wissenschaftlers, der sich in seinen eigenen Kon-
struktionen einnistet, setzt Husserl eine Genealogie der Wissenschaften, die neben der wissen-
schaftlichen Erfindungskraft auch der auBerwissenschaftlichen Bewihrung und der philoso-
phischen Besinnung Raum ld6t. Im iibrigen entsprechen den Spielarten der Phinomenologie
verschiedene Beziehungen zu den Wissenschaften. Bei den Phdnomenologen, die dem friithen
Husserl folgen, liberwiegt die Suche nach Wesensformen und Wesensgesetzen, die der empiri-
schen Forschung zugrunde liegen, wahrend Husserl selber mehr und mehr die transzendental-
historische Genese der Wissenschaften berticksichtigt. Aufs Ganze gesehen hélt er an dem al-
ten Anspruch philosophischer Fundierung fest, wiahrend Scheler und Heidegger auf verschie-
dene Weise die Differenz von Denken und Forschen betonen. Bei Merleau-Ponty dagegen
kommt es zu einem wechselseitigen Austausch, der durch das Sinnkontinuum leiblicher Er-
fahrung gewihrleistet, durch wechselseitige Antizipationen in Gang gehalten wird und sich
vorwiegend auf der mittleren Ebene von Paradigmenbildung und Paradigmenwechsel abspielt.

b) Ordnung von Recht, Staat und Gesellschaft. Fiir friihe Phanomenologen wie Adolf Reinach,
Edith Stein und Gerda Walther legte sich der Versuch nahe, Husserls Grundlegung der Logik
in einer Wesenslehre von Recht, Staat und Gesellschaft zu erproben. Der wichtigste Versuch
dieser Art, Reinachs ,,Apriorische Grundlagen der biirgerlichen Gesellschaft* (1913), findet
heute noch Beachtung wegen der Analyse von Anspruch, Verbindlichkeit und Versprechen,
die in der Verflechtung von sozialem Akt und Rede auf die Sprechakttheorie vorausdeutet. Im

Waldenfels - Phanomenologie (StL7) 3 01.02.2026



ibrigen geht die Rechts-P. andere Wege. Bei Felix Kaufmann und Fritz Schreier fiihrt dies in
die Ndhe von H. Kelsens reiner Rechtslogik. Gerhart Husserl zeigt sich in seinen Analysen
zur Zeitstruktur des Rechts oder zur Korperhaftigkeit des Eigentums besonders empfanglich
fiir die alltagliche Rechtsverwirklichung. Bei Helmut Coing verquickt sich die Wertlehre
Schelers und Hartmanns mit einem erneuten Naturrechts-Denken. Die langsam versickernden
Wirkungen treten nochmals gesammelt an die Oberflache im Frankreich der 60er oder 70er
Jahre bei Autoren wie Paul Amselek und Suzanne Goyard-Fabre. Epistemologische Schulung
und lebensweltliche Orientierung bahnen einen Weg zwischen Logizismus, Naturrechtsden-
ken und Positivismus; das Juridische schopft aus prijurid. Quellen, und Normen verbinden
sich mit Tatsachen, ohne sich ihnen auszuliefern.

¢) Theorie der sozialen Welt. Auch in den Debatten um den Status der neu entstandenen Sozi-
ologie, die im Deutschland der Weimarer Zeit gefiihrt wurden, sind Husserl und Scheler
hochst gegenwirtig. Doch die einseitige Orientierung am eidetischen Verfahren der Phéno-
menologie schafft zunichst eine Distanz zur empirischen Forschung. Das fiihrt teils zur Ver-
mengung mit einer Geist- und Lebensmetaphysik (Theodor Litt), teils zur Anlehnung an die
formale Soziologie (4. Vierkandt), und wo, wie in Siegfried Kracauers frither phinomenolo-
gisch orientierter Studie zur ,,Soziologie als Wissenschaft“, die Grenzen einer apriorischen
Orientierung betont werden, erfolgt der Uberschritt zur Empirie in Form direkter Materialstu-
dien, die sich in Kracauers spiten Reflexionen zur Geschichte in einer Sympathie fiir Husserls
Konzeption der Lebenswelt auszahlen. Die Kontakte zwischen frither Kritischer Theorie und
Phianomenologie kniipfen teils schon an den spiten Husserl und an Heidegger an.

Sieht man von diesen sporadischen Anfangsversuchen ab, so war es Alfred Schiitz (1899-
1959), der — geschult an Henri Bergson, Kelsen, M. Weber und Husserl — mit seinem ,,Sinn-
haften Aufbau der sozialen Welt* (1932) einen wirklichen Durchbruch erzielte. Schiitz gelang
es, Alltagsverstandnis, soziologische Konstruktionen und philosophische Reflexionen in ein
fruchtbares Spannungsverhiltnis zu bringen. Die Friichte dieses Versuchs reiften wéihrend der
gemeinsam mit Gurwitsch (1901-73) in den USA durchlebten Emigrantenjahre. Der zuneh-
mende Einfluf} beriihrte nicht nur verwandte Stromungen wie Pragmatismus und Interaktio-
nismus (so etwa bei Anselm Strauss), er forderte auch das Autkommen neuer Forschungs-
zweige wie der kognitiven Soziologie von Aaron Cicourel und der Ethnométhodologie von
Harald Garfinkel. Inzwischen ist vieles davon in die deutschsprachigen Lénder zuriickge-
kehrt. In Vereinigung mit den &lteren wissenssoziologischen und anthropologischen For-
schungen von Scheler, K. Mannheim und Plessner und den gestalttheoretisch angeleiteten
Feldtheorien von Gurwitsch und Kurt Lewin und in Verstirkung durch die Ertrige der frz.
Phidnomenologie ist eine bestimmte Art der Sozialforschung entstanden, die auch im Metho-
denstreit ihren Platz behauptet.

d) Phdanomenologisch orientierte Sozialforschung. Der entscheidende Gesichtspunkt einer so-
zialphdnomenologischen Forschung liegt darin, daf3 das subjektive und intersubjektive Erle-
ben und Verhalten in seiner sinngenerierenden Funktion in die objektive Forschung miteinbe-
zogen wird. Die Rede von einer ,,Sozialphdnomenologie* ist allerdings nicht unumstritten.
Den Vertretern einer phanomenologischen Proto-Soziologie (Thomas Luckmann) stehen an-
dere gegeniiber, die — so etwa im Kreis der Ethnomethodologen — einer spezifisch phdnome-
nologischen Soziologie das Wort reden, wihrend wieder andere auf eine phdnomenologische
Sozialtheorie hinarbeiten, die phinomenologische Aspekte in die empirische Forschung ein-
bringt und eben dadurch den Charakter des ,,Empirischen® verdndert (Richard Grathoff). In
Zusammenarbeit mit Nachbardisziplinen wie Sozialpsychologie, Psychiatrie und Padagogik
entwickelt sich ein Forschungsstil, der einen besonderen Sinn verrit fiir perspektivische Bre-
chungen, Vieldeutigkeiten, Bruchstellen, Ubergiinge, Schattierungen und Randzonen. Es bil-
den sich Forschungsschwerpunkte: so die Ausdifferenzierung der Lebenswelt in Alltagsmili-

Waldenfels - Phanomenologie (StL7) 4 01.02.2026



eus, Berufsfelder und Sinnprovinzen; die Ausbildung variabler Ordnungen durch Typisierung
und Normalisierung; die leibliche Verankerung von Sinn- und Selbstbildung diesseits sprach-
licher Verstandigung; die Anonymitit sozialer Prozesse, die sich einer eindeutigen subjekti-
ven Zurechnung entziehen u.4. Die Absage an eine Logozentrik, wie sie in der Rede von
,vielfaltigen Wirklichkeiten®, verschiedenen ,,Lebensformen‘ oder heterogenen ,,Diskursen‘
durchklingt, wirft freilich Geltungsfragen auf, die auf die Position des Forschers zuriickschla-
gen; denn hors de série ist auch er nicht, es sei denn, er maBt sich selber die schwindende
Rolle des groBBen Weltbetrachters an.

LITERATUR

Zul:

Quellentexte:

E. Husserl: Husserliana. Gesammelte WW. Den Haag 1950 ff. — M. Scheler: Gesammelte
WW. Bern 1954 ff. — M. Heidegger: GA. Frankfurt/M. 1975 ff. — J.-P. Sartre: Gesammelte
WW in Einzelausgaben. Reinbek 1982 ff. — M. Merleau-Ponty. Phanomenologie der Wahr-
nehmung. Berlin 1966 (Orig.: Phénoménologie de la perception. Paris 1945). — Die Abenteuer
der Dialektik. Frankfurt/M. 1968 (Orig.: Les aventures de la dialectique. Paris 1955). — Vorle-
sungen. Bd. 1. Berlin 1973. — Die Struktur des Verhaltens. Berlin 1976 (Orig.: La structure du
comportement. Paris 1942). — Das Auge und der Geist. Hamburg 1984 (Orig.: L’ceil et I’esp-
rit. Paris 1964). — Die Prosa der Welt. Miinchen 1984 (Orig.: La prose du monde. Paris 1968).
— Das Sichtbare und Unsichtbare. Miinchen 1986 (Orig.: Le visible et I’invisible. Paris 1964).
— P. Ricoeur: Die Interpretation. Frankfurt/M. 1969 (Orig.: De I’interprétation. Paris 1965). —
Die Fehlbarkeit des Menschen. Freiburg i. Br. 1971 (Orig.: L’homme faillible. Paris 1960). —
Symbolik des Bosen. Freiburg i. Br. 1971,21988 (Orig.: La Symbolique du Mal. Paris 1960). —
Temps et récit. 3 Bde. Paris 1983/85. — E. Levinas: Die Spur des Anderen. Freiburg i. Br.
1983,21987. — Die Zeit und der Andere. Hamburg 1984 (Orig.: Le temps et I’autre. Grenoble
1948, Paris 1979). — Totalitdt und Unendlichkeit. Freiburg i. Br. 1987 (Orig.: Totalité et infini.
Den Haag 1961,71980). — Anders als Sein oder jenseits des ,,Wesens*. Freiburg i. Br. (in
Vorb.) (Orig.: Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence. Den Haag 1974, 21978). — J. Der-
rida: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt/M. 1972 (Orig.: L’€écriture et la différence. Paris
1967). — Die Stimme und das Phdnomen. Frankfurt/M. 1979 (Orig.: La voix et le phénomene.
Paris 1967).

Einfiihrungen und Sammelwerke:

E. Husserl 1859-1959. Hg. H. L. van Breda, J. Taminiaux. Den Haag 1959. — H. Spiegelberg,
The Phenomenological Movement. Den Haag 1960/65,31982 (Lit.) [1. Aufl. in 2 Bde.n]. — L.
Landgrebe, Der Weg der Phinomenologie. Giitersloh 1963. — B. Waldenfels, Merleau-Ponty,
in: StL. Bd. 10 ¢1970,660 f. — E. Fink, Nihe und Distanz. Freiburg i. Br. 1976. — Phinomeno-
logie und Marxismus. Hg. B. Waldenfels u.a. 4 Bde. Frankfurt/M. 1977/79. — Husserl, Sche-
ler, Heidegger in der Sicht neuer Quellen. Hg. E.W. Orth. Freiburg i. Br. 1978. — S. Zecchi,
La fenomenologia dopo Husserl nella cultura contemporanea. 2 Bde. Florenz 1978 (Lit.). — B.
Waldenfels, Phinomenologie in Frankreich. Frankfurt/M. 1983 (Lit.). — Japanische Beitrige
zur Phdnomenologie. Hg. Y. Nitta. Freiburg i. Br. 1984. — E. Husserl und die Phdnomenologi-
sche Bewegung. Im Auftrag des Husserl-Archivs Freiburg 1. Br. hg. von H. R. Sepp, Freiburg
i. Br. 1988.

Zu?a:

N. Hartmann, Ethik. Berlin 1926, 1962. — A. Roth, E. Husserls ethische Untersuchungen.
Den Haag 1960. — D. v. Hildebrand, Gesammelte WW. 10 Bde. Regensburg, Stuttgart 1971
ff.

Zu 2b-c:

Waldenfels - Phanomenologie (StL7) 5 01.02.2026



W. Schapp, In Geschichten verstrickt. Hamburg 1953, Frankfurt/M. *1985. — Ders., Philoso-
phie der Geschichten. Leer (Ostfriesland) 1959, Neuausg. Frankfurt/M. 1981. — P. L. Ent-
ralgo, Teoria y realidad del otro. 2 Bde. Madrid 1961. — M. Theunissen, Der Andere. Berlin
1965, 21977. — G. Brand, Die Lebenswelt. Berlin 1971. — B. Waldenfels, Das Zwischenreich
des Dialogs. Den Haag 1971. — Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie E. Husserls.
Hg. E. Stroker. Frankfurt/M. 1979. — F. Jacques, Dialogiques. Paris 1979. — B. Waldenfels, In
den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt/M. 1985. — J. Patoéka, Ausgewdhlte Sehr. Stuttgart
1987 ft.

Zu 3 b:

F. Kaufmann, Logik und Rechtswissenschaften. Tiibingen 1922. — F. Schreier, Grundbegriffe
und Grundformen des Rechts. Wien 1924. — E. Stein, Eine Untersuchung iiber den Staat, in:
Jb. fiir Philosophie und phanomenologische Forschung 7 (1925) 1 ff. — F. Kaufmann, Metho-
denlehre der Sozialwissenschaften. Wien 1936. — H. Coing, Grundziige der Rechtsphiloso-
phie. Berlin 1950. — A. Reinach, Zur Phinomenologie des Rechts. Miinchen 1953 (Erstdruck
1913). — G. Husserl, Recht und Zeit. Frankfurt/M. 1955. — Ders., Recht und Welt. Frank-
furt/M. 1964. — P. Amselek, Méthode phénoménologique et le droit. Paris 1964 (Lit.). — G.
Husserl, Person, Sache, Verhalten. Frankfurt/M. 1969. — S. Goyard-Fabre, Essai de critique
phénoménologique du droit. Paris 1972 (Lit.). — K. Schuhmann, Husserls Staatsphilosophie.
Freiburg 1. Br. 1988.

Zu 3c-d:

Quellentexte:

Th. Litt: Individuum und Gesellschaft. Leipzig 1919, *1926. — A. Schiitz: Der sinnhafte Auf-
bau der sozialen Welt. Wien 1932, Neudr. Frankfurt/M. 1974. — Das Problem der Relevanz.
Frankfurt/M. 1971. — Gesammelte Aufsitze. 3 Bde. Den Haag 1971/72. — Theorie der Lebens-
formen. Frankfurt/M. 1981. — A. Schiitz, Th. Luckmann: Strukturen der Lebenswelt. 2 Bde.
Frankfurt/M. 1979/84. — A. Gurwitsch: Das BewuBtseinsfeld. Berlin 1975. — Die mitmenschli-
chen Begegnungen in der Milieuwelt. Berlin 1977. — S. Kracauer: Schr. Bd. 1 und 4. Frank-
furt/M. 1981. — A. Schiitz, A. Gurwitsch: Briefwechsel 1939-1959. Miinchen 1985. — H. Pless-
ner: Gesammelte Sehr. Bd. 9 und 10. Frankfurt/M. 1985.

Weiterfiihrungen:

P. Berger, Th. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Frankfurt/M.
1969. — Phenomenology and the Social Sciences. Hg. M. Natanson. 2 Bde. Evanston (I11.)
1973. — Phenomenological Sociology. Hg. G. Psathas. New York 1973. — Phenomenology and
Sociology. Hg. Th. Luckmann. New York 1978. — Intersubjektivitit und Sozialitdt. Hg. R.
Grathoff, B. Waldenfels. Miinchen 1983 [Int. Forschungsberichte]. — K. Meyer-Drawe, Leib-
lichkeit und Sozialitit. Miinchen 1984, 21987. — H. Coenen, Diesseits von subjektivem Sinn
und kollektivem Zwang. Schiitz, Durkheim, Merleau-Ponty. Miinchen 1985. — Leibhaftige
Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken. Hg. A. Métraux, B. Waldenfels. Miinchen
1986. — R. Grathoff, Schiitz-Studien. Miinchen 1988.

Schriftenreihe:

Phidnomenologische Forschungen. Hg. E.W. Orth im Auftrag der Dt. Gesellschaft fiir phiano-
menologische Forschung. Freiburg 1. Br. 1975 ff.

Quelle: StL7, Bd. 4 (1988), Sp. 378-384.

Waldenfels - Phanomenologie (StL7) 6 01.02.2026



