
Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 1 03.02.2026 

Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen? 

Von lic. Wilhelm Vischer, Bethel. 

In seiner Vorrede auf das Alte Testament hat Martin Luther geschrieben: „Das Alte Testament 

halten etliche gering, als das dem jüdischen Volk allein gegeben und nun fort und aus sei und 

nur von vergangenen Geschichten schreibe, meinen, sie haben genug am Neuen Testament … 

Aber Christus spricht Joh. 5, 39: Forschet in der Schrift, denn dieselbige gibt Zeugnis von 

mir. Und St. Paulus gebeut Timotheo, 1. Tim. 4, 13, er solle anhalten mit Lesen in der Schrift, 

und rühmet Röm. 1, 2, wie das Evangelium sei von Gott in der Schrift verheißen; und 1. Kor. 

15, 3 saget er, Christus sei nach der Schrift von Davids Geblüt kommen, gestorben und vom 

Tode auferstanden. So weiset auch St. Petrus mehr denn einmal hinter in die Schrift (2. Petri 

1, 19; 3, 15)1. Damit sie uns je lehren, die Schrift des Alten Testamentes nicht zu verachten, 

sondern mit altem Fleiß zu lesen, weil sie selbst das Neue Testament so mächtiglich gründen 

durch das Alte Testament und sich darauf berufen … Daß aber diejenigen, so es nicht besser 

wissen, eine Anleitung und Unterricht haben, nützlich darinnen zu lesen, habe ich diese Vor-

rede nach meinem Vermögen, so viel mir Gott gegeben, gestellet. Bitte und warne treulich ei-

nen jeglichen frommen Christen, daß er sich nicht stoße an der einfältigen Rede und Ge-

schichte, so ihm oft begegnen wird, sondern zweifle nicht daran, wie schlecht es lautet, es 

seien eitel Worte, Werke, Gerichte und Geschichte der hohen göttlichen Majestät und Weis-

heit. Denn dies ist die Schrift, die alle Weisen und Klugen zu Narren macht und allein den 

Kleinen und Albernen offen steht. Darum laß deinen Dünkel und Fühlen fahren und halte von 

dieser Schrift als von dem allerhöchsten, edelsten Heiligtum, als von der allerreichsten Fund-

grube, die nimmer genug ausgegründet werden mag, auf daß du die göttliche Weisheit finden 

mögest, welche Gott hier so albern und schlecht vorleget, daß er allen Hochmut dämpfe. Hier 

wirst du die Windeln und Krippen finden, da Christus inne liegt, dahin auch der Engel die 

Hirten weist. Schlecht und geringe Windeln sind es, aber teuer ist der Schatz Christus, der 

drinnen liegt.“ 

So mahnt Luther die Christen, fleißig das Alte Testament zu lesen. Wenn er gesagt hat: „Für 

meine Deutschen bin ich geboren, ihnen muß ich dienen“, dann wußte er wohl, daß er ihnen 

mit der Übersetzung der Bibel in die deutsche Muttersprache den größten Dienst geleistet 

hatte. Denn aus diesem Buch hatte er die Stimme des lebendigen Gottes vernommen. Hier 

sprudelte die Quelle, aus der er immer neu Vergebung und Verheißung, Trost und Gebot 

schöpfte. „Ich habe“, sagt er, „mit dem Text und aus dem Fundament der Heiligen Schrift alle 

meine Widersacher übertäubet und erleget; denn sie gehen schläfrig einher, lehren und schrei-

ben alles aus ihrem Sinn und nach der Vernunft und meinen, es sei ein schlecht Ding um die 

Heilige Schrift.“ 

In der Absicht, den Deutschen die Achtung vor der Heiligen Schrift, insbesondere vor dem 

Alten Testament, zu nehmen, werden gegenwärtig manchmal Worte angeführt, in denen Lu-

ther ausgesprochen hat, sein Geist könne sich in gewisse Stellen oder auch Bücher der Heili-

gen Schrift, z. B. den Jakobusbrief oder die Offenbarung Johannes, „nicht schicken“. Solche 

Aussprüche waren zum Teil veranlaßt durch Gegner Luthers, die sich auf diese Teile der Hei-

ligen Schrift beriefen, um Lehrmeinungen zu begründen, die der frohen Botschaft, wie Luther 

sie verkündete, zuwiderliefen. Andere dieser absprechenden Urteile Luthers zeigen, daß auch 

ihm, trotz dem Reichtum seiner Erkenntnis, einige Stellen, zeitweilig sogar ganze Bücher der 

Heiligen Schrift „nichts sagten“. Für uns, denen noch viel mehr Worte der Bibel stumm blei-

ben, so daß wir vielleicht seitenlang lesen, ohne daß es uns etwas sagte, kann ein Trost darin 

liegen, daß es auch Luther ähnlich erging. Aber wir tun gut, zu beachten, daß Luther auf 

 
1 Mit der „Schrift“ sind hier überall die heiligen Schriften des Alten Testaments gemeint. 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 2 03.02.2026 

Grund dieser Erfahrung das, was uns naheliegt und wozu wir uns durch Luthers Urteile für 

berechtigt halten, nicht getan hat. Er hat nicht erklärt: „Nur das gehört in die Bibel, was mir 

etwas sagt. Alles, was mich nicht anspricht, muß ausgeschieden werden“. Eine Auswahl, die 

auf diese Weise getroffen würde, wäre nicht mehr Heilige Schrift. Da würde ich mir selbst sa-

gen, was ich für gut finde. Heilig ist die Schrift nur dann, wenn sie mir das sagt, was ich mir 

selbst nie und nimmer sagen könnte, wenn sie das Wort des Herrn ist, das meine Meinungen 

richtet und mir den Weg weist, den ich nicht kenne. Nur dann kann es mir die Sünde vergeben 

und mich aus dem Tode in das Leben rufen. Ein Anderer, Er muß mir sagen: „fürchte dich 

nicht, ich bin bei dir!“ Sage ich mir das selbst, dann erzeuge ich im besten Fall eine beruhi-

gende Einbildung, bleibe aber in Wahrheit allein. „Das Wort Gottes ist lebendig und kräftig 

und schärfer als ein zweischneidig Schwert und dringet durch, bis daß es scheidet Seele und 

Geist, auch Mark und Bein, und ist ein Richter der Gedanken und Sinne des Herzens. Und ist 

keine Kreatur vor ihm unsichtbar, es ist aber alles bloß und entdeckt vor seinen Augen; von 

dem reden wir“ (Hebr. 4). Nur dieses Wort ist das Wort des Lebens. Deshalb kann sich keiner 

eine Heilige Schrift nach seinem gelehrten Kopf oder seinem frommen Herzen zurechtma-

chen. Dazu braucht es die Kirche. Kirche und Heilige Schrift bedingen sich gegenseitig. Die 

Kirche muß bei all ihrer menschlichen Schwachheit es wagen, im Glauben, d. h. im Vertrauen 

und im Gehorsam gegen den Heiligen Geist, eine Auswahl zu treffen, von der sie bekennt: 

Diese und diese Schriften sind der Kanon, d. h. die Regel und Richtschnur, nach welcher zu-

gleich alle Lehren und Lehrer gerichtet werden sollen. Es wäre denkbar, daß sich die Kirchen-

versammlung bei der Kanonisierung geirrt hätte oder daß aus irgendeinem Grunde der Kanon 

abgeändert werden müßte. Die Anerkennung einer bestimmten Sammlung ist zu jeder Zeit 

kirchliches Glaubensbekenntnis. Als unsere Väter in der Reformationszeit mit der römischen 

Kirche brachen, war die Frage, ob sie den Kanon der Heiligen Schrift behalten würden. Da 

haben sie mit großem Nachdruck erklärt: „wir glauben, lehren und bekennen, daß die einige 

Regel und Richtschnur, nach welcher zugleich alle Lehren und Lehrer gerichtet und geurteilet 

werden sollen, sind allein die prophetischen und apostolischen Schriften Alten und Neuen 

Testaments. Wenn ein Engel vom Himmel käme und predigte anders, der soll verflucht sein.“ 

Da weiß man doch, woran man ist. Es fragt sich nur, ob wir heute noch so bekennen können 

wie unsere Väter. Vielleicht können wir es tatsächlich nicht mehr, vielleicht müssen wir das 

Alte Testament abtrennen. Jedenfalls müssen wir wissen, daß diese oder eine andere Bestim-

mung dessen, was als Heilige Schrift zu gelten hat, eine unausweichliche Bekenntnisfrage ist, 

deren Beantwortung das Wesen der Kirche entscheidend bestimmt. Ändern wir die Heilige 

Schrift, dann werden wir auch eine andere Kirche. Deshalb müssen wir mit ganzem Ernst 

überlegen, ob das Alte Testament weiterhin zur Bibel gehört oder nicht. 

Für die Antwort ist grundlegend die Erkenntnis: Wenn wir das Alte Testament ablehnen, kön-

nen wir das Neue Testament auch nicht mehr als Heilige Schrift behalten. Wenn wir es trotz-

dem noch behalten, dann hat es durch die Loslösung vom Alten Testament einen anderen Sinn 

bekommen. Das Hauptwort des Neuen Testaments, nämlich „Jesus Christus“, sagt dann nicht 

mehr das Gleiche wie vorher; wir haben dann eigentlich gar kein Recht mehr, „Jesus Chris-

tus“ zu sagen. Denn was heißt „Jesus Christus“? Das ist die griechische Übersetzung des heb-

räischen Wortes Messias und bezeichnet den Gesalbten, den von Gott selbst gesalbten pries-

terlichen König des Gottesvolkes, wie er in den Schriften des Alten Bundes verheißen ist. Alle 

Schriften des Neuen Testaments, vom Evangelium nach Matthäus bis zu der Offenbarung Jo-

hannis, bezeugen auf mancherlei Weise das Eine, was Philippus dem Nathanael mit den Wor-

ten sagt: „Wir haben den gefunden, von welchem Mose im Gesetz und die Propheten ge-

schrieben haben, Jesum, Josephs Sohn von Nazareth“. Das ist das einmütige Zeugnis des gan-

zen Neuen Testaments: „Jesus ist der Christus des Alten Testaments“. Drum können wir un-

möglich diesem Zeugnis zustimmen und das Alte Testament ablehnen. Entweder – oder. 

Der Hohe Rat der Juden zu Jerusalem war allerdings anderer Meinung als die Anhänger Jesu. 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 3 03.02.2026 

Er erklärte die Behauptung der Jünger für die größte Gotteslästerung. Deswegen verurteilte er 

Jesus zum Tode am Kreuz und verbot unter Androhung der Todesstrafe jedem Juden, für-

derhin zu bekennen, Jesus von Nazareth sei der Christus des Alten Testaments. Als die Jünger 

ihren Meister am Fluchholz hängen sahen, verzweifelten sie selbst an dem Glauben, er sei der 

Verheißene, wie enttäuscht verließen jene beiden die heilige Stadt, wie traurig wanderten sie 

auf der Straße nach Emmaus: „wir hofften, er solle Israel erlösen. Und jetzt ist er seit drei Ta-

gen tot“. Der Unbekannte aber, der sich zu ihnen gesellt hatte, schalt sie: „Toren seid ihr und 

trägen Herzens, daß ihr nicht glauben wollt dem, was die Propheten geredet haben!“ Und fing 

an von Mose und allen Propheten und legte ihnen alle Schriften aus, die von ihm geredet wa-

ren. Wer war dieser Unbekannte? Das war der Auferstandene. Er gab seinen Jüngern, nicht 

nur jenen beiden, sondern durch seinen Heiligen Geist auch allen anderen, solchen Unterricht 

im Alten Testament, daß ihr Herz in ihnen brannte. Aus dem Alten Testament bewies er ih-

nen, daß er als der Gekreuzigte der Heiland sei, und öffnete ihnen damit zugleich die Schrift. 

Das haben sie dann, jeder wie es ihm gegeben war, ausgeschrieben: so sind die Schriften des 

Neuen Testaments entstanden. 

War das ein falscher Unterricht, eine unrichtige Auslegung des Alten Testaments, eine ver-

kehrte Auffassung des Wesens und der Bedeutung Jesu? Es gab und gibt Leute, die das be-

hauptet und erklärt haben: Es ist überhaupt gar nicht der Auferstandene gewesen, der den neu-

testamentlichen Schriftstellern diese Erkenntnis seines Wesens und diese Auslegung des Alten 

Testaments gegeben hat. Das haben sie sich selbst ausgedacht und damit Jesus und das Alte 

Testament mißverstanden. Wie kann aber, wer so über das Neue Testament urteilt, noch ein 

Christ heißen? Daß das dann nicht mehr geht, müßte man in und außerhalb der Kirche wissen. 

Am klarsten liegt es in dieser Hinsicht mit dem Tannenbergbund, der offen erklärt, die neutes-

tamentlichen Schriftsteller seien Betrüger, die das meiste aus alten indischen Schriften abge-

schrieben hätten. So schlecht die Mittel sind, mit denen Frau Ludendorff diese Behauptung 

beweisen will, so gut ist die Ehrlichkeit, mit der sie und ihre Anhänger erklären: Wir wollen 

keine Christen mehr sein; wenn wir das Alte Testament ablehnen, dann müssen wir auch das 

Neue Testament ablehnen; damit geben wir bewußt das Christentum auf. Wenn nur die Ver-

treter der Deutschkirche diese Folgerung auch so klar ziehen wollten. Das tun sie aber nicht, 

sondern bleiben in der Landeskirche und halten sich für die richtigen Christen. Dabei denken 

sie über die Bibel ganz ähnlich wie die Tannenberger. Zwar sind sie insofern der Wahrheit nä-

her, als sie nicht so haltlose Behauptungen über die Fälschungen des Neuen Testaments auf-

stellen. Aber auch sie weigern sich, das Alte Testament als Heilige Schrift anzuerkennen, weil 

es jüdisch sei. Ebenso wollen sie das Neue Testament nicht so gelten lassen, wie es vorliegt. 

„Denn die Apostel“, sagen sie, „sind Juden gewesen und haben Jesus, der in seiner Art und 

seinem innersten Wesen Arier gewesen ist, nicht ganz verstehen können. Deshalb müssen die 

neutestamentlichen Schriften erst von den jüdischen Mißverständnissen gesäubert werden; 

dann ergibt sich das richtige Jesusbild, wie es dem Ideal der deutschen Seele entspricht“. 

Diese Säuberung des Neuen Testaments ist ärger als die völlige Ablehnung. Denn diese Säu-

berung verfälscht das Selbstzeugnis Gottes, indem sie den Abglanz der Herrlichkeit Gottes, 

den Abdruck seiner Wesensform, das Spiegelbild seines Herzens, wie er es uns in Jesus gege-

ben hat, verwandelt in das Wunschbild unserer eigenen Seele. Sobald wir die Zeugnisse der 

Heiligen Schrift nicht lassen, wie sie sind, sondern die wichtigsten Züge im Bilde Jesu, weil 

sie uns anstößig sind, verändern nach unserem Ideal, verwandeln wir die Herrlichkeit des un-

vergänglichen Gottes in ein Bild gleich dem vergänglichen Menschen und verwandeln damit 

Gottes Wahrheit in die Lüge (Röm. 1, Hebr. 1). 

Und doch! Ist den Schriften der Bibel nicht anzusehen, daß sie von Menschen auf der Erde 

und nicht von Gott im Himmel geschrieben sind? Dann sind sie aber doch Menschenzeug-

nisse. Wie kann man sie dann noch das Selbstzeugnis Gottes nennen? Hier liegt eine Frage, 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 4 03.02.2026 

die durchaus nicht nur von den Tannenbergern oder Deutschkirchlern, sondern von unzähli-

gen aufmerksamen Bibellesern und der ganzen ernsten Bibelwissenschaft gestellt wird. Wir 

bekennen, daß es eine verhängnisvolle Schuld der Lehrer unserer Kirche ist, daß sie über 

diese Frage nicht tiefer nachgedacht und klarer geantwortet haben. Denn nun meinen manche 

zu meinen, nur der glaube, daß die Bibel Gottes Wort ist, der glaube, sie sei sozusagen vom 

Himmel gefallen. Wie kann ich aber glauben, Gott habe diese Schriften geschrieben, wenn ich 

z. B. sehe, daß ein und dasselbe Wort Jesu von Matthäus mit teilweise anderen Worten über-

liefert wird als von Lukas? Daran erkenne ich doch, daß hier Menschen, verschiedene Men-

schen sogar, Zeugnisse von Christus Jesus ausgeschrieben haben nach dem, was sie gehört 

und gesehen, erkannt und geglaubt haben. Da ist wohl zu verstehen, daß ihre Zeugnisse nicht 

in allen Punkten übereinstimmen. Wie kann ich aber dann noch glauben, in ihren Schriften 

liege allein das richtige und gültige Selbstzeugnis Gottes vor? 

Gewiß, das wäre ein Wunder, wenn ein Buch, das Gott geschrieben hat, vom Himmel herun-

terfiele. Die Bibel ist nicht dieses Buch. Sie verkündet uns ein unvergleichlich viel größeres 

Wunder: Nicht ein Buch fällt vom Himmel, sondern er selbst, Gott, kommt als Mensch auf die 

Erde; das innerste und alles umfassende Wort seines Herzens, das ewige Wort seiner Vater-

liebe, durch das alle Dinge gemacht sind, wird Fleisch, Fleisch von unserem Fleisch und Blut 

von unserem Blut, wird als Menschenkind geboren. 

Den aller Welt Kreis nie beschloß, 

der liegt in Marias Schoß. 

Er ist ein Kindlein worden klein, 

der alle Ding erhält allein.  

„Und das habt zum Zeichen: Ihr werdet finden das Kind in Windeln gewickelt und in einer 

Krippe liegen.“ 

Wenn wir einmal erkannt haben, daß diese Menschwerdung des ewigen Wortes Gottes das 

Wunder der Bibel ist, können wir uns dann noch daran ärgern, daß die Heilige Schrift uns die-

ses Wunder mit lauter echten, manchmal widersprechenden Menschenworten bezeugt? „Ich 

bitte und warne treulich einen jeglichen frommen Christen“, schrieb Luther, „daß er sich nicht 

stoße an der einfältigen Rede und Geschichte, so ihm oft begegnen wird. Hier wirst du die 

Windeln und die Krippe finden, da Christus inne liegt, dahin auch der Engel die Hirten weiset. 

Schlechte und geringe Windeln sind es, aber teuer ist der Schatz, Christus, der drinnen liegt.“ 

Wenn die Worte der Bibel nicht echte Menschenworte wären, dann wären sie nicht die rech-

ten Windeln des Menschensohnes. Je anstößiger uns das menschlich Bedingte an ihnen ist, 

um so deutlicher zeigen sie uns den wirklichen, für uns Mensch gewordenen Christus. Je 

menschlicher, desto göttlicher. 

Windeln und Krippe sind die Bibelworte, nicht Christus selbst. Wer aber diese Windeln weg-

wirft, verwirft Christus. Denn in ihnen liegt er. Alle Worte der Heiligen Schrift sind Zeichen, 

die uns ihn zeigen und uns auf unseren Menschenwegen zur Begegnung mit ihm, dem Men-

schensohn, führen wollen. Alle die tausend und abertausend Worte, mit denen die verschie-

densten Menschen bezeugen, wie Gott ihnen auf Erden begegnet ist, gehen nun aus als Boten 

Gottes, um auch jeden von uns auf den Irrwegen unseres Lebens, wo wir bald freudig stür-

men, bald halbtot liegen bleiben, im Namen Gottes anzusprechen: Halt, du Mensch! steh auf; 

du gehörst zu mir. Dann haucht auf einmal Gott in diese alten Menschenworte den lebendigen 

Odem seines Mundes und spricht zu meinem Herzen. Das ist das Wunder des Heiligen Geis-

tes. Wo dieses Wunder nicht geschieht, bleibt die ganze Bibel stumm. Aber unzählige Men-

schen haben das Wunder schon erfahren, daß sie durch die Worte der Heiligen Schrift die 

Stimme des Vaters hörten. Wo das geschieht, da lesen wir nicht mehr nur von David oder von 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 5 03.02.2026 

Abraham; da heißt es vielmehr: Du bist der Mann. Ich habe dich bei deinem Namen gerufen, 

du bist mein. 

Mag sein, daß die meisten Worte der Heiligen Schrift noch nie auf diese Weise zu uns gespro-

chen haben. Deswegen dürfen wir sie aber doch nicht ausmerzen. Denn wer weiß, ob nicht der 

Herr unseres Lebens gerade durch eines dieser Worte in entscheidender Stunde zu uns reden 

will. Das ist nicht so gemeint, als rede Gott überhaupt nur durch die Worte der Schrift zu den 

Menschen. Gott redet, wann und wo und wie er will: durch ein jegliches Wort, das aus seinem 

Munde geht, durch die Werke seiner Schöpfung, durch die Führungen der Geschichte und un-

seres eigenen Lebens. Das sagt ja gerade die Bibel. Sie lehrt uns darauf zu achten, wie er uns 

von allen Seiten umgibt. Sie will uns die Augen und die Ohren schärfen, damit wir aufmer-

ken, wo Gott sich uns kundtut. Paß auf! rufen uns alle ihre Worte zu, Gott will dir begegnen. 

„Wache auf, der du schläfest, und stehe auf von den Toten, so wird dich Christus erleuchten“ 

(Eph. 5). Sie ist die Stimme des Verborgenen: „Suche mich!“ Wie könnten wir wirklich ihn 

suchen, wenn er uns nicht riefe? Wir wüßten ja gar nicht, daß er ist, geschweige denn, wer er 

ist. Wie könnten wir dann Gott suchen? Drum liegt unser ganzes Heil in den Worten, die uns 

zurufen: suchet mich! Und wir können nie gespannt genug auf diese Stimme lauschen, wenn 

wir nicht planlos in ganz verkehrter Richtung herumtappen wollen. Wir sehen doch, daß der 

Mensch gerade dann, wenn er sich aufmacht, Gott zu suchen, in die grauenhaftesten Verirrun-

gen gerät. Zeigt es nicht die Religionsgeschichte in erschreckender Deutlichkeit? Wenn wir 

nicht völlig verirren wollen bei unserem Gottsuchen, dann müssen wir uns ganz an die Zei-

chen halten, durch die Gott in der Bibel zeigt, wer er ist und wo und wie er zu suchen ist. 

Heute heißt der religiöse Ruf: Suche Gott in deinem Volkstum! Gewiß, auch die Heilige 

Schrift sagt es: Beachte die Gnade und gehorche dem Gebot, das der Schöpfer und Erhalter 

dir in deinem Volkstum gibt. Aber merken wir nicht jetzt schon, daß wir mit der Religion des 

Volkstums und der Rasse geraden Weges in das Heidentum gehen, wenn wir uns nicht richten 

lassen durch die Heilige Schrift? Wir erkennen es vielleicht deutlicher, wenn wir auf andere 

Völker sehen. Die Religion des Volkstums, deren Missionare eine „deutsche Frömmigkeit“ 

und einen „deutschen Gottesglauben“ verkündigen, ist nämlich durchaus nicht eine eigenartig 

deutsche Bewegung, sondern eine internationale Religion, die gegenwärtig fast in allen Völ-

kern der Erde fanatische Apostel und Massenbekehrungen hat. Wie man in Deutschland ent-

weder Lösung vom Christentum fordert, damit ein artgemäßer deutscher Gottesglaube aus der 

deutschen Seele heraus geschaffen werden könne, oder, wenn man Christ bleiben will, eine 

Germanisierung des Christentums verlangt, genau so rufen die Chinesen nach einer chinesi-

schen Religion oder einem chinesischen Christentum, die Inder nach einem indischen und die 

Afrikaner nach einem afrikanischen. Um das zu erreichen, wollen alle das Alte Testament aus 

der Bibel ausscheiden und das Neue Testament so gestalten, daß dann an Stelle des Christus 

aus dem Stamme Juda ein deutscher oder indischer oder chinesischer oder afrikanischer Jesus 

steht. 

Merken wir nicht, wie wir mitten im Heidentum stehen, wo eben jedes Volk seinen Gott hat 

und dieser Volksgott geschaffen ist von der Volksseele, ihrer Angst und ihrem Sehnen? Da ist 

Gott das Idealbild des Volkstums. Da ist es nicht mehr so, daß Gott den Menschen geschaffen 

hat, sondern da hat sich umgekehrt der Mensch nach seinem Bilde einen Gott geschaffen. Das 

ist aber nicht Gott, sondern ein Götze, und bleibt ein Götze auch dann, wenn man ihn mit 

größter Inbrunst anbetet und ihm alles opfert, Leib und Seele. Weite Kreise des deutschen 

Volkes, auch der deutschen Christen, sind gegenwärtig im Begriff, den lebendigen Gott zu 

verlassen und dem völkischen deutschen Gott zuzufallen. Darum ist es dringend nötig, daß 

das Zeugnis der Heiligen Schrift, der ganzen, Alten und Neuen Testaments, rein und lauter 

und mit Vollmacht verkündigt werde, das Wort des Herrn, der allein Gott ist und seine Ehre 

nicht den Götzen läßt. 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 6 03.02.2026 

„Ich bin der Herr, dein Gott“, nicht dein Ideal und nicht dein Nationalgott. Ich habe euch ge-

schaffen, nicht ihr mich. Das ist die Stimme, die als die eherne Stimme einer großen Posaune 

aus allen Worten des Neuen und des Alten Testaments schallt. Ja, auch des Alten. Wer be-

hauptet, das Alte Testament verkündige einen jüdischen Nationalgott, beweist damit nur, daß 

er selbst in seinem Denken noch ärger verjudet ist als die Juden und vor seinen Augen eine 

dickere jüdische Decke hat als die Juden, wenn sie Moses lesen. Zwar zeugen wohl manche 

Worte dieser Schriften von jüdischer Nationalreligion. Aber es ist doch wahrhaftig deutlich 

genug, daß diese völkische Vergötzung des heiligen Gottes Israels Sünde ist; daß der All-

mächtige Israel aus den Nationen heraus gewählt hat, damit durch das, was er in Gericht und 

Gnade an Israel tun würde, allen Völkern offenbar würde, daß er nicht ein Volksgott ist. Um 

was soll es denn sonst gehen bei dem großen Ringen der Propheten, wenn nicht eben darum? 

Wenn vielleicht den Schriften des Alten Bundes in dieser Hinsicht noch eine Zweideutigkeit 

anhaften möchte, solange sie für sich allein sprechen, so wird es ganz eindeutig durch ihre 

Verbindung mit dem neutestamentlichen Zeugnis: wenn Israel den von Gott gesandten Mes-

sias kreuzigt, so ist damit die israelitische Nationalreligion gerichtet. Das mußte aber gesche-

hen, sagt das Neue Testament, auf daß erfüllet würde, was im Alten Testament geschrieben 

steht. Das Gericht über eine jüdische Nationalreligion ist in der Heiligen Schrift bezeugt, nicht 

ihr Triumph. Alles, was gegen die Juden zu sagen ist, das ist in der Bibel gesagt. Nur wer das 

noch nicht gemerkt hat, kann meinen, judenfeindliche Anwürfe träfen die Heilige Schrift. Es 

ist deshalb nicht gut, wenn neuerdings scharfe Worte, die Luther seinerzeit gegen die Juden 

geschrieben hat, wieder verbreitet werden. Statt sich dadurch zu einem tiefen Erfassen der Ju-

denfrage als der wundesten Stelle der Weltgeschichte führen zu lassen, werden die meisten 

Leser meinen, Luther habe mit diesen Äußerungen zeigen wollen, daß das „jüdische“ Alte 

Testament nicht in die Heilige Schrift gehöre. Das ist ein grobes Mißverständnis. Luther hat 

im Gegenteil immer wieder darauf hingewiesen, daß es in der Bibel gar nicht um die Fröm-

migkeit der Juden geht, sondern um die Frömmigkeit Gottes. Nicht um eine jüdische oder ir-

gendeine andere Menschengerechtigkeit handelt es sich in diesem Buch, sondern um die wun-

derbare Gerechtigkeit, mit der der heilige Gott die Sünder rechtfertigt, den Untreuen die Treue 

hält und die Gottlosen so liebt, daß er sein Liebstes für sie in den Tod gibt. Das und nichts an-

deres, dieses Wunder der Frömmigkeit Gottes, will uns die Bibel offenbaren. Deshalb heißt 

sie die „Heilige“ Schrift. Weil sie die Heiligkeit Gottes verkündet, der allein heilig ist, und 

nicht die Heiligkeit von Menschen. Keine einzige Gestalt, kein einziger Psalm steht in der Bi-

bel als Beispiel menschlicher Heiligkeit. Alle aber sind sie im Guten wie im Bösen, in ihrem 

Adel wie in ihrer Gemeinheit Mitglieder und Stimmen jener Gemeinde der Heiligen, deren 

Heiligkeit ganz und gar darin besteht, daß der allein Heilige Sünder zu sich rechnet. Wem die 

Augen dafür aufgegangen sind, der liest die Bibel ganz neu: Das Anstößige wird ihm zum 

stärksten Trost, weil es ihm am deutlichsten zeigen kann, daß wirklich nichts uns scheiden 

kann von der Liebe, mit der Gott die Sünder liebt. Daß die Gerechtigkeit Gottes, die im Evan-

gelium offenbart wird, wirklich Gottes Gerechtigkeit ist, nämlich die passive, durch die der 

barmherzige Gott die Ungerechten rechtfertigt; daß also der Mensch, den die Heilige Schrift 

einen „Gerechten“ nennt, wirklich aus dem Glauben lebt, und daß das heißt: nicht aus seiner 

eigenen, sondern allein aus Gottes Frömmigkeit, das war doch die große Entdeckung Luthers, 

wodurch für ihn, wie er sagt, die ganze Schrift ein völlig anderes Gesicht bekam und er die 

Schrift durchlief, als schritte er durch offene Türen geraden Wegs ins Paradies. 

Das also ist das Amt der Heiligen Schrift, daß sie jedem Versuch, Gott zu vergötzen, sei es 

durch eine jüdische oder heidnische oder völkische oder irgendwie menschliche Religion, die 

Verkündigung entgegensetzt, daß Gott allein Gott ist und seine Ehre nicht den Götzen läßt. Je 

mehr unser eigenes Herz und Stimmen von rechts und links uns verführen wollen in der Spra-

che der Schlange im Paradies: „Ihr werdet sein wie Gott“, um so fester sollten wir uns binden 

lassen an das biblische Zeugnis der Alleinherrschaft Gottes. 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 7 03.02.2026 

„Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde.“ Damit hebt das Alte Testament an. Gott ist der 

Schöpfer und Herr der Welt, nicht ein Stück von ihr oder der Inbegriff der Natur. Er ist der 

ewige „Ich“, wie er Mose seinen Namen offenbart: „Ich bin, der ich bin“. Und die Welt ist das 

Du, das er als den Gegenstand seiner Liebe sich gegenübergestellt hat. Und die Natur ist die 

Ordnung, in der er allen Lebewesen ihre Stellung und ihren Beruf gegeben und dabei sein 

Ebenbild, den Menschen, zu oberst gestellt hat. Der Schöpfer der Welt bleibt aus Gnaden der 

Erhalter der Welt, obwohl der Mensch von ihm abfiel und selbst sein wollte wie Gott. Trotz 

diesem bösen Trachten des menschlichen Herzens, das die Erde verdirbt und Qual über die 

Menschen und unendliche Betrübnis über Gott bringt, läßt Gott die Erde weiter bestehen und 

schließt mit Noah und allem Fleisch einen großen, allumfassenden Bund der Gnade. Er läßt 

die Menschen nicht fallen, sondern hält sie in seinen Lebensordnungen von Sommer und Win-

ter, Saat und Ernte, Hitze und Frost. So wie ein Mann eine kleine kalte Kugel in der Hand 

hält, bis sie ganz durchdrungen ist von der Wärme seines Blutes, so hält der Schöpfer, trotz 

dem Treubruch, Natur und Menschengeschichte in seiner Hand, damit sie am Leben bleiben 

und endlich überwunden werden von seiner Liebe. Die Menschen aber fassen ihre gesamte 

Kraft zusammen und bauen in himmelstürmendem Drang den Turm zu Babel. Gott vereitelt 

den Plan und bahnt in der Stille den besonderen Weg, auf dem sein Heil unter die Völker 

kommen soll. Er ruft Abraham heraus aus Babel, damit er im Gehorsam und Vertrauen warte 

auf das Reich, dessen Baumeister und Schöpfer Gott ist: das Königreich Gottes auf Erden. 

Nicht weil Gott der Stammesgott Abrahams wäre, beruft er den Abraham. Gott ist der Herr 

der Welt und aller Menschenrassen. Auch wird Abraham nicht deshalb berufen, weil er besser 

wäre als die anderen. Er hat das gleiche vergiftete Blut wie alle Nachkommen Adams. Noch 

weniger wird Abraham berufen mit dem Versprechen, daß sein Stamm die Herrschaft über die 

anderen erhalte. Sondern der alleinige Grund von Abrahams Berufung ist das Erbarmen Got-

tes, der die Lebensgeschichte dieses Menschen und seiner Nachkommen in die Hand nehmen 

will, damit dadurch alle Geschlechter der Erde gesegnet werden. Nicht Abrahams oder Israels 

religiös-sittliche Kraft soll offenbar werden, sondern Gottes Güte und Ernst. Zu Knechten sind 

sie berufen, damit an ihrer Geschichte die Herrschaft Gottes sichtbar würde. Deshalb greift 

Gott mit mächtigem Arm in die große Weltgeschichte ein und befreit die versklavten Kinder 

Israel aus den Ketten der ägyptischen Großmacht. Nicht weil die Israeliten die völkisch Tüch-

tigsten wären, sondern weil er der Herr ist, der die Gewaltigen vom Thron stößt und die Nied-

rigen erhebt aus dem Staub. So schließt er mit ihnen den Bund am Berg in der Wüste. „Ihr 

kennt mich jetzt; wollt ihr mein Volk sein? Zwar ist die ganze Erde mein, wenn ihr mir aber 

treu sein wollt, dürft ihr das priesterliche Königreich sein, vor mir das Priesteramt unter den 

Völkern der Erde verwalten.“ Der Priester hat Gott nicht für sich; er ist der Mittler, der den 

anderen mitteilt, was Gott ihm anvertraut. Das ist der heilige Dienst Israels im Auftrag Gottes 

für die Weltvölker. 

Es handelt sich wahrlich bei diesem Gottesdienst Israels nicht um ein „Geschäft“, wie etwa 

gehässig gesagt wird. Ein Bund ist es vielmehr, der ganz und gar besteht auf der Treue des 

freien göttlichen Herrn und der Gegentreue des gehorsamen menschlichen Knechtes, auf der 

Treue zwischen Vater und Sohn. Gar bald hat Israel selber den Bund mißverstanden, als wä-

ren ihm damit besondere völkische Vorrechte zugesichert. Es dachte, sein Gott sei ähnlich wie 

die Götter der Nationen, nur stärker, und werde sie alle überwinden, um Israel groß zu ma-

chen. Im Augenblick, als Israel so dachte, konnte Gott nicht mehr zu Israel stehen. Denn was 

er weiter an Israel tat, mußte in den Augen Israels und der anderen Völker als Offenbarung ei-

nes Nationalgottes erscheinen. Wie einmal im 8. Jahrhundert vor Christi Geburt die Israeliten 

am Heiligtum zu Bethel die Siege feierten, die Gott ihnen gegeben und die sie als ein Pfand 

dafür nahmen, daß er sie zu noch größerem Ruhme führen werde, trat Amos mitten unter die 

Jubelnden und schrie ihnen zu: „Ende Israels! Gott gibt euch preis. Denn er spricht: (völkisch 

betrachtet) seid ihr in meinen Augen gleich wie die Mohren. Und (völkisch betrachtet) liegt 

eure Geschichte auf der gleichen Linie wie die der anderen Völker, die ich auch geleitet habe. 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 8 03.02.2026 

So wie ich Israel aus Ägypten geführt habe, habe ich die Philister aus Kaphtor und die Syrer 

aus Air geführt.“ 

Amos war nicht der einzige Träger dieser Botschaft vom Ende Israels; alle großen Propheten 

redeten so. Aber das Volk wollte nicht umkehren. Da geschah das Unerhörte, daß der Gott Is-

raels das Volk Israel den Feinden preisgab, so daß das gelobte Land verheert, die heilige Stadt 

zerstört und der Tempel verbrannt wurde. Wo war Ähnliches geschehen in der Weltgeschich-

te? Sonst waren alle Götter auf Gedeih und Verderb mit ihrem Volk verbunden, standen und 

fielen mit ihrem Volk. Aber Israel scheiterte an seinem Gott. Gott mußte das „wildfremde 

Werk“, wie Jesaja sagt, tun, um seine Gottheit, die Israel völkisch vergötzen wollte, zu offen-

baren. 

Als dann der in Babel gefangene Rest des erwählten Volkes, der zertretene Wurm Jakob, zur 

Einsicht kam, daß Israel an der Heiligkeit Gottes gescheitert war, da tat Gott das Wunder, das 

größer war als der Auszug aus Ägypten: er machte das erstorbene Volk wieder lebendig und 

führte es zurück nach Jerusalem. Er sprach zum ungetreuen Knecht das Dennoch der Treue 

und setzte ihn wieder ein in sein priesterliches Amt auf dem Zion. 

Durch alle Kümmerlichkeiten und Entartungen des Judentums hindurch blieb Gott seinem 

Volke treu und sandte ihm, als die Zeit erfüllt war, den Einen, der alle Versprechen erfüllte, 

den Christus aus Davids Stamm, Jesus von Nazareth. Er kam in sein Eigentum, – aber die Sei-

nen nahmen ihn nicht auf. Er kam zu ihnen voller Gnade und Wahrheit als der eingeborene 

Sohn des Vaters. Sie aber schrien: „Weg, weg mit dem! Nicht diesen, sondern Barrabas!“ 

Barrabas war ein nationaler Held, ein Vorkämpfer der jüdischen Freiheitsbewegung. Ihn woll-

ten sie. Jesus aber entsprach nicht dem Ideal der jüdischen Volksseele, so wenig wie er heute 

dem völkischen Ideal der deutschen Seele entspricht. 

Dennoch ist und bleibt dieser verachtete und unwerte Jesus der Heiland. Nicht ein idealisierter 

Jesus, wie das jüdische oder griechische oder deutsche Gemüt in seinen Tiefen ihn schaut und 

schafft, sondern der Jesus, wie er in der Botschaft der Heiligen Schrift ist, der keine Gestalt 

noch Schöne hat; „wir sahen ihn, aber da war keine Gestalt, die uns gefallen hätte“ (Jes. 53). 

Nicht der Jesus, der das Ideal des jüdischen oder griechischen oder deutschen Menschen wäre, 

sondern der Gekreuzigte, wie er uns durch die törichte Predigt vorgestellt wird, die den Juden 

ein Ärgernis und den Griechen eine Torheit ist. Denn nicht ein von uns Vergötterter, sondern 

der von Gott Vermenschlichte ist der Heiland. Als der Eine, der das Gott-gleich-sein nicht als 

Raub an sich gerissen, sondern im Gegenteil seine göttliche Gestalt ausgezogen und die 

menschliche Knechtsgestalt angenommen hat, trägt er den Namen, der über alle Namen ist, 

daß in dem Namen Jesu sich alle Knie im Himmel und auf Erden und unter der Erde beugen 

und alle Zungen bekennen sollen, daß Jesus Christus der Herr sei, zur Ehre Gottes des Vaters. 

Wenn wir ihn bekennen, dann müssen wir seinen Namen so aussprechen, wie die Bibel ihn 

ausspricht, dann dürfen wir uns nicht einen anderen Namen für ihn, eine Vorstellung von ihm 

nach unserem eigenen Sinn machen. Dann müssen wir ihn so kennen und anerkennen lernen, 

wie ihn das Alte und Neue Testament uns vorstellen. Das wäre doch der größte Selbstbetrug, 

wenn wir uns erst einen deutschen Jesus im Gegensatz zum biblischen zurechtmachten. Das 

wäre ein Götze, mit dem wir auch dann, wenn wir für ihn Gut und Blut opferten, verraten und 

verkauft wären. Es gibt nur den Einen, der in der großen Not für uns streiten kann, und das ist 

der rechte Mann, den Gott selbst hat erkoren. 

Fragst du, wer er ist? 

Er heißt Jesus Christ, 

der Herr Zebaoth, 



Vischer - Gehört das Alte Testament heute noch in die Bibel des deutschen Christen

 9 03.02.2026 

und ist kein anderer Gott. 

Das Feld muß er behalten. 

Wenn er bei uns ist, dann können wir unseren Weg getrost gehen. Mag kommen, was will: 

das Reich muß uns doch bleiben, und dieses Reich ist dann nicht das Reich irgendeines 

Volkstums oder Menschentums, sondern das Reich des Vaters, worin sein Name geheiligt 

wird und sein Wille auf der Erde so geschieht wie im Himmel. Jesus Christus ist der Sieges-

held dieses Reiches. Wenn wir ihm glauben, ihm unbedingt vertrauen und gehorchen, dann 

sind wir Miterben des Reiches, das sein Vater vom Anbeginn der Welt bereitet hat. Dann sind 

wir die rechtmäßigen Erben aller Verheißungen, die der Allmächtige in seinen beiden Testa-

menten verbrieft hat. Was Gott den Erzvätern, was er durch seine Propheten versprochen hat, 

gilt dann uns. Dann ist das Alte Testament für uns nicht mehr das Buch einer fremden Ver-

gangenheit, sondern das Buch unserer Gegenwart und unserer Zukunft. Dann leben wir von 

seinen Worten so, wie Kinder vom Testament ihres Vaters leben. Wenn wir an Jesus Christus 

glauben, dann umscharen uns alle Gestalten und Worte der Bibel als eine leuchtende Wolke 

von Zeugen, und wir schreiten in ihrer Mitte der Herrlichkeit Gottes entgegen. 

Quelle: Beth-El. Blick aus Gottes Haus in Gottes Welt, 24. Jahrgang, April 1932, S. 91-101. 


