
Ruh - Josef L. Hromádka (TdT) 1 07.02.2026 

Josef L. Hromádka 

Von Hans Ruh 

Josef L. Hromádka, geboren am 8. Juni 1889 in Hodslavice (Mähren). 1907—12 Theologie-

studium in Wien, Basel, Heidelberg, Aberdeen, 1920—39 und 1947—50 Professor für Syste-

matische Theologie an der Prager Johann Hus-Fakultät, dazwischen Gast-Professor für Apo-

logetik und Ethik am Theologischen Seminar in Princeton, N.J., USA, 1950-66 Dekan der Jo-

hann Amos Comenius-Fakultät in Prag. Führende Mitarbeit in der ökumenischen Bewegung. 

Hauptschriften: Der Katholizismus und der Kampf um das Christentum (1925); Grundsätze 

der Evangelischen Kirche der Tschechischen Brüder (1927); Wege eines protestantischen 

Theologen (1927); Masaryk (1930); Christentum in Denken und Leben (1931); Luther (1935); 

Calvin (1936); Theologie und Kirche (1949); Kirche und Theologie im Umbruch der Gegen-

wart (1956); Evangelium für Atheisten (1960); Sprung über die Mauer (1961); Das Evange-

lium auf dem Wege zum Menschen (1961); An der Schwelle des Dialogs zwischen Christen 

und Marxisten (1965). 

Das gesamte Denken Hromádkas zielt hin auf Bewegung: Dynamik steht gegen Statik, Verän-

derung gegen Ruhe, Feuer gegen Erstarrung, Revolution gegen Status quo. Solche Bewegung 

deutet hin auf die besondere Bewegtheit des Menschen Hromádka. Er gehört zu den Theolo-

gen, deren Persönlichkeit in den theologischen Aussagen und den ethisch-politischen Ent-

scheidungen zu einem sichtbaren Ausdruck gelangt. Hromádkas Biographie gehört hinein in 

die Beschreibung seines theologischen Denkens, ja er ist einer der Theologen, die man kennen 

muß, will man ihre Intentionen zutiefst verstehen und würdigen. „Ohne das brennende Feuer 

in unseren Herzen wird es nicht gehen: Ohne dieses Feuer vermögen wir nicht lebendig, ver-

ständlich und schöpferisch zu sprechen.“ Hromádka erfleht für alle, für die Kirche und für 

sich selbst, das Feuer von der Art, wie es im Dornbusch des Mose brannte. Er predigt die Er-

griffenheit des Herzens vom Feuer des Heiligen Geistes, und diese Predigt geht aus von seiner 

eigenen Ergriffenheit. Diese seine Bewegtheit ist aber stets eine konkrete: Sie versteht sich 

vom einzigartigen Weg des Menschen Jesus Christus her: Gott ist in Jesus Christus von Ewig-

keit her auf dem Wege zum Menschen, zum Menschen, wie er ist: zum erniedrigten, geplag-

ten, verängstigten, sündigen, dem Tode geweihten, aber auch in der Auferstehung geretteten 

Menschen. Jesus Christus stellt sich solidarisch neben diesen Menschen. Er ist sein Bruder. 

Nichts anderes als dies ist das Evangelium: „Das Evangelium auf dem Wege zum Menschen“ 

(Titel einer kleinen Dogmatik Hromádkas). An diesem Evangelium muß sich das Feuer in un-

seren Herzen immer wieder neu entzünden: Hromádka ist Prediger dieses einen Feuers, das 

von der Inkarnation her lebt. 

Die Inkarnation ist für Hromádka aber auch in gleicher Weise der Grund für eine ganz nüch-

terne Analyse der gegenwärtigen Weltsituation. Jesus Christus ist in die Wirklichkeit der Welt 

eingegangen. Wir sind von da her unausweichlich an die Wirklichkeit der Welt und ihrer Ge-

schichte gewiesen. Es ist uns verboten, einen Ort jenseits der Geschichte zu beziehen, weil Je-

sus Christus selbst eingetreten ist in die konkrete Gestalt der geschichtlichen Wirklichkeit. In 

derselben Konkretheit hat nun unsere Analyse der gegenwärtigen Geschichte zu erfolgen: 

„Mein Anliegen geht dahin, zu zeigen, daß gerade die Kirche Jesu Christi und ihre Theologen 

mutig der Geschichte ins Auge schauen und die gegenwärtige Wirklichkeit in aller Nacktheit 

und Unerbittlichkeit erfassen müssen.“ Hromádka reflektiert nicht weiter in theologisch-

grundsätzlicher Weise über die so christologisch begründete Wirklichkeit der Geschichte. Es 

geht ihm vielmehr darum, unser unausweichliches Verwiesensein an die Erkenntnis der ge-

genwärtigen Geschichte zu betonen. Die Emphase, in der er dies tut, rührt auch her von seiner 

Angst, daß die Flucht der heutigen Kirche vor der Erkenntnis der Geschichte verhindert, daß 



Ruh - Josef L. Hromádka (TdT) 2 07.02.2026 

der missionarische und der gesellschaftlich-politische Auftrag der Kirche erfüllt wird. Das 

Ernstnehmen heutiger Geschichte konzentriert sich nun bei Hromádka auf einige ganz be-

stimmte Punkte. An hervorragender Stelle ist seine Einschätzung der revolutionären Bewe-

gungen des 20. Jahrhunderts zu nennen: Die russische Revolution von 1917 ist ein fundamen-

tales Ereignis der Geschichte. Sie stellt einen entscheidenden Einschnitt in die Geschichte der 

ganzen Welt dar. Man könnte versucht sein, gerade in den vielen pointierten Wendungen, in 

denen Hromádka diese Tatsache beschreibt, den Hinweis auf den Geschichtsphilosophen 

Hromádka zu finden. In der Tat sind gewisse Formulierungen, in denen er von einer Wende 

oder einer neuen Aera der Menschheitsgeschichte spricht, theologisch anfechtbar. Hromádka 

hat aber im Verlaufe der letzten Jahre, und wohl nicht zuletzt als Folge der Auseinanderset-

zung mit den ihm befreundeten Theologen im Westen, präzisiert, worum es in diesem Zusam-

menhang geht: Er versteht solche Aussagen mehr der Pastoral- als der Geschichtstheologie 

zugehörig, das heißt, er muß so entschieden reden, damit die Christen, die er anspricht — es 

sind Christen in Ost und West, die das Rad der Geschichte hoffen zurückdrehen zu können — 

aufhören, ihren Blick zurückzuwenden, und beginnen, die gegenwärtige Wirklichkeit ernst zu 

nehmen. Ähnliches gilt bei einem zweiten Hauptpunkt seiner Analyse der Welt von heute, den 

er oft umschreibt als das Ende der Suprematie der westlich-christlichen Welt. Die christlichen 

Völker haben aufgehört, Maßstab für die Entwicklung der Weltgeschichte zu sein. Dem 

christlichen Westen steht ein ebenso mächtiger sozialistischer Block im Osten gegenüber. Das 

christliche Abendland ist nicht mehr Schiedsrichter der ganzen Welt. Wiederum: Es begegnen 

bei Hromádka Aussagen im Gewande geschichtsphilosophischer Begriffe. Aber in erster Linie 

geht es auch hier um die Warnung vor der Versuchung, alte Vorstellungen als Maßstab heuti-

ger Entscheidungen zu nehmen. Gleichzeitig ist Hromádka darum bemüht, auf die tiefe 

Schuld gerade der christlichen Kirche im Zusammenhang mit dieser Entwicklung hinzuwei-

sen: Buße heißt hier, seine Mitschuld an den unheilvollen Geschehnissen in diesem Jahrhun-

dert anzuerkennen und von da her die Verpflichtung zu spüren, auf den Trümmern einen Neu-

anfang zu versuchen. Zur notwendigen Analyse gehört weiter die Anerkennung der bedeuten-

den Rolle neuer Staaten in der heutigen Zeit: Auch das ist weitgehend ein Akt der Buße, denn 

es geht darum, die wesentliche geschichtsbildende Rolle von Menschen und Staaten anzuer-

kennen, die jahrelang dem Druck und der Ausbeutung christlicher Nationen ausgesetzt waren. 

Zum Ernstnehmen der gegenwärtigen Geschichte gehört aber auch die Erkenntnis der Gefah-

ren im Zeitalter atomarer Waffen. Die Welt steht am Rande einer möglichen Katastrophe un-

vorstellbaren Ausmaßes, solange sie in sich feindlich gegenüberstehende Blöcke aufgeteilt 

bleibt. 

Diese vier Hauptpunkte einer Analyse der gegenwärtigen Lage sind Hromádka so wichtig, 

weil die Kirche völlig an ihrem Auftrag vorbeigehen kann, wenn sie diese nicht berücksich-

tigt. Die große Gefahr für die Kirche besteht darin, daß sie sich weigert, die angedeuteten ge-

schichtlichen Entwicklungen zu sehen und anzunehmen, daß sie versucht, Kirche zu sein jen-

seits dieser Brennpunkte heutiger Wirklichkeit und so zu einer erstarrten, an die Vergangen-

heit gebundenen, nicht mehr schöpferisch tätigen Institution wird, die zugleich politisch reak-

tionär wirksam wird und womöglich diese Haltung noch mit orthodoxen theologischen Aussa-

gen fundiert. Hromádka ist tief besorgt um die Wirkung etwa der dialektischen Theologie in 

der heutigen Zeit: in welchem Maße stößt sie die Kirche auf die aktuellen Probleme von 

heute? Hromádka sieht eine Versuchung, sich „an dem Herd Karl Barths behaglich und sicher 

zu fühlen und Tür und Fenster geschlossen zu halten“. Nur die Kirche der Buße vermag anzu-

erkennen, daß die geschichtliche Entwicklung bis hin zur heutigen Lage, mag sie uns noch so 

unbequem sein, auch als ein Gericht Gottes zu verstehen und somit mit ihren Ergebnissen ge-

horsam anzunehmen ist. Buße heißt aber gleichzeitig auch, daß die Kirche in der heutigen 

Lage unermüdlich forscht nach neuen Möglichkeiten des Dienstes am Menschen und der Ge-

sellschaft, so wie ihr das im Weg Gottes zum Menschen durch Jesus Christus vorgezeichnet 

worden ist. 



Ruh - Josef L. Hromádka (TdT) 3 07.02.2026 

Die wichtigsten Gedanken dazu lassen sich im einzelnen am besten im Kontext der eben ge-

nannten vier Hauptmerkmale heutiger Weltgeschichte beschreiben. Wenn Hromádka die Re-

volution von 1917 als wesentlichen Einschnitt in die Geschichte versteht, so muß man diese 

Sicht auch im Zusammenhang seiner grundsätzlichen Äußerungen zum Phänomen Revolution 

betrachten. Von seiner eschatologischen Begründung der Herrschaft Christi her — die wohl 

auch ein Stück weit als Übernahme hussitisch-böhmischer Tradition zu verstehen ist — liegt 

es Hromádka nahe, von vornherein alles Neue, alle Veränderungen, alle Überwindung des Al-

ten, eben die Revolution, grundsätzlich positiv zu werten als Ausdruck der Dynamik der Herr-

schaft Christi. Dies hat seine Bedeutung zuerst einmal für die Ekklesiologie: Die Kirche ist 

stets in Bewegung, „die Szenerie auf ihrem Wege voran ändert sich von Tag zu Tag, von Jahr 

zu Jahr“. „Die Kirche schreitet und schaut tüchtig nach vorn“, sie ist wesentlich Pilgerkirche 

und von da her aufgeschlossen für jeden Versuch, bereit zur Teilnahme am dynamischen Fort-

gang der Geschichte. Die Gefahr für die Kirche lauert hingegen immer dort, wo sie einer fort-

schreitenden Institutionalisierung und Erstarrung unterworfen ist. Von dieser revolutionär-dy-

namischen Grundhaltung, welche Hromádkas Ekklesiologie bestimmt, gelangt er auch zu ei-

ner neuen Einschätzung des Phänomens Revolution im geschichtlich-gesellschaftlich-politi-

schen Bereich. Dies ist umso mehr der Fall, als Hromádka das Phänomen Revolution immer 

im Zusammenhang mit dem Aufbruch eines Sehnens nach echter und tiefer Menschlichkeit 

sieht. „Alle großen Revolutionen haben das Ziel, den Menschen zu helfen.“ Die Revolution ist 

nach Ansatz und Ziel ein Ringen für den Menschen. Hromádka weiß durchaus von der Härte 

und Grausamkeit, in der sich die Revolution darstellen kann. Er ruft aber auf zu einer neuen 

theologischen Einschätzung ihrer Beweggründe und ihrer Ziele, nicht zuletzt weil er hinter der 

Revolution eine Ergriffenheit, ein „Pathos des Menschentums“ sieht, das an die Ergriffenheit 

durch den fleischgewordenen und gekreuzigten Christus erinnert. In diesen Zusammenhang 

gehört Hromádkas Deutung des Atheismus im Marxismus-Leninismus und der Revolution 

überhaupt. Atheismus in dieser Form ist für ihn Ausdruck des Protestes gegen die Unterdrü-

ckung des Menschlichen und der Würde des Menschen. Er weigert sich von daher, den Athe-

ismus als tragendes Element des Marxismus zu verstehen. Anthropologie und Atheismus sind 

deshalb für ihn vielversprechende Themen in dem von ihm geforderten Dialog zwischen 

Christen und Marxisten, der ja besonders in der Tschechoslowakei zu interessanten Ergebnis-

sen geführt hat, u. a. zu einer Neubesinnung marxistischer Philosophen auf die Kritik der Re-

ligion. Im Blich auf das Ende der Suprematie der westlich-christlichen Welt und das Auftreten 

neuer Staaten warnt Hromádka leidenschaftlich vor einer Abkapselung und Frontbildung der 

Kirchen in Ost und West. Die Kirche, will sie sich selbst verteidigen gegen die Welt, ist nicht 

mehr in der Lage, heute schöpferisch tätig zu sein, das Wort des Evangeliums zu verkündigen 

und den Armen und Elenden zu begegnen. Mit derselben Leidenschaft warnt er vor der politi-

schen Reaktion und einem emotionalen Antikommunismus, der besonders innerhalb der 

christlichen Kirche des Ostens zu einer Flucht vor Übernahme politischer Verantwortung wird 

und die Arbeit für die Zukunft durch ein Sehnen nach der Vergangenheit ersetzt. Von daher 

läßt er die Aufforderung an die Christen in den sozialistischen Staaten des Ostens ergehen, 

sich an den neuen gesellschaftlichen Versuchen der Marxisten ernsthaft zu beteiligen. Endlich 

sucht er im Zeitalter atomarer Waffen die Christen und Kirchen aufzurufen zum Dienst der 

Versöhnung und des Friedens, vor allem zwischen den Völkern in Ost und West, aber auch im 

Blick auf die dringende Aufgabe aller industrialisierten Staaten in den noch nicht entwickelten 

Gebieten der heutigen Welt. Seine Bemühungen um den Frieden gipfelten in der Initiative für 

die Christliche Friedenskonferenz, welcher er seit 1961 als Präsident vorsteht. Es kann — 

wenn man die Gedanken Hromádkas kurz zusammenfaßt — nicht überraschen, daß dieser 

Mann bis in die heutige Zeit umstritten geblieben ist. Zwar wird ihm Vertrauen entgegenge-

bracht von Menschen, die die verschiedensten theologischen und politischen Positionen ein-

nehmen. Aber wie sein dynamisches Verständnis von Kirche bei Kirchenleuten Bedenken 

hervorruft, so erscheint vielen, und zwar in Ost und West, sein Aufruf zum politischen Enga-

gement im sozialistischen Staat des Ostens sowie seine Friedensarbeit problematisch. 



Ruh - Josef L. Hromádka (TdT) 4 07.02.2026 

Hromádka war sein ganzes Leben hindurch nie unangefochten. Er wuchs in einer Familie 

Augsburgischen Bekenntnisses auf. Seine theologischen Studien führten ihn an westliche Uni-

versitäten; von Bedeutung blieb sicher die Begegnung mit der Theologie Troeltschs. Stets be-

schäftigte ihn die Frage der Ausrichtung des Evangeliums auf die neue Zeit und die moderne 

Entwicklung der Welt und ihrer Geschichte. Die Revolution von 1917 erlebte er aus einer ge-

wissen Nähe: Er war als Militärseelsorger 1918 an der Ostfront tätig. Die ersten Hörer des 

jungen Theologieprofessors Hromádka sehen im Rückblick die Gedanken Hromádkas der 

zwanziger Jahre in einer betonten Verwandtschaft zu den Gedanken Karl Barths der damali-

gen Zeit, obwohl ihm dessen Schriften noch gar nicht bekannt waren. Ein hervorgehobenes 

Ereignis in den Beziehungen der beiden bildet der berühmte Brief Karl Barths von 1938 an 

Hromádka, in dem die tschechischen Kirchen aufgefordert werden zum Widerstand gegen den 

Nationalsozialismus. Während des Zweiten Weltkrieges mußte Hromádka in den Vereinigten 

Staaten als Emigrant leben; er wirkte als Gastprofessor am Princeton Theological Seminary. 

Seine ökumenische Bedeutung unterstreichen neben dem Präsidium der Christlichen Frie-

denskonferenz seine Mitgliedschaft im Exekutivkomitee des ökumenischen Rates der Kirchen 

und ebenso seine unzähligen Besuche bei christlichen Kirchen fast aller Kontinente. 

Quelle: Hans Jürgen Schultz (Hrsg.), Tendenzen der Theologie im 20. Jahrhundert. Eine Ge-

schichte in Porträts, Stuttgart: Kreuz-Verlag 21967, S. 344-348. 


