
Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 1 06.02.2026 

Rechtfertigung und Recht (1938) 

Von Karl Barth 

Die Überschrift „Rechtfertigung und Recht“ hat die Bedeutung eines Stich- und Merkwortes 

für die in diesen zwei Worten nur angedeutete Frage, mit der ich mich in dieser Arbeit be-

schäftigen möchte. 

Die Frage lautet zunächst: Gibt es eine Beziehung zwischen der Wirklichkeit der von Gott in 

Jesus Christus ein für allemal vollzogenen Rechtfertigung des Sünders allein durch den Glau-

ben und dem Problem des menschlichen Rechtes: eine innere, eine notwendige, eine solche 

Beziehung, durch die mit der göttlichen Rechtfertigung auch das menschliche Recht in irgend 

einem Sinn zum Gegenstand des christlichen Glaubens und der christlichen Verantwortung 

und damit auch des christlichen Bekenntnisses wird? Aber wir können offenbar dasselbe so-

fort auch unter Einsetzung anderer Begriffe Fragen: Gehört das Problem der Ordnung, die 

nicht mehr oder noch nicht die des Reiches Gottes, das Problem des Friedens, der nicht mehr 

oder noch nicht der ewige Gottesfriede, das Problem der Freiheit, die nicht mehr oder noch 

nicht die Freiheit der Kinder Gottes ist — gehört das Alles mit hinein in den Bereich der 

Wirklichkeit der neuen Zeugung der Menschen durch Gottes Wort, in die Wirklichkeit seiner 

Heiligung durch den Geist? Gibt es bei aller Verschiedenheit in irgend einer inneren und not-

wendigen Zugehörigkeit neben dem etwa Jak. 1, 27 bezeichneten Gottesdienst der christlichen 

Existenz und außer und neben dem, was wir als den „Gottesdienst“ der Gemeinde als solcher 

zu bezeichnen pflegen, auch so etwas wie einen politischen Gottesdienst, d.h. nun eben einen 

Dienst Gottes, der, allgemein gesagt, in der Auseinandersetzung mit allen jenen Problemen 

oder, in Wiederaufnahme unseres Stichwortes gesagt, in irgend einer Anerkennung, Förde-

rung, Verteidigung, Verbreitung menschlichen Rechtes nicht trotz, sondern gerade wegen der 

göttlichen Rechtfertigung bestehen würde? In welchem Sinn kann und darf und muß man mit 

Zwingli unterscheiden, aber doch auch verbindend in einem Atemzug „von göttlicher und 

menschlicher Gerechtigkeit“ reden? [4] 

Man bemerke: das Interesse dieser Frage fängt dort an, wo das Interesse der reformatorischen 

Bekenntnisschriften und überhaupt der reformatorischen Theologie aufhörte oder doch er-

lahmte1. Daß es Beides gebe: die göttliche Rechtfertigung und das menschliche Recht, die 

Verkündigung Jesu Christi, den Glauben an ihn und das Amt und die Autorität der Obrigkeit, 

den Auftrag der Kirche und den Auftrag des Staates, das verborgene Leben des Christen in 

Gott und nun doch auch seine Bürgerpflicht — das haben uns die Reformatoren allerdings 

sehr kräftig eingeschärft. Und sie haben sich auch große Mühe gegeben, klar zu machen, daß 

Beides einander nicht widerspreche, wie Beides vielmehr sehr wohl nebeneinander bestehen 

und gelten könne. Es ist aber mit Händen zu greifen, daß sie uns hier — Luther in seiner 

Schrift „Von weltlicher Obrigkeit“ von 1523 und Calvin in dem magistralen Schlußkapitel 

seiner Institutio nicht ausgeschlossen — etwas schuldig geblieben sind. Wir sollten doch of-

fenbar nicht nur wissen, daß und inwiefern Beides einander nicht widerspricht, sondern zuerst 

und vor Allem: daß und inwiefern denn Beides zusammengehört. Auf diese Frage, auf die 

Frage nach dem Zusammenhang dessen, was sie hier — und gerade hier mit höchstem pole-

mischen Nachdruck — bekannten, mit der sonst streng genug als solche geltend gemachten 

Mitte ihrer christlichen Botschaft bekommt man bei den Reformatoren keine oder in Form 

dürftiger Andeutung nur sehr unbefriedigende Antwort. Wie man sich auch zu dem Inhalt je-

nes letzten Institutio-Kapitels De politica administratione stellen möge (und wir haben Anlaß, 

uns auch zu ihm an sich sehr positiv zu stellen), das ist sicher, daß man bei seiner Lektüre an 

 
1 Vgl. dazu die instruktive Zusammenstellung von H. Obendiek: Die Obrigkeit nach dem Bekenntnis der refor-

mierten Kirche, München 1936. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 2 06.02.2026 

die früheren Teile des Werkes, insbesondere an das zweite und dritte Buch und deren Kardi-

nalaussagen über Jesu Christus, den Heiligen Geist, die Sünde und die Gnade, den Glauben 

und die Buße nur wie an dem Reisenden auf einmal in merkwürdige Ferne gerücktes anderes 

Land zurückdenken kann. Denn darüber, inwiefern nun wirklich auch die politica administra-

tio nach dem Titel des vierten Buches zu den externis mediis vel adminiculis gehört, quibus 

Deus in Christi societatem nos invitat et in ea retinet, [5] darüber wird man in diesem Kapitel 

bei allem Reichtum, den es sonst enthält, nur bescheidenste Belehrung finden. So steht es aber 

auch mit den entsprechenden Darlegungen Luthers und Zwinglis und so mit denen der lutheri-

schen und reformierten Bekenntnisschriften. Daß Obrigkeit und Gesetz auf einer besonderen 

ordinatio der göttlichen Vorsehung beruhe, nötig um der noch nicht überwundenen Sünde wil-

len, dienlich dazu, die Menschheit vor deren greifbarsten Äußerungen und Folgen einigerma-

ßen zu schützen und darum von ihr in Dankbarkeit und Ehrfurcht anzunehmen — das sind ge-

wiß richtige und biblische Gedanken, das genügt aber nicht, um die Beziehung sichtbar zu 

machen, in der diese Sache mit der anderen steht, die die Reformation im übrigen als die ent-

scheidende und letztlich alleinige Sache des Glaubens und des Bekenntnisses geltend gemacht 

hat. Was meint Calvin, wenn er einerseits versichert, spirituale Christi regnum et civilem ordi-

nationem res esse plurimum sepositas2, um dann andererseits doch zweimal3 die Stelle Ps. 2, 

10f. auf die Unterordnung aller irdischen Machthaber unter Christus zu deuten und um das 

ideale Ergebnis jener göttlichen ordinatio dann doch als die politia christiana zu bezeichnen4? 

Inwiefern christiana? Was hat Christus mit dieser Sache zu tun? fragen wir uns und werden 

mit dieser Frage wirklich ohne Antwort stehen gelassen, als ob ein besonderes Walten einer 

allgemeinen, gewissermaßen anonymen Vorsehung hier doch das letzte Wort wäre. Und wenn 

wir bei Zwingli5 den starken Satz lesen, die weltliche Gewalt habe „Kraft und Befestigung aus 

der Lehre und Tat Christi“, so lautet die Erklärung dieses Satzes enttäuschenderweise doch 

nur dahin, daß Christus nach Matth. 22, 21 geboten habe, dem Kaiser zu geben, was des Kai-

sers, Gott, was Gottes ist, und daß er das durch die Leistung des Didrachmon (Matth. 17, 24f.) 

selber bestätigt habe. Das ist wieder an sich ganz richtig6; aber, so beziehungslos gesagt, ist 

das trotz der Anrufung der Evangelientexte keine evangelische, sondern eine gesetzliche Be-

gründung. [6] 

Man wird diese Lücke in der Unterweisung, die wir von den Vätern unserer Kirche empfan-

gen haben, den Mangel an einer evangelischen und das heißt im strengen Sinn: christologi-

schen Begründung dieses Teils ihres Bekenntnisses weder übersehen noch leicht nehmen kön-

nen. Daß sie auch hier nur biblisches Gut zur Darstellung bringen wollten, kann natürlich 

keine Frage sein. Wohl aber besteht die Frage: ob und inwiefern sie bei der Einführung dieses 

biblischen Gutes in ihr Bekenntnis der Richtschnur folgten, an die sie sich sonst für gebunden 

hielten, ob sie nämlich auch das Recht auf die Rechtfertigung, auch die politische Gewalt auf 

die Gewalt Christi begründet oder ob sie hier nicht heimlich auf einem anderen Grund gebaut 

und damit dann trotz alles scheinbaren Biblizismus jenes biblische Gut doch nicht wirklich 

zur Darstellung gebracht haben? Man bedenke, was geschehen mußte, wenn dem so war: war 

der Gedanke des menschlichen Rechtes der Erkenntnis der göttlichen Rechtfertigung bloß an-

geklebt, statt sachlich mit ihr verbunden, dann mußte es einerseits möglich sein, die Erkennt-

nis der göttlichen Rechtfertigung von dem fremden Zusatz gewissermaßen zu reinigen und auf 

sie eine sehr spirituale Botschaft und Kirche zu begründen, die in großer Innerlichkeit Alles 

von Gott und von Gott Alles zu erwarten vorgab, und die dieses „Alles“ nun doch faktisch be-

stritt, indem sie zu der ganzen Welt des menschlichen Fragens nach Recht und Unrecht vor 

lauter Reich Gottes, Sündenvergebung und Heiligung keinen Zugang mehr suchte und fand. 

 
2 Inst. IV 20, 1. 
3 ib. 20, 5 u. 29. 
4 ib. 20, 14. 
5 Schlußreden, Art. 35. 
6 Matth. 17 gehört zwar, weil es um eine Tempelsteuer gehe, nicht hieher! 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 3 06.02.2026 

Und es mußte dann andererseits möglich sein, die Frage nach dem menschlichen Recht mit 

festem Griff, vielleicht immer noch unter Berufung auf die allgemeine göttliche Vorsehung, 

aber nun gelöst aus dem reformatorischen Nebeneinander von Recht und Rechtfertigung selb-

ständig in die Hand zu nehmen und eine säkulare Botschaft und Kirche des Menschenrechts 

zu bauen, bei dessen emphatischer Zurückführung auf „Gott“ es doch nicht verborgen bleiben 

konnte, daß damit der, der Vater Jesu Christi ist, daß also seine Gerechtigkeit mit dem prokla-

mierten Menschenrecht auf keinen Fall gemeint sein könne. Diese beiden Möglichkeiten und 

damit die pietistische Unfruchtbarkeit auf der einen, die aufklärerische auf der andern Seite 

sind bekanntlich seit der Reformation in vielen Spielarten Wirklichkeit geworden. Man wird 

aber nicht gut leugnen kön-[7]nen, daß zwischen dieser Tatsache und jener Lücke in der refor-

matorischen Unterweisung ein Zusammenhang besteht. Und nun stehen wir heute in einer 

Zeit, in der einerseits auf dem Boden der Kirche die Frage nach der göttlichen Rechtfertigung 

und andererseits im politischen Leben die Frage nach dem menschlichen Recht in je ganz 

neuer Eigenart und Schärfe erwacht sind und hier wie dort auf heue noch unübersehbare Ent-

wicklungen hinzudrängen scheinen. Es liegt nahe, sich heute dessen wieder zu erinnern, daß 

beide, Rechtfertigung und Recht, oder: das Reich Christi und die anderen Reiche, oder: die 

Kirche und der Staat im reformatorischen Bekenntnis einst nebeneinander gestanden, daß die 

Reformatoren unter einem Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit ein Leben in diesem und 

in jenem Bereich verstanden haben. Aber wenn es heute nicht alsbald aufs Neue zu jenen un-

fruchtbaren und gefährlichen Scheidungen kommen soll, dann genügt es heute nicht, sich der 

Reformation zu erinnern, die Formeln, in denen sie die beiden Bereiche nebeneinandergestellt 

hat, zu wiederholen, „die reformierte Staatsauffassung“ und dergleichen noch und noch ein-

mal mit mehr oder weniger historischer Treue und nachempfindendem Pathos zu rezitieren, 

als wäre jene Lücke nicht vorhanden, als trüge die reformatorische Lehre mit jener Lücke die 

Versuchung zu jenen Scheidungen nicht in sich. Wenn die eigentümliche Dynamik unserer 

Zeit uns zum Heil und nicht zum Unheil werden soll, dann muß die eingangs formulierte 

Frage gestellt werden: die Frage nach dem sachlichen und also inneren und notwendigen Zu-

sammenhang der beiden Bereiche. 

Was hier vorgelegt wird, ist eine Studie und zwar eine biblische, genauer neutestamentliche 

Studie zur Beantwortung dieser Frage. Die Problematik der reformatorischen Lösung ist ja 

entscheidend die Problematik des damals in dieser Sache maßgebenden Schriftbeweises. Sol-

len wir heute weiterkommen, so müssen wir auf alle Fälle zunächst auf die Schrift zurückge-

hen. Dazu soll hier ein Teilversuch gemacht werden7. [8] 

Ich beginne, indem ich als, soweit ich sehe, letzte wichtigere Kundgebung der in dieser Sache 

zuständigen theologischen Fachwissenschaft in einigen Sätzen das wiedergebe, was K.L. 

Schmidt in seiner Basler Antrittsvorlesung vom 2. Dezember 1936 unter dem Titel „Das Ge-

genüber von Kirche und Staat in der Gemeinde des Neuen Testamentes“8 zu unserem Thema 

 
7 Der Leser wird schon gut tun, zu beachten, daß in diesem Heft nur dies und nicht mehr als dies versucht wird: 

auf exegetischem Weg zu einer besseren Sicht des Problems „Kirche und Staat” vorzustoßen. Es wäre m.E. 

schon viel gewonnen, wenn Einige zugeben würden, daß dieser Versuch als solcher notwendig ist. 
8 Theol. Bl. 1937, Nr. 1. Nach Abschluß dieser Arbeit begegnete mir der Aufsatz von Gerhard Kittel, „Das Urteil 

des neuen Testamentes über den Staat” (Zeitschr. f. Syst. Theol. 14. Jahrg. 1937, S. 651-680, erschienen im Juni 

1938). Er bringt in der mich interessierenden Richtung nichts Neues. — S. 665 dieses Aufsatzes wird jemandem 

gepredigt, seine Auslegung möge „sich ernsthaft prüfen, ob sie noch ‚Auslegung‘ ist, das heißt, ob sie wirklich 

allein die Ermittlung des im Text Gegebenen zum Ziel hat oder ob es ihr letztlich um eine — mag sein unbe-

wußte — Eintragung eigener Wünsche sich handelt”. Nun, das ist eine Mahnung, die jedermann immer wieder 

mit Nutzen hören kann. Nur daß man solche, die hinsichtlich dessen, was sie heute gerade in dieser Sache sagen 

müssen und nicht sagen dürfen, so sehr im Glashaufe sitzen, bitten darf, sich in der Apostrophierung anderer ei-

nige Zurückhaltung aufzuerlegen. Was in dem erwähnten Aufsatz selbst z.B. gleich S. 652f über „Fremdstaat” 

und „Volksstaat” gesagt und nicht gesagt ist, dürfte mit den „Wünschen” des Verfassers sowie mit denen gewis-

ser „Mächte und Gewalten” bestimmt in einigem Zusammenhang stehen. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 4 06.02.2026 

herausgearbeitet hat: Die grundlegende Belehrung der Kirche über ihr Verhältnis zum Staat ist 

„das grelle Bild der Hinrichtung Jesu Christi durch seine Behörde“. Was ist dieser Staat? Er 

ist eine von jenen jederzeit von der Dämonisierung, d.h. von der Selbstverabsolutierung be-

drohten Engelmächten (ἐξουσίαι) dieses Äons. Was ist ihm gegenüber die Kirche? Sie ist das 

eigentliche πολίτευμα des neuen Himmels und der neuen Erde, also solches jetzt und hier al-

lerdings noch verborgen und also im Raume des Staates eine Fremdengemeinschaft (παροι-

κία). Aber die Solidarität der Not und des Todes verbindet die Christen wie mit allen Men-

schen so auch mit den Trägern der Staatsgewalt. Indem die Kirche lieber die Verfolgung 

durch die zum „Tier aus dem Abgrund“ gewordene Staatsgewalt erduldet, als die Vergötte-

rung des Cäsars mitmacht, weiß sie sich doch auch für ihn verantwortlich und betätigt sie 

diese ihre Verantwortlichkeit, ihren „prophetischen Wächterdienst“, zuhöchst und entschei-

dend, darin, daß sie für ihn und seine Beamten unter allen Umständen betet. — Schmidt’s 

Darstellung beschäftigt sich ausdrücklich nur mit einem Ausschnitt des Problems „Kirche und 

Staat im Neuen Testament“ und zwar mit der [9] unserer Frage scheinbar gerade entgegenge-

setzten Frage nach dem „Gegenüber“ der beiden Bereiche. Es scheint mir wichtig, festzustel-

len, daß auch bei dieser anderen Problemstellung bei Befragung des Neuen Testamentes eine 

ganze Reihe von Gesichtspunkten unvermeidlich sichtbar wurde, die nun doch auch zur Be-

antwortung unserer Frage nach dem positiven Zusammenhang der beiden Bereiche von höchs-

ter Bedeutsamkeit sind, so sichtbar, daß ich mich im Folgenden einfach an diese Reihe halten 

kann. 

1. Das Gegenüber von Kirche und Staat als solches 

Auch ich halte es für richtig und wichtig, zunächst auf das „Gegenüber“ von Jesus und Pilatus 

hinzuweisen. Die Reformation hat in ihrer Lehre von Kirche und Staat, soweit ich sehe, in den 

ganzen doch ziemlich inhaltsreichen evangelischen Texten, die sich mit dieser Begegnung be-

schäftigen, nur an dem Wort Joh. 18, 36: „Mein Reich ist nicht von dieser Welt“ Interesse ge-

nommen. Sie hätte es offenbar als eine Störung ihrer Gedanken über den Kurfürsten von 

Sachsen oder den Rat von Zürich und Genf empfunden, hätte sie sich dabei allzu intensiv ge-

rade an Pilatus erinnern lassen müssen. Aber wäre hier nur Störung zu erwarten gewesen und 

nicht vielleicht gerade eine bessere Begründung dessen, was sie in dieser Sache sagen wollte? 

Hier ist jedenfalls Einiges nachzuholen9. [10] 

 
9 Gerade in dem hier Folgenden sind mir nun freilich die in einem ganz andern Zusammenhang angestellten Er-

wägungen Calvins über das sub Pontio Pilato im Credo indirekt sehr aufschlußreich gewesen: 

Pourquoy n’est il dict simplement en un mot qu’il est mort, mais est parlé de Ponce Pilate, soubz lequel il a souf-

fert? 

Cela n’est pas seulement pour nous asseurer de la certitude de l’histoire: mais est aussi pour signifier, que sa 

mort emporte condemnation. 

Comment cela? 

Il est mort, pour souffrir la peine qui nous estoit deue, et par ce moyen nous en delivrer. Or pource que nous es-

tions coulpables devant le jugement de Dieu comme mal-faicteurs: pour representer nostre personne, il a voulu 

comparoistre devant le siege d’un iuge terrein, et estre condamné par la bouche d’iceluy: pour nous absoudre au 

throne du Iuge celeste. 

Neantmoins Pilate la prononce innocent et ainsi il ne le condamne pas, comme s’il en estoit digne (Matth. 27, 24; 

Luc. 23, 14). 

Il y a l’un et l’autre. C’est qu’il est iustifié par le temoignage du iuge, pour monstrer, qu’il ne souffre point pour 

ses demerites, mais pour les nostres: et cependant est condamné solennellement par la sentence d’iceluy mesme, 

pour denoter, qu’il est vrayment nostre pleige, recevant la condamnation pour nous afin de nous en acquiter. 

C’est bien dit. Car s’il estoit pecheur, il ne seroit pas capable de souffrir la mort pour les autres: et neantmoins, 

afin que sa condemnation nous soit delivrance, il faut qu’il soit reputé entre les iniques (Jes. 53, 12). 

Ie l’entens ainsi. 

[Warum wird nicht einfach mit einem Wort gesagt, dass er gestorben ist, sondern wird von Pontius Pilatus ge-

sprochen, unter dem er gelitten hat? 

Dies dient nicht nur dazu, uns der Gewissheit der Geschichte zu versichern, sondern auch, um zu bedeuten, dass 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 5 06.02.2026 

In der Tat: Der Staat in seiner Dämonisierung und damit sein Charakter als Macht dieses 

Äons auf der einen, die Heimatlosigkeit der Kirche in diesem Äon auf der anderen Seite — 

das wird in dieser Begegnung „grell“ genug sichtbar: Hatten die Archonten dieses Äons10 die 

Weisheit Gottes, die „wir“, die Apostel, reden zu den Vollkommenen, erkannt, „so hätten sie 

den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt“. Sie zeigten dort, daß sie sie nicht erkannt haben 

(1. Kor. 2, 6f.). — Aber die Belehrung über die Diastase zwischen Kirche und Staat war und 

ist nicht die einzige Belehrung, die die Gemeinde aus den mit der Begegnung von Jesus und 

Pilatus beschäftigten Texten zu gewinnen hat. 

Ich verweise zunächst auf Joh. 19, 11: Hier bestätigt Jesus dem Pilatus ausdrücklich, daß er 

ἐξουσία über ihn habe und zwar nicht eine zufällige, oder angemaßte, sondern eine ihm „von 

oben“ gegebene11. Und diese ἐξουσία ist gar nicht etwa an sich und als solche eine Macht des 

Bösen, der Feindschaft gegen Jesus und seinen Anspruch. Pilatus selbst hat die Sache in dem 

vorangehenden v 10 dahin formuliert: „Ich habe Macht, dich frei zu sprechen und ich habe 

Macht, dich zu kreuzigen“. Sie konnte als von Gott gegebene Macht und ohne diesen Charak-

ter zu verlieren, Jesus gegenüber so und so gebraucht werden. Wäre Jesus von Pilatus frei ge-

sprochen worden, dann hätte das zwar gewiß nicht bedeutet: die Legitimierung [11] Jesu als 

des Königs, der dazu geboren und in die Welt gekommen ist, daß er für die Wahrheit zeuge 

(Joh. 18, 37). Diese Legitimierung konnte und kann keines Pilatus Sache sein. Der Staat ist in 

der Wahrheitsfrage neutral: „Was ist Wahrheit?“ (Joh. 18, 38). Wohl aber hätte dies und also 

die der Archonten dieses Äons als solchen mögliche Erkenntnis der Weisheit Gottes (1. Kor. 

2, 8) bedeutet: Jesu Legitimierung, den Anspruch, dieser König zu sein, mit lauter Stimme un-

ter den Menschen erheben zu dürfen: die rechtliche Freigabe der Verkündigung der Rechtfer-

tigung! Pilatus hat Jesus nicht freigesprochen. Er hat seine Macht dazu gebraucht, Jesus zu 

kreuzigen. Jesus hat aber ausdrücklich anerkannt, daß sie auch so die ihm von Gott gegebene 

Macht sei. Unterwarf er sich damit nach der Meinung des Evangelisten dem Willen und 

Spruch einer allgemeinen göttlichen Vorsehung? Oder war dem Evangelisten etwa das wich-

tig an diesem anderen Gebrauch, den Pilatus von seiner ἐξουσία machte, daß er statt Recht zu 

sprechen dem Unrecht im Gewande des Rechtes seinen Lauf ließ? War hier nur das oder doch 

vorzugsweise das zu sehen und zu würdigen, daß der Staat sich mit dieser Entscheidung ge-

gen die Kirche wendete? Nein, was jetzt, in diesem Gebrauch der ἐξουσία des Staatsmannes 

geschah, eben das war ja das einzig Mögliche, was in Vollstreckung des gnädigen Willens des 

 
sein Tod eine Verurteilung darstellt. 

Wie das? 

Er ist gestorben, um die Strafe zu erleiden, die uns geschuldet war, und uns auf diese Weise davon zu befreien. 

Weil wir jedoch vor dem Gericht Gottes als Übeltäter schuldig waren: um unsere Person zu vertreten, wollte er 

vor dem Thron eines irdischen Richters erscheinen und durch dessen Mund verurteilt werden, um uns vor dem 

Thron des himmlischen Richters freizusprechen. 

Dennoch spricht Pilatus ihn für unschuldig und verurteilt ihn somit nicht, als ob er es verdient hätte (Mt 27,24; 

Lk 23,14). 

Beides ist der Fall. Nämlich, dass er durch das Zeugnis des Richters gerechtfertigt wird, um zu zeigen, dass er 

nicht für seine eigenen Verfehlungen leidet, sondern für die unseren: und dennoch wird er feierlich durch das 

Urteil desselben Richters verurteilt, um zu bezeichnen, dass er wahrhaft unser Bürge ist, der die Verurteilung für 

uns empfängt, um uns davon freizumachen. 

Das ist gut gesagt. Denn wenn er ein Sünder wäre, wäre er nicht in der Lage, den Tod für andere zu erleiden: und 

dennoch, damit seine Verurteilung unsere Befreiung sei, muss er unter die Gesetzlosen gerechnet werden (Jes 

53,12). 

So verstehe ich es.] 

(Catéchisme de l’Eglise de Genève 1542, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort re-

formierten Kirchen, München 1937f, Heft 1, S. 9). 
10 Archonten werden Röm. 13, 3 die Beamten des Staates genannt! 
11 Es scheint mir angesichts dieser Stelle nicht gut möglich, so allgemein wie H. Schlier (Die Beurteilung des 

Staates im Neuen Testament Z.d.Z. 1932, S. 312) es tut, zu sagen: „Der irdische Staat hat keine Möglichkeit, 

über dieses Reich und seine Vertreter ein Urteil abzugeben“. Eben dazu ist er hier offenbar durch die Synagoge 

des alten Bundes (im Sinne der Evangelien sicher non sine Deo) dringend genug aufgerufen. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 6 06.02.2026 

Vaters Jesu Christi geschehen konnte! Eben indem er (immerhin im Gewande des Rechtes! in 

Ausübung der ihm von Gott gegebenen ἐξουσία) dem Unrecht seinen Lauf ließ, war er ja das 

menschlich geschöpfliche Werkzeug der durch diese Kreuzigung ein für allemal zu vollzie-

henden Rechtfertigung des sündigen Menschen. Man bedenke die geradezu unübersehbare 

Bedeutsamkeit des Vorganges im Lichte der paulinischen Botschaft: Indem Pilatus Jesus aus 

den Händen der Juden entgegennimmt, um ihn geißeln und kreuzigen zu lassen, ist er sozusa-

gen der Mittelsmann, der ihn übernimmt im Namen der Heidenschaft, die eben damit ihre So-

lidarität mit der Sünde Israels offenbart, eben damit aber auch eintritt in die Gemeinschaft von 

Israels Verheißung. Was wäre aller Rechtsschutz, den der Staat dort der Kirche gewähren 

konnte und sollte, gewesen neben diesem Tun, in welchem er ja, menschlich gesehen, gera-

dezu zum Begründer der Kirche wurde? Als welcher er sich denn auch [12] z.B. in dem Zeug-

nis des Centurio unter dem Kreuz (Mk. 15, 39) allen anderen Bekenntnissen vorangehend, 

ausdrücklich bestätigt hat. Das ist eine Belehrung, die die Kirche aus dem Gegenüber von Je-

sus und Pilatus jedenfalls auch zu gewinnen hat: Gerade der dämonisierte Staat kann wohl das 

Böse wollen, um dann doch in eminenter Weise das Gute tun zu müssen. Er kann seinem 

Dienst nicht entlaufen. Er entläuft ihm hier so wenig, wie er ihm nach Luk. 13, 1-5 entlaufen 

kann, wo derselbe Pilatus, zum Mörder an jenen Galiläern geworden, in der gleichen Weise 

zum Instrument des Bußrufes werden muß wie der ebenso mörderisch einstürzende Turm von 

Siloah. Eben darum kann dem Staat seine Ehre nicht verloren geben. Eben darum muß seinen 

Vertretern nach dem Neuen Testament unter allen Umständen Ehre erwiesen werden (Röm. 

13, 8; 1. Petr. 2, 17). 

In dieselbe Richtung weist bei den Synoptikern die Barabbas-Episode. Was tut denn Pilatus, 

indem er den „berüchtigten“ (Matth. 27, 16), den „wegen Aufruhrs und Totschlages ins Ge-

fängnis gesetzten“ (Luk. 23, 25) Barabbas frei gibt, den von ihm selbst als unschuldig erkann-

ten Jesus aber preisgibt zur Geißelung und Kreuzigung? Man wird doch bei aller Wunderlich-

keit dieser Justiz nicht übersehen dürfen: eben in diesem Tun des Staatsmannes konnte be-

stimmt keiner unter den ersten Lesern der Evangelien an etwas Anderes denken als an das Tun 

Gottes, in welchem er „den, der von keiner Sünde wußte, für uns zur Sünde machte, damit wir 

in ihm Gerechtigkeit Gottes würden“ (2. Kor. 5, 21). Was tut hier der höchst ungerechte 

menschliche Richter? Er vollstreckt gerade als solcher in eminenter, in direkter Weise den 

Spruch des höchst gerechten göttlichen Richters. Wo wäre die Kirche, wenn dieser an der 

Stelle des unschuldigen Jesus frei gegebene Barabbas, wenn also dieser dämonisierte Staat 

nicht wäre? 

Man sollte aber endlich in den Pilatustexten auch dies nicht übersehen: Jesus wurde nicht ver-

urteilt als staatsgefährlicher „König der Juden“, obwohl er nach Matth. 27, 11; Mark. 15, 2 

dieser zu sein selber bekannte12. Jesus wurde genau genommen überhaupt nicht verurteilt. 

Alle vier Evangelien überbieten sich vielmehr in der Feststellung: Pilatus erklärte ihn für un-

schuldig, [13] für einen Gerechten! (Matth. 27, 19, 24; Mk. 15, 14; Luk. 23, 14, 15, 22; Joh. 

18, 38; 19, 4, 6)13. Der Zusammenhang mit der Rechtfertigung wird nun auch nach dieser 

Seite sichtbar: Derselbe Pilatus, der sich zum Werkzeug der von Gott zur Rechtfertigung des 

sündigen Menschen beschlossenen Tötung machen, der die Freilassung des Verbrechers 

 
12 Es ist nicht richtig, daß Jesus einer „politischen Anklage zum Opfer gefallen“ ist (so G. Dehn, Engel und Ob-

rigkeit, Theol. Aufsätze 1936, S. 91). 
13 Professor Ernst Wolf in Halle verdanke ich folgende Lesefrucht: „Am Aschermittwoch küßt und beschenkt der 

Kaiser die Kinder seiner Waisenhäuser, belehnt, oder vielmehr belastet später beim Umzug vor allen Leuten den 

Justizminister mit dem „Tintenfaß des Pilatus“, spricht, indem er es auf des Gebeugten Nacken stellt: „Richte 

nach Gerechtigkeit wie er.“ Ein direktes Erinnern an die tadellos korrekte Haltung römischer Justiz in Sachen 

eben dieses Heilsmysteriums schien den Fortsetzern des Imperium romanum während der Karwoche nicht übel 

angebracht; Syrern und Abessiniern galt der „Landpfleger“ nebst seiner Gattin Procla sogar für heilig“. (Sir Ga-

lahad, Byzanz. Von Kaisern, Engeln und Eunuchen. 1937. E.P.  Tal & Co. Vgl., Wien, S. 87/88). 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 7 06.02.2026 

Barabbas vollziehen muß — derselbe Pilatus muß nun auch die Voraussetzung dieses Gesche-

hens: die Gerechtigkeit Christi ausdrücklich und öffentlich bestätigen und — wohlverstanden! 

— eben darin bewegt er sich in der eigentlichen Bahn seines Amtes. „Pilatus suchte ihn frei 

zu lassen“ (Joh. 19, 12). Eben in diesem (als solchem freilich nicht vollstreckten) freispre-

chenden Urteil ist er bei seiner Sache. Eben in dieser Richtung möchte der Staat sein wahres 

Gesicht zeigen. Zeigte er es wirklich, dann mußte der Freispruch erfolgen, dann mußte er der 

Kirche Rechtsschutz gewähren! Daß dies faktisch nicht geschah, das wird von de Evangelis-

ten unzweideutig als ein Abweichen des Pilatus von seiner Linie, als ein Versagen des Staates 

charakterisiert: er „überweißt“ Jesus zur Kreuzigung, weil er dem Volke Genüge leisten 

wollte (Mk. 15, 15). Die politische Anklage gegen Jesus als solche war für Pilatus offenbar 

gegenstandslos, aber er „entschied, ihr Begehren solle ausgeführt werden“ (Luk. 23, 24). 

„Nehmet ihr ihn und kreuziget ihn!“ (Joh. 19, 6) — mit staatlichem Recht und staatlicher 

Rechtsprechung hat diese Entscheidung nichts zu tun — wie denn auch die Juden bestätigen: 

„Wir haben ein Gesetz und nach dem Gesetz muß er sterben“ (Joh. 19, 7). Nicht nach dem 

Gesetz des Staates, sondern trotz des Gesetzes des Staates, nach diesem ganz anderen Gesetz 

und indem der Staatsmann nicht bei seiner Sache war, mußte Jesus sterben. Ihr, die Juden, 

habt Jesus getötet! heißt [14] es darum (mit Ausnahme von 1. Kor. 2, 8) regelmäßig im Neuen 

Testament (Act. 2, 23; 3, 15; 7, 51; 1. Thess. 2, 15). Der dämonisierte Staat ist offenbar ge-

rade in diesem Gegenüber nicht etwa der Staat, der zuviel, sondern der zu wenig Staat ist, der 

im entscheidenden Augenblick sich selber treu zu sein unterläßt. Selbstverabsolutierung des 

Staates? Hätte sich doch Pilatus als Staatsmann absolut ernst genommen! Er mußte ja seine 

ἐξουσία anders gebrauchen, als er es getan hat. Daß er sie dennoch so brauchte, wie er es tat, 

das konnte nicht hindern, daß sie sich als von oben ihm gegebene nun erst recht erwies. Er 

konnte sie aber nicht brauchen, wie er es getan hat, ohne sich damit in Widerspruch zu seinem 

Amt zu setzen, ohne, im Gewande des Rechts handelnd, das Recht, das er hochhalten sollte, 

niederzutreten, eben damit aber zu bezeugen, daß er, seinem Auftrag entsprechend, anders 

hätte entscheiden müssen. Wird er, indem er das Recht beugt, zum unfreiwilligen Vollstrecker 

und Verkündiger der göttlichen Rechtfertigung, so macht er doch zugleich sichtbar, daß eine 

wirkliche menschliche Rechtsprechung, ein wirkliches Zeigen des wahren Gesichts des Staa-

tes unfehlbar die Legitimierung der freien und bewußten Verkündigung derselben göttlichen 

Rechtfertigung, des Reiches Christi, das nicht von dieser Welt ist, hätte bedeuten müssen. 

Wir werden diese doppelte positive Bestimmung des Gegenübers der beiden Bereiche, wie sie 

gerade in diesem kritischsten Falle sichtbar wird, nicht wieder aus den Augen verlieren dür-

fen. Man kann gerade im Blick auf diesen kritischsten Fall nicht wohl sagen, daß die Rechts-

ordnung des Staates „mit der der Erlösungsordnungen nicht zu tun“ habe, daß wir uns hier im 

Bereich des ersten und nicht des zweiten Glaubensartikels befänden14. Nein, gerade Pontius 

Pilatus gehört nun einmal nicht nur ins Credo, sondern wirklich in dessen zweiten Artikel! 

2. Das Wesen des Staates 

Es darf wohl als rätselhaft bezeichnet werden, daß in der Exegese der doch wahrhaftig zu al-

len Zeiten viel beachteten Stelle, Röm. 13, 1-7, nachdem eine von Irenaeus15 [15] erwähnte 

alte Auslegung sich offenbar nicht durchgesetzt hatte, erst in den letzten Jahren wieder mit 

Nachdruck16 auf den doch von jeher offenkundigen Sachverhalt aufmerksam gemacht worden 

ist, daß das Wort ἐξουσίαι, das Paulus dort in v 1 und ebenso in Tit. 3, 1, das aber gelegentlich 

(12, 11) auch Lukas zur Bezeichnung der politischen Obrigkeit verwendet, überall da, wo es 

im Neuen Testament sonst im Pluralis (oder im Singularis mit πᾶσα) auftritt (1. Kor. 15, 24; 

 
14 So G. Dehn, a.a.O. S. 97 und 106. 
15 Adv. o. h. V. 24, 1. 
16 Ist H. Schlier, Mächte und Gewalten im Neuen Testament, Theol. Bl. 1930, Sp. 292 der erste gewesen, der es 

aussprach? G. Dehn hat jedenfalls das Verdienst, die Sache zum ersten Mal breit entwickelt zu haben. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 8 06.02.2026 

Kol. 1, 16; 2, 10, 15; Eph. 1, 21; 3, 10; 6, 12; 1. Petr. 3, 22) zweifellos eine Gruppe von den 

für das biblische Welt- und Menschenbild so bezeichnenden Engelmächten meint. ἐξουσίαι 

sind wie ἀρχαί oder ἄρχοντες, δυνάμεις, θρόνοι, κυριότητες, ἄγγελοι usf. und von diesen allen 

begrifflich wohl schwer zu unterscheiden (wahrscheinlich mit ihnen unter dem Gattungsbe-

griff ἄγγελοι zusammenzufassen): geschöpfliche, aber unsichtbar-geistig-himmlische Mächte, 

die in und über der sonstigen Schöpfung eine gewisse Selbständigkeit und in dieser Selbstän-

digkeit auch eine gewisse überlegene Würde, Aufgabe und Funktion haben, einen gewissen 

realen Einfluß ausüben. Die von G. Dehn gebotenen Nachweisungen verstärken die zunächst 

aus dem Sprachgebrauch sich ergebende hohe Wahrscheinlichkeit, daß die neutestamentliche 

Gemeinde, wenn sie über den Staat, den Καῖσαρ oder βασιλεύς und seine Vertreter und deren 

Tätigkeit nachdachte, das Bild einer solchen in ihm repräsentierten und wirksamen Engel-

macht vor Augen hatte. Der Begriff ἐξουσία im Singularis ist uns ja bereits begegnet als Be-

zeichnung der dem Pilatus gegebenen Möglichkeit, Jesus frei zu sprechen oder zu kreuzigen. 

Ebenso der Begriff ἄρχοντες, bei dem man 1. Kor. 2, 8 sicher an den Staat und — eben an 

eine Engelmacht zu denken hat17. Was bedeutet das? Man hat mit Recht hervorgehoben18, daß 

damit erklärt ist, wieso der Staat aus dem durch Gottes Willen und Anordnung eingesetzten 

Schützer des Rechtes von Röm. 13 zu dem vom Drachen ermächtigten, den Cäsarenkult for-

dernden, [16] die Heiligen bekriegenden, Gott lästernden, die ganze Welt erobernden Tier aus 

dem Abgrund von Apc. 1319 werden kann. Eine Engelmacht kann eben verwildern, entarten, 

sich verkehren und so zur Dämonenmacht werden. Der Jesus kreuzigende Pilatus-Staat ist das 

offenbar geworden. Die Warnung vor der bei solcher Dämonisierung der Engelmächte mög-

lich werdenden Täuschung der Christen, vor einer θρησκεία τῶν ἀγγέλων (Kol. 2, 18), der 

Aufruf zu den nicht mit Fleisch und Blut, sondern mit den Mächten, den Gewalten, den κοσ-

μοκράτορες der Finsternis auszufechtenden Ringkampf (Eph. 6, 12), aber auch der Trost, daß 

sie uns von der Liebe Christi nicht trennen können (Röm. 8, 38f.)20 und der Ausblick auf ihre 

endliche „Aufhebung“ durch Christus in seiner Parusie (1. Kor. 15, 24), das Alles kann sich 

mehr oder weniger direkt auch auf die politischen Dämonen und Dämonien beziehen. 

Aber gerade die zuletzt genannte Stelle mahnt zur Vorsicht. Mit der Feststellung der Diastase 

zwischen Christus und dem Staat dürfte nicht einmal im Blick auf das „Tier aus dem Ab-

grund“ das letzte Wort gesagt sein. Ich halte es für bedenklich, das καταργεῖν 1. Kor. 15, 24 

mit „vernichten“ zu übersetzen, so gewiß es diesen Sinn an andern Stellen tatsächlich hat. 

Denn unmittelbar nachher, v 25, heißt es: „Er muß herrschen, bis daß er alle Feinde unter 

seine Füße lege“, das heißt aber: souverän über sie verfüge. Das ist auch das Bild von Phil. 2, 

9f.: „Darum hat Gott ihn erhöht und ihm den Namen gegeben, der über alle Namen ist, damit 

in dem Namen Jesu sich beugen solle jedes Knie derer, die im Himmel und auf Erden und un-

ter der Erde sind“ — von Eph. 1, 21: „Er hat ihn zu seiner Rechten gesetzt im Himmel über 

alle Herrschaft und Macht und Kraft ...“ — von 1. Petr. 3, 22: „Der zur Rechten Gottes ist, 

nachdem er in den Himmel gefahren und ihm die Engel und Mächte und Kräfte unterworfen 

sind.“ Das ist auch das Bild der besonders drastischen Stelle Kol. 2, 15: „Nachdem Gott die 

Herrschaften und Gewalten entwaffnet, führte er sie öffentlich zur Schau und machte sie zu 

einem Triumph in Christus.“ Nicht vernichtet, sondern zum Dienst und zur Verherrlichung 

[17] Christi und durch ihn Gottes gezwungen zu werden, ist danach die in Christi Auferste-

hung und Parusie sichtbar werdende Bestimmung der störrischen Engelmächte. Dem ent-

spricht aber auch der Anfang und die Mitte ihrer Geschichte. Ich sehe nicht recht ein, wie man 

von ihnen21 ohne weiteres sagen kann, sie seien „die Welt, die von sich selbst als von einem 

 
17 Und nach Röm. 8, 39 (οῦτε τις κτίσις ἑτέρα) können wir auch bei der Bezeichnung des Staates als einer 

ἀνθρωπίνη κτίσις 1. Petr. 2, 13 von diesem Bereich nicht allzu weit entfernt sein. 
18 Vgl. G. Dehn, a.a.O. S. 108. 
19 Vgl. dazu H. Schlier, Vom Antichrist, Theol. Aufs. 1936, S. 110f. 
20 Ich wundere mich, daß G. Dehn, a.a.O. S. 101 das Gegenteil behauptet. 
21 Mit H. Schlier, Mächte und Gewalten, a.a.O. Sp. 291. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 9 06.02.2026 

anderen gelebt, lebendig ist“ und als solche „die Antipoden der Schöpfung und ihre Verkeh-

rung“: „In ihnen steht die einsame Welt auf“. Nach Kol. 1, 15f. steht es doch vielmehr so, daß 

sie im Sohne Gottes als dem Ebenbild des unsichtbaren Gottes durch ihn und auf ihn erschaf-

fen worden sind, und nach Kol. 2, 10 so, daß sie in ihm ihr Haupt haben. Sie gehören also von 

Haus aus gerade nicht sich selber. Sie stehen von Haus aus zu Jesu Christi Verfügung. Sein 

Werk gilt auch ihnen: Er ist „erschienen den Engeln“ (1. Tim. 3, 16). Die Heidenpredigt des 

Paulus hat zur Folge, daß ihnen διὰ τῆς ἐκκλησίας, durch die Existenz der Kirche „die man-

nigfaltige Weisheit Gottes“ kundgegeben wird (Eph. 3, 10)22. Mit der Gemeinde gelüstet es 

auch sie, hineinzuschauen in das künftig zu offenbarende Geheimnis der σωτηρία (1. Petr. 1, 

12). Und sie assistieren nicht nur als Zuschauer: auch für sie steht in Kraft die in der Kreuzi-

gung Christi vollzogene Friedensstiftung (Kol. 1, 20) und ἀνακεφαλαίωσις (Eph. 1, 10), die ja 

an beiden Stellen auf die Erde und auf den Himmel bezogen wird. Man bemerke wohl: von 

einer Rechtfertigung der Dämonen und Dämonien ist nicht die Rede, wie denn die ganze 

Funktion Christi den Engelmächten gegenüber mit der Rechtfertigung direkt nichts zu tun hat. 

Wohl aber scheint sie Einiges mit dem Recht zu tun zu haben. Denn davon ist allerdings die 

Rede, daß in Christus auch die Engelmächte, soweit sie dessen bedürfen, zur Ordnung geru-

fen, in ihre ursprüngliche Ordnung gebracht sind, so daß alle weitere Rebellion in diesem Be-

reich grundsätzlich nur noch ihrer Schöpfung in Christus entsprechend, innerhalb dieser Ord-

nung, nur noch in Form eines widerwilligen Dienstes am Reiche Christi, geschehen kann, bis 

auch diese Rebellion innerhalb der Grenzen des Reiches Christi in dessen Auferstehung und 

Parusie gebrochen ist. Ein Herausbrechen, ein Entrinnen der Engelmächte [18] aus dieser ih-

rer ursprünglichen und endlichen Ordnung gibt es schon jetzt, in der von seiner Auferstehung 

und Parusie umklammerten Zeit, nicht mehr. 

Was folgt daraus, wenn das Alles auch auf die politische Engelsmacht anzuwenden ist? Of-

fenbar dies: daß diese Macht, daß der Staat als solcher ursprünglich und endlich zu Jesus 

Christus gehört, daß er in seiner relativ selbständigen Substanz, Würde, Funktion und Zielset-

zung der Person und dem Werk Jesu Christi und also der in ihm geschehenen Rechtfertigung 

des Sünders zu dienen hat. Dämonisieren kann ere sich wohl und das Neue Testament macht 

kein Hehl daraus, daß die Gemeinde es jederzeit mit dem dämonisierten Staat zu tun haben 

kann und tatsächlich zu tun hat. Die Dämonisierung des Staates wird freilich auch unter die-

sem Gesichtspunkt weniger, wie man gewöhnlich betont, in einer illegitimen Verselbständi-

gung als gerade in dem Verlust seiner legitimen, relativen Selbständigkeit, in einem Verzicht 

auf seine eigentliche Substanz, Würde, Funktion und Zielsetzung bestehen, neben dem dann 

der Cäsaren-Kult, der Staats-Mythus und dergleichen mehr Folgeerscheinungen sind. Es kann 

aber aus dem, was dieser dämonisierte Staat will und versucht, u.a.U. nichts werden: er wird 

zähneknirschend dennoch und gerade da dienen, wo er herrschen, da bauen, wo er zerstören, 

da Gottes Gerechtigkeit bezeugen, wo er menschliche Ungerechtigkeit offenbaren möchte. 

Und wohlverstanden: die Dämonisierung des Staates kann auch unterbleiben23. Es ist im 

Neuen Testament nicht an dem, daß der Staat sich sozusagen naturnotwendig früher oder spä-

ter, so oder so, als das Tier aus dem Abgrund gebärden müßte. Wie sollte er das müssen, da 

doch auch er in Christus durch ihn und zu ihn geschaffen, da auch ihm durch die Kirche die 

mannigfaltige Weisheit Gottes kundgetan ist? Von seinem eigenen Ursprung her und in seiner 

konkreten Begegnung [19] mit Christus und seiner Kirche könnte er ja auch — nicht etwa sel-

ber Kirche sein, wohl aber (seiner Substanz, Würde, Funktion und Zielsetzung entsprechend 

 
22 Wahrscheinlich dürfte auch Kol. 1, 26 hierher gehören. 
23 Die politischen Erfahrungen der letzten Jahrzehnte haben die neutestamentliche Exegese in dieser Sache viel-

fach zu einem gewissen Pessimismus angeleitet, der sich den wirklichen Sachverhalten gegenüber m.E. nicht 

halten läßt. Der Staat von Apc. 13 ist wie H. Schlier, Die Beurteilung des Staates a.a.O. S. 329, sehr richtig sagt, 

„der Grenzfall des möglichen Staates“. Also gerade nicht die Regel! G. Kittel möge dem entnehmen, daß die an-

gelologische Auslegung der ἐξουσίαι mit einer „dämonistischen“ bzw. „antistaatlichen“ durchaus nicht, wie er 

(S. 662, 675, 680) anzunehmen scheint, identisch ist. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 10 06.02.2026 

und also sich selber treu, statt sich selber preisgebend!) Recht sprechen und das Recht schüt-

zen und damit dann sicher — gewollt oder ungewollt, sehr indirekt aber tatsächlich — der 

Botschaft von der Rechtfertigung freie, gesicherte Bahn geben. Man kann es gerade im Lichte 

der neutestamentlichen Engellehre unmöglich von sich weisen, auch damit zu rechnen, daß 

der Staat seine der Wahrheit gegenüber neutralen Existenz faktisch auch darin betätigen kann, 

daß er der Kirche gerade als echter und rechter Staat den Dienst leistet, den er ihr leisten kann: 

daß er ihr echte und rechte Freiheit gibt, „daß wir ein ruhiges und stilles Leben führen können 

in aller Frömmigkeit und Ehrbarkeit“ (1. Tim. 2, 2). Kann er der realen Unterordnung, in der 

er existiert, nicht entrinnen, wenn er zum Unrechtsstaat und zum Verfolger der Kirche wird, 

so kann er doch in derselben realen Unterordnung auch als Rechtsstaat sein wahres Gesicht — 

in praxi wird das wohl bedeuten: wenigstens einen Teil seines wahren Gesichtes — zeigen, 

wie er es etwa dem Paulus der Apostelgeschichte gegenüber weithin getan zu haben scheint24. 

Es würde also von der Kirche her wirklich keinen Sinn haben, zu tun, als befände sie sich dem 

Staat und den Staaten gegenüber in einer Nacht, in der alle Katzen grau sind. Es geht vielmehr 

auch in den der Kirche gegenüberstehenden Staaten dauernd um Entscheidungen und darum 

auch um Unterschiede zwischen Staat und Staat, zwischen dem Staat gestern und dem Staat 

heute, die als solche zu beachten sind. Daß es in der Gemeinde nach 1. Kor. 12, 10 unter ande-

ren Gaben auch die zur διακρίσις πνευμάτων gibt, das würde, wenn unter diesen πνεύματα 

wieder die Engelmächte zu verstehen sein sollten, von da aus auch eine in Predigt, Unterwei-

sung und Seelsorge wohl zu beachtende politische Relevanz bekommen können. [20] 

Ein entscheidender exegetischer Gewinn dieser ganzen Überlegung dürfte schließlich der sein, 

daß es in Röm. 13 von da aus nicht mehr zweifelhaft sein kann: Der Gott, von dem her die 

Obrigkeit ist, von dem jede faktisch bestehende Obrigkeit eingesetzt ist (v 1), dessen Anord-

nung sich der widersetzen würde, der jener widerstünde (v 2), dessen διάκονος sie heißt (v 4) 

und dessen λειτουργοί ihre Vertreter sind (v 6) — dieser Gott kann nicht losgelöst von der 

Person und dem Werk Christi, er kann gerade nicht im Allgemeinen als Schöpfer- und Regie-

rergott verstanden werden, wie es mit der üblichen Auslegung die Reformatoren, aber auch 

die neueren Ausleger bis und mit Schlier und Dehn getan haben. Wir befinden uns, wenn das 

Neue Testament vom Staate redet, auch von dieser Seite gesehen grundsätzlich im christologi-

schen Bereich: auf einer anderen Ebene, als wenn es von der Kirche redet, aber in eigentümli-

che Parallele und Beziehung zu den Aussagen über die Kirche in einem und demselben, dem 

christologischen Bereich. Es genügt darum nicht25 festzustellen, daß mit dem ὑπὸ θεοῦ die 

Vorstellung eines Ursprungs des Staates aus der Natur, dem Schicksal, der Geschichte, aus ei-

nem Vertrag, aus dem Wesen der Gesellschaft und dergleichen abgelehnt und daß mit dieser 

seiner Begründung der Staat zugleich an seine Grenze erinnert werde. Daß Beides mit dem 

ὑπὸ θεοῦ geschieht, ist wohl richtig; es muß aber hinzugefügt werden, daß Paulus bei dieser 

Begründung und Begrenzung des Staates bestimmt nicht in die Leere eines allgemeinen Got-

tesbegriffs, sondern dorthin geblickt und gewiesen hat, wo alle Engelmächte ihren Grund und 

ihre Grenze haben und also auf „das Ebenbild des unsichtbaren Gottes“, der als solcher auch 

„der Erstgeborene aller Kreatur“ ist (Kol. 1, 15). Man braucht bloß zu sehen, daß es für Paulus 

im Umkreis dieses Zentrums und also innerhalb des christologischen Bereichs — wenn auch 

außerhalb der Sphäre, für die das Wort Rechtfertigung bezeichnend sein mag — verkörpert in 

der Engelwelt noch eine andere sozusagen sekundär-christologische, die Kirche mit dem Kos-

mos verbindende Sphäre gegeben hat, in der ihm die Notwendigkeit und Wirklichkeit der 

menschlichen Rechtfertigung und Rechtspflege offen-[21]bar vor anderem wichtig gewesen 

ist — um einzusehen, daß wir es auch in Röm. 13 nicht mit einem unbestimmten, sondern mit 

 
24 Wenn die bisher übliche Deutung des κατέχον bzw. κατέχων 2. Thess. 2, 6f. auf die dem Hereinbruch des An-

tichrist entgegenwirkende Funktion des römischen Staates, nicht „leider“ durch O. Cullmann (Le caractère es-

chatologique du devoir missionaire et de la conscience apostolique de St.-Paul, in: Recherches théologiques 

(Strasbourg 1936, S. 26-61) stark erschüttert wäre, würde hier auch dieser Stelle zu gedenken sein. 
25 Mit H. Schlier, Die Beurteilung des Staates, a.a.O. S. 323. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 11 06.02.2026 

einem bestimmten Gebrauch des Namens Gottes zu tun haben. Die Einsetzung und Funktion 

des Staates und vor allem das von den Christen ihm gegenüber geforderte Verhalten verliert 

dann die gewisse Zufälligkeit, die dem allem nach der bisher üblichen Auslegung eigen ist. 

Man wird dann auch nicht genötigt sein, die 1. Petr. 2, 13 ausdrücklich gegebene Begründung 

des geforderten Verhaltens: διὰ τὸν κύριον2624) auf Gott im Unterschied zu Jesus Christus zu 

beziehen, wo doch bei der Verwendung ähnlicher Formeln in den Haustafeln des Kolosser- 

und Epheserbriefes nach dem ausdrücklichen Zeugnis von Kol. 3, 24; Eph. 5, 20; 6, 6 kein an-

derer Kyrios als eben Jesus Christus gemeint ist. Ὑποτασσόμενοι ἀλλήλοις ἐν φόβῳ Χριστοῦ 

(Eph. 5, 21). Die Furcht vor Christus, d.h. die schuldige Rücksicht auf ihn als den, der nach 

Kol. 4, 1; Eph. 6, 9 der Herr aller kreatürlichen Herren ist und der als solcher durch ein entge-

gengesetztes Verhalten verunehrt und erzürnt würde — sie ist es offenbar, die nach 1. Petr. 2, 

13f. nun auch den Imperativ: ὑποτάγητε ... βασιλεῖ begründen soll. Und in dieselbe Richtung 

wird man zu denken haben, wenn Röm. 13, 5 von dem gleichen ὑποτάσσεσθαι gefordert wird, 

daß es nicht nur aus Angst vor dem Zorn der Obrigkeit, sondern διὰ τὴν συνείδησιν stattfin-

den solle. Συνείδησις heißt Mit-Wissen. Mit wem der Mensch was „mit-weiß“, das kann im 

Neuen Testament keine offene Frage sein. Schlatter hat συνείδησις θεοῦ 1. Petr. 2, 19 gera-

dezu mit „Gottesgewißheit“ übersetzt. Sicher ist, daß die Röm. 13, 5 gebrauchte Formel 1. 

Kor. 10, 25, 27, wo sie auch vorkommt, nicht auf eine dem Menschen im Allgemeinen, son-

dern auf eine dem Christen als solchen übergeordnete Norm hinweißt, aus deren Erkenntnis 

das bestimmte, geforderte Verhalten zu folgen hätte. Das christliche Wisse, Gewißsein und 

Gewissen bezw. die in ihm erkannte Norm verlangt nach 1. Kor. 10 nicht, daß die Christen 

auf dem Fleischmarkt oder beim Gastmahl nach der Herkunft des ihnen vorgesetzten Flei-

sches fragen. Das christliche Gewissen verlangt aber nach Röm. 13, daß sie sich der Obrigkeit 

unterordnen. Offenbar darum, weil wir es in ihrer Herrschaft indirekt, aber real mit der Herr-

schaft Jesu Christi zu tun haben. [22] 

3. Die Bedeutung des Staates für die Kirche 

Man hat zur Beleuchtung des Gegenübers von Kirche und Staat mit Recht Gewicht darauf ge-

legt, daß das πολίτευμα oder die πόλις der Christen nicht in der Gegenwart, sondern im neuen 

Äon, nicht hier auf Erden, sondern dort im Himmel, zu suchen und zu finden ist. Phil. 3, 20; 

Hebr. 11, 10, 13-16; 12, 22; 13, 14 ist davon in eindrucksvoller Weise die Rede. Und Apc. 21 

wird diese πόλις der Christen, mit ihren Mauern, Toren, Straßen und Grundsteinen ausgemes-

sen und dargestellt: „die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel her-

abkommend, gerüstet wie eine Braut, die für ihren Mann geschmückt ist“ (v 2). In dieser Stadt 

wird bezeichnenderweise der Tempel fehlen: „Denn der Herr, der allmächtige Gott, ist ihr 

Tempel und das Lamm“ (v 22). Dafür heißt es von ihr: „Die Völker werden in ihrem Licht 

wandeln und die Könige der Erde bringen ihre Herrlichkeit in sie. Und ihre Tore werden nicht 

geschlossen werden am Tage — denn dort wird es keine Nacht geben — und man wird die 

Herrlichkeit und die Pracht der Völker in sie bringen. Und nicht wird irgend etwas Unreines 

in sie eingehen, noch wer Greuel übt“, sondern nur die, „welche im Lebensbuch des Lammes 

geschrieben stehen“ (v 24-27). Man wird hier vor allem betonen müssen, daß es sich bei die-

ser künftigen πόλις, in der die Christen doch jetzt und hier schon, ohne sie schon bewohnen zu 

können, ihre Bürgerrecht haben, nicht um einen idealen, sondern um einen realen, ja sogar um 

den allein realen, nicht um einen gedachten, sondern um den allein wahrhaft seienden Staat 

handelt. Und eben dies, daß sie in diesem, dem realen Staat Bürgerrecht haben, macht die 

Christen im Staat oder in den Staaten dieser Zeit und Erde zu jenen Gästen und Beisaßen. 

Eben dies und also ihr Glaube und ihre Hoffnung — nicht etwa der Blick auf die Unvollkom-

menheit oder auch Verkehrtheit der Staaten dieser Zeit und Erde! Es ist kein Ressentiment, 

sondern ein positives Pathos, von dem erfüllt sie im Unterschied zu den Nicht-Christen 

 
26 Mit G. Dehn, a.a.O. S. 99. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 12 06.02.2026 

wissen, daß sie hier keine „bleibende Stadt“ haben (Hebr. 13, 14). Weil er sich „bewacht“ 

weiß durch den Frieden Gotts, der höher ist als alle Vernunft (Phil. 4, 7), darum — und nicht 

wegen irgendwelcher direkter Beden-[23]ken — kann die Pax Romana einem Paulus „nicht 

als ein Allerletztes“ imponieren27. Weil die Heiligen die Welt richten werden, darum — und 

nicht wegen einer besonderen Schlechtigkeit der korinthischen Gerichte — sollen die Christen 

nach 1. Kor. 6, 1-6 fähig dazu sein, in bestimmten Grenzen auf die Anrufung der staatlichen 

Gesetze und Gerichtsbehörden verzichten zu können. Es ist der gewaltig hereinbrechende 

neue Äon, dessen Hoffnung die Kirche vom Staate, nämlich vom Staate dieser Zeit und Erde 

trennt. Es fragt sich nur, ob nicht gerade diese Hoffnung sie auch in eigentümlicher Weise mit 

jenem verbindet. Nach H. Schlier28, der diese Frage mit Recht bejaht, wäre diese Verbindung 

nun freilich die folgende: „Wer das menschliche Leben im Glauben eingeordnet und einge-

baut sieht in die von Gott bereitete Welt ... der wird in dem Anspruch der faktischen irdischen 

Bindungen, in denen der Mensch vorkommt, und in dem Anspruch auch der übergreifendsten 

Bindung, des Staates, den Willen Gottes hören und in ihm von Gott geschaffene Bindungen 

sehen ... In dem eschatologischen Wissen um das faktische Ende der Welt meldet sich die ge-

genwärtige Welt in ihrem eigentlichen und wahren Charakter als Schöpfung Gottes zu Wort“. 

Dazu möchte ich fragen: Ob sich das Neue Testament etwa irgendwo für „die gegenwärtige 

Welt in ihrem eigentlichen und wahren Charakter als Schöpfung Gottes“ anders als in der 

Weise interessiert, daß es sie als in Christus begründet, zusammengefaßt und wiederherge-

stellt findet? Sollte dann aber bei dem Aufweis jener Verbindung nicht besser entscheidend 

von vorne, von dem kommenden Äon, von Christus, statt von hinten, d.h. in abstracto von der 

Schöpfung und ihren angeblich göttlichen Bindungen her gedacht werden müssen? 

Eines geschieht ja im Neuen Testament ganz unzweifelhaft, und das ist die Bezeichnung der 

Ordnung gerade des neuen Äons als einer politischen Ordnung. Wir gedenken der für seine 

neutestamentliche Charakterisierung so wichtigen Benennung als βασιλεἰα τοῦ θεοῦ oder τῶν 

οὐρανῶν und der wahrlich ebenfalls politischen Würdetitel des Königs dieses Reiches: Mes-

sias und Kyrios. Und wir entnehmen aus Apc. 21: nicht etwa die reale ἐκκλησία sondern ge-

rade die reale πόλις ist [24] die Verfassung des neuen Äon. Oder anders ausgedrückt: nicht in 

einem himmlischen Spiegelbild ihrer eigenen Existenz, sondern gerade in dem realen himmli-

schen Staat sieht die reale irdische Kirche ihre Zukunft und Hoffnung. Indem sie jetzt und 

hier die Rechtfertigung der Sünder durch das Blut des Lammes glaubt und verkündigt, sieht 

sie vor sich „von Gott her aus dem Himmel herabkommend“ die Stadt des ewigen Rechtes, in 

der es keine Übertreter gibt und deren Tore nicht verschlossen zu werden brauchen, die aber 

auch keines Tempels bedarf, weil dasselbe Lamm ihr Tempel sein wird. Und diese Stadt wird 

ja nicht einfach auf den Trümmern der vernichteten Herrlichkeit der Völker und Könige dieser 

Erde ihrem Bestand haben, sondern es wird diese ganze irdische Herrlichkeit nachträglich 

gleichsam als Tribut in sie eingeliefert werden. Könnte die Kirche der Rechtfertigung dem 

Staate des Rechts eigentlich eine höhere Schätzung zuteil werden lassen, als indem sie gerade 

in ihm, nämlich in seiner himmlischen Realität, in deren Licht dann nachträglich doch auch 

sein irdisches Wesen zu stehen kommt, das entscheidende Prädikat ihres eigenen Hoffnungs-

gutes sieht? Eine Vergötterung des Staates ist von da aus offenbar unmöglich: nicht darum, 

weil es eine Göttlichkeit des Staates nicht gäbe, wohl aber weil sie die Göttlichkeit des himm-

lischen Jerusalem ist und als solche dem irdischen Staat nicht zukommen kann. Unmöglich ist 

aber von da aus auch das Gegenstück solcher Vergötterung, das gewissermaßen in einer Ver-

teufelung des Staates bestehen würde. Es geht nicht einmal an, die civitas terrena, wie Augus-

tin es gerne tat, so ohne weiteres als die civitas Cain zu verstehen. Nicht weil ihre Vertreter, 

Träger und Bürger sie davor schützen könnten, zum Staate Kains oder auch des Teufels tat-

sächlich zu werden, wohl aber weil auch das himmlische Jerusalem ein Staat ist und jeder, 

 
27 Vgl. K.L. Schmidt, a.a.O. Sp. 8. 
28 Die Beurteilung des Staates, a.a.O. S. 320. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 13 06.02.2026 

auch der schlechteste und verkehrteste irdische Staat darin seine unverlierbare Bestimmung 

hat, dereinst zu der Herrlichkeit des himmlischen Jerusalems beizutragen, so oder so seinen 

Tribut dorthin zu bringen. 

Man versteht von hier aus zunächst zwei Stellen aus dem Epheserbrief, in welchen der Verfas-

ser — obwohl ihm doch das Wort von dem Reich Christi, das nicht von dieser Welt ist, wenn 

nicht im Wortlaut, so doch der Sache nach bekannt sein [25] mußte — kein Bedenken trägt, 

die Kirche (in einem Zusammenhang, in welchem er jedenfalls auch auf ihre irdisch-zeitliche 

Wirklichkeit blickt) selber als die πολιτεία τοῦ Ισραήλ (Eph. 2, 12) und nachher ihre Glieder 

(in ausdrücklicher Gegensatz zu ihrem vergangenen Sein als ξένοι καὶ πάροικιοι) als συμπο-

λῖται τῶν ἁγίων (Eph. 2, 19) zu bezeichnen. Es braucht kein Wort darüber verloren zu werden, 

daß diese „Politisierung“ nun auch der irdischen Kirche als eine Politisierung von oben, vom 

Eschaton her, ihre Fremdlingschaft in diesem Äon und also auch dem irdischen Staat gegen-

über weder aufhebt noch auch nur berührt. Merkwürdig und wichtig bleibt es darum doch, daß 

sich alles auf einmal auch in der Weise umkehren kann, daß die sonst für die Christen so be-

zeichnenden Begriffe „Fremdlinge und Beisassen“ auch zur Bezeichnung gerade der noch 

nicht zur Kirche Gehörigen und daß gerade der für den antiken Staat so bezeichnenden Be-

griff der πολιτεία auch zum Prädikat der Kirche auf Erden werden kann. Man wird auch von 

hier aus die Frage unterstreichen müssen: ob der Einwand der Christen gegen den irdischen 

Staat und ob das Bewußtsein ihrer eigenen Fremdlingschaft in diesem Staat nicht entschei-

dend dies bedeutete, daß er ihnen, die um den eigentlichen Staat im Himmel wußten, viel zu 

wenig (und nicht etwa allzusehr!) Staat gewesen ist? Oder positiv: ob sie in der Botschaft von 

der göttlichen Rechtfertigung (auf dem Umweg über die himmlische Hoffnung der Gerecht-

fertigten) nicht etwa den Gründen und Ursprüngen des irdischen Staates gegenüber die unend-

lich viel bessere, die eigentliche und allein wirkliche Quelle und Norm gerade alles menschli-

chen Rechtes auch in diesem Äon gesehen haben? Der Wunsch oder Ratschlag des Paulus 1. 

Kor. 6, 1-6, der ja deutlich auf so etwas wie eine eigene Gerichtsbarkeit in der Gemeinde hin-

zielt und in welchem jene Umkehrung offenbar sichtbar wird, wäre ohne diese Sicht der 

Dinge nicht verständlich. 

Es ist wesentlich, daß es zu dieser Andeutung — man möchte fast sagen: zu dieser Prophetie 

— kommen muß: daß die Predigt der Rechtfertigung als Predigt vom Reiche Gottes schon 

jetzt und hier das wahre Recht, den wahren Staat, begründet. Es ist aber ebenso wesentlich, 

daß es bei dieser Andeutung oder Prophetie als solcher bleibt, daß die Kirche auf [26] Erden 

nicht etwa dazu übergeht, sich selbst als solche mit den Prädikaten des himmlischen Staates 

auszustatten und sich so dem irdischen Staat konkret als der wahre Staat gegenüberzustellen 

bezw. überzuordnen. Daß sie das tun könne und solle, kann die Meinung auch von Eph. 2 und 

1 Kor. 6 darum nicht sein, weil der himmlische Staat für das Neue Testament streng und ex-

klusiv der himmlische, der nicht von Menschen, sondern von Gott aufgerichtete Staat ist und 

bleibt, der als solcher keiner Verwirklichung innerhalb dieses Äons, auch nicht in der Kirche, 

fähig ist. Es war die Anschauung einer späteren Zeit, aus der heraus Clemens Alexandrinus29 

die vom Logos gelenkte Kirche als uneroberte, von keiner Willkür unterjochte, ja mit dem 

„Willen Gottes auf Erden wie im Himmel“ identische irdische Stadt feiern und aus der heraus 

Augustin30 den stolzen Satz schreiben konnte: Vera iustitia non est nisi in ea republica, cuius 

conditor rectorque Christus est. Es dürfte dem gegenüber kein Zufall sein, daß etwa der Ver-

fasser des Hebräerbriefs oder der des 1. Petrusbriefs es unterlassen haben, die in dieser Zeit 

und Welt heimatlosen Christen damit zu trösten, daß sie immerhin in der Kirche eine Heimat 

jetzt und hier schon hätten. Es bleibt vielmehr dabei, daß sie hier keine bleibende Stadt haben 

und daß die irdische Kirche dem irdischen Staat als παροικία und nicht als ein Staat im Staate 

 
29 Strom. IV 171, 2. 
30 De civ. Dei II 21. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 14 06.02.2026 

oder gar als Staat über dem Staat gegenübersteht, wie es später der Anspruch der römischen 

Papstkirche, aber auch der aller grober und feiner Schwärmereien geworden ist. 

Aber — und das haben wir zunächst aus Eph. 2 und 1. Kor. 6 zu lernen — eben diese παροι-

κία als solche wartet offenbar nicht beziehungslos, nicht umsonst auf die künftige Polis, denn 

was geschieht in dieser παροικία? Wir dürfen (ein wenig vereinfachend, aber sicher nicht fäl-

schend) antworten: hier geschieht die Predigt von der Rechtfertigung und in ihr bestätigt diese 

παροικία ihre Hoffnung auf die künftige Polis. In ihr — d.h. in der Verkündigung, daß Gott 

sich des sündigen Menschen in der Person des Messias Jesus aus lauter Gnade ein für allemal 

angenommen, seine Sünde und seinen Tod zu seiner eigenen [27] Sache gemacht und damit 

diesen Menschen nicht nur freigesprochen, sondern für das ihm verlorene Leben freigemacht 

hat für Zeit und Ewigkeit. Was die παροικία glaubt, ist schlechterdings nur die Wirklichkeit 

dieses Sachverhalts. Und was sie hofft, ist schlechterdings nur die Enthüllung dieses wirkli-

chen, aber jetzt und hier noch verborgenen Sachverhaltes. Man bemerke: nicht etwa der 

Mensch oder die Menschheit, sondern das Lamm, der Messias Jesus ist der Mann, für den 

jene Braut, die himmlische Polis, gerüstet und geschmückt ist. Er, seine Gegenwart, und zwar 

eben seine Gegenwart als die des erwürgten Lammes, macht sie zu dem, was sie ist: zu der 

Stadt des ewigen Rechtes. Sein Recht — wir befinden uns hier ganz anderswo als in jener „ei-

gentlichen“ (κυρίως) Polis der Stoiker, auf die sich Clem. Alex. an jener Stelle bezieht — das 

in seinem Tod erworbene und in seiner Auferstehung proklamierte Recht Jesu Christi ist die-

ses ewige Recht. Und dieses ewige Recht Jesu Christi ist der Inhalt der Rechtfertigungsbot-

schaft, die jetzt und hier die Aufgabe der Kirche ist. Die Kirche kann die Enthüllung dieses 

ewigen Rechtes nicht vollziehen, weder an ihren eigenen Gliedern, noch an der Welt. Sie kann 

die „Hochzeit des Lammes“ (Apc. 19, 7) nicht vorwegnehmen, nicht in diesem Äon feiern 

wollen. Sie kann und soll sie aber ankündigen. 

Und sie kann und soll sie — damit kommen wir weiter, wirklich auch der Welt verkündigen. 

Es lohnt sich, darauf zu achten, daß gerade in allen direkt mit unserem Problem beschäftigten 

Epistelstellen ein ganz eigentümliches und auf den ersten Blick auch immer etwas befremdli-

ches Fensteraufreißen nach dieser Seite stattfindet, sofern das in ihnen von den Christen ge-

forderte Verhalten zum Staat überall in den Zusammenhang ihres Verhaltens zu allen Men-

schen gerückt wird. „Leistet Allen, was ihr ihnen schuldig seid! ... Bleibt niemandem etwas 

schuldig — außer (dem, was ihr wesensmäßig nur in der Gemeinde selbst erfüllen könnt) der 

gegenseitigen Liebe!“ (Röm. 13, 7-8). Sie sollen „Bitten, Gebete, Fürbitten und Danksagun-

gen darbringen für alle Menschen“ lesen wir 1. Tim. 2, 1 vor — und: „Erweiset Sanftmut ge-

gen alle Menschen“ lesen wir Tit. 3, 2 hinten dem Wort über die Obrigkeit. Endlich ist 1. Petr. 

2, 13 wiederum zunächst von der πᾶσα ἀνθρωπίνη κτίσις die Rede und nachher v 17, wieder 

in [28] die Weite gehend (auch hier von dem ἀγαπᾶτε ἀδελφότητα deutlich unterschieden): 

πἀντας τιμήσατε. Was bedeutet das? Das bedeutet nach de, wie mir scheint, unzweideutigen 

Zusammenhang 1. Tim. 2, 1-7 folgendes: Wir haben darum wie für alle Menschen, so insbe-

sondere für die Könige und alle in obrigkeitlicher Stellung Befindlichen zu beten, weil wir nur 

unter der Voraussetzung, daß es solche gibt, „ein ruhiges und stilles Leben führen können in 

aller Frömmigkeit und Ehrbarkeit“. Warum ist es nötig, daß wir ein solches Leben führen 

können? Ist es richtig31, an dieser Stelle das Wort „bürgerlich“ einzuschalten und also die 

Christen letztlich um die Erhaltung irgend eines Weide-Glücks beten zu lassen? Die Fortset-

zung lautet doch ganz klar: „denn dies — offenbar die Möglichkeit dieses „unseres ruhigen 

und stillen Lebens“ — ist gut und angenehm vor Gott, unserem Erretter, der will, daß alle 

Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen. Denn es ist ein Gott, es 

ist auch ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Christus Jesus, der sich 

selbst als Lösegeld für Alle gegeben hat und das Zeugnis für bestimmte Zeiten, für die ich als 

 
31 Mit H. Schlier, Die Beurteilung des Staates, a.a.O., S. 325. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 15 06.02.2026 

Herold und Apostel bestimmt bin“. Also: das „ruhige und stille Leben“ unter dem Regiment 

des Staates, um deswillen nach dieser Stelle für die Staatsmänner gebetet werden soll, ist ge-

rade kein selbstzweck, wie die Existenz der Gemeinde in ihrer Unterscheidung von allen an-

deren Menschen, überhaupt kein Selbstzweck sein kann. Es ist der Herold und Apostel, der 

jenes „ruhigen und stillen Lebens“ bedarf, und nicht im Dienst eines allgemeinen Schöpfer- 

und Erhaltergottes steht dieser Apostel und stehen mit ihm die, mit denen er sich hier zusam-

menschließt, sondern er wie sie im Dienst des θεὸς σωτήρ, der will, daß alle Menschen geret-

tet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen, der der eine Gott ist in dem einen Mitt-

ler, der sich für Alle dahingegeben. Wozu bedarf die Gemeinde eines „ruhigen und stillen Le-

ben“? Sie bedarf seiner, weil sie in ihrer Weise und an ihrem Ort ebenfalls κῆρυξ καὶ ἀπό-

στολος für Alle und weil sie zur Ausübung dieser ihrer wesensmäßig alle Menschen angehen-

den Funktion des Raumes, der Freiheit im Bereich aller [29] Menschen bedarf. Diese Freiheit 

kann ihr aber nur garantiert werden durch die Existenz der das Zusammenleben aller Men-

schen ordnenden irdischen Polis. Wird die Unterwerfung unter die bürgerliche Rechtsordnung 

nicht auch 1. Petr. 2, 15f. damit begründet: es sei der Wille Gottes, daß sich die Christen als 

die von Rechts wegen als ἀγαθοποιοῦντες Anerkannten die Unwissenheit der törichten Men-

schen zum Schweigen zu bringen hätten: — als Freie, die doch aus dieser ihnen durch die Po-

lis garantierten Freiheit nicht einen Vorwand zur κακία, d.h. zum Rückfall in die Linien dieses 

Äons machen werden, sondern in dieser Freiheit als Diener Gottes? Weil dem so ist, daß diese 

Freiheit der ἐκκλησία nur durch die Polis garantiert werden kann, darum kann es nun wieder 

nicht anders sein, als daß die Gemeinde ihrerseits durch ihr Gebet die Existenz der irdischen 

Polis garantieren muß. Daß diese gegenseitige Garantie grundsätzlich nur eine vorläufige sein, 

d.h. daß sie sich ihrem Wesen gemäß nur auf diese Zeit und Welt erstrecken, daß der Staat der 

Kirche die von ihr geforderte Garantie nur mangelhaft leisten oder auch überhaupt verwei-

gern, daß endlich die Kirche irgend eine Garantie hinsichtlich der Geltung und Wirkung ihrer 

Botschaft vom Staate nicht verlangen kann noch darf, das Alles ändert nichts daran, daß die 

dem Staate von der Kirche gebotene Garantie eine schlechterdings ernsthafte ist und darum 

auch ihren Gliedern nicht ernst genug ans Herz gelegt werden kann. Das Gebet für die Träger 

der Staatsgewalt gehört zum eisernen Bestand ihrer eigenen Existenz. Sie wäre nicht Kirche, 

wenn sie an dieser apostolischen Mahnung vorüberginge. Sie müßte dann vergessen haben, 

daß sie die allen Menschen verheißene Rechtfertigung zu verkündigen hat. 

In der 1. Tim. 2 gewiesenen Richtung, d.h. in der Richtung auf diese gegenseitige Garantie, ist 

aber bestimmt auch die Loyalitätsforderung der anderen hierher gehörigen Epistelstellen zu 

verstehen. Tit. 3, 1-8 wird sie, erstaunlich genug, mit der Wiedergeburt durch die Taufe und 

den Heiligen Geist in Zusammenhang gebracht. Das ist dann nicht erstaunlich, wenn die nach 

v 2 durch die Gnade Jesu Christi Gerechtgesprochenen und künftigen Erben des ewigen Le-

bens das Alles nicht für sich, [30] sondern in der Kirche und als Glieder der Kirche für alle 

Menschen haben, und also nicht für sich, wohl aber für das Wort der Kirche Freiheit und also 

menschliches Recht nötig und also dessen Träger und Vertreter zu respektieren haben. Und 

lesen wir Röm. 13, 3-4 und 1. Petr. 2, 14, es sei der Obrigkeit darum Gehorsam zu leisten, 

weil es ihr Amt sei, die Guten zu belohnen, die Bösen zu bestrafen, so scheint es mir eine im 

Context beider Briefe ganz unmögliche Auslegung, die Verfasser allgemein und neutral von 

einem unter die staatliche Justiz fallenden allgemeinen und neutralen Guten und Bösen reden 

zu lassen. Warum sollten nicht beide Verfasser nach dem Gebrauch, den sie sonst von diesen 

Begriffen machen, die Christen aufgefordert haben, das gute Werk ihres Glaubens zu tun, in 

dessen Verrichtung sie im Unterschied zu den κακὸν ποιοῦντες die Staatsgewalt auf keinen 

Fall zu fürchten haben, in dessen Verrichtung sie vielmehr von diesem Ehre empfangen wer-

den? Warum sollen nicht beide Verfasser zunächst an jene dem Pilatus so klar zugesprochen 

ἐξουσία, Jesus freizulassen oder zu kreuzigen gedacht, warum sollen sie die Christen nicht 

hinsichtlich des Staates zunächst auf dessen bessere, d.h. eigentliche Möglichkeit, auf die 

Möglichkeit des von ihm den „Guten“, d.h. der Kirche gewährten Rechtsschutzes (auf die 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 16 06.02.2026 

Möglichkeit eines „Konkordates“!) hingewiesen und sie im Blick auf diese Möglichkeit zu je-

ner Unterordnung aufgefordert haben? Daß der Staat faktisch von der anderen Möglichkeit 

Gebrauch machen, daß er faktisch die Bösen ehren, die Guten strafen könnte, das mag sein, 

das kann aber an seiner Sendung und damit an der Begründung des christlichen Verhaltens 

ihm gegenüber und damit an diesem selbst nichts ändern. Wenn überhaupt, so wird er eben 

durch das trotzdem bewährte christliche Verhalten zu seiner Sendung und damit zu seiner ei-

genen echten Möglichkeit zurückgerufen werden. Und er wird, auch wenn es dazu nicht oder 

noch nicht kommt, auch im Gebrauch jener anderen Möglichkeit seiner göttlichen Einsetzung 

dennoch Genüge leisten, die Kirche erst recht, wenn auch ganz anders, garantieren müssen! 

Die ihr vom Staat erwiesene Ehre wird dann in dem im 1. Petrusbrief geschilderten Leiden in 

der Nachfolge Christi — und die Strafe der κακοί wird dann darin bestehen, daß ihnen [31] 

die Herrlichkeit dieses Leidens vorenthalten wird. Der Staat wird also so oder so der göttli-

chen Rechtfertigung dienen müssen. 

Es ist ohne weiteres deutlich, daß die Kirche in und mit dieser starken Beziehung ihrer Exis-

tenz zu der des Staates nicht selber Staat und daß umgekehrt der Staat nicht selber Kirche 

werden kann. Auch die Kirche wendet sich zwar höchst grundsätzlich an alle Menschen; sie 

tut es aber mit dem Wort ihrer Verkündigung und sie ruft zum Glauben; sie sammelt sich also 

in Form von freien Entscheidungen, hinter denen Gott noch ganz anders freies Erwählen steht 

und sie wird in diesem Äon niemals damit rechnen, alle Menschen in sich versammelt zu ha-

ben. Sie muß es vertrauensvoll ihrem Gott überlassen, so oder so dennoch der eine Gott aller 

Menschen zu sein. Der Staat aber hat immer schon alle in seinem Bereich lebenden Menschen 

in sich versammelt und hält sie als solche zusammen durch seine mit Gewalt ausgerichtete 

und aufrecht erhaltene Ordnung. Der Staat als Staat weiß nichts von Geist, nichts von Liebe, 

nichts von Vergebung. Der Staat trägt das Schwert und er trägt es gerade in jenem Röm. 13 

vorgesehenen besten Fall nicht umsonst. Auch er muß es wohl Gott überlassen, wie den Men-

schen auch noch anders als eben durch das durch die Gewalt bestätigte Recht geholfen werden 

könnte. Er müßte sich selbst aufgeben, wenn er Kirche werden wollte und die Kirche kann es 

um ihrer selbst, nein, um ihres Auftrages willen, nicht wünschen, daß er aufhörte, der Staat zu 

sein. Er kann ja gar nicht wahre Kirche werden. Er könnte, wenn er das Wahnsinnige wagte, 

nur eine Götzenkirche werden. Und erst recht müßte die Kirche sich selbst aufgeben, wollte 

sie Staat werden und also durch Gewalt Recht setzen, wo es ihre Aufgabe ist, die Rechtferti-

gung zu verkündigen. Sie könnte nicht wahrer Staat, sie könnt nur Pfaffenstaat werden, mit 

bösem Gewissen wegen ihrer vernachlässigten Aufgabe, untüchtig dazu, auf dem ihr fremden 

Boden Allen gerecht zu werden, wie es des Staates Sache sein muß. 

Dieses Verhältnis schließt nun aber nicht aus, sonder ein, daß das Problem der Polis, nämlich 

das Problem des Rechtes sich auch auf dem Boden der irdischen ἐκκλησία stellt und beant-

wortet sein will. Jene Wendungen in Eph. 2 sind keine leeren Floskeln, sondern beziehen sich 

konkret darauf, daß es in [32] der Kirche selbst — jene starke Beziehung, in der sie zum irdi-

schen Staate steht, macht sich jetzt geltend — auch so etwas (ich wähle absichtlich einen un-

bestimmten Ausdruck, weil es der Sache entspricht) wie eine πολιτεία gibt und geben muß: 

Ämter und Ordnungen, Arbeitsteilungen und Gemeinschaftsformen. Kirchenrecht nennt man 

diese Sache und es war bekanntlich Rud. Sohm, der in dem Entstehen von Kirchenrecht, das 

nach ihm erst im 2. Jahrhundert stattgefunden hätte, den großen Sündenfall der alten Kirche 

gesehen hat. Aber die vom freien Geist heute so und morgen so, hier so und dort so bewegte 

christliche Gemeinde des 1. Jahrhunderts, wie Sohm sie sich vorstellte, hat wirklich nie exis-

tiert. Einen kirchlichen Grundsatz würde man jedenfalls nur zugleich mit der Auferstehung 

Christi und damit mit der Mitte des ganzen Neuen Testaments in Abrede stellen können: die 

Autorität des Apostolates, und aus diesem einen ergaben sich von Anfang an viele, in Freiheit 

gewiß, aber in der Freiheit des Wortes Gottes und nicht in irgend einer anderen Freiheit. Das 

Wort des Paulus (1. Kor. 14, 33) von dem Gott, der kein Gott der Unordnung, sondern des 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 17 06.02.2026 

Friedens ist und überhaupt der Zusammenhang 1. Kor. 12-14 dürfte hier bezeichnend sein. 

Wie könnte die Kirche vom Staate Recht erwarten und sich zugleich dem Rechte selber ver-

schließen? Wie sollte und wie soll sie der ihr aufgetragenen Lehre leben und sich der Sorge 

für die die Lehre schützende Ordnung in ihrem eigenen Raume etwa entschlagen können? 

Mehr als „auch so etwas“ wie eine πολιτεία, nämlich eine mit der für den Staat bezeichnenden 

Zwangsmitteln arbeitende Rechtsgemeinschaft, ist die Kirche der ersten Zeit freilich nicht ge-

wesen und hat sie später nur zu ihrem Urteil werden können. Kirchliche Autorität ist geistli-

che, d.h. mit dem Zeugnis des Heiligen Geistes rechnende Autorität. Ist sie darum weniger 

strenge, ist sie nicht gerade so die strengste Autorität? Gab es jemals eine zwingendere 

Rechtsordnung als die, die wir in den Briefen der Apostel vorausgesetzt und gehandhabt se-

hen? 

Aber die andere Seite der Sache ist in unserem Zusammenhang noch bemerkenswerter: Das so 

gegensätzliche Verhältnis von Kirche und Staat schließt nun doch auch das nicht aus sondern 

ein, daß das Neue Testament, wenn man genau zusieht, die Ordnung des Staates und ihre Res-

pektierung keineswegs als [33]  eine das Leben der christlichen Gemeinde nur von außen be-

rührende Frage, sondern irgendwie (ich wähle wieder absichtlich den unbestimmten Aus-

druck) als die Frage einer Art da draußen in der Welt aufgerichteten Annexes und Außenpos-

tens des christlichen Gemeindelebens selbst behandelt und insofern gewissermaßen in die 

Ordnung der Gemeinde als solche einbezogen hat. Der gewissen notwendigen Politisierung 

der Kirche selbst entspricht ebenso notwendig eine gewisse Verkirchlichung, in der von der 

Kirche aus der Staat gesehen, gewürdigt und angeredet wird. Es gab wohl zu allen Zeiten For-

men gerade eines Staatskirchentums, die wenigstens in dieser Hinsicht von dem neutestament-

lichen Bild der dinge viel weniger weit entfernt waren als es auf den ersten Blick erscheinen 

möchte. Man beachte, wie die Mahnung bezüglich des Staates Röm. 13 wirklich schon im Zu-

sammenhang gesehen unmöglich eine naturrechtliche Sonderbelehrung sein kann, weil sie 

förmlich eingebettet ist in eine Reihe von Zusprüchen, die alle die christliche Existenz als sol-

che zur Voraussetzung und zum Ziel haben. Sie steht im 1. Timotheusbrief an der Spitze einer 

Reihe von Mahnungen, die sich auf das Verhalten von Mann und Frau im Gottesdienst, auf 

das Bischofsamt, auf das Diakonenamt beziehen. Sie steht im Titusbrief am Ende und im 1. 

Petrusbrief wieder am Anfang einer ähnlichen Reihe. Das für den Imperativ dieser Mahnung 

so bezeichnende Verbum ὑποτάσσεσθαι (Röm. 13, 1; Tit. 3, 1; 1. Petr. 2, 13) ist nicht nur das-

selbe, das Tit. 2, 9; 1. Petr. 2, 18 auf das Verhalten der christlichen Sklaven gegenüber ihren 

Herren, sondern das Kol. 3, 18; Eph. 5, 22; Tit. 2, 5; 1 Petr. 3, 1, 5 auch auf das der Frauen ge-

gen die Männer, das 1. Petr. 5, 5 auf das der Jüngeren gegen die Ältesten in der Gemeinde, 

das Eph. 5, 21, 1. Petr. 5, 5 (?) auf das der Christen untereinander im allgemeinen angewendet 

wird. Wie kommen die ἐξουσίαι ὑπερεχούσαι, die ἄρχοντες, wie kommen der βασιλεύς und 

seine ἡγεμόνες in diese Gesellschaft? Folgt daraus, daß sie sich in dieser Gesellschaft befin-

den, nicht deutlich, daß wir uns im Zug einer spezifisch christlichen Mahnung befinden, daß 

die Obrigkeit und die Stellung zu ihr auf einmal gewissermaßen hereingenommen ist in den 

Zug der Ordnungen, in denen die Christen ihre ὑποταγή Gott und zwar dem in Jesus Christus 

offenbaren Gott gegenüber zu betätigen haben? Und was soll man eigent-[34]lich´dazu sagen, 

daß die staatliche ἐξουσία Röm. 13, 4 als θεοῦ διάκονος und Röm. 13, 6 die Staatsbeamten 

mit ihren verschiedenen Forderung an das Publikum als λειτουργοὶ θεοῦ32 bezeichnet werden? 

Wie kommen sie zu diesen sakralen Namen? Das sie „irgendwie“ tatsächlich in der sakralen 

Ordnung stehen, nicht als membra praecipua, wie man später viel zu servil sagte, wohl aber 

als ministri extraordinarii ecclesiae, das scheint mir deutlich zu sein. 

 
32 Röm. 15, 16 hat Paulus sich selbst als λειτουργὸν Ἰησοῦ Χριστοῦ εἰς τά ἔθνη bezeichnet, Phil. 2, 25 seinen 

Mitarbeiter Epaphroditus; Hebr. 1, 2 tragen die Engel Gottes diesen Namen und Hebr. 8, 2 Christus selber! 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 18 06.02.2026 

Das von der himmlischen Polis auf die irdische Ecclesia herabfallende reflektiert sich in ei-

nem von der irdischen Ecclesia auf die irdische Polis hinüberfallenden Licht, in der beschrie-

benen zwischen beiden stattfindenden Wechselbeziehung. Wenn die Frage, wie diese Wech-

selbestimmung zu erklären ist, durch 1. Tim. 2 im Zusammenhang mit Apc. 21 nicht tatsäch-

lich erklärt sein sollte, dann müßte eben eine bessere Erklärung gesucht werden. Das Phäno-

men als solches kann nicht gut in Abrede gestellt werden. 

4. Die Leistung der Kirche für den Staat 

Überblickt man die im Neuen Testament an die Christen gerichteten Mahnungen hinsichtlich 

ihres Verhältnisses zum Staate, so ist es gewiß berechtigt, die 1. Tim. 2, 1 ausgesprochene 

Mahnung zur Fürbitte als die intimste und als die alle anderen zugleich umfassende und radi-

kalisierende in den Mittelpunkt zu stellen. Man muß dabei nur beachten, wie umfassend diese 

besondere Mahnung schon als solche ist. Dazu werden ja die Christen aufgefordert, „Bitten, 

Anbetungen, Fürbitten und Danksagungen“ darzubringen für alle Menschen und im besonde-

ren für die Könige und alle, die in behördlicher Stellung sind. Sagt die Stelle eigentlich weni-

ger als dies: daß die Kirche nicht nur beiläufig, nicht nur in einer ihrer Funktionen neben an-

deren, sondern in dem ganzen Tun, in welchem sie als Kirche existiert, wie für alle Menschen, 

so im besonderen für die Träger des Staates vor Gott einzustehen hat? Einzustehen, das heißt 

[35] aber — denn das besagt doch das ὑπέρ — an ihrer Stelle die Anrufung Gottes zu vollzie-

hen, die sie nicht selber vollziehen können, wohl auch nicht vollziehen wollen und die doch 

vollzogen werden muß, weil sie ihre der Kirche so heilsame und um der Predigt der Rechtfer-

tigung willen für alle Menschen so unentbehrliche ἐξουσία nur von Gott her haben und erhal-

ten kann. Weit entfernt davon, daß der Staat Gegenstand der Anbetung werden könnte, ist er, 

sind seine Vertreter und Träger vielmehr dessen bedürftig, daß für sie gebeten wird. Daß dies 

geschieht, das ist, grundsätzlich und umfassend gesagt, die Leistung der Kirche für den Staat. 

Könnte sie ihn deutlicher an seine Schranken und könnte sie sich selber deutlicher an ihre 

Freiheit ihm gegenüber erinnern, als indem sie so für ihn einsteht? Dieses Einstehen der Kir-

che für den Staat soll aber offenbar geschehen ohne danach zu fragen, ob der vom Staat der 

Kirche zu leistende Gegendienst tatsächlich geleistet wird. Und erst recht ohne danach zu fra-

gen, ob die Träger des Staates dessen im Einzelnen würdig sind. Wie könnte schon danach ge-

fragt werden, wenn es sich um diese Leistung handelt? Gerade sie würde offenbar umso nöti-

ger, je negativer jene Frage beantwortet werden müßte. Wie ja überhaupt, was Rechtfertigung 

ist, umso deutlicher wird, je mehr der ihrer teilhaftige Mensch als ein ernstlicher, wirklicher 

Sünder vor Gott und den Menschen sichtbar wird. Also: der den Christen aufgetragene Pries-

terdienst kann auch durch die fatalste Beantwortung jener Frage nicht aufgehalten sondern nur 

beschleunigt, es kann die Verantwortlichkeit der Kirche für den Staat auch dadurch, daß die-

ser vielleicht der brutalste Unrechtsstaat ist, nicht vermindert, sondern nur vermehrt werden. 

Es hätte dem Verständnis des „Seid untertan ...!“ Röm. 13, 1 und Par. gewiß gedient, wenn 

man nicht so oft wie gebannt in abstracto gerade auf diese Mahnung gestarrt, sondern beach-

tet hätte, in welchen Zusammenhang sie durch jene wesensgemäß übergeordnete erste Mah-

nung gerückt ist. Kann dieses „Untertansein“ grundsätzlich etwas Anderes bedeuten als die 

jener priesterlichen Stellung der Gemeinde als solcher entsprechende praktische Haltung ihrer 

Glieder? Ὑποτάσσεσθαί τινι heißt ja auch gar nicht direkt und absolut „jemandem untertan 

sein“ sondern: jemandem in seiner ihm zukommenden Stellung respek-[36]tieren. Es handelt 

sich um ein Untertansein, das durch den Rahmen, in dem es stattfindet, nämlich durch eine 

bestimmte τάξις zugleich bestimmt und begrenzt ist. Die τάξις ist aber in diesem Fall wie in 

den anderen, in denen das Verbum vorkommt, nicht etwa durch die betreffenden Respektsper-

sonen selbst aufgerichtet, sondern beruht nach v 2 auf der διαταγὴ τοῦ θεοῦ, der ordinatio Dei. 

Auf Grund und im Sinn dieser göttlichen Anordnung also sind jene zu respektieren. In was 

Anderem kann aber der anordnungsmäßige Respekt vor den staatlichen Respektspersonen 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 19 06.02.2026 

bestehen als darin, daß die Christen sich ihnen gegenüber in die Stellung von solchen bege-

ben, die unter allen Umständen das Beste, nämlich das Recht und das heißt den Schutz der 

Predigt von der Rechtfertigung von ihnen erwarten, die aber u.U. auch bereit sind, diese Pre-

digt ihrerseits damit zu vollstrecken, daß sie von jenen statt Recht zu empfangen Unrecht lei-

den, die also so oder so ihre ihnen von Gott gegebene, bezw. sie selbst als von Gott einge-

setzte ἐξουσία anerkennen werden? Würden sie das nicht tun, würden sie sich dieser διαταγή 

widersetzen und also der Staatsgewalt jenen durch die göttliche Anordnung bestimmten und 

begrenzten Respekt verweigern, dann würden sie sich eben damit nach v 2 Gott selbst wider-

setzen und es müßte ihnen dann ihre Existenz im Bereich der Staatsgewalt zum Gericht wer-

den. Nicht rechnend mit jenem positiven göttlichen Auftrag des Staates und nicht bereit, wenn 

es sein muß, auch Unrecht von ihm zu erleiden, würden sie eo ipso zu jenen κακοί gehören, 

die seine Gewalt fürchten müssen, denen er mit seinem Schwert mit der ihm verliehenen 

Zwangsgewalt offen oder heimlich — „die Macht als solche ist böse“ — nur Vollstrecker des 

göttlichen Zorngerichts, nur der fürchterliche Exponent der Verlorenheit dieses Äons sein 

könnte (v 4-5). 

Aber eben: diese Röm. 13 gebotene Respektierung der Staatsgewalt wird sich ja von jener 

priesterlichen Funktion der Kirche ihm gegenüber theoretisch und praktisch gar nicht lösen 

lassen. In einer abstrakten und absoluten Fügsamkeit gegenüber den Absichten und Unterneh-

mungen der Staatsgewalt kann sie unmöglich bestehen. Nur schon darum nicht, weil nicht nur 

nach der Apokalypse sondern auch nach Paulus damit zu rechnen ist, daß die Staatsgewalt ih-

rerseits sich der Widersetzlichkeit ge-[37]gen den Herrn aller Herren, gegen die göttliche An-

ordnung, der sie ihre Gewalt verdankt, schuldig machen könnte. Bleibt es auch dann bei dem 

Respekt ihr gegenüber, so wird die Fügsamkeit in diesem Fall nur noch eine passive und auch 

als solche doch nur eine beschränkte sein können. Das ὑποτάσσεσθαι kann auf keinen Fall be-

deuten, daß die Kirche und ihre Glieder die Absichten und Unternehmungen der Staatsgewalt 

auch dann von sich aus bejahen und freiwillig fördern werden, wenn diese statt auf den Schutz 

auf die Unterdrückung der Predigt von der Rechtfertigung gerichtet sein sollte. Die Christen 

werden ihr auch dann nichts schuldig bleiben von dem, was ihr als der Verwalterin des öffent-

lichen Rechtes, als Ordnungsmacht unentbehrlich ist und zukommt: „Steuer, dem die Steuer, 

Zoll, dem der Zoll, Furcht, dem die Furcht, Ehre dem, dem (als Repräsentant und Träger der 

ἐξουσία) Ehre gebührt“ — auch dann, wenn er mit dieser ἐξουσία Mißbrauch treibt, bezw. 

wenn diese ἐξουσία in seinem Verhalten ihre dämonische Widersetzlichkeit gegen den Herrn 

aller Herren offenbar macht. Die Christen werden nach Matth. 22, 21 auch dann dem Kaiser 

geben, was des Kaisers ist, d.h. dasjenige, was ihm — nicht als dem guten oder schlechten 

Kaiser, sondern schlechthin als dem Kaiser — nun einmal zukommt: dasjenige Recht, das er 

auch dann hat, wenn er das Recht ins Unrecht verkehrt. Von Gott eingesetzte ἐξουσία ist und 

bleibt er ja, wie früher gezeigt, auch dann und so kann ihm dasjenige, was ihm daraufhin ge-

bührt, auch dann nicht vorenthalten werden. Eben so unerbittlich muß es aber auch dabei blei-

ben, daß Christen Gott zu geben haben, was Gottes ist: ebenso unerbittlich dabei, daß die Kir-

che Kirche sein und bleiben muß. Das kann also das von den Christen verlangte ὑποτάσσεσ-

θαι nicht bedeuten, daß sie sich auch die direkt oder indirekt gegen die Freiheit ihrer Verkün-

digung gerichteten Absichten und Unternehmungen der Staatsgewalt zu eigen machen, daß sie 

die Verantwortlichkeit dafür auch auf sich selbst nehmen könnten. Wohlverstanden: das 

ὑποτάσσεσθαι wird auch dann nicht aufhören. Aber eben als ὑποτασσόμενοι, eben im Respekt 

vor der Staatsgewalt werden sie dann, indem sie nicht aufhören, ihr gegenüber ihre Schuldig-

keit zu erfüllen, nur ihre Opfer sein, in ihrem konkreten Wollen und Vollbringen aber sich 

nicht verantwortlich, gerade nicht „von Herzen“ beteiligen [38] können und gerade als ὑπο-

τασσόμενοι werden sie das nicht verbergen können, sondern — entscheidend damit, daß die 

Predigt von der Rechtfertigung unter allen Umständen weitergeht — öffentlich zum Ausdruck 

bringen müssen. Nicht gegen den Staat, sondern als Leistung der Kirche für den Staat wird 

auch das geschehen! Ist doch ihr Respekt vor der Staatsgewalt ein Annex der priesterlichen 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 20 06.02.2026 

Funktion, in der sie ihm gegenüberstehen. Würden sie doch gerade das Entscheidende, das sie 

für den Staat tun können und müssen, unterlassen, wenn es unter ihnen zu einer aktiven Füg-

samkeit, zu einer Bejahung gegenüber dem direkt oder indirekt auf die Unterdrückung der 

Freiheit des Wortes Gottes gerichteten Wollen und Tun der Staatsgewalt kommen würde. 

Denn mit der Freiheit des Wortes Gottes steht und fällt auch die Möglichkeit der Fürbitte für 

die Staatsgewalt. Dann würden sie objektiv und faktisch zu Staatsfeinden, wenn sie sich einer 

jene Freiheit bedrohenden Staatsgewalt gegenüber etwa nicht in jenen Abstand begeben oder 

wenn sie ihr diesen ihren Abstand — einen höchst gelassenen, höchst überlegenen, höchst 

warnenden Abstand! — verbergen würden. Dann wäre Jesus objektiv und faktisch ein Staats-

feind gewesen, wenn er es etwa nicht gewagt hätte, seinen Landesherrn Herodes gelegentlich 

in aller Ruhe einen „Fuchs“ zu nennen (Luk. 13, 32). Gerade der auf verkehrten Weg gerate-

nen Staatsgewalt gegenüber kann die Anordnung Gottes, der sie ihre Existenz verdankt und 

damit sie selber nicht besser geehrt werden als durch diese, die kritische Form des ihr unter 

allen Umständen zu leistenden Respektes. Was kann denn für eine solche Staatsgewalt über-

haupt geleistet werden, als die Fürbitte? Und wie können die Christen sie leisten, wenn sie 

etwa die Verkehrtheit der Staatsgewalt bejahend, zu Verrätern an ihrer eigenen Sache gewor-

den sein sollten? Was für ein Respekt dem Staat gegenüber sollte das sein, was solchen Verrat 

bedeuten würde? 

Wir haben nach dieser Erörterung des ὑποτάσσεσθαι von Röm. 13, 1 in seinem Zusammen-

hang mit 1. Tim. 2, 1 freie Bahn zu grundsätzlicher Einsicht in das Wesen der Leistung, die 

die Kirche als Organ der göttlichen Rechtfertigung dem Staate als dem Organ des menschli-

chen Rechtes schuldig ist, die der [39] Staat von ihr erwarten darf, und mit der sie dem Staate, 

wenn sie im Gehorsam steht, tatsächlich dienen wird. Wir hörten: es gibt eine wechselseitige 

Garantie zwischen diesen beiden Bereichen. Wir fragen jetzt: Welches ist die Garantie, die die 

Kirche dem Staate zu bieten hat? 

Nach allem, was uns als konstitutiv für das Verhältnis der beiden Bereiche entgegengetreten 

ist, ist zunächst die Antwort zu geben: daß es außer der Kirche keine Stelle in der Welt gibt, in 

der ein grundsätzliches Wissen um die Berechtigung und Notwendigkeit des Staates vorhan-

den ist und zur Aussprache kommt. Vor allen anderen Stellen aus kann der Staat und kann je-

der einzelne Staat mit seiner Bemühung um menschliches Recht grundsätzlich problematisiert 

werden. Von der die göttliche Rechtfertigung allen Menschen verkündigenden Kirche her 

kann das nicht geschehen. Denn für die Kirche ist die Autorität des Staates eingeschlossen in 

die Autorität ihres Herrn Jesus Christus. Die Kirche lebt in der Erwartung des ewigen Staates 

und in dieser Erwartung ehrt sie auch den irdischen, erwartet sie immer wieder das Beste von 

ihm: daß er in seiner Weise, im Raum „aller Menschen“ eben dem Herrn diene, den die Glau-

benden jetzt schon als ihren Heiland lieben. Die Kirche erwartet vom Staate um der freien 

Predigt der Rechtfertigung willen, daß er Staat sei und also Recht schaffe und spreche. Die 

Kirche ehrt den Staat aber auch dann, wenn er diese Erwartung nicht erfüllt. Sie verteidigt 

dann den Staat gegen den Staat, sie repräsentiert dann, indem sie Gott gibt, was Gottes ist, in-

dem sie Gott mehr gehorcht als den Menschen, mit ihrer Fürbitte die einzige Möglichkeit, den 

Staat wieder herzustellen und vor dem Untergang zu retten. Die Staaten mögen entstehen und 

vergehen, die politischen Konzeptionen mögen sich wandeln, die Politik als solche mag die 

Menschen interessieren oder nicht interessieren — ein Faktor aber muß immer wieder staats-

erhaltender, ja staatsbegründender Faktor sein, und das ist quer durch alle Entwicklungen und 

Wandlungen hindurch die christliche Kirche. Was wissen denn die Staatsmänner und Politiker 

selber von einer letzten Berechtigung und Notwendigkeit ihres Tuns? Wer oder was gibt ihnen 

die Gewißheit, daß dieses ihr Tun nicht als solches Eitelkeit ist, auch wenn sie es noch so 

ernst nehmen? Um nicht zu [40] reden von den Anderen, deren Verantwortung für die Polis 

und ihr Recht die Staatsmänner ja nur repräsentieren können und auf deren Mitarbeit sie doch 

so entscheidend angewiesen sind! Wie die göttliche Rechtfertigung das rechtliche Kontinuum 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 21 06.02.2026 

ist, so ist die Kirche das politische Kontinuum. Und daß sie das ist, das ist ihre erste und 

grundlegende Leistung für den Staat. Sie braucht nur wirklich Kirche zu sein, dann ist sie es 

tatsächlich. Der Staat aber empfängt diese Leistung und lebt heimlich davon, ob er darum 

weiß und dafür dankbar ist oder nicht, ob er es so wahrhaben oder nicht wahrhaben will. 

Wir betreten nur scheinbar eine niedere Sphäre, wenn wir zweitens unter nochmaligen Ver-

weis auf Röm. 13, 5-7 daran erinnern, daß eben die Kirche von ihren Gliedern mit einem 

Nachdruck, wie er keiner anderen Instanz zu Gebote steht, die Erfüllung jener Pflichten ver-

langt, von deren Leistung noch nicht die Güte oder Schlechtigkeit eines Staates, wohl aber der 

Bestand jedes Staates als solchen abhängig ist. Daß Steuern und Zölle dem Staat wirklich ge-

hören, daß seine Gesetze und ihre Vertreter als solche wirklich in Furcht und Ehrerbietung zu 

anerkennen sind, das kann vorbehaltlos und ernstlich bindend nur von der göttlichen Rechtfer-

tigung des sündigen Menschen her gesagt werden, weil es von da aus allein gegen die Sophis-

men und Entschuldigungen des sich selbst rechtfertigenden und darum gerade vor dem Recht 

heimlich immer auf der Flucht begriffenen Menschen in Schutz genommen ist. Die Kirche 

weiß, daß der Staat gerade das wirkliche und eigentliche menschliche Recht, das ius unum et 

necessarium, nämlich das Freiheitsrecht der Rechtfertigungspredigt weder aufrichten noch 

schützen könnte, wenn ihm das, was ihm gebührt, damit er als Garant des Rechtes überhaupt 

bestehen kann, nicht geleistet wird, und darum fordert sie, daß ihm das unter allen Umständen 

geleitet werde. 

Man würden nun freilich viel darum geben, wenn uns Röm. 13 und im übrigen Neuen Testa-

ment gleich etwas ausführlicher darüber Bescheid gegeben wäre, was unter diesen vom Chris-

ten erwarteten und von ihm zu erfüllenden politischen Pflichten im Einzelnen zu verstehen 

und nicht zu verstehen sei. Hier entstehen Fragen, deren Beantwortung wir nicht direkt, son-

dern nur indirekt: in einer sinnvollen Verlängerung der [41] dort gegebenen Antworten aus 

dem Neuen Testament ablesen können. 

Könnte es z.B. Röm. 13, 7 auch heißen: τῷ τὸν ὅρκον τὸν ὅρκον? Gehört zu den selbstver-

ständlich zu erfüllenden Pflichten auch eine von der Staatsgewalt vielleicht verlangte Eides-

leistung? Die Reformatoren haben die Frage bekanntlich bejaht und man möchte im Blick auf 

Matth. 5, 33f. wohl wünschen, daß sie es wenigstens nicht ganz so unbedenklich getan hätten. 

Das ist, auch wenn man sie bejaht, sicher, daß ein staatlicher Eid dann (im Respekt vor dem 

Staat!) nicht geleistet werden kann, wenn er als Totalitätseid (d.h. als Verpflichtung auf einen 

Namen, der faktisch den Sinn und die Kraft eines Gottesmannes hat) eo ipso jene aktive Ge-

fügsamkeit gegen die die Freiheit des Wortes Gottes bedrohende Staatsgewalt und damit für 

die Christen jenen Verrat der Kirche und ihres Herrn bedeutet. 

Gehört auch der Militärdienst zu jenen selbstverständlich zu erfüllenden Pflichten? Die Refor-

matoren haben auch diese Frage bejaht und wieder möchte man wünschen, daß sie es etwas 

weniger munter getan hätten. Daß der Staat die mörderische Natur dieses Äons hat, das wird 

daran, daß er auch nach Röm. 13 das Schwert trägt, besonders sichtbar. Man wird doch in der 

Sache jedenfalls grundsätzlich nicht zu einem anderen Ergebnis kommen können als die Re-

formatoren. Menschliches Recht bedarf der Garantie durch menschliche Gewalt. Der Mensch 

wäre nicht der der göttlichen Rechtfertigung bedürftige Sünder, wenn es anders wäre. Der von 

außen oder von innen mit Gewalt bedrohte Staat wird sich wohl dazu rüsten müssen, Gewalt 

mit Gewalt abzutreiben, um fernerhin Staat sein zu können. Es müssen schon sehr gewichtige 

Mißtrauensgründe gegen ihn vorliegen, wenn der Christ berechtigt und berufen sein sollte, 

ihm dabei seinen Dienst zu verweigern — wenn gar die Kirche als solche berechtigt und beru-

fen sein sollte, an dieser Stelle Nein zu sagen. Ein grundsätzliches christliches Nein kann es 

hier unmöglich geben, weil es das grundsätzliche Nein zum irdischen Staat als solchem sein 

müßte, das als solches unmöglich christlich sein kann. Und ich möchte im Blick auf die 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 22 06.02.2026 

schweizerische Landesverteidigung im Besonderen hinzufügen: hier und also für uns kann es 

bestimmt auch kein praktisches Nein geben. Man kann gegen die Art, wie der Staat sich in der 

Schweiz [42] als Rechtsstaat zu bestätigen versucht, viele und schwere Bedenken haben und 

wird darum doch sinnvoller Weise nicht behaupten können, daß er der Kirche als das Tier aus 

dem Abgrund von Apc. 13 gegenüberstehe. Wohl aber kann und muß das heute von mehr als 

einem anderen Staat gesagt werden, dem gegenüber unsere Rechtsordnung zu verteidigen der 

Mühe wert ist; und da dem so ist, ist es gerade heute auch christlich sinnvoll und recht, unsere 

Grenzen zu sichern, und wenn der Staat in der Schweiz dies tut, so ist nicht abzusehen, inwie-

fern die Kirche in der Schweiz sich dabei nicht in aller Bestimmtheit hinter ihn stellen sollte33. 

Anders steht es mit der Frage, ob der Staat das Recht hat, zur Verstärkung seiner Macht seine 

Untertanen und Bürger in irgend einer Form innerlich für sich in Anspruch zu nehmen und 

also eine von ihm her bestimmte Weltanschauung oder doch weltanschauungsmäßige Senti-

ments und Ressentiments von ihnen zu fordern. Diese Frage ist vom Neuen Testament her 

rundweg zu verneinen. Forderungen dieser Art dürften in keiner Verlängerung der Linie von 

Röm. 13 möglich und also von Rechts wegen weder zu erheben noch zu beachten sein. Hier 

droht vielmehr in irgend einer Nähe oder Ferne das Tier aus dem Abgrund, während der 

rechte Staat gerade diesen Anspruch weder nötig hat noch auch erheben wird. Die Forderung 

der Liebe ist Röm. 13 deutlich genug von den Forderungen, deren Erfüllung wir dem Staate 

schuldig sind, abgehoben. Wenn der Staat anfängt, Liebe zu fordern, dann ist er immer schon 

im Begriff, zur Kirche eines falschen Gottes und damit zum Unrechtsstaat zu werden. Der 

Rechtsstaat braucht keine Liebe, sondern nüchterne Taten einer entschlossenen Verantwort-

lichkeit. Eben diese sind es, die ihm durch die Kirche der Rechtfertigung gewährleistet wer-

den. 

Viel beschwerlicher, weil grundsätzlicher, ist eine andere scheinbare Lücke in der neutesta-

mentliche Belehrung. Sie besteht darin, daß das Neue Testament konkret nur im Blick auf ei-

nen reinen Obrigkeitsstaat und also von den Christen nur als von Untertanen, nicht aber als 

von für den Staat in ihrer eigenen [43] Person mitverantwortlichen Bürgern zu reden scheint. 

Politische Pflichterfüllung erschöpft sich aber für uns hoffentlich nicht im Steuerzahlen und in 

sonstiger passiver Gesetzmäßigkeit. Politische Pflichterfüllung heißt für uns darüber hinaus: 

Verantwortliches Wählen der Obrigkeit, verantwortliches Entscheiden über die gelten sollen-

den Gesetze, verantwortliches Achten auf ihre Durchführung, mit einem Wort aktives politi-

sches Handeln, das dann wohl auch politischen Kampf bedeuten kann und muß. Wenn die 

Kirche dem modernen Staat nicht gerade diese Form politischer Pflichterfüllung zu garantie-

ren hätte, was hätte sie ihm, dem „demokratischen“ Staate, dann überhaupt zu bieten? Die 

Frage muß nun offenbar gestellt werden, ob wir uns auch da in einer legitimen Verlängerung 

der Linie von Röm. 13 bewegen? Man wagt scheinbar viel, wenn man sie zu bejahen wagt. 

Sie muß aber eindeutig bejaht werden. Alles kommt jetzt darauf an, ob es mit jenem Zusam-

menhang des ὑποτάσσεσθαι von Röm. 13 mit der Mahnung zur Fürbitte von 1. Tim. 2 seine 

Richtigkeit hat. Ist nämlich das Gebet der Christen für den Staat das Maß und die Norm des 

ὑποτάσσεσθαι und dieses ein Annex zu jenem, zu der priesterlichen Funktion der Kirche, wird 

dieses Gebet ernst genommen als verantwortliches Eintreten der Christen für den Staat, dann 

ist schon damit das die Stelle Röm. 13 scheinbar — aber offenbar doch nur scheinbar — be-

herrschende Schema eines rein passiven Untertanenstandes der Christen durchbrochen. Dann 

fragt es sich ernstlich, ob es ein Zufall ist, daß es gerade im Bereich der christlichen Kirche im 

Laufe der Zeit gerade zu „demokratischen“, d.h. auf der verantwortlichen Betätigung aller 

Bürger sich aufbauender Staaten gekommen ist34. Kann ein ernsthaftes Gebet auf die Länge 

 
33 Es versteht sich von selbst, daß dasselbe auch von der Kirche in der Tschechoslowakei, in Holland, Dänemark, 

Skandinavien, Frankreich und vor allem England zu sagen ist. 
34 Zu denen sinngemäß auch „Monarchien“ wie die englische, holländische usw. zu rechnen sind! — Die Phrase 

von der gleichen Affinität bzw. Nichtaffinität aller möglichen Staatsformen dem Evangelium gegenüber, ist nicht 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 23 06.02.2026 

ohne die entsprechende Arbeit bleiben? Kann man Gott um etwas bitten, das man nicht in den 

Grenzen seiner Möglichkeiten herbeizuführen im selben [44] Augenblick entschlossen und 

bereit ist? Kann man also beten, daß der Staat uns erhalten, und zwar als Rechtsstaat erhalten 

bleiben oder zum Rechtsstaat wieder werden möchte, ohne sich in eigener Person, in eigener 

Besinnung und mit eigener Tat dafür einzusetzen, daß dies geschehe, ohne mit der Schotti-

schen Konfession35 den ernstlichen Willen zu haben und zu bekennen: vitae bonorum adesse, 

tyrannidem opprimere, ab infirmioribus vim improbum defendere, ohne also gegebenen Falles 

mit Zwingli36 auch damit zu rechnen, daß solche Machthaber, die untrüwlich und uffer der 

schnur Christi faren wurdind, „mit Gott entsetzt“ werden müssen? Kann man der Staatsgewalt 

jenen schuldigen Respekt entgegenbringen, ohne ihre Sache mit allen diesen Konsequenzen 

zu seiner eigenen zu machen? Gerade im Blick auf den intimsten und zentralsten Gehalt der 

neutestamentlichen Mahnung würde ich also sagen, daß wir uns, wenn irgendwo, dann gerade 

in der Verlängerung der neutestamentlichen Linie im Sinne des „demokratischen“ Staatsbe-

griffs auf dem Boden legitimer Auslegung befinden. Die Diastase zwischen Rechtfertigung 

und Recht, zwischen ἐκκλησία und πόλις, die Fremdlingschaft der Christen in diesem anderen 

Bereich wird da nicht aufgehoben, wohl aber wird da der ganze, unausweichliche Ernst der 

neutestamentlichen Weisung noch viel schärfer ins Licht gerückt, wo es klar ist, daß die 

Christen den irdischen Staat nicht nur erdulden, sondern wollen müssen, und daß sie ihn nicht 

als Pilatus-Staat, sondern nur als Rechtsstaat wollen können: daß es also ein äußeres Entflie-

hen aus jenem anderen, dem politischen Bereich, nicht gibt, daß sie, indem sie ganz in der 

Kirche, ganz auf die zukünftige Polis ausgerichtet sind, ebenso ganz in Schuld und Verant-

wortung auch der irdischen Polis verfallen und verpflichtet, ebenso ganz zum Arbeiten und 

(es sei denn!) zum Kampf wie zum Gebet für sie aufgerufen sind, daß für den Charakter des 

Staates als Rechtsstaat ein jeder von ihnen mit haftbar ist. Und gerade der „demokratische“ 

Staat könnte ebensogut erkennen wie verkennen, daß er eine treuere, vollständigere Pflichter-

füllung nirgendswoher erwarten kann als von den Genossen des ihm als Staat so fremden Be-

reichs der auf die göttliche Rechtfertigung begründeten ἐκκλησία. [45] 

Es bleibt uns hinsichtlich der dem Staat durch die Kirche zu gebenden Garantie noch ein letz-

ter Kreis zu ziehen übrig. Wir erinnern uns, wie die neutestamentliche Mahnung gewisserma-

ßen gipfelt in dem Hinweis darauf, daß die Christen letztlich und entscheidend durch ihr 

ἀγαθοποιεῖν dem Kaiser zu geben haben, was des Kaisers ist. Was heißt das aber, wenn wir 

unter diesem ἀγαθοποιεῖν nicht eine neutrale moralische Bravheit, sondern ihr im Glauben an 

Jesus Christus gelebtes Leben, das Leben der Kinder Gottes, das Leben der Kirche als sol-

ches, zu verstehen haben? Es heißt dann doch wohl, daß die entscheidende Leistung der Kir-

che für den Staat schlicht darin besteht, daß sie ihren Raum als Kirche behauptet und ausfüllt. 

Indem sie das tut, wird aufs Beste auch für den ganz anderen Raum des Staates gesorgt. In-

dem sie die göttliche Rechtfertigung verkündigt, wird aufs Beste auch der Aufrichtung und 

Erhaltung des menschlichen Rechtes gedient. Keine direkte Aktion, die sie, in wohlmeinen-

dem Eifer selber halb oder ganz politisch handelnd, unternehmen und durchführen könnte, 

könnte auch nur von ferne mit der positiven Relevanz derjenigen Aktion verglichen werden, 

in der sie, ganz apolitisch, ganz ohne Eingriff in die stattlichen Belange, das kommende Kö-

nigreich Christi und also die Rechtfertigung allein durch den Glauben verkündigt: die rechte 

schriftgemäße Predigt und Unterweisung und die rechte schriftgemäße Verwaltung der Sakra-

mente. Indem sie diese Aktion vollzieht, ist sie es, die, im geschöpflichen Raum betrachtet, 

den Staat begründet und erhält. Der Staat wird, wenn er weise ist, im letzten Grund nichts als 

eben dies von ihr erwarten und verlangen, weil darin alles, was sie für ihn leisten kann, darin 

 
nur abgenützt, sondern falsch. Daß man in einer Demokratie zur Hölle fahren und unter einer Pöbelherrschaft 

oder Diktatur selig werden kann, das ist wahr. Es ist aber nicht wahr, daß man als Christ ebenso ernstlich die Pö-

belherrschaft oder Diktatur bejahen, wollen, erstreben kann wie die Demokratie. 
35 Art. 14. 
36 Schlußreden, Art. 42. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 24 06.02.2026 

auch jene ganze umfassende politische Verpflichtung ihrer Glieder enthalten ist. — Und man 

kann und darf die Sache jetzt noch zugespitzter formulieren: Die Garantierung des Staates 

durch die Kirche geschieht entscheidend eben dadurch, daß die Kirche die Garantie des Staa-

tes für sich selber, d.h. seine Garantie der Freiheit ihrer Botschaft in Anspruch nimmt. Es mag 

merkwürdig klingen, aber es ist so: darin erschöpft sich das, was von der göttlichen Rechtfer-

tigung aus zu der Frage und zu den Fragen des menschlichen Rechtes zu sagen ist: die Kirche 

muß die Freiheit haben, die göttliche Rechtfertigung zu verkündigen. Der Staat wird [46] in 

dem Maß seine eigentliche Möglichkeit verwirklichen und also Rechtsstaat sein, als er der 

Kirche diese Freiheit nicht nur positiv läßt, sondern aktiv gibt, d.h. in dem Maß, als er ehrlich 

und folgerichtig der Staat sein will, in dessen Raue — ob als Landeskirche oder Freikirche ist 

eine sekundäre Frage — die Kirche existiert, die diese Freiheit von rechtswegen hat. Wir wis-

sen: der irdische Staat ist weder berufen noch fähig, das ewige Recht des himmlischen Jerusa-

lem auf Erden aufzurichten, weil dazu überhaupt keine Menschenhand berufen und fähig ist. 

Er ist aber berufen und fähig, menschliches Recht aufzurichten. Und was menschliches Recht 

ist, das mißt sich nicht an irgend einem romantischen oder liberalen Naturrecht, sondern 

schlicht an dem konkreten Freiheitsrecht, das die Kirche für ihr Wort, sofern es das Wort Got-

tes ist, in Anspruch nehmen muß. Dieses Freiheitsrecht bedeutet die Begründung, die Erhal-

tung, die Wiederherstellung alles — wirklich alles Menschenrechtes. Man lasse es darauf an-

kommen, ob es mehr braucht als dies! Wo dieses Freiheitsrecht anerkannt ist und wo von der 

rechten Kirche der rechte Gebrauch davon gemacht wird, da gibt es — die freie Predigt von 

der Rechtfertigung wird dafür sorgen, daß die Dinge an ihren Ort zu stehen kommen — in ge-

genseitiger Bestimmung und Begrenzung legitime menschliche Autorität und ebenso legitime 

menschliche Selbstbestimmung, da fällt zu Boden die Tyrannei hier und die Anarchie dort, 

der Faszismus ebenso wie der Bolschewismus, da steigt auf die Ordnung der menschlichen 

Dinge, die Gerechtigkeit, die Weisheit und der Friede, die Billigkeit und die Fürsorge, die zu 

dieser Ordnung vonnöten sind. Nicht als der Himmel (nicht einmal als ein kleiner Himmel!) 

auf Erden! Nur so wie sie auf Erden und in dieser Zeit aufsteigen können, aber so, wie sie tat-

sächlich schon auf Erden und in dieser Zeit, in einer Welt der Sünde und der Sünder aufstei-

gen können. Kein ewiger, kein unversuchlicher, kein sündloser Salomo — es wird dafür ge-

sorgt sein, daß er sich als das Gegenteil von dem allem immer wieder erweisen wird — aber 

immerhin Salomo, immerhin ein Abbild dessen, dessen Reich ein Reich des Friedens ohne 

Grenzen noch Ende sein wird. Das ist’s, was die Kirche dem Staate anzubieten hat, indem sie 

ihrerseits nichts anderes als Freiheit von ihm haben will. Gerade damit redet sie ihn selbst auf 

seine beste, seine eigentliche [47] Möglichkeit an. Was kann er mehr verlangen und was kann 

ihm dienlicher sein als dies: so unerbittlich ernst genommen zu werden? 

Wir kennen alle die Maxime Friedrichs des Großen: Suum cuique. Sie steht, was weniger be-

kannt ist, als Definition des menschlichen Rechts, als Zusammenfassung der Funktionen des 

rechten Staates schon in Calvins Institutio: ut suum cuique salvum sit et incolume37. Es beruht 

aber — und das hat Calvin nicht gesagt, das müssen wir erst wieder zu entdecken und zu ler-

nen versuchen — auf der Rechtfertigung des sündigen Menschen in Jesus Christus und also 

auf der Ausrichtung der zentralen Botschaft der christlichen Kirche, daß eben dies in allen Di-

mensionen wahr und gültig werde in der großen Vorläufigkeit dieses Äons, in der großen 

Vorläufigkeit auch des Gegenübers von Kirche und Staat in der uns zwischen Jesu Christi 

Auferstehung und seiner Wiederkunft gelassenen Zeit der göttlichen Geduld: 

Suum cuique. 

 
37 Instit. IV 20, 3. Und es kann — darauf hat mich Dr. Arnold Ehrhard in Lörrach freundlich aufmerksam ge-

macht — kein Zweifel bestehen, daß Calvin hier seinerseits Ulpian bezw. Cicero zitiert hat, welcher laut De Leg. 

I 6, 19 eine Vermutung kannte, nach der „lex“ Graeco nomine (νὀμος) a suum cuique tribuendo seinen Namen 

hätte. 



Barth - Rechtfertigung und Recht (Theologische Studien) 25 06.02.2026 

Quelle: Karl Barth, Rechtfertigung und Recht, Theologische Studien Heft 1, Zollikon-Zürich: 

Evangelischer Verlag, 1938. 


