Fremd/Fremdheit

Von Bernhard Waldenfels

1. Zu den Begriffen

Die Tatsache, dass sich hinter den deutschen Ausdriicken ein besonders komplexer Bedeu-
tungsgehalt verbirgt, liegt an deren Polyonymie, die nicht mit Homonymie zu verwechseln ist.
<Fremd» ist erstens, was aullerhalb des eigenen Bereichs vorkommt (vgl. xenon — externum,
extraneum, peregrinum — étranger — foreign(er), stranger). In diese Rubrik fallen kulturelle
und politische Benennungen, wie <Fremde», <Fremdling) (bis ins 19. Jh. auch <Fremdlinginy),
<Fremdsprache», (Fremdworty (vox peregrina), <Fremdgruppe>, <Fremdkultur>, <Fremdwelt>.
Fremd ist zweitens, was Anderen gehort (vgl. allotrion — alienum — alien). Hierher gehort das
lateinische Wort alienatio, das juristisch mit <Entduflerung», klinisch und sozialpathologisch
mit <Entfremdung) wiedergegeben wird. <Fremd ist drittens, was von anderer Art ist (vgl. xe-
non — insolitum — étrange — strange). Diese (Fremdartigkeit> ist verwandt der <Heterogenitity,
die neben der Andersartigkeit auch die innere Ungleichformigkeit bezeichnet. Von den drei
Bedeutungsnuancen des Ortes, des Besitzes und der Art genief3t die erstere nicht nur etymolo-
gisch den Vorrang (vgl. die Verwandtschaft mit englisch «from»: fern vony), sondern auch
sachlich, da Eigentum und Eigenart auf eine anfangliche Ortsnahme zuriickgehen.

Im heutigen philosophischen und sozialwissenschaftlichen Sprachgebrauch bedeutet <Fremd-
heity zweierlei: die Unzugdnglichkeit eines bestimmten Erfahrungs- oder Sinnbereichs (etwas
ist uns fremd) und die Nicht-Zugehorigkeit zu einer Gruppe (Andere sind mir/uns fremd oder
umgekehrt), wobei beide Ausschlussbereiche vielfiltig ineinander greifen. Die logische Ver-

wendung von (remd» fiir zwei Klassen bzw. Mengen, deren Durchschnitt leer ist, ist nur von
peripherer Bedeutung. <Entfremdung) und «Verfremdung) stehen fiir Prozesse des Fremdwer-
dens und Techniken des <Fremdmachens) bzw. fiir deren Resultate.

2. Von der relativen zur radikalen Fremdheit

2.1. Fremdheit ist kein Grund- oder Kernwort der herkdmmlichen westlichen Philosophie.
Lange Zeit verbindet sich damit nur die allgemein iibliche soziokulturelle Bedeutung.' Diese
wird allerdings aufgewertet durch die besondere Rolle des fremden Gastes, der Gastlichkeit
erwartet, einem Gastrecht unterliegt und unter besonderer gottlicher Obhut steht, so im Falle
des Zeus xenios oder des biblischen Gebotes, Fremdlinge zu achten (2. Mose 22,20; 23,9).
Einzig im religiésen Bereich kommt es zu Visionen einer Welt der Fremdheit, so in der gnos-
tischen Weltflucht, im jiidischen Exilbewusstsein und wieder anders in der christlichen Ge-
stalt eines irdischen Pilgers, dem am Ende «die ganze Welt zur Fremde (exsilium) wird.»? In
der Philosophie taucht der Fremde nur beildufig auf, so bei Platon in den geregelten Kontak-
ten mit Auslindern®, bei Aristoteles in der Einstufung der Gastfreundschaft (xenike) als
Freundschaft um des Nutzens willen* oder in der | Rhetorik als ungewohnter Ausdruck®, der in
der «Verfremdung) (ostranenie) der russischen Formalisten und indirekt bei Brecht eine spéte
Wirkung erzielt. Aufs Ganze gesehen beschrinkt sich die Fremdheit auf eine relative Fremd-
heit fiir uns, solange der Mensch sich als Teil eines umfassenden Kosmos oder einer eben

''Vgl. Jostes/Trabant 2001.

2 Hugo v. St. Viktor, Didascalicon, III, 19.
3 Vgl. Nomoi, XII, 949¢-953e.

4 Aristoteles, Nik. Ethik. VIII, 3, 1156 a 31.
5 Vgl. Xenikon, Rhet. III, 2—3.

Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 1 30.01.2026



solchen Schopfungsordnung versteht. Noch Kants Annahme einer reinen Vernunft, die «mit
nichts Fremdartigem vermischt ist», steht in dieser Vernunfttradition. Im Lichte einer wahren
Vernunft bzw. eines rechten Glauben gleitet die nicht integrierbare Andersartigkeit des Frem-
den hiniiber in die Abartigkeit des Barbarischen (so im Griechenland des 5. Jh. v. Chr.)® oder
in die des Heidnischen. Der horror alieni als Schrecken vor dem Fremden begleitet das west-
liche Ordnungsdenken wie ein Schatten.

2.2 Die neuzeitliche Freisetzung des Ich als eines denkenden Wesens, das sich kritisch prii-
fend aus den natiirlichen und sozialen Zusammenhingen heraushebt, entfacht einen Fremd-
heitsbrand, der iiber ethische und religiose Grenzerfahrungen hinausfiihrt und in den Kern von
Ich und Welt vordringt. Eine Seele, die sich gemeinschaftlich im All spiegelt oder in Gott ge-
borgen weil3, mag sich iiberall daheim fiihlen. Ein Ich dagegen, das selbst ins Zentrum riickt,
sieht sich mit konkurrierenden <Fremd-Icheny konfrontiert, von denen es nicht blof3 verschie-
den, sondern durch eine Kluft geschieden ist. Vom Descartesschen Cogito fiihrt der eine Weg
zur Allgemeinheit einer transsubjektiven Ichfunktion, die das Problem der Fremdheit iiber-
spielt, ein anderer Weg fiihrt zur Bevorzugung des eigenen Ich, die Fremdes nur als Spiege-
lung oder Abwandlung des Eigenen gelten lasst. Dieser soziale Cartesianismus erféhrt seine
Bliite im ausgehenden 19. und im 20. Jh. mit den bekannten Theorien der Einfiithlung oder des
Analogieschlusses (E. Becher, Th. Lipps, J. Volkelt u. a.) und der schlielichen Eliminierung
des Fremdpsychischen» aus der Wissenschaft (R. Carnap). Die egozentrische Aneignung fin-
det ihren Gegenpart in Hegels dialektischer Aneignung des Fremden, die zu einer Verschér-
fung der Problematik beitrdgt. Indem das eigene Ich nur im Durchgang durch das Fremde zu
sich kommt, wird das Fremdsein zum notwendigen Durchgang einer Aneignung im Medium
des Geistes. Doch auch so bleibt Fremdheit eine relative Bestimmung, bezogen auf einen Pro-
zess, in dem das Bewusstsein danach trachtet, «das Fremdsein aufzuheben» und Welt und Ge-
genwart «als sein Eigentum» zu entdecken.” Mit der Verlagerung von Entfremdung und An-
eignung in die gesellschaftliche Praxis nimmt die «Vernichtung der Fremdheit, mit der sich
die Menschen zu ihrem eignen Produkt verhalten»®, fatale Formen an.

2.3. Von einer radikalen Form der Fremdheit kann erst dann die Rede sein, wenn das Fremde
weder als Abwandlung des Eigenen noch als Moment eines Allgemeinen gefasst wird. Diese
doppelte Frontstellung bringt es mit sich, dass Fremdheitsdebatten bis heute von (anti-)cartesi-
anischen und (anti-)hegelschen Motiven geprigt sind. Frithe Zeichen eines Umdenkens begeg-
nen uns in der Kunst der [Romantik, deren fragmentarischer Charakter der Aneignung Gren-
zen setzt, oder bei Nietzsche, der hinter dem «Bediirfnis nach Bekanntem» den Willen vermu-
tet, «unter allem Fremden, Ungewdhnlichen, Fragwiirdigen Etwas aufzudecken, das uns nicht
mehr beunruhigt»’, und der darauf beharrt, dass wir uns «notwendig fremd» sind und jeder
«sich selbst der Fernstey ist.!” Eine maBgebliche Rolle spielt der Fremde innerhalb von Her-
meneutik und Phdnomenologie. Gadamer folgt Schleiermacher und Dilthey, wenn er der Her-
meneutik eine «Stellung zwischen Fremdheit und Vertrautheit» anweist, er bleibt allerdings
auf Hegels Bahnen, wenn er ihr die Aufgabe einer «Uberwindung» der Fremdheit zumisst und
ihr zutraut, «im Fremden das Eigene zu erkennen, in ihm heimisch zu werden.»!! Anders
Husserl. Bei ihm wirkt das cartesianische Erbe fort, da er am Ich und seiner <Eigenheitssphé-
re> festhélt, doch gleichzeitig lésst er es hinter sich, indem er der <Fremderfahrung» einen ori-
gindren Charakter zubilligt in Form einer «bewihrbaren Zugénglichkeit des original Unzu-

¢ Detel 1995.

7 Hegel, GW 9, 430.

8 Marx, MEW 3, 35.

° Nietzsche, KSA 3, 594.
19FEbd., KSA 5,247 f.

' Gadamer 1965, 11, 167, 279.

Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 2 30.01.2026



ginglichen.»'? An dieser paradoxen Bestimmung ist zweierlei bemerkenswert. Einmal wird
mit der Betonung der Unzugénglichkeit die traditionelle Was-Frage in eine Wo-Frage verwan-
delt, und zum anderen wird Fremdes nicht mehr defizitdr bestimmt, etwa als Noch-nicht- oder
Nicht-mehr-Bekanntes, sondern als konstitutive Abwesenheit und Ferne, die dem Fremdsein
auf dhnliche Weise anhaftet wie dem Vergangenen. Dieses «Fremde an sich> ist zwar relatio-
nal und kontextuell, nicht aber relativ im Sinne eines bloBen Fiir-uns. Husserls vergeblicher
Versuch, Fremdes gleichwohl mit den Mitteln des Eigenen zu konstituieren und in der indivi-
duellen wie der kollektiven Erfahrung an einem Kernbestand des Eigenen festzuhalten, wird
von franz. Phinomenologen aufgegeben. Die Erfahrung des Fremden, die im Fremdwerden
der Erfahrung auf diese zuriickschldgt, bekundet sich in Form einer «leibhaftigen Abwesen-
heit» (Sartre), eines «origindren Anderswo» (Merleau-Ponty), eines «Nicht-Ortes» des Antlit-
zes, das sich meinem Zugriff widersetzt (Levinas), eines Fremden und Auflen also, das nicht
einer Ent-fremdung und Ent-duBerung entstammt.' In Deutschland waren es v. a. H. Plessner
und Th. W. Adorno, die dem Fremden Raum lie3en. Plessner geht in seiner Anthropologie
von der Exponiertheit des Menschen aus, die impliziert, dass «das Fremde nicht blof3 ein An-
deres ist», sondern «das Eigene, Vertraute und Unheimliche im Anderen und als das Andere»,
verwandt dem Unheimlichen bei Freud.'* In Adornos negativer Dialektik kiindigt sich ein ver-
sO6hnter Zustand an, wo das Fremde «in der gewidhrten Néhe das Ferne und Verschiedene
bleibt, jenseits des Heterogenen wie des Eigenen.» !>

3. Dimensionen und Aspekte des Fremden

Eine «Topografie des Fremden» !¢ stoBt auf verschiedene Problemzonen, an denen philosophi-
sche Betrachtung und wissenschaftliche Forschung zusammentreffen. Grundlegend ist die
Frage nach der Grenzziehung, die Fremdes entstehen ldsst. Hierbei ist zu unterscheiden zwi-
schen einer Abgrenzung, die vom Standpunkt eines Dritten in prinzipiell symmetrischer Form
Selbes von Anderem unterscheidet, und einer Ein- und Ausgrenzung, in der Eigenes sich von
Fremdem, Drinnen sich von Drau3en absondert in Form einer irreduziblen Asymmetrie. In
der Fremderfahrung ist Eigenes von Fremdem (vom fremden Geschlecht, von der fremden
Generation, der fremden Kultur) wie Wachen und Schlafen, Leben und Tod durch eine
Schwelle getrennt, die wir liberqueren, aber nicht iiberwinden. Diese Asymmetrie von Drinnen
und Drauflen ist die Bedingung fiir jenes Ethos der Gastlichkeit, das jedem Gast- und Asyl-
recht zugrunde liegt.

Sofern auch die Eigenerfahrung einschrinkenden Zugangsbedingungen unterliegt, hat sie teil
an der Fremderfahrung, die sich auf verschiedene Dimensionen des Fremden verteilt.!” Frem-
des taucht bereits in uns selbst auf als ekstatische Fremdheit des eigenen Leibes, des eigenen
Namens, der eigenen Vergangenheit, wie sie unter anderem von der Psychoanalyse als «inne-
res Ausland» erkundet wird.'® Fremdes begegnet uns als duplikative Fremdheit des Anderen,
der uns als eine Art Doppelginger entgegentritt, als fremdes Selbst, dessen Anblick und An-
rede uns innerlich, aber aus der Ferne beriihrt. Fremdes nimmt die Form einer extraordindren
Fremdheit, sofern es sich den VergleichsmaBstdben der jeweils geltenden Ordnung entzieht,
Dies fiihrt zu einer Pluralisierung der Fremdheit in Gestalt vielfiltiger Fremdwelten und
Fremdgruppen. Es gibt Fremdes, nicht das Fremde, so wie es laut Foucault <Ordnung gibt».
Hinzu kommt noch die liminale Fremdheit dessen, was unterhalb der Schwelle kultureller

12 Husserl, Hua I, 144.

13 Vgl. Waldenfels, 1995, Kap. 3, 17—20; Ddrmann 1998.
14 Plessner, 1981, 193.

15 Adorno 1973, 192.

16 Waldenfels 1997.

17 Waldenfels 2002, Kap. V—V1.

18 Kristeva 1990.

Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 3 30.01.2026



Ordnungen bleibt.

Fremdheit ldsst Steigerungsgrade zu von der alltiglichen Fremdheit innerhalb einer normalen
Ordnung tber die strukturelle Fremdheit anderer Ordnungen bis zur radikalen Fremdheit, die
— im Falle von Eros, Ekstase, Leid, Gewalt und Tod — iiber jede Ordnung hinausweist und
deshalb vielfach von sozialen und religiosen rites de passage begleitet wird. Radikale Fremd-
heit ist nicht zu verwechseln mit totaler Fremdheit Eine total fremde Sprache wére nicht ein-
mal mehr als Fremdsprache vernehmbar. Sofern Eigenes und Fremdes nicht strikt geschieden
sind, sondern einem Differenzierungsgeschehen entstammen, kommt es zu mannigfaltigen
Uberschneidungen. Diese soziale Verflechtung (N. Elias, Merleau-Ponty) lduft jedem ethni-
schen, kulturellen oder rassistischen Reinheitswahn zuwider. Wir finden Eigenes im Fremden
und Fremdes im Eigenen.

Es gibt ferner verschiedene Vektoren des Fremdwerdens, je nachdem ob das eigene oder das
fremde Wir als Bezugsgruppe fungiert. Hierbei treten Migrationsfiguren auf den Plan: der
Fliichtling, der Auswanderer, der Vertriebene, der Heimkehrer, die anachronistische Ritterfi-
gur des Don Quijote! oder der «Gruppenfremde», der als «potenziell Wandernder» dazu ge-
hort, aber nicht ganz.?’ Die Beunruhigung durch das Fremde erzeugt schlieBlich eine Ambiva-
lenz aus Attraktion und Repulsion, so dass Fremdheit leicht in Feindschaft umschlégt, bis hin
zur tendenziellen Gleichsetzung (etwa bei C. Schmitt). Hinter all dieser Vielfalt der Aspekte
steht die beunruhigende Frage: Wie ldsst sich von Fremdem sprechen oder mit ihm umgehen,
ohne seine Fremdheit zu opfern? Sofern hierbei stets Anspriiche und Anspruchskonflikte ins
Spiel kommen, ist die Beschreibung des Fremden niemals frei von Elementen eines Fremd-
heitsethos und einer Fremdheitspolitik. Man konnte sogar sagen, dass Ethos und Politik im
Fremden ihre entscheidende Bewéhrungsprobe finden.

4. Wissenschaftliche Erforschung des Fremden

Der ordnungsiiberschreitende Charakter des Fremden bringt es mit sich, dass Befremdliches
zumeist in den Randzonen von Disziplinen und Praktiken auftaucht. Allgemein gilt dies fiir
Paradigmenwechsel und Umbriiche, in denen Vertrautes unvertraut wird, Unvertrautes ver-
traut. Speziell gilt dies fiir alle Disziplinen, die es mit Friith- und Spatphasen (der individuel-
len, der kollektiven und der Stammesgeschichte), mit Normen und Anomalien (Pathologie,
Kriminologie) und mit der Heterogenitit sozio-kultureller Ordnungen zu tun haben (linguisti-
sche, literarische, kulturelle Komparatistik). Das Fremde bekommt ein irreduzibles Gewicht,
wenn in Ermangelung einer allumfassenden Vernunftordnung Frithphasen wie Kindheit und
sog. Wildheit nicht mehr als primitive Vorform, Abarten wie der Wahnsinn nicht mehr als
bloBe Fehlform abgetan werden konnen und die synchrone kulturelle Vielfalt nicht ldnger
durch ein hegemoniales Zentrum (etwa Europa) gebandigt wird.

Das wissenschaftliche Paradefeld dieser Probleme ist die Ethnologie, die von ihren Anfiangen
her in die missionarischen und kolonialen Abenteuer einer eurozentristischen Fremdheitsbe-
wiltigung verwickelt ist. Als Wissenschaft hat sie einen heiklen Stand, der nirgends deutlicher
zutage tritt als bei C. Lévi-Strauss. Als traditionelle Form einer Wissenschaft vom kulturell
Universellen wiirde sie dem Fremden nur das erste, nicht das letzte Wort gonnen. Als Wissen-
schaft vom kulturell Fremden®!, die Rousseaus Inspiration folgt, arbeitet sie dagegen an The-
men wie dem der Gabe (M. Mauss), deren okkasioneller und kontextueller Charakter sich der
Verallgemeinerung ebenso sperrt wie die historische Vergangenheit. Daraus resultiert eine

19 Schiitz 1972.
20 Simmel 1992.
21 Vgl. Kohl 1993.

Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 4 30.01.2026



ethnologische Provokation der Philosophie.?> Auch denkend betreten wir ein interkulturelles
Zwischenfeld, dessen Vielstimmigkeit sich nie vollig vereinheitlichen 1dsst. Die ethnografi-
sche Reprisentation, die es mit einer interkulturellen Fremderfahrung zu tun hat, verwickelt
sich in Paradoxien der Fremddarstellung, wenn sie Fremdes mit den Mitteln des Eigenen zu
fassen versucht, ohne sich vom Fremden anriihren zu lassen.?® Im Bereich kulturwissenschaft-
licher Fremdheitsforschung hat sich gleich wie in der Phdnomenologie teilweise der Name
Xenologie» eingebiirgert.>* Ahnliche Probleme begegnen uns in der Soziologie, sobald sie der
Differenz von Heim- und Fremdwelt (Husserl, Schiitz) und von Eigen- und Fremdgruppe
(Simmel) eine konstitutive Rolle einrdumt und schlieBlich mit dem verfremdenden Blick des
Ethnologen auf die eigene Gesellschaft zuriickblickt. Hierbei stellt sich die Frage, ob es an-
geht, die Fremdheit aufzuteilen in kulturelle Unverstdndlichkeit und soziale Nichtzugehorig-
keit, um erstere zu tolerieren und letztere durch eine rein inklusive Gesellschaft zu ersetzen, in
der niemand fremd wire oder jeder.?® Es fragt sich, ob nicht jede verallgemeinernde Aufhe-
bung des Fremden, sei sie hermeneutisch, sozialphdnomenologisch, kommunikationspragma-
tisch, systemtheoretisch oder auch fremdenpolitisch angelegt, daran scheitert, dass jedes Wort
ein «halbfremdes Wort» ist, das uns veranlasst, «Eigenes in der fremden Sprache und Frem-
des in der eigenen zu sagen», und dies aus einer «Antwortlichkeit» heraus, die jeder Aneig-
nung vorausgeht.?® Die innere Dialogizitit, die der russische Literaturtheoretiker hervorhebt,
wire ein Beleg fiir jene Fremdheit im eigenen Hause, die an die Wurzeln von allem» riihrt.

Lit.: Adorno, Th.W., 1973, Negative Dialektik, (GS, Bd. 6), Frankfurt/M. — Bachtin, M.M.,
1979, Das Wort im Roman. In: Die Asthetik des Wortes, hg. v. R. Griibel, Frankfurt/M. —
Berg, E. und Fuchs, M. (Hg.), 21995, Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographi-
schen Tradition, Frankfurt/M. — Ddrmann, 1., 1998, Fremdgehen: Phdnomenologische «Schrit-
te zum Anderen>. In: H. Miinkler (Hg.), Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin. —
Dérmann, I./Ch. Jamme (Hg.), 2002, Fremderfahrung und Représentation, Weilerswist. —
Déarmann, 1., 2005, Fremde Monde der Vernunft. Die ethnologische Provokation der Ver-
nunft, Miinchen. — Detel, W., 1995, Griechen und Barbaren. Zu den Anfdngen des abendlin-
dischen Rassismus. In: Dt. Zschr. f. Philos. 42. — Duala-M’bedy, M., 1977, Xenologie. Die
Wissenschaft vom Fremden und die Verdrangung der Humanitit in der Anthropologie, Frei-
burg/Miinchen — Gadamer, H.-G., 21965, Wahrheit und Methode, Tiibingen. — Hegel, G.W.
F., 1970, Phianomenologie des Geistes (GW, Bd. 9), Hamburg. — Husserl, E., 1950, Cartesia-
nische Meditationen und Pariser Vortrage (Husserliana 1), Den Haag. — Jostes, B./J. Trabant
(Hg.), 2001, Fremdes in fremden Sprachen, Miinchen. — Kohl, K.- H., 1993, Ethnologie — die
Wissenschaft vom kulturell Fremden, Miinchen. — Kristeva, J., 1990, Fremde sind wir uns
selbst, Frankfurt/M. — Miinkler, H./B. Ladwig, 1997, Dimensionen der Fremdheit. In: H.
Miinkler (Hg.), Furcht und Faszination. Facetten der Fremdheit, Berlin. — Plessner, H., 1981,
Macht und menschliche Natur (GS, Bd. V), Frankfurt/M. — Schiitz, A., 1972, Der Fremde;
Der Heimkehrer; Don Quixote und das Problem der Realitét. In: Ges. Aufs., Bd. 1, Den Haag.
— Simmel, G., 1992, Exkurs iiber den Fremden. In: Soziologie (GA, Bd. II), Frankfurt/M. —
Waldenfels, B., 1995, Deutsch-Franzosische Gedankengédnge, Frankfurt/M. — Waldenfels,
B., 1997, Topographie des Fremden, Studien z. Phinomenologie d. Fremden 1, Frankfurt/M.
— Waldenfels, B., 1999, Vielstimmigkeit der Rede. Studien z. Phinomenologie d. Fremden 4,
Frankfurt/M. — Waldenfels, B., 2002, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M. — Walden-
fels, B., 2006, Grundmotive einer Phinomenologie des Fremden, Frankfurt/M. — Wierlacher,
A. (Hg.), 1993, Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe u. Problemfelder kulturwissenschaftli-

22 Darmann 2005.

23 Berg/Fuchs 1995; Diarmann/Jamme 2002.

24 Duala-M’bedy 1977, Wierlacher 1993, Waldenfels 1997, Kap. 4.
25 Vgl. Miinkler/Ladwig 1997.

26 Bachtin 1979, 185, 204, 233, dazu Waldenfels 1999, 158—170.

Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 5 30.01.2026



cher Fremdheitsforschung, Miinchen.

Quelle: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Enzyklopddie Philosophie, Hamburg: Felix Meiner
22010, Bd. 1, S. 745-749.

Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 6 30.01.2026



