
Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 1 30.01.2026 

Fremd/Fremdheit 

Von Bernhard Waldenfels 

 

1. Zu den Begriffen 

Die Tatsache, dass sich hinter den deutschen Ausdrücken ein besonders komplexer Bedeu-

tungsgehalt verbirgt, liegt an deren Polyonymie, die nicht mit Homonymie zu verwechseln ist. 

‹Fremd› ist erstens, was außerhalb des eigenen Bereichs vorkommt (vgl. xenon – externum, 

extraneum, peregrinum – étranger – foreign(er), stranger). In diese Rubrik fallen kulturelle 

und politische Benennungen, wie ‹Fremde›, ‹Fremdling› (bis ins 19. Jh. auch ‹Fremdlingin›), 

‹Fremdsprache›, ‹Fremdwort› (vox peregrina), ‹Fremdgruppe›, ‹Fremdkultur›, ‹Fremdwelt›. 

Fremd ist zweitens, was Anderen gehört (vgl. allotrion – alienum – alien). Hierher gehört das 

lateinische Wort alienatio, das juristisch mit ‹Entäußerung›, klinisch und sozialpathologisch 

mit ‹Entfremdung› wiedergegeben wird. ‹Fremd› ist drittens, was von anderer Art ist (vgl. xe-

non – insolitum – étrange – strange). Diese ‹Fremdartigkeit› ist verwandt der ‹Heterogenität›, 

die neben der Andersartigkeit auch die innere Ungleichförmigkeit bezeichnet. Von den drei 

Bedeutungsnuancen des Ortes, des Besitzes und der Art genießt die erstere nicht nur etymolo-

gisch den Vorrang (vgl. die Verwandtschaft mit englisch ‹from›: fern von›), sondern auch 

sachlich, da Eigentum und Eigenart auf eine anfängliche Ortsnahme zurückgehen. 

Im heutigen philosophischen und sozialwissenschaftlichen Sprachgebrauch bedeutet ‹Fremd-

heit› zweierlei: die Unzugänglichkeit eines bestimmten Erfahrungs- oder Sinnbereichs (etwas 

ist uns fremd) und die Nicht-Zugehörigkeit zu einer Gruppe (Andere sind mir/uns fremd oder 

umgekehrt), wobei beide Ausschlussbereiche vielfältig ineinander greifen. Die logische Ver-

wendung von ‹fremd› für zwei Klassen bzw. Mengen, deren Durchschnitt leer ist, ist nur von 

peripherer Bedeutung. ‹Entfremdung› und ‹Verfremdung› stehen für Prozesse des Fremdwer-

dens und Techniken des ‹Fremdmachens› bzw. für deren Resultate. 

2. Von der relativen zur radikalen Fremdheit 

2.1. ‹Fremdheit› ist kein Grund- oder Kernwort der herkömmlichen westlichen Philosophie. 

Lange Zeit verbindet sich damit nur die allgemein übliche soziokulturelle Bedeutung.1 Diese 

wird allerdings aufgewertet durch die besondere Rolle des fremden Gastes, der Gastlichkeit 

erwartet, einem Gastrecht unterliegt und unter besonderer göttlicher Obhut steht, so im Falle 

des Zeus xenios oder des biblischen Gebotes, Fremdlinge zu achten (2. Mose 22,20; 23,9). 

Einzig im religiösen Bereich kommt es zu Visionen einer Welt der Fremdheit, so in der gnos-

tischen Weltflucht, im jüdischen Exilbewusstsein und wieder anders in der christlichen Ge-

stalt eines irdischen Pilgers, dem am Ende «die ganze Welt zur Fremde (exsilium) wird.»2 In 

der Philosophie taucht der Fremde nur beiläufig auf, so bei Platon in den geregelten Kontak-

ten mit Ausländern3, bei Aristoteles in der Einstufung der Gastfreundschaft (xenike) als 

Freundschaft um des Nutzens willen4 oder in der | Rhetorik als ungewohnter Ausdruck5, der in 

der ‹Verfremdung› (ostranenie) der russischen Formalisten und indirekt bei Brecht eine späte 

Wirkung erzielt. Aufs Ganze gesehen beschränkt sich die Fremdheit auf eine relative Fremd-

heit für uns, solange der Mensch sich als Teil eines umfassenden Kosmos oder einer eben 

 
1 Vgl. Jostes/Trabant 2001. 
2 Hugo v. St. Viktor, Didascalicon, III, 19. 
3 Vgl. Nomoi, XII, 949e-953e. 
4 Aristoteles, Nik. Ethik. VIII, 3, 1156 a 31. 
5 Vgl. Xenikon, Rhet. III, 2—3. 



Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 2 30.01.2026 

solchen Schöpfungsordnung versteht. Noch Kants Annahme einer reinen Vernunft, die «mit 

nichts Fremdartigem vermischt ist», steht in dieser Vernunfttradition. Im Lichte einer wahren 

Vernunft bzw. eines rechten Glauben gleitet die nicht integrierbare Andersartigkeit des Frem-

den hinüber in die Abartigkeit des Barbarischen (so im Griechenland des 5. Jh. v. Chr.)6 oder 

in die des Heidnischen. Der horror alieni als Schrecken vor dem Fremden begleitet das west-

liche Ordnungsdenken wie ein Schatten. 

2.2 Die neuzeitliche Freisetzung des Ich als eines denkenden Wesens, das sich kritisch prü-

fend aus den natürlichen und sozialen Zusammenhängen heraushebt, entfacht einen Fremd-

heitsbrand, der über ethische und religiöse Grenzerfahrungen hinausführt und in den Kern von 

Ich und Welt vordringt. Eine Seele, die sich gemeinschaftlich im All spiegelt oder in Gott ge-

borgen weiß, mag sich überall daheim fühlen. Ein Ich dagegen, das selbst ins Zentrum rückt, 

sieht sich mit konkurrierenden ‹Fremd-Ichen› konfrontiert, von denen es nicht bloß verschie-

den, sondern durch eine Kluft geschieden ist. Vom Descartesschen Cogito führt der eine Weg 

zur Allgemeinheit einer transsubjektiven Ichfunktion, die das Problem der Fremdheit über-

spielt, ein anderer Weg führt zur Bevorzugung des eigenen Ich, die Fremdes nur als Spiege-

lung oder Abwandlung des Eigenen gelten lässt. Dieser soziale Cartesianismus erfährt seine 

Blüte im ausgehenden 19. und im 20. Jh. mit den bekannten Theorien der Einfühlung oder des 

Analogieschlusses (E. Becher, Th. Lipps, J. Volkelt u. a.) und der schließlichen Eliminierung 

des ‹Fremdpsychischen› aus der Wissenschaft (R. Carnap). Die egozentrische Aneignung fin-

det ihren Gegenpart in Hegels dialektischer Aneignung des Fremden, die zu einer Verschär-

fung der Problematik beiträgt. Indem das eigene Ich nur im Durchgang durch das Fremde zu 

sich kommt, wird das Fremdsein zum notwendigen Durchgang einer Aneignung im Medium 

des Geistes. Doch auch so bleibt Fremdheit eine relative Bestimmung, bezogen auf einen Pro-

zess, in dem das Bewusstsein danach trachtet, «das Fremdsein aufzuheben» und Welt und Ge-

genwart «als sein Eigentum» zu entdecken.7 Mit der Verlagerung von Entfremdung und An-

eignung in die gesellschaftliche Praxis nimmt die «Vernichtung der Fremdheit, mit der sich 

die Menschen zu ihrem eignen Produkt verhalten»8, fatale Formen an. 

2.3. Von einer radikalen Form der Fremdheit kann erst dann die Rede sein, wenn das Fremde 

weder als Abwandlung des Eigenen noch als Moment eines Allgemeinen gefasst wird. Diese 

doppelte Frontstellung bringt es mit sich, dass Fremdheitsdebatten bis heute von (anti-)cartesi-

anischen und (anti-)hegelschen Motiven geprägt sind. Frühe Zeichen eines Umdenkens begeg-

nen uns in der Kunst der |Romantik, deren fragmentarischer Charakter der Aneignung Gren-

zen setzt, oder bei Nietzsche, der hinter dem «Bedürfnis nach Bekanntem» den Willen vermu-

tet, «unter allem Fremden, Ungewöhnlichen, Fragwürdigen Etwas aufzudecken, das uns nicht 

mehr beunruhigt»9, und der darauf beharrt, dass wir uns «notwendig fremd» sind und jeder 

«sich selbst der Fernste» ist.10 Eine maßgebliche Rolle spielt der Fremde innerhalb von Her-

meneutik und Phänomenologie. Gadamer folgt Schleiermacher und Dilthey, wenn er der Her-

meneutik eine «Stellung zwischen Fremdheit und Vertrautheit» anweist, er bleibt allerdings 

auf Hegels Bahnen, wenn er ihr die Aufgabe einer «Überwindung» der Fremdheit zumisst und 

ihr zutraut, «im Fremden das Eigene zu erkennen, in ihm heimisch zu werden.»11 Anders 

Husserl. Bei ihm wirkt das cartesianische Erbe fort, da er am Ich und seiner ‹Eigenheitssphä-

re› festhält, doch gleichzeitig lässt er es hinter sich, indem er der ‹Fremderfahrung› einen ori-

ginären Charakter zubilligt in Form einer «bewährbaren Zugänglichkeit des original Unzu-

 
6 Detel 1995. 
7 Hegel, GW 9, 430. 
8 Marx, MEW 3, 35. 
9 Nietzsche, KSA 3, 594. 
10 Ebd., KSA 5, 247 f. 
11 Gadamer 1965, 11, 167, 279. 



Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 3 30.01.2026 

gänglichen.»12 An dieser paradoxen Bestimmung ist zweierlei bemerkenswert. Einmal wird 

mit der Betonung der Unzugänglichkeit die traditionelle Was-Frage in eine Wo-Frage verwan-

delt, und zum anderen wird Fremdes nicht mehr defizitär bestimmt, etwa als Noch-nicht- oder 

Nicht-mehr-Bekanntes, sondern als konstitutive Abwesenheit und Ferne, die dem Fremdsein 

auf ähnliche Weise anhaftet wie dem Vergangenen. Dieses ‹Fremde an sich› ist zwar relatio-

nal und kontextuell, nicht aber relativ im Sinne eines bloßen Für-uns. Husserls vergeblicher 

Versuch, Fremdes gleichwohl mit den Mitteln des Eigenen zu konstituieren und in der indivi-

duellen wie der kollektiven Erfahrung an einem Kernbestand des Eigenen festzuhalten, wird 

von franz. Phänomenologen aufgegeben. Die Erfahrung des Fremden, die im Fremdwerden 

der Erfahrung auf diese zurückschlägt, bekundet sich in Form einer «leibhaftigen Abwesen-

heit» (Sartre), eines «originären Anderswo» (Merleau-Ponty), eines «Nicht-Ortes» des Antlit-

zes, das sich meinem Zugriff widersetzt (Levinas), eines Fremden und Außen also, das nicht 

einer Ent-fremdung und Ent-äußerung entstammt.13 In Deutschland waren es v. a. H. Plessner 

und Th. W. Adorno, die dem Fremden Raum ließen. Plessner geht in seiner Anthropologie 

von der Exponiertheit des Menschen aus, die impliziert, dass «das Fremde nicht bloß ein An-

deres ist», sondern «das Eigene, Vertraute und Unheimliche im Anderen und als das Andere», 

verwandt dem Unheimlichen bei Freud.14 In Adornos negativer Dialektik kündigt sich ein ver-

söhnter Zustand an, wo das Fremde «in der gewährten Nähe das Ferne und Verschiedene 

bleibt, jenseits des Heterogenen wie des Eigenen.»15 

3. Dimensionen und Aspekte des Fremden 

Eine «Topografie des Fremden»16 stößt auf verschiedene Problemzonen, an denen philosophi-

sche Betrachtung und wissenschaftliche Forschung zusammentreffen. Grundlegend ist die 

Frage nach der Grenzziehung, die Fremdes entstehen lässt. Hierbei ist zu unterscheiden zwi-

schen einer Abgrenzung, die vom Standpunkt eines Dritten in prinzipiell symmetrischer Form 

Selbes von Anderem unterscheidet, und einer Ein- und Ausgrenzung, in der Eigenes sich von 

Fremdem, Drinnen sich von Draußen absondert in Form einer irreduziblen Asymmetrie. In 

der Fremderfahrung ist Eigenes von Fremdem (vom fremden Geschlecht, von der fremden 

Generation, der fremden Kultur) wie Wachen und Schlafen, Leben und Tod durch eine 

Schwelle getrennt, die wir überqueren, aber nicht überwinden. Diese Asymmetrie von Drinnen 

und Draußen ist die Bedingung für jenes Ethos der Gastlichkeit, das jedem Gast- und Asyl-

recht zugrunde liegt. 

Sofern auch die Eigenerfahrung einschränkenden Zugangsbedingungen unterliegt, hat sie teil 

an der Fremderfahrung, die sich auf verschiedene Dimensionen des Fremden verteilt.17 Frem-

des taucht bereits in uns selbst auf als ekstatische Fremdheit des eigenen Leibes, des eigenen 

Namens, der eigenen Vergangenheit, wie sie unter anderem von der Psychoanalyse als «inne-

res Ausland» erkundet wird.18 Fremdes begegnet uns als duplikative Fremdheit des Anderen, 

der uns als eine Art Doppelgänger entgegentritt, als fremdes Selbst, dessen Anblick und An-

rede uns innerlich, aber aus der Ferne berührt. Fremdes nimmt die Form einer extraordinären 

Fremdheit, sofern es sich den Vergleichsmaßstäben der jeweils geltenden Ordnung entzieht, 

Dies führt zu einer Pluralisierung der Fremdheit in Gestalt vielfältiger Fremdwelten und 

Fremdgruppen. Es gibt Fremdes, nicht das Fremde, so wie es laut Foucault ‹Ordnung gibt›. 

Hinzu kommt noch die liminale Fremdheit dessen, was unterhalb der Schwelle kultureller 

 
12 Husserl, Hua I, 144. 
13 Vgl. Waldenfels, 1995, Kap. 3, 17—20; Därmann 1998. 
14 Plessner, 1981, 193. 
15 Adorno 1973, 192. 
16 Waldenfels 1997. 
17 Waldenfels 2002, Kap. V—VI. 
18 Kristeva 1990. 



Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 4 30.01.2026 

Ordnungen bleibt. 

Fremdheit lässt Steigerungsgrade zu von der alltäglichen Fremdheit innerhalb einer normalen 

Ordnung über die strukturelle Fremdheit anderer Ordnungen bis zur radikalen Fremdheit, die 

– im Falle von Eros, Ekstase, Leid, Gewalt und Tod – über jede Ordnung hinausweist und 

deshalb vielfach von sozialen und religiösen rites de passage begleitet wird. Radikale Fremd-

heit ist nicht zu verwechseln mit totaler Fremdheit Eine total fremde Sprache wäre nicht ein-

mal mehr als Fremdsprache vernehmbar. Sofern Eigenes und Fremdes nicht strikt geschieden 

sind, sondern einem Differenzierungsgeschehen entstammen, kommt es zu mannigfaltigen 

Überschneidungen. Diese soziale Verflechtung (N. Elias, Merleau-Ponty) läuft jedem ethni-

schen, kulturellen oder rassistischen Reinheitswahn zuwider. Wir finden Eigenes im Fremden 

und Fremdes im Eigenen. 

Es gibt ferner verschiedene Vektoren des Fremdwerdens, je nachdem ob das eigene oder das 

fremde Wir als Bezugsgruppe fungiert. Hierbei treten Migrationsfiguren auf den Plan: der 

Flüchtling, der Auswanderer, der Vertriebene, der Heimkehrer, die anachronistische Ritterfi-

gur des Don Quijote19 oder der «Gruppenfremde», der als «potenziell Wandernder» dazu ge-

hört, aber nicht ganz.20 Die Beunruhigung durch das Fremde erzeugt schließlich eine Ambiva-

lenz aus Attraktion und Repulsion, so dass Fremdheit leicht in Feindschaft umschlägt, bis hin 

zur tendenziellen Gleichsetzung (etwa bei C. Schmitt). Hinter all dieser Vielfalt der Aspekte 

steht die beunruhigende Frage: Wie lässt sich von Fremdem sprechen oder mit ihm umgehen, 

ohne seine Fremdheit zu opfern? Sofern hierbei stets Ansprüche und Anspruchskonflikte ins 

Spiel kommen, ist die Beschreibung des Fremden niemals frei von Elementen eines Fremd-

heitsethos und einer Fremdheitspolitik. Man könnte sogar sagen, dass Ethos und Politik im 

Fremden ihre entscheidende Bewährungsprobe finden. 

4. Wissenschaftliche Erforschung des Fremden 

Der ordnungsüberschreitende Charakter des Fremden bringt es mit sich, dass Befremdliches 

zumeist in den Randzonen von Disziplinen und Praktiken auftaucht. Allgemein gilt dies für 

Paradigmenwechsel und Umbrüche, in denen Vertrautes unvertraut wird, Unvertrautes ver-

traut. Speziell gilt dies für alle Disziplinen, die es mit Früh- und Spätphasen (der individuel-

len, der kollektiven und der Stammesgeschichte), mit Normen und Anomalien (Pathologie, 

Kriminologie) und mit der Heterogenität sozio-kultureller Ordnungen zu tun haben (linguisti-

sche, literarische, kulturelle Komparatistik). Das Fremde bekommt ein irreduzibles Gewicht, 

wenn in Ermangelung einer allumfassenden Vernunftordnung Frühphasen wie Kindheit und 

sog. Wildheit nicht mehr als primitive Vorform, Abarten wie der Wahnsinn nicht mehr als 

bloße Fehlform abgetan werden können und die synchrone kulturelle Vielfalt nicht länger 

durch ein hegemoniales Zentrum (etwa Europa) gebändigt wird. 

Das wissenschaftliche Paradefeld dieser Probleme ist die Ethnologie, die von ihren Anfängen 

her in die missionarischen und kolonialen Abenteuer einer eurozentristischen Fremdheitsbe-

wältigung verwickelt ist. Als Wissenschaft hat sie einen heiklen Stand, der nirgends deutlicher 

zutage tritt als bei C. Lévi-Strauss. Als traditionelle Form einer Wissenschaft vom kulturell 

Universellen würde sie dem Fremden nur das erste, nicht das letzte Wort gönnen. Als Wissen-

schaft vom kulturell Fremden21, die Rousseaus Inspiration folgt, arbeitet sie dagegen an The-

men wie dem der Gabe (M. Mauss), deren okkasioneller und kontextueller Charakter sich der 

Verallgemeinerung ebenso sperrt wie die historische Vergangenheit. Daraus resultiert eine 

 
19 Schütz 1972. 
20 Simmel 1992. 
21 Vgl. Kohl 1993. 



Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 5 30.01.2026 

ethnologische Provokation der Philosophie.22 Auch denkend betreten wir ein interkulturelles 

Zwischenfeld, dessen Vielstimmigkeit sich nie völlig vereinheitlichen lässt. Die ethnografi-

sche Repräsentation, die es mit einer interkulturellen Fremderfahrung zu tun hat, verwickelt 

sich in Paradoxien der Fremddarstellung, wenn sie Fremdes mit den Mitteln des Eigenen zu 

fassen versucht, ohne sich vom Fremden anrühren zu lassen.23 Im Bereich kulturwissenschaft-

licher Fremdheitsforschung hat sich gleich wie in der Phänomenologie teilweise der Name 

‹Xenologie› eingebürgert.24 Ähnliche Probleme begegnen uns in der Soziologie, sobald sie der 

Differenz von Heim- und Fremdwelt (Husserl, Schütz) und von Eigen- und Fremdgruppe 

(Simmel) eine konstitutive Rolle einräumt und schließlich mit dem verfremdenden Blick des 

Ethnologen auf die eigene Gesellschaft zurückblickt. Hierbei stellt sich die Frage, ob es an-

geht, die Fremdheit aufzuteilen in kulturelle Unverständlichkeit und soziale Nichtzugehörig-

keit, um erstere zu tolerieren und letztere durch eine rein inklusive Gesellschaft zu ersetzen, in 

der niemand fremd wäre oder jeder.25 Es fragt sich, ob nicht jede verallgemeinernde Aufhe-

bung des Fremden, sei sie hermeneutisch, sozialphänomenologisch, kommunikationspragma-

tisch, systemtheoretisch oder auch fremdenpolitisch angelegt, daran scheitert, dass jedes Wort 

ein «halbfremdes Wort» ist, das uns veranlasst, «Eigenes in der fremden Sprache und Frem-

des in der eigenen zu sagen», und dies aus einer «Antwortlichkeit» heraus, die jeder Aneig-

nung vorausgeht.26 Die innere Dialogizität, die der russische Literaturtheoretiker hervorhebt, 

wäre ein Beleg für jene Fremdheit im eigenen Hause, die an die Wurzeln von allem› rührt. 

Lit.: Adorno, Th.W., 1973, Negative Dialektik, (GS, Bd. 6), Frankfurt/M. — Bachtin, M.M., 

1979, Das Wort im Roman. In: Die Ästhetik des Wortes, hg. v. R. Grübel, Frankfurt/M. — 

Berg, E. und Fuchs, M. (Hg.), 21995, Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographi-

schen Tradition, Frankfurt/M. – Därmann, I., 1998, Fremdgehen: Phänomenologische ‹Schrit-

te zum Anderen›. In: H. Münkler (Hg.), Die Herausforderung durch das Fremde, Berlin. – 

Därmann, I./Ch. Jamme (Hg.), 2002, Fremderfahrung und Repräsentation, Weilerswist. — 

Därmann, I., 2005, Fremde Monde der Vernunft. Die ethnologische Provokation der Ver-

nunft, München. — Detel, W., 1995, Griechen und Barbaren. Zu den Anfängen des abendlän-

dischen Rassismus. In: Dt. Zschr. f. Philos. 42. — Duala-M’bedy, M., 1977, Xenologie. Die 

Wissenschaft vom Fremden und die Verdrängung der Humanität in der Anthropologie, Frei-

burg/München – Gadamer, H.-G., 21965, Wahrheit und Methode, Tübingen. — Hegel, G.W. 

F., 1970, Phänomenologie des Geistes (GW, Bd. 9), Hamburg. – Husserl, E., 1950, Cartesia-

nische Meditationen und Pariser Vorträge (Husserliana I), Den Haag. – Jostes, B./J. Trabant 

(Hg.), 2001, Fremdes in fremden Sprachen, München. – Kohl, K.- H., 1993, Ethnologie — die 

Wissenschaft vom kulturell Fremden, München. – Kristeva, J., 1990, Fremde sind wir uns 

selbst, Frankfurt/M. — Münkler, H./B. Ladwig, 1997, Dimensionen der Fremdheit. In: H. 

Münkler (Hg.), Furcht und Faszination. Facetten der Fremdheit, Berlin. — Plessner, H., 1981, 

Macht und menschliche Natur (GS, Bd. V), Frankfurt/M. — Schütz, A., 1972, Der Fremde; 

Der Heimkehrer; Don Quixote und das Problem der Realität. In: Ges. Aufs., Bd. II, Den Haag. 

— Simmel, G., 1992, Exkurs über den Fremden. In: Soziologie (GA, Bd. II), Frankfurt/M. — 

Waldenfels, B., 1995, Deutsch-Französische Gedankengänge, Frankfurt/M. — Waldenfels, 

B., 1997, Topographie des Fremden, Studien z. Phänomenologie d. Fremden 1, Frankfurt/M. 

— Waldenfels, B., 1999, Vielstimmigkeit der Rede. Studien z. Phänomenologie d. Fremden 4, 

Frankfurt/M. — Waldenfels, B., 2002, Bruchlinien der Erfahrung, Frankfurt/M. — Walden-

fels, B., 2006, Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, Frankfurt/M. — Wierlacher, 

A. (Hg.), 1993, Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe u. Problemfelder kulturwissenschaftli-

 
22 Därmann 2005. 
23 Berg/Fuchs 1995; Därmann/Jamme 2002. 
24 Duala-M’bedy 1977, Wierlacher 1993, Waldenfels 1997, Kap. 4. 
25 Vgl. Münkler/Ladwig 1997. 
26 Bachtin 1979, 185, 204, 233, dazu Waldenfels 1999, 158—170. 



Waldenfels - Fremd-Fremdheit (EnPh) 6 30.01.2026 

cher Fremdheitsforschung, München. 

Quelle: Hans Jörg Sandkühler (Hg.), Enzyklopädie Philosophie, Hamburg: Felix Meiner 
22010, Bd. 1, S. 745-749. 


