
Vischer - Der im Himmel thronende lacht (Freude am Evangelium)

 1 17.01.2026 

„Der im Himmel thronende lacht“ 

Von Wilhelm Vischer 

Diese Aussage des zweiten Psalms stößt an die Grenze der weiten biblischen Möglichkeit, mit 

menschlichen Begriffen zu verkündigen, „daß Gott nicht bloß gebietet und Gehorsam fordert, 

sondern auch bewegt und betroffen wird; daß er die Welt erlebt und nicht eindruckslos regiert. 

Er nimmt alles, was in der Geschichte vorgeht, innerlich empfindend auf. Die Geschehnisse 

und Handlungen erregen in ihm Freude oder Leid, Wohlgefallen oder Mißfallen. Er urteilt 

also nicht bloß sachlich-objektiv, von den Tatsachen ausgehend, ob sie gut oder böse, falsch 

oder richtig seien, sondern reagiert auch persönlich subjektiv, also von sich aus auf ihren Wert 

oder Unwert.“1 

In der ganzen Bibel kommt das Lachen Gottes nur dreimal vor und alle dreimal nur in den 

Psalmen (2, 4; 37, 13; 59, 9). 

Der Aufbau und die Ausdrücke des zweiten Psalms sind dramatisch und lassen darauf schlie-

ßen, daß er für das Kultdrama im Tempel zu Jerusalem gebraucht wurde2. Wir können und 

dürfen wohl darin einen Einfluß kanaanäischer Religion erkennen. Denn in Israels nächster 

geographischer und religiöser Nachbarschaft, nämlich in Phönikien spielt in den mythologi-

schen und kultischen Texten von Ras Schamra-Ugarit das Lachen eine Rolle. Da ist es der aus 

dem Alten Testament wohlbekannte Gott El, der im Augenblick, wo sich im Kultdrama die 

Wendung vom Tod zum Wiederaufleben Alijan Baals ankündigt, „abläßt vom Ernst und 

lacht“ (Gordon: Ugaritic Handbook, Text 49, III, 16). Ein andermal ist es die Klage der Ge-

schöpfe in schwerer Not, die den Göttervater zum Lachen und zu einem listigen Eingreifen 

reizt: 

„El lacht im Herzen 

und kichert in der Leber“ (Text 75,12 u. 13). 

Ähnlicher Erregung entspringt das Lachen seiner leidenschaftlich für den Sieg des Lebens 

kämpfenden Tochter Anat, wenn das Aqht-Gedicht (2 Aqht VI, 41) sagt: Beleidigt durch Aqht 

„lachte Anat und plante in ihrem Herzen“. 

Charles Virolleaud3 bezeichnet Anat als die dominierende Gestalt der kanaanäischen Mytho-

logie. „Sie ist die Seele des Alls. Sie vernichtet, wenn es sein muß, ganze Völkerschaften. Sie 

tut das keineswegs aus Bosheit oder Mutwillen. Anat geht einfach gradenwegs auf ihr Ziel zu, 

nämlich das Heil der Welt zu sichern“. Ihr Kult im heiligen Land ist bezeugt durch die Ortsna-

men Bet-Anat (Jos. 19, 38) und Anatot (Jer. 1, 1), vielleicht auch Bet-Anot (Jos. 15,59), sowie 

durch den aus den Amama-Briefen bekannten Personennamen Anati (EA 170,43). Dieses La-

chen steigert sich zum höchsten Grad, wenn die Göttin „Wonne fühlt beim Eintauchen ihrer 

Knie in das Blut der Helden und ausruft: 

„Anat metzelt und freut sich, 

sie läßt schwellen ihre Leber, 

des Lachens voll wird ihr Herz, 

 
1 Abraham Heschel, Die Prophetie. Krakau 1936, S. 131. 
2 S. Mowinckel, Religion und Kultus. Göttingen 1953, S. 73 ff. 
3 Legendes de Babylone et de Canaan (L’Orient illustre, Heft 1, S. 102). 



Vischer - Der im Himmel thronende lacht (Freude am Evangelium)

 2 17.01.2026 

der Freude (wird voll) die Leber Anats“ (cnt II, 24—27). 

Ausdruck einer friedlicheren Regung des Gemütes ist es, wenn der Göttervater beim Anblick 

seiner Gemahlin 

„den Ernst aufgibt und lacht, 

seinen Fuß am Schemel zurecht rückt 

und seine Finger tanzen läßt“ (Text 51, IV, 27—30). 

Desgleichen, wenn seine Tochter, weil der Vater einen Prachttempel für Baal bewilligt hat, 

„sich freut und mit ihren Füßen hüpft, 

so daß die Erde dröhnt. 

Es lacht die Jungfrau Anat, 

erhebt ihre Stimme und ruft: 

‚Vernehme, Baal, eine frohe Botschaft, 

(bsr = hebr. bsora = griech. εύαγγέλιον, Jes. 40, 9) 

eine frohe Botschaft bring ich dir!' “ (Text 51, V, 82—89).  

Ebenso, wenn Danel, da ihm ein Sohn versprochen ist, 

„abläßt vom Ernst und lacht, 

seinen Fuß auf den Schemel setzt, 

seine Stimme erhebt und spricht: 

Nun will ich mich setzen und ausruhen, 

und es wird sich beruhigen die Seele in meiner Brust. 

Denn ein Sohn wird mir geboren werden wie meinen Brüdern, 

ein Sproß wie meinen Genossen“ (2 Aqht II, 10—15). 

Dieses Lachen reiner Freude und freundschaftlicher Zuwendung der Gottheit hat im Alten 

Testament keine Parallele, es sei denn, der kultisch wichtige Ausdruck, daß „der HERR sein 

Angesicht leuchten läßt gegen die Seinen“ (Num. 6, 25), bedeute sein „Zu-Lachen“, was sich 

durch die Stelle im Hiobbuch (29, 24) stützen ließe, wo Hiob, zwar nur von seinem und nicht 

von Gottes Angesicht, aber doch mit gleichem Wortgebrauch, sagt: 

„Ich lachte ihnen zu, 

und sie trübten das Licht meines Angesichts nicht.“ 

Aber es bleibt dabei, daß das Leuchten von Gottes Angesicht trotzdem nicht „Lachen“ ge-

nannt wird, wohl deshalb, weil zwar bei den Menschen im Alten Testament das Lachen auch 

der Ausdruck reiner Freude und ein freundliches Zulächeln sein kann, aber doch überwiegend 

durch die überraschende Wahrnehmung von etwas Lächerlichen, weil Ungereimten, Wider-

sinnigen und Unmöglichen ausgelöst wird und somit ein Auslachen des Andern und ein Ver-

spotten ist. 

Von dieser Art ist nun auch das Lachen der Götter in der Hauptreihe der angeführten Texte 

der ugaritischen Kultlieder und ebenso in den drei Psalmen des Alten Testaments, verbindet 

doch Ps. 2, 4 das Lachen eng mit dem Spott: 

„Der im Himmel Thronende lacht, 

der Allherr spottet ihrer.“ 



Vischer - Der im Himmel thronende lacht (Freude am Evangelium)

 3 17.01.2026 

In seiner himmelhohen Überlegenheit empfindet er den Aufruhr der Erdenkönige, das Rat-

schlagen der Fürsten gegen ihn und seinen Gesalbten als ein dermaßen unmögliches Unterfan-

gen, daß er über sie lachen muß. 

Hinter seinem Lachen bricht sein Zorn aus. Er erinnert die Aufrührer an den Rechtsspruch, 

mit dem er seinen König auf seinem heiligen Berg eingesetzt und als seinen Sohn adoptiert 

hat: 

„Mein Sohn bist du, 

Ich selber habe heute dich gezeugt. 

Heische von mir, so gebe 

Ich die Völker dir zum Erbgut 

und die Enden der Erde zum Eigentum. 

Du magst sie mit eisernem Stab zerschlagen, 

wie Töpfergeschirr sie zerschmeißen.“ 

Er stellt den auf der Erde Regierenden sein Ultimatum. Wenn sie sich Ihm nicht in Furcht un-

terwerfen und seine Füße mit Zittern küssen, dann wird sein brennender Zorn sie verzehren. 

Der Vergleich dieses Psalms mit den erwähnten Stellen in den ugaritischen Kultliedern zeigt, 

daß die nahe Verwandtschaft nicht nur in dem gemeinsamen Wort s-chq = lachen besteht. 

Hier wie dort bricht die Gottheit in Lachen aus über die unmögliche Möglichkeit, sie könnte 

durch eine Notlage oder einen Angriff in Verlegenheit geraten. Hier wie dort verkündet die 

Gottheit lachend den Plan, wie sie ihre Überlegenheit beweisen werde, und zwar, wenn es sein 

muß, durch vernichtendes Dreinschlagen. 

Nun sind freilich die Unterschiede nicht zu übersehen. Der Gott El thront nicht im Himmel; 

nach den erhaltenen Kultliedern hat er seinen Wohnsitz auf der Erde, allerdings weit entfernt 

von den Gegenden, in denen Menschen wohnen, in einem Land, wo die Ströme in den Ozean 

münden. Immerhin ist er der Schöpfer des Weltalls und überdies der Vater der ganzen Götter-

familie. Aber eben in Hinsicht auf dieses Letztere unterscheidet sich der Gott des zweiten 

Psalms dadurch, daß er allein Gott ist. So hat er denn auch seine überlegene Hoheit nicht ge-

gen Götter oder Halbgötter zu beweisen, sondern gegen Könige und Fürsten auf der Erde, die 

sich gegen Ihn und seinen Gesalbten auflehnen. Er übt seine Königsherrschaft aus durch einen 

Menschen auf der Erde, den er als seinen Sohn adoptiert hat: 

„Ich aber, 

Ich habe meinen König eingesetzt 

auf Zion, meinem heiligen Berge.“ 

Gerade dadurch wird nun aber der Psalm problematisch und setzt er sich einer Kritik aus, die 

das Lachen des im Himmel Thronenden belächelt. H.-J. Kraus in Exkurs 1 zu Ps. 2 schreibt: 

„Die Kommentatoren erklären beinahe übereinstimmend, daß die Vorstellung von einer Welt-

herrschaft des judäischen Königs, wie sie auch in Ps. 18,44—48; 72,8—11; 89,26 ausgesagt 

wird, zu der geschichtlichen Wirklichkeit in stärkstem Widerspruch stehe, und daß selbst Da-

vid kein Weltreich regiert habe (Gunkel).“ 

Wenn auch das Urteil über David insofern nicht ganz richtig ist, als das Reich Davids und Sa-

lomos im 10. Jahrhundert vor Christus immerhin der einzige Machtstaat im Vorderen Orient 

war, so waren doch das Gebiet und die Macht ihrer späteren Nachfolger so gering, daß ihr An-

spruch auf Weltherrschaft geradezu lächerlich wirken mag. 



Vischer - Der im Himmel thronende lacht (Freude am Evangelium)

 4 17.01.2026 

Merkwürdig bleibt jedoch die Tatsache, daß das kleine Volk, das der im Himmel Thronende 

zum Zeugen seines universalen Königreichs auf der Erde bestimmt hat, trotz seiner Kleinheit 

in den verschiedenen Phasen der Weltgeschichte eine unübersehbar auffallende und aufrei-

zende Rolle gespielt hat und noch spielt. Wir mögen zur Erklärung dieser Tatsache auf den 

und jenen Faktor, wie z. B. die strategische Lage des heiligen Landes und (im Altertum) der 

Festung Jerusalem hinweisen, und werden schließlich doch zugeben müssen, daß der einzig 

zureichende Grund in der göttlichen Erwählung liegt, durch die der allein Hohe „das erwählt 

hat, was schwach ist vor der Welt, auf daß er zu Schanden mache, was stark ist“. 

Dieses Paradox äußert sich im Lachen des im Himmel Thronenden, mag aber auch die Großen 

und Kleinen auf der Erde zum Lachen reizen. 

Im Anspruch Jesu von Nazareth, der Sohn Davids, der Gesalbte des HERRN, der Mensch ge-

wordene Sohn des im Himmel Thronenden zu sein, ist der Widerspruch vollendet. Das Ge-

lächter der Menschen wird hörbar im Spott, den die an seinem Prozeß und seiner Hinrichtung 

Beteiligten in verschiedener Weise, je nach ihrem Stand und ihrer Bildung mit ihm treiben. 

Wo aber findet das Lachen Gottes im Evangelium seinen Ausdruck? Man hat oft und gern 

hervorgehoben, daß Jesus nie gelacht, wohl aber geweint und gezürnt hat. Tatsächlich erwähnt 

das Evangelium nirgends ein Lachen Jesu. Und doch ist es kaum denkbar, daß er niemals 

lachte. Es würde seiner Menschlichkeit ein wesentlicher Zug fehlen. Wenn in der Weihnacht 

der Neugeborene noch zu klein war, um dem Jubel der himmlischen Heerscharen, den er ent-

zündete, „mit lächelnder Gebärde“ (Max von Schenkendorf) zu antworten, so galt doch bald 

auch ihm das „Incipe, parve puer, risu cognoscere matrem“ (Vergil, Ecl. IV 61). Und es ist 

schwer vorstellbar, daß er die Seligpreisungen und die Gleichnisse vom Freudenfest des Rei-

ches Gottes nicht mit strahlendem Angesicht und fröhlichen Mundes verkündigt und am Zöll-

nermahl nicht gelacht hätte 

Wir verstehen jedoch, weshalb nie berichtet wird, Jesus habe gelacht, und weshalb in der gan-

zen Bibel zwar viel von Freude aber nur höchst selten von Lachen die Rede ist, wenn wir be-

denken, was Baudelaire in seiner Abhandlung „De l’essence du rire“ geschrieben hat: „Man 

muß die Freude wohl unterscheiden vom Lachen. Die Freude besteht durch sich selbst, sie hat 

aber verschiedene Äußerungen. Manchmal ist sie fast unsichtbar, in anderen Fällen drückt sie 

sich durch Weinen aus. Das Lachen hingegen ist nur ein Ausdruck, ein Symptom, eine Diag-

nose. Symptom von was? Das ist die Frage. Die Freude ist einfach. Das Lachen ist Ausdruck 

eines zwiespältigen oder widersprechenden Gefühls. Eben deshalb ist es ein unfreiwilliger 

Krampf, vergleichbar dem Niesen, und gereizt durch den Anblick der Schwäche eines Andern 

... Das Lachen ist das Leibgedinge der Narren... Das Lachen ist satanisch, es ist also tief 

menschlich.“ 

Die Bibel sagt allerdings nie, der Satan lache. Aber an den meisten Stellen, wo sie ein Lachen 

erwähnt, ist es spöttisch oder närrisch. So ist es wohl begreiflich, daß sie nie von Jesus, und 

nur an der äußersten Grenze von Gott sagt, er habe gelacht. 

In seinem Roman „Les portes de la foret“ (Paris 1964) weist der jüdische Dichter Elie Wiesel 

dem Lachen die entscheidende Rolle zu. So wenn der mystisch-messianische Held, der sich 

vor der Vernichtung der ungarischen Juden in einem Wald versteckt hat, von deutschen Sol-

daten aufgestöbert wird. 

„In einem Augenblick umzingelte ihn die Meute der Hunde und warf ihn zu Boden. 

Die Soldaten wiesen die Bestien zurück und befahlen dem Gefangenen aufzustehen 

und die Arme händehoch zu halten. Er verstand ihre Sprache nicht. Ein Soldat hielt es 



Vischer - Der im Himmel thronende lacht (Freude am Evangelium)

 5 17.01.2026 

für gut, sie ihn durch einen Kolbenstoß in den Bauch zu lehren. Gavriel verstand jetzt, 

stellte sich auf die Beine, maß den Soldaten mit festem Blick, dann faßte er die wild 

schnaubenden Bluthunde ins Auge. Gavriel runzelte die Stirn, ein leises Zittern lief 

durch seine Schultern. Vor den verblüfften Soldaten und Hunden brach er in ein ge-

waltiges Lachen aus.“ 

Ein junger Jude, der aus seinem Versteck durch den Spalt des Felsens diese Szene beobachtet 

hat und dank dem Lachen seines Schutzengels den Häschern entgangen ist, findet dann seine 

Zuflucht bei der alten christlichen Magd, die während seiner Kindheit im Hause seiner Eltern 

gedient hat. 

„Im Rausch der Erschöpfung redete er auf sie ein, irgendwas irgendwie über irgend et-

was, ringend gegen das Schweigen, wie ein Ertrinkender gegen die Macht ringt, die 

ihn bei Bewußtsein hält. Das Vergangene wird gegenwärtig, das Ich wechselt die Per-

son, alles kommt durcheinander. Die Wesen verlieren ihre Persönlichkeit, die Dinge 

ihr Gewicht. Sein Ich weitet sich aus zur gesamten Menschheit, die irgend etwas ir-

gend jemandem antut im Namen irgendeines Gesetzes. Sie ist trunken und erschöpft, 

die Menschheit. Sie tötet und ihr Blutdurst kennt kein Maß; sie tötet, weil das Dasein 

zu schwer lastet; sie hält es nicht mehr aus, sie erfindet eine Lüge, um sich hassen zu 

können, sie höhlt das Meer aus, um es mit Blut zu füllen, um sich darin zu ertränken 

— und sich so an Gott zu rächen, an dieser erträumten Gerechtigkeit, diesem Gipfel 

der Ungerechtigkeit. 

— Gütiger Jesus, murmelte Maria betend, gütiger Jesus. 

— Laß ihn in Ruh, sagte Gregor fiebernd. Laß ihn doch in Ruh! Ihn auch hat man in 

eine Wolke verwandelt; auch er ist erschöpft. Er hat sich eines Tages töten lassen und 

seither nimmt die Töterei kein Ende. 

— Gütiger Herr, sagte Maria entsetzt, gütiger Herr. 

— Weißt du, daß Christus Jude war? Daß er sagte, er sei der Sohn Gottes? Daß er den 

Titel des Messias beanspruchte? Weißt du, warum er gekreuzigt worden ist? Ich will 

es dir sagen: Weil er nicht lachen gelernt hatte. Ja, Maria, das ist die Wahrheit, ich ver-

sichre es dir. Wenn er am Kreuz, statt den Vater, der ihn verlassen hatte, anzuflehen, 

gelacht hätte, dann hätte er den Sieg davon getragen über alle und über sich selbst.“ 

Nein Jesus hat nicht gelacht am Kreuz. Dennoch und gerade deshalb ist er der Siegesheld, der 

die Menschheit von der Sünde befreit und den Tod überwunden hat. 

Mors et vita duello conflixere mirando: 

Dux vitae mortuus regnat vivus (Wipo von Burgund). 

Die Schrift hat verkündet das, wie ein Tod den andern fraß. 

Ein Spott aus dem Tod ist worden (Luther). 

So singt die Gemeinde, die aus dem Ostersieg „wie der Tau aus der Morgenröte geboren“ ist4. 

Es gab sogar und gibt vielleicht noch Kirchen, in denen das Lachen des im Himmel Thronen-

den in hellem Ostergelächter widerhallt. 

Das ist das Lachen des Glaubens. Und wie die Auferweckung Jesu nur eine Spielart der ugari-

tischen oder sonst einer Naturmythologie wäre, wenn Jesus nicht wirklich ein Mensch gewe-

sen wäre, als solcher gelebt, gelitten und die ganze Bitterkeit des Todes geschmeckt hätte und 

 
4 Ps. 110. Unüberhörbar stark klingen im Wortlaut auch dieses Zionsliedes vordavidisch- (ugaritisch-) kanaanäi-

sche Kultlieder an. 



Vischer - Der im Himmel thronende lacht (Freude am Evangelium)

 6 17.01.2026 

in der Erde begraben worden wäre, so ist auch der Osterglaube nur echt, wenn er am Leiden 

Jesu teilnimmt. Darum gilt den Jüngern Jesu immer noch: „Selig seid ihr, die ihr jetzt weinet; 

denn ihr werdet lachen.“ Weinend sind sie selig durch den gewissen Trost, daß der im Him-

mel Thronende lacht. Ihr Weinen ist das „flere sub risu Dei“, wie Calvin es genannt hat. Sie 

sind gewiß: 

„Wenn der HERR die Gefangenen Zions erlösen wird, 

so werden wir sein wie die Träumenden. 

Dann wird unser Mund voll Lachens 

und unsere Zunge voll Jubels sein“ (Ps 126). 

Quelle: Johann Jakob Stamm/Ernst Wolf (Hrsg.), Freude am Evangelium. Alfred de Quervain 

zum 70. Geburtstag am 28. September 1966, München: Chr. Kaiser, 1966, S. 129-135. 


