Die Kirche des Neuen Testaments. Drei Vortrige
Von Dr. Martin Haug

Stuttgart: Quell Verlag, 1932

Vorwort
Das Wesen der Kirche des Neuen Testaments
Der Beruf der Kirche des Neuen Testaments

Die Verfassung der Kirche des Neuen Testaments

Vorwort

Die folgenden Vortrige sind im September 1931 auf einer Freizeit der »Evang. Kirchlichen
Vereinigung in Wiirttemberg« in Bad Boll gehalten worden. Auf Wunsch der Teilnehmer an
jener Freizeit und dank dem freundlichen Entgegenkommen des Quell Verlags der Evang. Ge-
sellschaft in Stuttgart, werden sie nunmehr — z.T. etwas gekiirzt, im wesentlichen aber unver-
andert — einem weiteren Kreis zugédnglich gemacht. Auch jetzt wollen diese Vortrige keine
neuen theologischen Forschungsergebnisse darbieten, vielmehr Erkenntnisse, die jedem auf-
merksamen Leser des Neuen Testaments geschenkt werden, fiir die Gegenwart neu heraus-
und zusammenstellen und so fruchtbar machen fiir das Leben unserer evangelischen Kirche
und fiir unser aller Dienst in ihr. Sie mochten in threm bescheidenen Teile dazu mithelfen, daf3
wir bei allem Fragen nach der Kirche, bei aller Kritik an unseren Kirchen und bei unserer Ar-
beit an derjenigen Kirche, an der wir mitzubauen berufen sind, nicht vorbeisehen und vorbei-
gehen an dem guten Grund, der uns im Neuen Testament gezeigt und in der Kirche des Neuen
Testaments auch fiir uns gelegt ist.

Urach, Pfingsten 1932 Der Verfasser

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 1 19.01.2026



Das Wesen der Kirche des Neuen Testaments

Die Kirche begegnet uns im Neuen Testament nicht als Idee, sondern als Wirklichkeit. Sie
wird in ihm nicht nur gedacht oder erstrebt; sie ist in ihm schon da, sie lebt und wirkt. Darum
haben wir zu fragen: wo und wie zeigt sich das Wirklich- und Wirksamsein der Kirche in den
Schriften des Neuen Testaments? Wir fragen nicht, wo das Neue Testament von der Kirche
rede, beginnen also nicht wie viele Abhandlungen von der Kirche im Neuen Testament damit,
daB wir die Stellen zusammentragen und besprechen, in denen das Wort fiir Kirche »ecclesia«
vorkommt und von der Kirche und ihrem Werden ausdriicklich die Rede ist. Solche Stellen
gibt es in den Evangelien nur zwei, Matth. 16,18 und 18,17, auch im {ibrigen Neuen Testa-
ment merkwiirdig wenige, so dal3 schon die Behauptung aufgestellt werden konnte, das Neue
Testament wisse von der Kirche eigentlich noch nichts. Allerdings ist im Neuen Testament
verhdltnisméBig selten von der Kirche die Rede, ja sogar nie so von ihr die Rede, wie manche
Historiker und Kirchenrechtler es von ihm erwarteten. Aber nicht deshalb wird im Neuen Tes-
tament so wenig von der Kirche geredet, weil es von der Kirche noch nichts wiifite; vielmehr
deshalb, weil in seinen Schriften alles vom ersten bis zum letzten Wort aus und in und zu der
Kirche geredet ist. Darum wird hier so wenig von der Kirche gehandelt, weil hier die Kirche
selbst im lebendigen Handeln, im Sein und Werden steht.

Worin zeigt sich diese Wirklichkeit der Kirche? Schon darin, da3 die Schriften des Neuen
Testaments — abgesehen von den Pastoralbriefen, die aber erst recht »kirchliche« Schreiben
sind — nicht an eine Einzelperson fiir sich allein gerichtet sind, sondern offen oder versteckt,
unmittelbar oder mittelbar, immer an einen Personenkreis, an eine Gemeinschaft von Men-
schen, welche die Schreiber voneinander ebenso streng scheiden als die, »die drinnen sind«,
von »denen draulen« z.B 1. Kor. 5,12 f., wie sie dieselben zugleich eng untereinander zusam-
menschlieBen durch das kurze, vielsagende »lhr«, mit dem die Leser angeredet werden. Be-
obachten wir darauthin einmal beispielsweise einige Briefanschriften des Apostels Paulus!
Rom. 1,1 ff.: »Paulus... allen, die zu Rom sind, den Liebsten Gottes und berufenen Heiligen:
Gnade sei mit euch...« Oder 1. Kor. 1,1 ff.: »Paulus... und Bruder Sosthenes, der Gemeinde
Gottes zu Korinth, den Geheiligten in Christo Jesu, den berufenen Heiligen samt allen denen,
die anrufen den Namen unseres Herrn Jesu Christi an allen thren und unseren Orten: Gnade
sei mit euch...« Oder eine ganze »Landeskirche« zusammenschlieBend. Gal. 1,1 ff.: »Paulus...
und alle Briider, die bei mir sind, den Gemeinden in Galatien: Gnade sei mit euch...« Oder,
eine Ortsgemeinde zusammenfassend und zugleich gliedernd, Phil. 1,1 ff.: »Paulus und
Timotheus, Knechte Jesu Christi, allen Heiligen in Christo Jesu zu Philippi samt den Bischo-
fen und Dienern: Gnade sei mit euch...« Was setzen alle diese Anreden voraus? Dal3 es in der
Weltstadt Rom, in der Hafenstadt Korinth und in der Provinz Achaja. in der kleinasiatischen
Landschaft (oder Provinz?) Galatien wie in dem mazedonischen Stidtchen Philippi eine Schar
von Menschen gibt, die irgendwie aus den Gesamtbiirgerschaften Roms, Korinths, Philippis
usw. herausgetreten und jeweils unter sich zusammengetreten sind, die nicht nur an einem Ort
zu einer Zeit ab und zu »zusammenkommeng, 1. Kor. 14,23, so daf} die Briefe des Apostels
allen zusammen vorgelesen werden konnten, sondern die nun allezeit und in allem so eng zu-
sammengehdren, da3 Paulus sie mit seiner Anrede »lhr« zusammennehmen kann, ungeachtet
aller Unterschiede und Gegensitze des Alters, des Geschlechts, der Bildung, der sozialen, na-
tionalen und religiosen Herkunft. In diesem einzigartigen heraus- und zusammenrufenden
»lhr« haben wir die Wirklichkeit der ecclesia, der Kirche im Neuen Testament, vor Augen. Es
setzt in seiner ganzen Art, zu reden, das Dasein einer aus der Menschheit (Kosmos, » Welt«)
ausgesonderten und unter sich zusammengeschlossenen Schar voraus. Hier wird ein Wesens-
merkmal der Kirche des Neuen Testaments sichtbar daf} sie eine aus der Menschheit oder
»Welt« irgendwie heraus- und ganz zusammengerufene Schar, also eine besondere Gemein-
schaft ist.

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 2 19.01.2026



Fragen wir nun weiter: Wie weit erstreckt sich die Zusammengehorigkeit einer solchen, von
Paulus mit »Ihr« heraus- und zusammengerufenen Lesergemeinde? Worauf kann der Apostel
z.B. die Empfdnger des Briefs nach Rom gemeinsam ansprechen? Zur Beantwortung dieser
Frage greifen wir— wiederum nur beispielsweise — eine Stelle heraus, an der der » An-
spruch« an die Lesergemeinde besonders deutlich werden mag, ndmlich die grole Mahnung
im letzten Teil des Briefs Rom. 12 ff. Worin setzt Paulus hier von der rdmischen Gemeinde
Gehor und Gehorsam aller ohne weiteres voraus? Die Antwort kann nur heiflen: in allem und
jedem. Seine Mahnung geht auf das ganze Sein und Leben dieser Gemeinde. Nicht etwa nur
auf das, was wir gemeinhin »christliches und kirchliches Leben«, »Gemeindeleben« heiflen,
auf dies freilich auch: »Haltet an am Gebet!« »Hat jemand ein Amt, so warte er des Amts!«
usw. Aber sie geht ebenso auf das natiirliche, leibliche Leben: »Ich ermahne euch nun, liebe
Briider, durch die Barmherzigkeit Gottes, da3 ihr eure Leiber begebet zum Opfer...« oder:
»Lasset uns ehrbar wandeln als am Tage, nicht in Fressen und Saufen, nicht in Kammern und
Unzucht...« Sie bezieht sich weiter auf die innere, seelische Haltung der Gemeindeglieder:
»Seid frohlich m Hoffnung, geduldig in Triibsal«, weiter auf ihren Verkehr untereinander bis
zum GruB, bis zur Tischordnung und zur Verwendung des Geldes und des Gastbetts: »Die
briiderliche Liebe untereinander sei herzlich. Einer komme dem anderen mit Ehrerbietung zu-
vor.« »Nehmet euch der Notdurft der Heiligen an. Herberget gerne.« Auch das politische
Denken und Handeln nimmt sie nicht aus: »Jedermann sei untertan der Obrigkeit, die Gewalt
iiber ihn hat... Derhalben miif3t ihr auch Schof geben...« Kurzum, in dieser Gemeinde sind alle
Lebensgebiete mit Beschlag belegt und auf jedem dieser Gebiete der ganze Mensch mit dem
totalen und radikalen Anspruch, der zu Beginn der ganzen Mahnung die Leser ausdriicklich
noch einmal aussondert und zusammennimmt: »Stellet euch nicht dieser Welt gleich, sondern
verdndert euch durch Erneuerung eures Sinnes...«

Woher ergeht nun dieser unerhdrte Anspruch an das ganze Leben der Gemeinde? Paulus ist
es, der so mahnt »/ch ermahne euch nun, hebe Bruder« Rom. 12,1, aber »Paulus, ein Knecht
Jesu Christi, berufen zum Apostel« Rom. 1,1. Letzten Endes ist es Jesus der Herr, welcher
den Apostel und die Heiligen zu Rom berufen hat, der hier durch die Mahnung seines Apos-
tels Gehor und Gehorsam fordert. Wohl stellt sich der Apostel in seinem Brief autoritativ der
Gemeinde zu Rom gegeniiber, aber eben nur als der » Abgesandte« (apostolos) des Herrn, und
darum stellt er sich ebenso mit seinen Lesern hinunter unter den gemeinsamen Herrn und mit-
ten hinein in die Gemeinde. So gibt es schlieBlich im Neuen Testament nur ein wirkliches Ge-
geniiber: »der Herr« und »wir«, seine Gemeinde. Rom. 14,7 f.: »Unser keiner lebt ihm selber,
und keiner stirbt ihm selber. Leben wir, so leben wir dem Herrn; sterben wir, so sterben wir
dem Herrn. Darum wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn.« In diesen vier Worten des
Romerbriefs, oder in dem anderen kurzen Pauluswort 1. Kor. 3,23: »lhr seid Christi, Christus
aber ist Gottes«, haben wir die Selbstdarstellung der Kirche im Neuen Testament, auch ohne
das Wort »Kirche«. Hier bezeugt sich die Kirche selbst als die dem Herrn Christus und durch
ihn Gott gehorige Gemeinde, als der Herrschaftsbereich des Christus mitten in der »Welt«.
Erst damit haben wir das Grundmerkmal der Kirche des Neuen Testaments gewonnen: Die
Kirche ist das Eigentum des Herrn Jesus Christus, vgl. Eph. 1,14; 2. Thess. 2,14; Tit. 2,14: 1.
Petr. 2,9. Aus diesem Grundmerkmal folgt erst das andere, frither schon gewonnene, wonach
die Kirche des Neuen Testaments ganz und gar zusammengehdrige Gemeinschaft ist. Weil
hier der Mittelpunkt da ist, darum bildet sich um ihn der Kreis. Weil hier der Eine Herr ist,
der die Vielen sich zu eigen macht, darum sind die Vielen das Volk des Eigentums. Weil hier
ein lebendiges Haupt ist, darum sind die Glieder zusammengefiigt zu einem lebendigen Leib.
Weil hier ein Hirte ist, der sein Amt recht ausiibt, darum sind die Schafe nicht zerstreut, son-
dern eine Herde. Theologisch geredet: der neutestamentliche Kirchenbegriff ist soziologisch,
weil er primér christologisch und damit theologisch ist. Man sollte freilich von einem neutes-
tamentlichen »Kirchen begriff« nicht reden. Wie wir gesehen haben, tritt uns die Kirche im
Neuen Testament nicht als Gedanke und Begriff entgegen, sondern als eine gottgeschenkte

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 3 19.01.2026



Wirklichkeit, die von der ersten Christenheit im Glauben ergriffen worden ist. Mit Riicksicht
darauf konnten wir eher, wie von der HeilsgewiBheit, so auch von der »KirchengewiBBheit«
oder vom »Kirchenbewuftsein« des Neuen Testaments reden.

Die alle Formeln sprengende Lebendigkeit der im Neuen Testament lebenden Kirche kdnnen
wir uns vielleicht am besten dadurch zum BewuBtsein bringen, dal3 wir einmal versuchen, die
hier gegebene Wirklichkeit der Kirche in das Licht oder vielmehr in den Schatten einiger
Zunft- wie Laientheologen gleich geldufigen Kirchengedanken zu stellen.

a) Die Kirche wird unter uns weithin aufgefalit als Organisation, als Anstalt, als ein Mittel zu
einem hoheren Zweck, zum Bau des Reiches Gottes — etwa so wie das Kirchengebiude, das
wir ja auch »Kirche« heillen, ein notwendiges, aber untergeordnetes Mittel zu einem ganz an-
deren, hoheren Zweck ist. Mit diesem organisatorischen Kirchenbegriff 146t sich die Wirk-
lichkeit der Kirche des Neuen Testaments offenkundig nicht erfassen. Denn hier ist die Kirche
wohl auch organisiert, wie im dritten Vortrag noch gezeigt werden soll, aber sie ist ihrem gan-
zen Wesen nach nie nur irdisches Mittel fiir einen hoheren Zweck, nie nur menschliches
Werkzeug fiir Gottes Werk; auch ist sie iberhaupt nicht etwas Sachliches, sondern etwas ganz
Personliches. Die Kirche ist im Neuen Testament eine lebendige Gemeinschaft von Personen,
die mit der Ehe verglichen werden kann, Eph. 5,31 f., und ist als solche nicht nur Werkzeug,
sondern das Werk selbst. Eph. 2,10: »Wir sind Gottes Werk.«

b) Der blof3 organisatorischen Auffassung der Kirche und dem mehr und mehr iberwundenen
Vereinsgedanken, der in der Kirche den »contrat social religieux« sieht, setzt man heute mit
dem neu erwachenden Sinn fiir das Wesen der Gemeinschaft die organische entgegen. Da-
nach ist die Kirche mehr als ein Mittel, das erst in der Hand eines von auflen her kommenden
Willens wirksam wird, ndmlich eine »Lebensform«, ein Organismus, der wie der menschliche
Leib sein Leben in sich trigt und sich aus sich selbst entfaltet. Nun wird ja gerade das Bild
des Leibes im Neuen Testament immer wieder zur Umschreibung des Geheimnisses der Kir-
che verwendet, aber mit einer besonderen Wendung, die {iber das Bild des Leibes und iiber die
organische oder soziologische Auffassung der Kirche in einem wesentlichen Punkt hinaus-
fiihrt, sofern hier gesagt wird, daf3 dieser Leib sein Leben allein vom Haupte her empfange.
Hier heif3t es: Jedes Glied stirbt ab, »das sich nicht hilt an dem Haupt, aus welchem der ganze
Leib durch Gelenke und Fugen Handreichung empféngt und zusammengehalten wird und also
wichst zur gottlichen GroBe«, Kol. 2,19. Hier ist von einem Leib die Rede, der allein vom
Haupte aus geschaffen und erhalten wird.

c) Anderen wieder, wie z.B. dem Berneuchener Kreis, ist die Kirche in ihrer empirischen Ge-
stalt ein »Symbol«, nicht Verwirklichung des Reiches Gottes und der ewigen Gemeinde, son-
dern ein gleichnishafter »Hinweis« auf dieselbe. Darum ist es das dringende Anliegen dieser
kirchlichen Erneuerungsbewegung, da3 die Kirche ihren eigentlichen Beruf wieder erfasse
und erfiille; ihre Aufgabe sei, mit ihrem Dasein und Wirken als evangelische Gemeinde ein
jedermann versténdlicher Hinweis auf die ewige Gemeinde zu sein, mit ithrem Kultus in
gleichnishaftem Handeln wieder hinauszuweisen iiber diese auf die ewige Welt und so von
threm zentralen Ort aus alles in der Welt wieder zu einem Hinweis auf die Weit Gottes zu ma-
chen. In der Tat weist auch die Kirche des Neuen Testaments in ihrem ganzen Sein und Wir-
ken »hin« oder, besser, »hinaus« auf das kommende Reich Gottes und die vollendete Ge-
meinde; aber die Kirche des Neuen Testaments ist schon jetzt verbunden mit dem Herrn der
vollendeten Gemeinde und hat in seinem Geist nicht nur einen Hinweis, sondern eine » Anzah-
lung«, einen Anfang des wirklichen ewigen Lebens und der Herrschaft Gottes.

d) Die dialektische Theologie unserer Tage will die Kirche als eine menschliche, geschichtli-
che GroBe vor der ihr stindig drohenden Versuchung warnen, Gottes Wort an ihr Wort, Got-

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 4 19.01.2026



tes Werk an ihr Handeln, Gottes Volk an das Kirchenvolk zu binden. Die sichtbare Kirche
steht ihr als eine menschlich-geschichtliche GroBie diesseits der Grenze, die allem Menschli-
chen gesetzt ist. Gottes Reich und die sichtbare Kirche sind hier voneinander streng geschie-
den. Sie sind auch im Neuen Testament nicht verwechselt und nicht vereinerleit, aber in ein-
zigartiger Weise verbunden miteinander durch den Christus Jesus, der sich in einer Geschichte
Gottes mit den Menschen in die Mitte zwischen Gott und die Menschen gestellt hat. So kann
der Apostel Paulus zu einer menschlich-geschichtlichen Gemeinde sagen: »Ihr seid Christi,
Christus aber ist Gottes«, 1. Kor. 3,23. Das Neue Testament zeigt uns eine Kirche, die auf Er-
den ist und doch nicht mehr nur diesseits der unaufhebbaren Grenze zwischen Himmel und
Erde steht, weil Gott in seinem Wort und Geist »unter uns wohnt«, Joh. 1,14; Kol. 3,16 u.a. In
dieser Kirche ist das alttestamentliche Wort erfiillt: »Gott ist bei ihr drinnen«, Ps. 46,6. Hier
ist als Anfang da, was dereinst vollendet sein wird: »die Hiitte Gottes bei den Menschen,
Oftfb. 21,3.

So 148t sich die im Neuen Testament lebende und redende Kirche in keinen der genannten
Kirchenbegriffe fassen: hier begegnet uns in der Geschichte eine Kirche, die gewil} ist, »die
Gemeinde Christi«, »das Volk Gottes« zu sein und damit alle unsere Kirchenbegriffe iiber-
steigt.

Damit stehen wir nun vor der weiteren Frage: Worauf griindet die Kirche des Neuen Testa-
ments in all ihrer Geschichtlichkeit die Gewifsheit: » Wir sind des Herrn«, wir sind »das Volk
Gottes«? Wodurch weisen sich Gemeinden wie die in Jerusalem oder in Korinth oder in Rom
dartiber aus, Kirche in diesem einzigartigen Sinn zu sein? Die Antwort ist nicht zweifelhaft:
jedenfalls nicht durch den Hinweis auf irgend etwas, was sie von sich aus haben, sind und tun
im Unterschied von »denen, die draulen sind«, weder durch den Hinweis auf irgendeine Ein-
richtung, noch auf ihr Bekenntnis, noch auf ihr gottesdienstliches Leben, noch auf ihre innige
Gemeinschaft, sondern immer einzig und allein auf etwas, was ohne ihr Zutun, ja gegen ihr
Erwarten (para doxan) und gegen ihr Tun an ihnen geschehen ist, geschieht und noch gesche-
hen wird. Sie haben dafiir, daf3 sie »nun« die Kirche Gottes sind, kein Aktivum, sondern nur
ein Passivum aufzuweisen. Sie zeigen dieses Passivum an mit dem einen Wort, das als das
Kennwort der Kirche durch die ganze Heilige Schrift Alten und Neuen Testaments hindurch-
geht und nicht zufillig auch in dem Wort fiir Kirche ec-clesia selbst enthalten ist. Es heif3t:
»berufen« (kletos). Wenn Paulus im Eingang des Romerbriefs schreibt: »Paulus, ein Knecht
Jesu Christi, berufen zum Apostel, ausgesondert zu predigen das Evangelium Gottes... allen,
die zu Rom sind, den Liebsten Gottes und berufenen Heiligen«, Rom. 1,1 und 7, so spricht er
in einem und demselben Satze beides aus, dal und warum in Rom die Kirche als das Volk
Gottes Wirklichkeit zu werden angefangen hat. Vergegenwirtigen wir uns einmal an einem
Beispiel die Kette von Geschehnissen, die Himmel und Erde, Gott und sein Volk auf Erden
miteinander verbunden hat, in der ganzen Konkretheit und Anschaulichkeit der Schrift. Paulus
bezeichnet die Urgemeinde in Jerusalem als »die Gemeinde Gottes«, Gal. 1,13, die Christen
in Philippi, also auch einen ganz bestimmten »fragwiirdigen« Mann wie den Kei ker- meister
dort oder eine Frau wie die Purpurhéndlerin Lydia als »die Heiligen in Christo Jesu«, Phil. 1,1
u.a. Woher nimmt er das Recht zu diesen unerhorten Auszeichnungen? Die Antwort des
Neuen Testaments heifit: Die Lydia und den Kerkermeister hat ein Paulus, die Ménner und
Frauen in Jerusalem hat ein Petrus eben dazu berufen, die Gemeinde Gottes zu sein. Wir fra-
gen weiter: Was gab jenen Aposteln das Recht zu solchem Tun? Das Neue Testament antwor-
tet: Den Petrus und den Paulus hat Jesus dazu berufen, als seine Gesandten das Volk Gottes
auf Erden zu sammeln, aus Israel zuerst und dann auch aus den Volkern. Was gab Jesus das
Recht, seine Apostel mit diesem Beruf auszusenden in die Welt? Wiederum antwortet das
Neue Testament: DaB3 Gott Jesus zum Christuswerk berufen hat und daf3 Jesus diesem Beruf
gehorsam war bis zum Tod am Kreuz. Und wenn wir noch weiter fragen wollten, worauf sich
die Berufung Jesu zum Christus Gottes griinde, so antworten uns Neues und Altes Testament

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 5 19.01.2026



vielstimmig, aber wie aus einem Munde: Auf die gottliche Berufung Israels zum Volke Gottes
und auf die VerheiBBung, dall durch den Samen Abrahams — »welcher ist Christus«, Gal. 3,16
— sollen alle Volker gesegnet werden, 1. Mose 22,18 u.a. Diese Berufung und Verheiung
aber sieht die ganze Schrift letzten Endes »begriindet« in dem grundlosen Erbarmen der ewi-
gen Erwéhlung Gottes.

Darin also sieht die Kirche des Neuen Testaments den unerschiitterlichen Grund ihres Daseins
und Soseins: in der ewigen Erwdhlung und in der — in der Zeit, in der Geschichte ergehenden
—Berufung der Kirche als des gottgehorigen Volkes durch Gott selbst, in einer Berufung, die
mit dem verborgenen Christus des Alten Testaments in der Verborgenheit beginnt und nun
mit der ersten Offenbarung des ins Fleisch gekommenen Christus ihren offenbaren Anfang
nimmt. In diesem Sinne sind die Evangelien und das ihnen notwendig vorausgehende Alte
Testament nichts anderes als die Geschichte von der Berufung der Kirche, dhnlich wie Jer. 1
die Geschichte von der Berufung des Propheten ist. Ohne die Geschichte, die Jer. 1 bezeugt
ist, hatte Jeremia kein Recht, als der Prophet Gottes aufzutreten und von seiner Verkiindigung
zu sagen: »So spricht der Herr«; ohne die grofle zusammenhéngende Heilsgeschichte, die die
Schriften des Alten Testaments und die Evangelien bezeugen, hitten die Gemeinden der
Apostelgeschichte und der apostolischen Briefe kein Recht, sich als die Kirche Gottes, als
»das Volk Gottes« zu wissen. Nun aber sind sie dank der ergangenen Berufung »das Israel
Gottes«, Gal. 6,16, »das auserwéhlte Geschlecht, das konigliche Priestertum, das heilige Volk,
das Volk des Eigentums, 1. Petr. 2,9.

Weil die Kirche des Neuen Testaments ihr Dasein und ihr Sosein von ihrem Berufensein im
Christus Jesus hat, darum findet man die Wesensmerkmale dieser Kirche nur im Blick auf den
Christus und sein Werk. Hier und nirgends anders ist der Grundril3, der alle Malle des Baus,
der die ganze Gestalt der Kirche durchgehend bestimmt. Nur einige besonders wichtige We-
sensmerkmale der Kirche, die sich daraus ergeben, sollen im folgenden noch kurz herausge-
stellt werden.

1. Es gibt nur den einen Gott und nur den einen Christus; deshalb gibt es auch nur die eine
Kirche. »Kirche« ist also im Sinne des Neuen Testaments nicht wie Staat oder Verein etwas,
was es mehrfach und in verschiedener Weise, hier oder dort, so oder so geben kann; die Kir-
che ist vielmehr so einmalig wie Gott und sein Christus. Die Einheit der Kirche von Jerusalem
bis Rom ist nach dem Neuen Testament nicht das Ergebnis eines nachtriglichen Zusammen-
schlusses der verschiedenen Einzelgemeinden und Provinzialkirchen auf Grund einer Eini-
gung in »Life and Work« oder in »Faith and Order« nach Stockholmer bzw. Lausanner Art,
sondern sie war vor aller Vereinigung von unten her gegeben durch die von oben kommende
einigende Berufung aller zu dem Volke in dem einen Christus Jesus. Sie konnte von den
Aposteln und von den Gemeinden nicht geschaffen, sondern nur erhalten und organisatorisch
ausgebaut oder aber — verloren und zerstort werden. Sie zu erhalten und auszubauen, und
zwar unter Uberwindung aller Trennungen durch Raum und Zeit und aller Gegensiitze der
Rassen, Nationen, Kulturen und der Religionen ist einem Paulus offensichtlich ein stetes und
groBes Anliegen gewesen. Er wuBte dabei nur ein Mittel, das nach seiner Uberzeugung die jii-
dische und die griechische Christenheit trotz allen Verschiedenheiten und Gegensitzen auch
ithres christlichen Lebens nicht in zwei oder viele Kirchen auseinanderfallen lief3, sondern in
der einen Kirche erhielt: das war der Hinweis auf den einen Herrn. »Es ist hier (ndmlich: im
Glauben an den Christus. D. Verf) kein Unterschied unter Juden und Griechen; es ist aller zu-
mal ein Herr, reich iiber alle, die ithn anrufen«, Rom. 10,12. Genligte dieser Hinweis? Zeigt
nicht die ganze Geschichte der christlichen Kirche bis in die Gegenwart herein, wie auch aus
der Predigt des einen Christus und dem Glauben an ihn die entgegengesetzten christlichen
Kirchen und Bekenntnisse entstehen kénnen® Aber sind nicht da, wo die Einheit der Kirche
im Smne der Einzigkeit ganz preisgegeben wird, immer auch die Kirche und der Christus

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 6 19.01.2026



selber preisgegeben’ Christus bekennen heiBt doch »glaubeng, sich selbst verlassen und sich
auf ithn werfen, sich abkehren von allem, was Menschen und Voélker sonst verbinden oder
voneinander trennen kann, und sich hinkehren zu dem, was der Eine allen schenkt! Das Ver-
sohnungswerk des Einen schafft die eine Kirche. Die Einheit = Einzigkeit der Kirche ist dem
Neuen Testament wie der Christus und die Kirche selbst eine gottgeschenkte Wirklichkeit, die
preiszugeben Siinde ist. »Seid fleifig, zu halten die Einigkeit im Geist (eigentlich. die Einzig-
keit der Geister) durch das Band des Friedens: ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen
seid auf einerlei Hoffnung eurer Berufung ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Va-
ter unser aller, der da ist {iber euch allen und durch euch alle und in euch allen«, Eph. 4,3 ff.

2. Durch einen Herrn in Menschen- und in »Knechtsgestalt«, Phil. 2,7, erging die Berufung
der Kirche; durch Knechte, die nicht iiber dem Herrn sind, Matth. 10,24, durch das Wort aus
menschlicher Zeugen Mund ergeht sie fort und fort. Daraus ergibt sich mit Notwendigkeit die
Knechtsgestalt der Kirche. Die Gottgehorigkeit des Volkes Gottes ist verborgen in einer ganz
menschlichen Charakter tragenden Gemeinschaft, die einzigartige Hoheit und Herrlichkeit der
Kirche ist verborgen in einer peinlichen Niedrigkeit, der Reichtum und die Kraft Gottes sind
versteckt hinter der Armut und der Schwachheit von Menschenworten. Die Kirche des Neuen
Testaments strebt noch nicht nach der Macht Roms und nach der Kultur Griechenlands, um
herrlich dazustehen vor der Welt; wo solches Streben sich in ihr regt, da sieht das Neue Testa-
ment eine der Versuchungen des Satans, die der Christus von seinem ganzen Werk sieghaft
abgewehrt hat (Matth. 4). Freilich ist die Knechtsgestalt des Christus nur eine angenommene
und nur eine voriibergehende; seine Herrlichkeit wird noch offenbar werden. In dieser grof3en
Hoffnung kann die Kirche sein und ihr Inkognito »jetzt« tragen. Sie lebt in der GewiBheit:
»welche er berufen hat..., die hat er auch herrlich gemacht«, Rom. 8,30.

3. In dem gekreuzigten, um unsrer Siinde willen dahingegebenen Christus weif} sich die Kir-
che des Neuen Testaments berufen. In dem Gekreuzigten erkennt sie aber die Verurteilung
und die Begnadigung der »Welt«. Daraus ergibt sich ein eigenartiges Verhéltnis von Kirche
und Welt. Die Kirche ist nichts anderes als ein Teil der Welt, die Gott in Christus geliebt und
mit sich versohnt hat; durch das Wort vom Kreuz ganz und gar zusammengeschlossen mit der
Welt, kann sich die Kirche von ihr nur scheiden durch die Bulle, mit der sie sich dem Gericht
Gottes tliber alle unterstellt, und durch den Glauben, mit dem sie Gottes allen angebotene Gna-
de empfangt Die Kirche ist derjenige Teil der Welt, welchem das Wort vom Kreuz, das Wort
von der Versdhnung nicht umsonst gesagt ist Um es mit einem von Luther viel gebrauchten
Bild zu sagen: Die Kirche ist mit der Welt zusammen ein grof3es Spital, in dem kein Gesunder
hegt auBer dem Einen, dem Arzt, der gekommen ist, die Kranken gesund zu machen; aber die
Kirche ist der eine Krankensaal, der den Arzt hereinlaf3t, damit er sein Heilandswerk erfiillen
kann, die Welt der iibrige Teil des Krankenhauses, der in torichter Verblendung dem Arzt als
einem Feind die Tiiren mit Gewalt verschlie3t und darum verloren bleibt.

4. Der Gekreuzigte ist nicht im Tod geblieben; er ist auferstanden und erhoht, er lebt und re-
giert seine Gemeinde durch »den Geist«, den er ihr sendet. In thm ist er selbst den Seinen ge-
genwartig, »mitten unter ihnen«, Matth 18,20. Die Kirche des Neuen Testaments hat damit
nicht nur die Erinnerung an das, was Christus getan hat, in ihrem Wort von ihm; sie hat mehr:
die Gegenwart ihres erhohten Herrn— im Geist. Sie ist die Kirche des geisterfiillten Wortes,
des aus dem Geiste kommenden Gebets und des vom Geist getriebenen Wirkens. Der Geist,
den Christus der Gemeinde sendet, macht ihr ohnméchtiges Zeugnis von ihm zu einer macht-
vollen Selbstbezeugung Christi, ihr Flehen im Gebet zu einem der Erhorung schon gewissen
Kindesruf zum »lieben Vater«, ihr Handeln und Leiden zu einem hoffnungsvollen Kampf ge-
gen die Macht der Finsternis. Auch insofern ist die Kirche des Neuen Testaments nicht nur ein
vergéinglicher Hinweis auf die ewige Gemeinde, sondern der Ort der schon jetzt wirksamen
Gegenwart Gottes in seinem Volk, auch nicht ein Mittel nur fiir das Reich Gottes, sondern

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 7 19.01.2026



dieses selbst in seinem Anfang. Aber eben das, was der Kirche jetzt schon gegeben ist, weist
hinaus auf das, was werden soll und auch sein wird. Der Geist ist ja nur der »Erstling« der Ga-
ben Gottes, der die Kirche warten heif3t auf die letzten Dinge, nur die » Anzahlung« auf den
vollen Betrag, den Gott seinem Volk verhei3en hat.

5. Der Christus, der gekreuzigt und auferstanden ist, ist noch nicht an dem Ziele seiner Sen-
dung. Mit seiner Auferstehung von den Toten und seinem Kommen im Geist hat eine Zeit-
wende begonnen, eine Bewegung, die so verheiBungsvoll ist wie der Aufgang des Morgen-
sterns am néchtlichen Himmel. »Der Tag« wird kommen, da der Christus seine verborgene
Herrlichkeit allen offenbaren und sein Christuswerk vollenden wird. Von dieser neuen Offen-
barung des Christus erwartet die Kirche auch ihre eigene Vollendung. Die Kirche des Neuen
Testaments ist eine noch nicht vollendete Kirche, sie ist unvollendet an Haupt und Gliedern;
aber sie ist gewil}, mit ihrem Haupt dereinst vollendet zu werden. Sie ist jetzt notwendig
»Stiickwerk« in ithrem duferen und inneren Bestand; aber sie wird vollkommen werden, was
sie werden soll. »Wir sind nun Gottes Kinder; und es ist noch nicht erschienen, was wir sein
werden, 1. Joh. 3,2. »Der Tag Jesu Christi« wird diese Vollendung bringen. Er wird das
Weltgericht des Christus bringen; das berufene Gottesvolk geht diesem Tag »mit Furcht und
Zittern« entgegen, Phil. 2,12, denn es weil3, da3 das Gericht anfingt an dem Hause Gottes, 1.
Petr. 4,17. Wird damit nicht alles hinfillig, was wir bisher gesagt haben iiber das BewuBtsein
der Kirche, das Volk Gottes zu sein? Kann also der Christ sich doch nicht auf seine Zugeho-
rigkeit zu dieser Kirche verlassen? Das kann er nie und nimmer. Die Kirche des Neuen Testa-
ments ist keine Kirche, die an sich selber glauben konnte, keine Kirche, in der man nicht fal-
len kann. Im ersten Jiingerkreis fallt Judas, in der ersten Christengemeinde in Jerusalem fallen
Ananias und Saphira. in der korinthischen Gemeinde essen manche das Herrenmahl sieb zum
Gericht. Die Kirche gleicht dem Acker vor der Ernte, auf dem Weizen und Unkraut nebenei-
nander wachsen miissen. Darum ist diese Kirche frei von jedem Glauben an sich selbst, frei
von dem Versuch, sich selbst an die Stelle ihres Herrn zu setzen: sie lebt allein vom Glauben
an den Herrn, durch dessen Gnade sie berufen ist, und hat, wenn sie in dieser Gnade steht,
stets darauf zu achten, daf3 sie nicht durch vergeblichen, unfruchtbaren Empfang der Gnade
aus ihr falle. In diesem Christus- glauben aber ist die Kirche des Neuen Testaments gewil3,
daf auch das Endgericht im Dienst der Gnade stehen und das in ihr angefangene gute Werk
vollenden werde Die Kirche, die ihren Grund nicht verlaf3t, kommt auch ans Ziel. »Welche er
berufen hat, die hat er auch gerecht gemacht; welche er aber hat gerecht gemacht, die hat er
auch herrlich gemacht«, Rom. 8,30.

Es ist ein eigenartiges Bild, das wir so von der Kirche des Neuen Testaments gewonnen haben
Das Bild kénnte auch dann, wenn es von einem schirferen Auge ' gesehen und von tiichtigerer
Hand gezeichnet wire, seinen Gegenstand nicht getreu wiedergeben. Die Schwierigkeit der
Darstellung liegt auch im Gegenstande selbst, der eben kein »Gegenstand« ist, welcher von
aulen beobachtet und in einem Stehbild oder in einem Begriff festgehalten werden konnte.
Die Kirche des Neuen Testaments ist vielmehr ein geheimnisvolles Geschehen zwischen Gott
und Welt, eine wunderbare Bewegung, welche in der Sendung des Christus von oben nach un-
ten beginnt, der Welt der Siinder die Berufung zum Volke Gottes bringt und dann die dem
Rufe folgende Schar hineinzieht in die unerhorte Bewegung des Christus von unten nach
oben, in eine Bewegung, die nicht enden wird, bis das Ziel erreicht ist: daBl Gott alles sei in
allen, 1. Kor. 15, 28.

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 8 19.01.2026



Der Beruf der Kirche des Neuen Testaments

Die Berufung zum Volke Gottes gibt der Kirche des Neuen Testaments ihren Beruf Worin be-
steht dieser Beruf? Welche Aufgaben sieht sich diese Kirche als Kirche gegeben?

Wir fragen erstens: In welcher Weise redet die Kirche im Neuen Testament von ihren Aufga-
ben?

Zweitens: Auf welchem Wege kommt sie zu der Erkenntnis ihrer Aufgaben?

Und endlich drittens: Welches sind im einzelnen die Aufgaben, die sie sich gestellt sieht und
in Angriff nimmt?

Wie redet das Neue Testament von den Aufgaben der Kirche?

Wir antworten In seiner ganz besonderen Weise. Diese werden wir uns am einfachsten da-
durch zum Bewultsein bringen, dall wir sie vergleichen mit der Art und Weise, wie heute
vielfach unter uns von den Aufgaben der Kirche die Rede ist. Dabei zeigt sich in dreifacher
Beziehung ein wesentlicher Unterschied

1. Wer redet von den Aufgaben der Kirche hier und dort? Fiir unsere Zeit ist es vielleicht be-
sonders kennzeichnend, daf3 alle Welt von den Aufgaben der Kirche redet oder schreibt. Von
allen Seiten her wird heute der Kirche gesagt, was sie zu tun und zu lassen habe, was sie etwa
im Kriege hatte tun oder lassen sollen oder was »man« jetzt von der Kirche erwarte und was
nicht. Vom Staat und von der Wirtschaft, von der Vélkischen Bewegung und von der Interna-
tionale, vom Kapitalismus und vom Sozialismus, von der Pddagogik und von der Medizin her
ruft man bald vertrauensvoll, bald vorwurfsvoll nach einem Wort und noch mehr nach einer
Tat der Kirche. Neben aller leidenschaftlichen Ablehnung der Kirche in unseren Tagen der or-
ganisierten Gottlosenbewegung scheint man auf der anderen Seite doch auch wieder merk-
wiirdig viel von ihrer Arbeit und Zugkraft zu erwarten, da3 man sie bald vor den und bald vor
jenen Wagen spannen will. Womit antworten wir in unsrer Kirche nun auf dieses vielstim-
mige, verwirrende Rufen von allen Seiten? Haben wir eine klare eigene Auffassung von unse-
rer Aufgabe als Kirche oder ist es nicht vielfach so, da3 Pfarrer und Gemeinden fiihrungslos
hin und her gezogen werden und dabei immer in einer doppelten Gefahr sind, entweder willig
iiberallhin zu folgen und bei allem viel oder wenig mitzutun oder aber unwillig sich allen die-
sen Anrufen zu versagen und dann — nichts zu tun? Beides ist gleich gefdhrlich fiir die Arbeit
einer Kirche, ob sie nun ohne weiteres Ja oder Nein sag! bzw. tut zu diesen Anspriichen von
allen Seiten Denn m beiden Féllen verliert die Kirche ihren »Beruf«, d.h. das Berufensein zu
all ihrem Fun, das sie niemals nur von auflenher empfangen kann.

Anders die Kirche des Neuen Testaments. Die urchristlichen Gemeinden empfangen ihre Ar-
beit weder vom Kaisei und seinen Statthaltern noch von den Magistraten ihrer Stddte noch
von den religidsen, politischen, sozialen und kulturellen Bewegungen ihrer Umwelt, iiber-
haupt nicht irgendwie von auBen her, sondern von innen, aus der Mitte der Kirche, also etwa
von einem der Apostel, durch ihn aber vom Herrn, »von dem, der sie berufen hat«. Wohl weil3
sich auch die Kirche des Neuen Testaments durch die Liebe nach allen Seiten hin verpflichtet,
aber sie ist davor bewahrt, sich nach allen Seiten zu verlieren. Denn sie weil} sich in Pflicht
genommen nur von Einem. Der eine Herr, der sie »zu allem guten Werk« berufen hat, macht
die vielerlei Werke der Kirche zu einem grolen Werk, die mannigfaltigsten Aufgaben zu ei-
nem nach auflen unabhéngigen, in sich zusammenhéingenden »Beruf«.

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 9 19.01.2026



2. Unsere Kirche redet heute freilich auch selbst viel von der Arbeit, die ihr aufgetragen ist.
Sie ist ja in den letzten Jahrzehnten mehr und mehr eine grof3e Arbeitgeberin und Arbeiter-
schaft zugleich geworden. Unsre Pfarrer sind mehr als je Vielbeschéftigte Arbeiter und »Be-
triebsleiter« zugleich, unsre »lebendigen Gemeinden« werden mehr und mehr Arbeitsgemein-
schaften, die in allerlei Glaubens- und Liebeswerken stehen, unsre ganze Landeskirche mit all
ihren Organisationen und Vereinen steht heute vor uns als ein grofles » Unternehmen«. Unsre
kirchlichen Konferenzen sind Arbeitsbesprechungen geworden. Wenn heute der Kirche von
aufBen her das Daseinsrecht bestritten wird, dann verteidigt sie sich mit dem Hinweis auf ihre
mannigfaltigen und unentbehrlichen Liebeswerke. Die Manner und die Jugend sucht die Kir-
che heute dadurch wieder fiir sich zu gewinnen, daf sie sie zur Tat aufruft und an irgendeines
ihrer vielen Werke stellt. Die Bibel wird unseren Jugendbiinden und -vereinen heute beson-
ders dadurch lebendig gemacht, daf sie ihnen vorgestellt wird als das grof3e Reform- und Ar-
beitsprogramm der Christenheit angesichts der grolen Note unsres Volkes und der ganzen
Welt. Ein aussichtsreicher Weg; da und dort bekennt sich die Jugend neu zur Kirche mit der
Tat, durch Ubernahme eines kleinen oder groBen kirchlichen Dienstes. Wer von uns wollte
sich dieser neu erwachten Aktivitét, dieser »evangelischen Aktion« nicht von Herzen freuen!
Sie kann ein groBer Fortschritt sein gegeniiber den Zeiten, da unsere lutherischen Kirchen die
Kirchen des Wortes ohne die nachfolgende Tat, des bloen Predigens und Predigthdrens und
des unfruchtbaren Theologisierens zu sein schienen und manchmal wohl auch waren, da man
in den frommen Kreisen sich zu bloBer »Betrachtung« um die Bibel sammelte. Die Arbeit-
samkeit der evangelischen Kirchen der Gegenwart kann ein Fortschritt sein in der Richtung
auf die Lebendigkeit der Kirche des Neuen Testaments. Denn das war eine Kirche des »Glau-
bens, der durch die Liebe fdtig ist«, Gal. 5,6. Die Evangelien zeigen uns Jesus als den grof3en
Arbeitgeber; der erste Jiingerkreis wird von ihm einberufen zur Ausrichtung eines gro3en
Werks: Die groB3e Erte, die Gott in Israel hat, sollen sie einbringen. Und wenn die Apostelge-
schichte von der Apostelzusammenkunft in Jerusalem berichtet oder wenn die Apostel an ihre
Gemeinden schreiben, so ist immer mit starkem Nachdruck auch von den Aufgaben und Ar-
beiten der Kirche die Rede. Aber dies doch immer in einer ganz besonderen Weise, ndmlich
nie zuerst und nie allein davon, nie so, als ob die Kirche durch ihre Arbeit eine lebendige Kir-
che wiirde oder werden konnte. Keinen seiner Apostel hat Jesus unmittelbar an sein Werk ge-
stellt; kein Apostel hat seine Gemeinden zuerst zu einem christlichen Werke aufgerufen, als
ob er sie dadurch zu lebendigen Gemeinden machen konnte, daB3 sie allerlei christliche Aufga-
ben mit Eifer in Angriff ndhmen und bewdltigten. Es ist kein Zufall, dal3 die groBen Mahnun-
gen durchweg den Schluf3 der apostolischen Briefe bilden. Darm kommt zum Ausdruck, daf3
die ganze und, wie wir noch sehen werden, umfassende Arbeit der werdenden Kirche ausge-
richtet ist durch das Wort des Herrn, das an eine eifrige Dienerin gerichtet ist: »Martha.
Martha, du hast viel Sorge und Miihe; eins aber ist not. Maria hat das gute Teil erwihlt; das
soll mehr von ihr genommen werden«, Luk. 10,41 f. Vor allem Wirken der Kirche steht im
Neuen Testament der gespannte Blick und das gesammelte Horen der Kirche auf das, was der
Herr getan hat. was er jetzt tut und was er dereinst tun wird, der Blick auf ein Werk, das kein
anderer tun kann als der Einzige, der allein dazu berufen war, der Blick auf das Vers6hnungs-
werk des Christus, durch das die Arbeit der Kirche — der Gottesdienst der Stinder — erst
moglich und wirklich wird. »Ohne mich konnt ihr nichts tun«, Joh. 15.5, spricht der Herr der
Kirche, nichts, was Frucht bringt flir Gott, nichts, was »kirchliche Arbeit« geheiflen werden
konnte. Deshalb wird im Neuen Testament die Kirche nie anders zur Tat aufgerufen als nach
der Weise des Johannes-Worts: »Lasset uns ihn lieben; denn er hat uns zuerst geliebt«, 1. Joh.
4,19. Immer steht der Imperativ, die Forderung, die sagt, was geschehen soll, auf dem Perfek-
tum, auf dem Grund der Botschaft von dem, was von Gott in Christus schon geschehen ist.
Hier wird keine Gemeinde lebendig gemacht durch den Aufruf zur Betriebsamkeit; denn hier
gilt ja: »ihr seid gestorben«, Kol. 3.3 Hier wird auch keine Gemeinde fiir ein Liebeswerk ge-
wonnen allein durch den Hinweis auf die Not, die nach Hilfe schreit, oder durch den Appell
an ihre Menschlichkeit; hier wird vielmehr zu allem, was die Gemeinde zu tun hat, ermahnt

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 10 19.01.2026



»durch die Barmherzigkeit Gottes«, Rom. 12,1. Wir sehen: Die Kirche des Neuen Testaments
redet von ihren Aufgaben stets im Blick auf die zuerst empfangene Gabe, von ihrem Wirken
nur als von einer Folgerung aus Christi Werk. Sie ist die Kirche der Tat, weil sie die Kirche
des Wortes von Christus ist und bleibt.

3. Noch eine letzte Eigentiimlichkeit des neutestamentlichen Redens von den Aufgaben der
Kirche sei hier herausgestellt. Wir reden von den Aufgaben der Kirche und Gemeinden gerne
als von etwas Besonderem neben dem und iiber das hinaus, was jedem einzelnen mit seinem
personlichen christlichen Leben gegeben und aufgegeben ist. Wir waren und sind noch weit-
hin christliche Individualisten, die fiir Gemeindeangelegenheiten und fiir kirchliche Aufgaben
immer noch besonders gewonnen werden miissen. Wie konnte es denn sonst in der Geschichte
unsrer evangelischen Kirche zu der immer noch schwer auf uns lastenden Passivitit der Ge-
meinde kommen, warum ist sie auch heute noch so schwer zu iiberwinden? Wir konnten und
konnen noch die Wortverkiindigung und die Seelsorge in einer ganzen Gemeinde dem Pfarrer
»iiberlassen, als ob dies allein seine und nicht unser aller Sache wire, wir iberlassen die
christliche Jugendunterweisung den Pfarrern und den Lehrern, die Ordnung des Gemeindele-
bens und die Sorge flir das Gemeindevermdgen dem Kirchengemeinderat, die Leitung und die
Sorge fiir die Einheit der Landeskirche der Kirchenregierung, die Pflege der Gemeinschaft be-
sonderen Gemeinschaften und Vereinen, die Jugendpflege und -fithrung einigen dafiir beson-
ders interessierten Mannern und Frauen, sofern solche vorhanden, die Krankenpflege den Dia-
konissenhdusern, die Fiirsorge fiir die Armen, Gefdhrdeten u.a. den Verbanden fiir Innere
Mission, die Heidenpredigt den paar Gesellschaften fiir AuBere Mission, die Sorge fiir die
Diaspora dem Gustav-Adolf- Verein und so weiter und so mehr, um ganz zu schweigen von
all den Arbeiten, die wir ganz privater Initiative oder dem Staat bzw. der biirgerlichen Ge-
meinde oder den Parteien tiberlieBen und noch iiberlassen, wie die Sorge fiir eine wirkliche
Jugend- und Volksbildung, fiir eine gesunde Wirtschaft und fiir eine sachliche Politik. Alle
jene Aufgaben unterscheiden wir bewul3t oder unbewuflt von denen, fiir die wir uns durch un-
seren Christenstand personlich und voll verantwortlich fiihlen, also von unsrer persénlichen
Lebensfiihrung und von unsrem Familienleben; vielleicht besinnen wir uns dann noch, wofiir
wir uns dariiber hinaus noch »interessieren«, ob wir Freunde der AuBeren oder Inneren Mis-
sion, Mitglieder und Mitarbeiter dieses oder jenes christlichen Vereins werden sollen. Und
umgekehrt, wenn wir selbst irgendein kirchliches Amt haben, so liegt es uns nicht immer fern,
unsere Arbeit als die unsere in einem die Gemeinde irgendwie ausschlieBenden Sinn anzuse-
hen und zu treiben.

Auch in dieser Beziehung bietet uns die Kirche des Neuen Testaments ein anderes Bild.
Selbstverstindlich gibt es auch hier schon Arbeitsteilung, sobald die Gemeinde und ihre Ar-
beit grofBer wird. Schon die Urgemeinde in Jerusalem vollzieht sehr bald die Teilung in den
Dienst am Wort und in den Dienst an den Tischen und hat fiir jeden ein besonderes Amt.
Auch mehren sich die Amter sehr rasch in der Kirche. Aber was die Kirche des Neuen Testa-
ments nicht kennt, das ist das Auseinandertreten von personlichem Christenleben und von Ge-
meindeleben und Gemeindearbeit, das ist die Zuweisung der Verpflichtungen der Kirche an
einige wenige Gemeindeglieder und besonderen Vereine und vollends die Gliederung oder—
besser gesagt — die Aufldsung der Kirche in aktive Amter und in passive Gemeinden. Wenn
Paulus im Schluflteil seiner Briefe die Gemeinden an ihre mannigfachen »kirchlichen« Aufga-
ben erinnert, so meint er damit nie nur die Bischofe und Diakone, die er im Eingang des Phi-
lipperbriefs besonders nennt, nie nur die » Vorsteher« oder die »Altesten« oder die »Lehrer«
der Gemeinden, sondern immer »alle, die in Christus Jesus sind«. Im Neuen Testament sind
alle Aufgaben der Kirche, das Gebet und der ganze Gottesdienst, die Mission und die Armen-
pflege, die Kirchenzucht und die Verantwortung fiir die reine Lehre der Gemeinde, d.h. aber
jedem einzelnen in vollem Sinne iibertragen. Hier ist die allgemeine Dienstpflicht in der Kir-
che klar verkiindigt; personliches Christentum und Kirchendienst, Eigen- und Gemeindeleben

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 11 19.01.2026



sind hier unldslich verbunden; das eine gibt es gar nicht ohne das andere. Dafiir nur einige
Beispiele: Wer betet hier? Jeder einzelne, aber keiner fiir sich Das »Unser Vater« ist das Ge-
bet der Kirche und schlief3t beides zugleich aus, sowohl ein Kirchengebet ohne die personli-
che Beteiligung jedes einzelnen wie ein Privatgebet eines religidsen Individualisten. Wen
macht Paulus verantwortlich fiir die Gottesdienstordnung, fiir die wiirdige Feier des Herrn-
mahls in Korinth? Die Gemeinde Wen fiir die Kirchenzucht? Die » Versammlung«. Von wel-
cher Missionsgesellschaft lassen sich Barnabas und Paulus zu den Heiden aussenden? Von der
Gemeinde in Antiochien. Welcher Verein fiir Innere Mission bestimmt die Diakone fiir die
Urgemeinde in Jerusalem? »Die ganze Menge«. Das gab der Arbeit der Kirche des Neuen Te-
staments ihre erstaunliche Kraft und Weite, daB sie, geleitet von verschiedenen Amtern, aber
getragen von allen, wirklich die Arbeit der Kirche war.

In der Tat, es ist eine besondere Art und Weise, in der das Neue Testament von den Aufgaben
der Kirche redet. Hier redet die Kirche selbst von ithren Werken als von dem Beruf, zu dem sie
der Herr durch sein Werk berufen hat, und zwar so, dafl an dem Werk der Kirche alle durch
ihren Christenstand mit voller Kraft beteiligt sind.

I1.
Auf welchem Wege kommt die Kirche des Neuen Testaments zur Erkenntnis ihrer Aufgaben?

Auch diese weitere Frage liegt uns besonders nahe, da wir in unseren Kirchen und in unserer
Zeit vielfach so uneins und so ungewif sind iiber den Beruf der Kirche. Sicherlich ist auch
den ersten christlichen Gemeinden die Erkenntnis ihrer Aufgaben nicht einfach in den Schof3
gefallen. Sie besaBen keine christliche Tradition, ihre Amter keine von Jesus dekretierte Ge-
schiftsordnung, die ganze Kirche kein durch ein Gesetz festgelegtes Arbeitsprogramm. Im
Gegenteil: Die Arbeit der Apostel und der ersten christlichen Gemeinden iiberrascht, ja be-
fremdet uns grundsitzliche und programmatische Leute immer wieder durch den Eindruck ei-
ner merkwiirdigen Grundsatz- und Programmlosigkeit, die von Fall zu Fall zu entscheiden
scheint, was jetzt zu tun sei. Ganz gelegentlich kommt es in der Urgemeinde in Jerusalem zur
Errichtung des Amts der » Armenpfleger« neben dem Amte der Apostel, was doch nicht weni-
ger als eine grundlegende Anderung der seitherigen »Gemeindeverfassung« war. Gelegentlich
kann ein Paulus auch einmal abgehen von seinem Grundsatz, allein von seiner Hande Arbeit
zu leben und sich nicht von seinen Gemeinden versorgen zu lassen. Gelegentlich @ndert er
auch sein Missionsprogramm und seine Reisepldne, wofiir er dann von seinen Gegnern aller-
lei Vorwiirfe zu héren bekommt. Es scheint demnach nur einen Grundsatz fiir das Handeln der
Kirche zu geben, ndmlich den der Gelegentlichkeit, der stindigen Anpassung ihrer Arbeit an
die jeweilige Lage. Paulus sagt dies einmal ausdriicklich in der Mahnung an die romische Ge-
meinde. Rom. 12,11, wo unmittelbar auf das scheinbar (!) schwiarmerische Wort »Seid briins-
tig im Geiste« das ganz niichterne Wort folgt »Schicket euch in die Zeit«, wie Luther tiber-
setzt hat oder — wie wir noch genauer {ibersetzen miiliten —: »Schicket euch in den Augen-
blick! Stellt euch dem Gebote der Stunde und der Lage vollig zur Verfiigung!« Danach wire
also das Handeln des Christen und der Kirche nur dann richtig, wenn es nicht nur aus dem
brennenden Geiste kommt, sondern zugleich ganz zeitgemaR ist, angemessen dem. was das
vhier« und »jetzt« erfordert, also nicht dann, wenn man eine noch so ehrwiirdige Tradition der
Kirche konserviert oder auch ein ohne Riicksicht auf die gegenwiértige Lage ausgedachtes Zu-
kunftsprogramm auszufiihren sucht. Die erste Christenheit sah sich verpflichtet, in jedem Au-
genblick und an jedem Ort neu darauf zu achten, was jetzt und hier die Lage und die Stunde
war, in die der Herr sie hineinstellte, und danach ihr vom Geist getriebenes Handeln einzu-
richten. Die Kirche des Neuen Testaments scheint fiir diese Aufgabe sogar ein besonderes
Ami gehabt zu haben, die sogenannten »Lehrer«, die an die liidischen »Schriftgelehrten« erin-
nern! Sie waren sozusagen die theologische Fakultét der Kirche, die den ganz aktuellen und

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 12 19.01.2026



ganz praktischen Lehrauftrag hatte, der Kirche zu sagen, was jetzt in Jerusalem oder in Ko-
rinth oder in Ephesus von ihr zu tun sei. Wie dringend notig hat die Kirche auch heute wieder
solche wegweisende, richtunggebende theologische Lehrer angesichts ihrer schwierigen Lage
und der grof3en Forderungen der Zeit! Diese »Lehrer« haben aber so wenig wie die heutigen
Theologen eine Geheimwissenschaft getrieben, die der Gemeinde hitte verschlossen bleiben
missen. Sie besalen — wohl im Unterschied von den Propheten, die Apg. 13,1 neben ihnen
besonders genannt sind — nichts, was nicht der christlichen Gemeinde {iberhaupt geschenkt
war, weshalb die Gemeinde ihre Weisungen auch nicht blind und gezwungen, sondern mit ei-
gener Einsicht und aus freiem Willen befolgte. Was besallen denn Lehrer und Gemeinden zur
Erkenntnis der jeweiligen Aufgaben der Kirche? Zweierlei: das natiirliche Auge, den natiirli-
chen Verstand fiir das, was die Lage fordert, und »den Geist aus Gott, dal wir wissen kdnnen,
was uns von Gott gegeben ist«, 1. Kor. 2,12, den heiligen Geist, der auch die Lage, die eigene
wie die des Nichsten, erst vollends im rechten Lichte zeigt, im Licht des Schopfers und Erlo-
sers. Daher kommt die merkwiirdige GewiBBheit im Wissen dieser Kirche um ihren Beruf: sie
erkennt nicht nur mit dem getriibten Blick des natiirlichen, an sich selbst gebundenen Men-
schen ihre natiirliche und geschichtliche Lage und was diese mit ihren Néten fordert, sondern
sie erkennt zugleich mit dem Wunderauge des »Geistes«, was Gott in Christus ihr geschenkt
hat, dazu geschenkt hat, damit sie mit dem Reichtum ihrer Gaben in ihre jeweilige Lage hin-
ein dem jeweilig Nachsten freudig diene »als dem Herrn«. Die Gaben Gottes, die sie in Chris-
tus empfangen hat, nicht vergeblich zu empfangen, sondern sie in jedem Augenblick und in
jeder Lage durch alle ihre Glieder in gemeinsamem Dienst treu zu verwenden Gott zur Ehre
und dem Néchsten zu gut — das ist der Beruf der Kirche So einfach ist er, aber eben darum
auch so vielfach und so grenzenlos. Denn in dem unermefBlichen Reichtum der gottlichen Ga-
ben und in der Schrankenlosigkeit der Liebt Gottes, die »die Welt« umspannt, liegt eine uner-
schopfliche Fiille von Aufgaben beschlossen fiir sein Volk, fiir die Kirche. Auch in diesem
Sinne gilt das Wort: »Die Liebe horet nimmer auf, 1. Kor. 13,8.

II1.

Wir kommen damit nun zu unserer letzten Frage: Welches waren die Hauptaufgaben, welche
die Kirche des Neuen Testaments sich im Blick auf Gottes Gabe und auf ihre Lage gestellt sah
und in Angriff nahm? Die Antwort auf diese umfassende Frage kann hier nur in einer skizzen-
haften Ubersicht gegeben werden unter Verzicht auf jede Vollstindigkeit, auch auf alle Ein-
zelfragen. Nur eines soll damit gezeigt werden: wie grof3 die werdende Kirche ihren Beruf ge-
sehen hat und wie reich ihre Arbeit war.

1. Von der ersten Christengemeinde in Jerusalem berichtet Lukas Apg. 2,42: »Sie blieben aber
bestindig in der Apostel Lehre.« In diesem schlichten Sétzchen ist uns die erste und wich-
tigste Arbeit der Kirche klar bezeichnet. Es ist das bestéindige Verkiindigen und Sich- verkiin-
digen-Lassen des apostolischen Zeugnisses von Jesus Christus, von dem Herrn, dem die Ge-
meinde durch die Predigt der Apostel und durch die Taufe zu eigen geworden war. Wohlge-
merkt: das bestdindige Lehren der Zeugen Jesu in der christlichen Gemeinde Es liegt nahe, zu
fragen, warum denn das apostolische Wort von Christus auch in der Kirche bestindig gepre-
digt und gehort werden sollte. Genligte es denn nicht, dieses Wort ein Mal recht gehdrt zu ha-
ben? In der ersten Gemeinde zu Jerusalem, in der fast alle die gewaltige Pfingstpredigt des
Petrus gehort haben mochten, war doch nicht einer als unverstindiges Kind getauft worden,
so daB er noch nachtriglich dariiber hitte unterrichtet werden miissen, auf wessen Namen er
getauft und was mit der Taufe ihm geschenkt war. Und doch war diese Gemeinde nach ihrem
eigenen Urteil weder duB3erlich so erwachsen noch geistig so gebildet noch geistlich so gereift
in ihrer christlichen Erkenntnis und in ihrem christlichen Bekenntnis, daf3 sie sich das Wort
nicht immer wieder neu in der Gemeinde sagen lie8 von den Aposteln. Die bestandige Predigt
des Evangeliums in der Gemeinde hatte damals und hat noch heute einen tiefen sachlichen

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 13 19.01.2026



Grund. Das Wort von Christus war und ist keines von den Worten, die man eben ein Mal ge-
hort haben muf3, um sie von nun an als Eigentum in sich zu haben und sich fortan selber sagen
zu k6énnen. Nein, das Wort vom Kreuz war und blieb ein fremdes, unerh6rtes Wort, das auch
in der Kirche bestidndig bezeugt und bestindig gehort werden mufte, um von trotzigen und
verzagten Menschenherzen geglaubt und im Glauben festgehalten werden zu konnen Aus der
Grof3e und Unerhortheit des Evangeliums von Jesus Christus ergab sich fiir die Kirche die
Pflicht der bestindigen Predigt und des bestéindigen Horens auf das Wort von Christus. Das
Lutherwort vom Christenmenschen gilt auch von der Kirche; auch sie ist »nicht im Worden-
sein, sondern im Werden«. Die Kirche besteht nur durch das bestiandig gepredigte und ge-
glaubte Wort. Auch in den paulinischen Briefen horen wir die Mahnung: »Lasset das Wort
Christi unter euch reichlich wohnen, Kol. 3,16. Das Kernstiick des Evangeliums, den Tod
des Herrn, hat die Kirche {ibrigens von Anfang an nicht nur durchs Wort, sondern auch durch
eine Handlung, durch ein Sakrament verkiindigt: durch die Feier des Herrenmahls.

2. »Sie blieben bestdndig... in der Gemeinschaft und im Brotbrechen«, sagt Lukas weiter.

Das Wort und Werk des Christus hat zum Ziel das Volk Gottes, die Bruderschaft, die Gemein-
schaft der Glaubigen, nicht den Christenstand des Einzelnen fiir sich. »So wir im Lichte wan-
deln, wie Er im Licht ist, so haben wir Gemeinschaft untereinander«, 1. Joh. 1,7. Das ist die
andere grofle Gabe des Christus, aber eben darum auch die zweite grole Aufgabe der Kirche:
bestdndig in der Gemeinschaft, in der Bruderschaft zu bleiben. So wie die Kirche mit Wort
und Handlung den Menschen bestindig zu Gott fiihrte und in der Gemeinschaft mit Gott er-
hielt tiber alles Gott und die Menschen Trennende hinweg, so verband sie in Christus auch
den Menschen mit dem Menschen, auch hier alle Gegensitze iiberwindend in dem Einen. Und
zwar verband die Kirche ihre Glieder nicht nur innerlich und geistig, sondern nach Seele und
Leib, also ganz. DaB die ersten christlichen Gemeinden nicht nur »Herz und Herz vereint zu-
sammen« auf das Wort des Christus horten, sondern leiblich zusammenkamen, um miteinan-
der das Brot zu brechen, wie eine Familie miteinander zu essen und zu trinken und so eins am
andern sich zu freuen, war fiir sie ein wesentliches Stiick ihres Gottesdienstes. Auch dieses
gewohnliche Liebesmahl war fiir die Urkirche ein heiliges Mahl; bei diesen Liebesmahlen
scheint sie dann immer wieder auch »das Herrenmahl« gefeiert zu haben. Mit ihm erfiillte sie
zugleich die Pflicht der bestindigen »Danksagung« fiir den Tod des Herrn. Wie lebendig war
hier Wort Gottes und Antwort der Gemeinde, geistliches und natiirliches Leben verbunden!

Die Tischgemeinschaft bei diesen gottesdienstlichen Zusammenkiinften war nur der Ausdruck
dafiir, daB auch das ganze natiirliche Leben in die grofie Aufgabe der Bruderliebe in der Kir-
che einbezogen war. Wer in der Kirche stand, nahm auch das tdgliche Brot aus des Vaters
Hand und konnte darum nicht mehr bitten: »Mein Brot gib mir«, sondern bat: »Unser tiglich
Brot gib uns heute.« Aus freier Bruderliebe heraus verkaufen einzelne Glieder der Urge-
meinde ihre Giiter und machen es zum »Kirchengut«, mit dem die Bediirftigen versorgt wer-
den sollen. Und die Apostel Jesu stellen zusammen mit der ersten christlichen Gemeinde ne-
ben die Diener am Wort die Diener an den Tischen, neben die Seelsorger die Leibsorger;
beide tun nach ihrer Meinung einen unentbehrlichen Kirchendienst. Die Ordnung der Kirche
lie} schon in den Anfingen in Jerusalem wie spéter in den paulinischen Gemeinden jedem
sein Eigentum, stellte aber jeden mit allem, was er hatte, in den Dienst der Briider. Auch Pau-
lus ruft seine Gemeinden auf zu einer freiwilligen und doch alle verpflichtenden Kirchen-
steuer fiir die Armen in Jerusalem. »So diene euer UberfluBl ihrem Mangel diese Zeit lang, auf
daB auch ihr UberfluB hernach diene eurem Mangel und ein Ausgleich geschehe«, 2. Kor.
8.14. Die Bruderliebe in der Kirche schafft also einen Ausgleich auch im Haushalt der Ge-
meinden.

3. »Sie blieben bestindig... im Gebet«, berichtet Lukas zuletzt von der Urgemeinde und be-

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 14 19.01.2026



zeichnet damit die dritte Aufgabe der Kirche. »Haltet an am Gebet!« Rom. 12,12, »Betet ohne
UnterlaB3, seid dankbar in allen Dingen«, 1. Thess. 5,17, mahnt Paulus seine Gemeinden. Auch
das Gebet ist hier nicht nur dem einzelnen, sondern der Gemeinde aufgegeben. Die Kirche,
der im Wort immer neu die grole Gabe Gottes gezeigt wird, die in dem Verkehr der Bruder
untereinander und mit der Welt immer neue Aufgaben erkennt, hat das Recht und die Pflicht
zu bestdndiger gemeinsamer Danksagung und Bitte.

Im bestidndigen Horen auf das Wort von Christus, in briiderlicher Tischgemeinschaft und im
gemeinsamen Beten hat die Kirche ihren Gottesdienst vollzogen, einen Gottesdienst im Geist
und in der Wahrheit, gefeiert im Glauben an die Gegenwart des Herrn von einer in ihm auch
sichtbar verbundenen Gemeinde.

4. In ihren Gottesdiensten hort die Kirche immer neu die frohe Botschaft, die ihr darum gilt,
weil sie die frohe Botschaft ist fiir alle, fiir »die Welt«. Die Kirche des Neuen Testaments be-
kennt von ihrem Herrn: »Derselbe ist die Versohnung fiir unsere Siinden, nicht allein aber fiir
die unseren, sondern auch fiir die der ganzen Welt«, 1. Joh. 2,2. Damit wird die Kirche be-
standig iiber ihren eigenen Bereich hinausgewiesen, iiber jede bloBe Selbsterbauung und alle
selbstgeniigsame Kirchlichkeit und Sektenhaftigkeit hinausgedriangt und zur Verkiindigung
des Evangeliums an die Welt, zur Weltmission verpflichtet. Der Ruf Gottes in Christus, dem
die Kirche ihre Existenz verdankt, gilt allen Volkern, zuerst freilich dem Israel Gottes nach
dem Fleisch. Deshalb »lauft« das Wort von Anfang an iiber die Grenzen des ersten Jiinger-
kreises hinaus zu Israel zuerst und dann zu den Volkern, und zwar nicht nur durch die Arbeit
der dazu besonders berufenen Apostel und ihrer Mitarbeiter, sondern durch das Christsein und
durch das Wirken aller.

Die Kirche des Neuen Testaments ist notwendig Missionskirche; sie kennt keinen Kirchen-
gott, sondern nur den Einen, der »will, daf allen Menschen geholfen werde und daB alle zur
Erkenntnis der Wahrheit kommen. Denn es ist ein Gott und ein Mittler zwischen Gott und den
Menschen, ndmlich der Mensch Christus Jesus, der sich selbst gegeben hat fiir alle zur Erlo-
sung, daB solches zu seiner Zeit gepredigt wiirde«, 1. Tim. 2,4-6.

5. Schon die Missionspflicht verband die Kirche mit der Welt; aber sie war nicht das einzige
Band. Die erste Christenheit blieb der Welt auch da verbunden, wo diese Christus noch nicht
kannte, auch da, wo sie sich seinem Ruf verschlo3. Die Kirche schied im allgemeinen weder
in der Ehe den glédubigen Gatten von dem ungléubigen Teil, noch in der Familie die getauften
Kinder von den heidnischen Eltern, noch im sozialen Leben die christlichen Sklaven von den
heidnischen Herren, noch im politischen Verband die »Kirchengemeinden« von den stadti-
schen Biirgerschaften, noch die Gemeinden des Romischen Reiches insgesamt vom heidni-
schen Staat. So entschieden christlich die ersten christlichen Gemeinden waren, so wenig sa-
hen sie sich vollig von der »Welt« geschieden. Was verband sie noch mit ithr? Was glaubte die
Kirche auch der ungliubigen Welt schuldig zu sein und zu bleiben? Fiirs erste: ihr Gebet, das
die ganze Welt umfallt, weil Gott in seinem Sohn die Welt geliebt hat. »So ermahne ich nun,
dafl man vor allen Dingen zuerst tue Bitte, Gebet, Fiirbitte und Danksagung fiir alle Men-
schen, fiir die Konige und fiir alle Obrigkeit...«, 1. Tim. 2,1 f. Zum andern: die Bereitschaft
»zu allem guten Werk«, zu dem sie durch die Ordnungen der Welt berufen wird. Die natiirli-
chen und geschichtlichen Verbiande wie die Ehe, die Familie, das Volk, der Staat haben eine
»Vollmacht« von Gott zum Dienst an Gottes Schopfung, die von der christlichen Gemeinde
anerkannt wird, weil sie »von Gott« ist und solange diese Vollmacht den Christen nicht zum
Ungehorsam gegen Gott und seinen Christus verpflichten will. Darum soll die christliche Ge-
meinde auch der heidnischen Obrigkeit willigen Gehorsam leisten, auch dem romischen Césa-
renstaat die Steuer geben, damit er seinen Ordnungsdienst in dieser sonst der Bosheit und der
Auflésung ganz verfallenen Welt recht tun kann. »Jedermann sei untertan der Obrigkeit, die

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 15 19.01.2026



Gewalt liber ihn hat... Denn sie ist Gottes Dienerin dir zu gut!« Rom. 13,1 ff. »Seid untertan
aller menschlichen Ordnung um des Herrn willen... Denn das ist der Wille Gottes, dal3 ihr mit
Wohltun verstopfet die Unwissenheit der térichten Menschen ... Tut Ehre jedermann!« 1. Petr.
2,13 ff. »Erinnere sie, dal sie den Fiirsten und der Obrigkeit untertan und gehorsam seien, zu
allem guten Werk bereit seien, niemand listern, nicht hadern, gelinde seien, alle Sanftmiitig-
keit beweisen gegen alle Menschen!« Tit. 3,1 f. »So lasset uns nun Gutes tun an jedermanng,
Gal. 6,10. So weiB sich die von der Welt freigemachte Kirche der Welt bleibend verpflichtet
nicht nur mit dem Worte Gottes, sondern auch mit ihrer Fiirbitte und mit ihrer tatigen Liebe.
Diese Pflicht bleibt bestehen, auch dann, wenn die Welt die Gemeinde Jesu haf3t und in ihrem
HaB verfolgt.

6. Die Welt ha3t die Gemeinde Jesu, wie sie ihren Herrn gehaf3t hat und noch haf3t. Daraus er-
wichst der Kirche eine weitere groBe Aufgabe: nicht wieder zu hassen, nicht wieder zu schla-
gen, sondern, wo es sein muf3, Christus, ihren Herrn, zu bekennen durch standhaftes Leiden.
Christus bekennen und um Christi willen, wenn es sein muf} leiden »treu bis in den Tod«, ge-
hort im Neuen Testament zusammen Hier wird der Kirche kein Aufstieg zur Macht und Ehre
in der Welt verheiflen, sondern immer wieder klar gezeigt, »dal wir durch viel Triibsale miis-
sen in das Reich Gottes gehen«, Apg. 14,22 Es ist dasselbe »MuB«, das die Kirche aus der
Leidensgeschichte ihres Meisters kennt, nicht ein fatales Miissen, sondern das willig zu beja-
hende Miissen des gottgegebenen Berufs. »Euch ist gegeben, um Christi willen zu tun, daf3 ihr
nicht allein an ihn glaubet, sondern um seinetwillen leidet«, schreibt Paulus der Gemeinde in
Philippi und féhrt fort »und habet denselben Kampf, welchen ihr an mir gesehen habt und nun
von mir horet«, Phil. 1,29 f. Die Kirche ist demnach in dieser Welt in einen groBBen Kampf ge-
stellt; sie kdimpft ithn recht und nicht umsonst, wenn sie um Christi willen, mit ihm und in brii-
derlicher Gemeinschaft miteinander leidet.

7. Gegen die Bosheit der Welt sieht sich die Kirche des Neuen Testaments zum tapferen Lei-
den berufen, gegen das Bdse in ihrer eigenen Mitte aber zur entschlossenen Gegenwehr in der
Kraft des Geistes Gottes. Da, wo der Siinder und die Siinde in ihrer Mitte offenbar wird, hat
die Kirche Zucht zu tiben. Aber gibt es denn noch offenbare Siinde und offenbare Siinder in
der Kirche des Neuen Testaments? Die Antwort des Neuen Testaments ist ein unzweideutiges
Ja. »Siindigt dein Bruder an dir«, sagt Jesus da, wo er von seiner Gemeinde spricht, Matth.
18,15. Auch die Apostelgeschichte und die tibrigen Schriften des Neuen Testaments reden mit
unvergleichlicher Offenheit von der Siinde und den Siindern in der Kirche. Was hat die Kirche
dagegen zu tun? Ems ist ihr streng verwehrt: die Gemeinde selbst von allen unechten Gliedern
reinigen zu wollen. Weizen und Unkraut, echte und unechte Jiinger stehen nebeneinander; die
Scheidung wird hier erst die Ernte bringen, Matth. 13,24 ff. Auch die Kirche des Neuen Testa-
ments behélt ihren gemischten Charakter nach dem Willen des Herrn bis zum Tag der Ernte.
Aber ein anderes ist dieser Kirche klar geboten: jedem offenbaren Siinder entgegenzutreten
mit dem BuBwort zunéchst des nichsten Bruders oder je nachdem auch der Gemeinde und
iiber dem BuBfertigen die schrankenlose Vergebung im Namen Jesu auszusprechen, den Un-
buBfertigen aber aus der Gemeinde zu entfernen, Matth. 18,15 ff., 1. Kor. 5,1 ff. Hier ist der
Kirche die Vollmacht und die Pflicht zum gemeinsamen Kampf wider jede offenbare Siinde
und jeden offenbaren Siinder in ihrer Mitte gegeben, zu einer Kirchenzucht, die wirksam wer-
den konnte, weil hier das Strafwort im Dienste der Vergebung stand, weil hier der Siinder
nicht nur gebeugt, sondern wieder aufgerichtet werden sollte, und weil hier, wo es not tat, eine
ganze Gemeinde — selbst buf¥fertig, selbst begnadigt— mit dem Geist der Kraft, der Liebe
und der Zucht um die Befreiung ihres Gliedes vom Verderben rang. Auch mit ihrer Zucht iibt
die Kirche Bruderliebe und verkiindet die Gnade ihres Herrn. Damit schlie3t sich der Ring der
Aufgaben der Kirche und kehrt zu seinem Ausgangspunkt zuriick.

Es ist eine Fiille von Aufgaben, zu denen die Kirche des Neuen Testaments sich in Christus

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 16 19.01.2026



berufen wufte, eine Fiille von Arbeit, die die kleine Herde im Glauben wirklich angefangen
hat.

Sie konnte bei aller Gro3e ihres Wirkens nicht hochmiitig werden. Ihr grofter Arbeiter riihmt
seinen hohen Beruf mit dem Wort: »Von Gottes Gnaden bin ich, was ich bin.« Was rithmens-
wert ist an dem Werk der Kirche, ist wie ihr ganzes Dasein das Werk ihres Herrn.

Eben darum konnte sie auch nicht verzagen trotz allem, was die Knechte des Herrn im Blick
auf ihre Arbeit verzagt machen wollte in der langen Zeit des Arbeitens und Wartens. Denn sie
wullte: Der Herr kommt und wird sein Werk selbst vollenden. Das Volk des Herrn arbeitet
und wartet »nicht vergeblich« — »in dem Herrng, 1. Kor. 15,58,

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 17 19.01.2026



Die Verfassung der Kirche des Neuen Testaments

Wie kann man nach der Verfassung der neutestamentlichen Kirche fragen? Ist nicht schon mit
dem Gedanken an organisierte, verfa3te Kirchen der Boden des Neuen Testaments verlassen?
In der Tat hat ein Rudolf Sohm mit groem Scharfsinn den Satz verfochten, das Kirchenrecht
widerspreche dem Wesen der Kirche, die Organisation der Kirche ihrer Geistbegabung, und
hat uns gelehrt, die Entwicklung vom Urchristentum zum Katholizismus als die verhingnis-
volle Fehlentwicklung von der Geistkirche zur Rechtsund Amtskirche zu betrachten. Von ihm
und vielen anderen vor ihm haben wir gelernt, streng zu scheiden zwischen der einen Kirche
des dritten Artikels, die wir glauben, und den vielen national, territorial und konfessionell ver-
schiedenen sichtbaren Kirchen, zwischen der vom Geist geleiteten Kirche Gottes und den von
Amtern geleiteten, organisierten Kirchen auf Erden, und endlich zwischen der freien Gemein-
schaft der Heiligen und den verfafiten Kirchen mit ihren Rechtsordnungen und Gesetzen.

Was zeigt uns nun das Neue Testament? Etwas sehr Merkwiirdiges, eine Wirklichkeit, in der
in lebendiger Spannung verbunden ist, was wir theoretisch und auch praktisch trennen. Nam-

lich

I. eine Vielheit von sehr verschiedenen Kirchen, die doch — auch sichtbar — in der Einheit
bleiben;

II. freie, geistgeleitete Gemeinden und doch Amter;

III. freie Liebesordnung und doch Anfange eines Kirchenrechts.

Auch hier wird sich zeigen, dafl die Wirklichkeit der Kirche des Neuen Testaments unsere
Kirchenbegriffe sprengt.

Wie steht es mit der Einheit der Kirche im Neuen Testament?

Bemerkenswert ist schon der Sprachgebrauch. Das Neue Testament hat nicht wie wir zwei
Worte, um die Gesamtkirche von einer Einzelgemeinde wie das groBere Ganze von dem klei-
neren Teil zu unterscheiden, sondern nur eines (ecclesia), das sowohl die Kirche als die Ge-
meinde bezeichnen kann. Es redet unbefangen von der Kirche wie von Kirchen, und zwar so.
als ob die verschiedenen Kirchen jeweils an ihrem Ort die Kirche wiren, als ob die Teile nur
die Besonderungen des Ganzen darstellten. Die Kirche kann schon da sein in der gewif3 klei-
nen Hausgemeinde im Hause der Priscilla und des Aquila, vgl. Rom. 16,5; sie ist da in einer
Ortsgemeinde wie in Jerusalem, welche Paulus betont »die Kirche Gottes« nennt, Gal. 1,13,
oder in Antiochien oder in Philippi. Eine Ortsgemeinde wie die in Philippi kann Paulus auch
zusammennehmen mit benachbarten Gemeinden und von »den Gemeinden in Mazedonien«
reden, 2. Kor. 8,1, wie von einer Art Provinzial- oder Landeskirche, die gemeinsam die Geld-
sammlung fiir Jerusalem organisiert. Besonders bemerkenswert ist hier z.B. die Bestimmung
der Sendschreiben der Offenbarung Johannis an »die sieben Gemeinden in Asien«, Offb. Joh.
1,4 Diese sieben Gemeinden werden hier zusammengenommen als die Kirche der Asia etwa
im Unterschied von den galatischen oder mazedonischen Kirchen; innerhalb dieser geographi-
schen bzw. politischen Einheit wird aber dann jede Gemeinde ganz besonders »fiir sich« ge-
nommen. Jede Gemeinde hat ihr eigenes Leben, ihr eigenes Schicksal, ihre eigene Verantwor-
tung. Demnach tritt die Kirche im Neuen Testament in Erscheinung in vielen einzelnen selb-
standigen Ortsgemeinden, die unter sich vielleicht landschaftlich bzw. politisch (provinzial)
besonders nahe in Verbindung stehen. Zu dieser ortlichen Vielheit und Verschiedenheit der
Kirchen im Neuen Testament tritt nun aber noch die nationale bzw. religiose Spaltung der
Kirche in einen jlidischen und einen griechischen Teil, eine Spaltung, die mitten durch eine

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 18 19.01.2026



Ortskirche wie die von Antiochien hindurchgehen und groe Schwierigkeiten machen konnte,
wie wir sowohl von Lukas als von Paulus wissen. So kann auch von der inneren Einheitlich-
keit der Kirche im Sinne der Gleichheit oder Uniformitit nicht einmal bei der einzelnen Orts-
kirche die Rede sein. Wenn da an einem Ort die eine Gruppe der Gemeinde nichts weill von
einem religiosen Kalender, von einem Unterschied der Tage, die andere Gruppe den Sabbat
und andere Feiertage bewuf3t und betont hilt, wenn die eine Gruppe die Neuherzukommenden
ohne Beschneidung, die andere dagegen nur nach vorangegangener Beschneidung tauft, so
sind dies »konfessionelle« Verschiedenheiten nicht nur in der Lehre, sondern, was praktisch
weit schwerer wiegt, in der ganzen Lebensordnung.

Wir beobachten also im Neuen Testament zundchst eine Vielheit von Kirchen, die nicht nur
dullerlich, sondern bis ins innere Leben, bis in Lehre und Kultus hinein untereinander und so-
gar in sich verschieden, ja gegensitzlich sein konnen.

Dennoch ist die Einheit der Kirche im Neuen Testament nicht verloren. Sie ist fest gehalten
im Geist, im Glauben an den Einen, der die Kirche an allen Orten griindet und aus vielerlei
Steinen baut. Alle die verschiedenen Gemeinden von Jerusalem bis Rom diirfen sich wissen
als das eine Gottesvolk an allen Orten: »ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid auf
einerlei Hoffnung eurer Berufung. Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe. Ein Gott und Vater unser
aller, der da ist liber euch allen und durch euch alle und in euch allen«, Eph. 4,4 ff. Auch den
tiefen Gegensatz der jiidischen und der griechischen Konfession weil der Glaube aufgehoben
in dem, der der Friede ist, »der aus beiden eines hat gemacht, und hat abgebrochen den Zaun,
der dazwischen war«, Eph. 2,14. Das alles ist uns sehr geldufig. Aber tibersehen wir dabei
nicht etwas Wesentliches, was dazu gehdrt! Die Einheit der Kirche wird von den Kirchen des
Neuen Testaments nicht nur geglaubt, sondern, weil sie geglaubt wird, auch betdtigt und ver-
wirklicht; sie bleibt nicht nur unsichtbar im Himmel, sondern wird schon in etwas sichtbar
auch auf Erden, so wie ja auch der eine Herr der Kirche, der Christus Jesus, auf Erden gekom-
men ist und Menschengestalt, Sichtbarkeit angenommen hat, so wie das ewige Wort Gottes
selbst Fleisch geworden ist und mitten unter uns gewohnt hat. Die Kirchen des Neuen Testa-
ments haben, soweit wir es beobachten konnen, die Einheit der Kirche auch leiblich sichtbar
erhalten und gepflegt, und zwar auf doppelte Weise, zuerst, indem sie sich nicht trennten von
»der Gemeinde Gottes« zu Jerusalem, wo die Kirche zuerst sichtbar geworden ist, und dann,
indem sie sich alle der einen menschlichen Leitung unterordneten, durch die der Herr seine
Kirche auf Erden leiten will, der Leitung des Petrus und der anderen Apostel. Die werdende
Kirche blieb zunéchst auch sichtbar eins, weil sie von allen Seiten her auch auf einen Ort auf
Erden blickte, auf Jerusalem, und auf eine autoritative menschliche Person bzw. auf einen
Autoritits-Personenkreis, auf Simon Petrus und die anderen Urzeugen Jesu.

So umstritten manches im einzelnen hier sein und vielleicht auch bleiben mag, eines ist ganz
deutlich: In Jerusalem und der Gemeinde Gottes, die dort entstanden war, sah die erste Chris-
tenheil den Mutterort und den Vorort der ganzen werdenden Kirche, mit dem selbst ein Paulus
fiir seine Person wie fiir seine Gemeinden trotz allem die Verbindung nicht abreiflen lief3, son-
dern immer wieder suchte. Er hat den Zusammenhang mit dem Vorort der Kirche gepflegt
durch seine wiederholten Reisen nach Jerusalem wie durch die Sammlung fiir die Armen von
Jerusalem in allen seinen Gemeinden. Vielleicht stoBen wir uns an dieser eigenartigen irdi-
schen Lokalisierung des Ausgangs- und Eingangspunktes der Kirche im Neuen Testament;
aber es ist dies nur eine besondere Form des Argernisses der Offenbarung Gottes, der Fleisch-
werdung des Wortes iiberhaupt. Die ersten Christengemeinden sehen in dieser Auszeichnung
Jerusalems und der Urgemeinde nicht eine zufillige Geschichtstatsache, sondern den freien
Gnadenwillen Gottes, dem es gefallen hat, dorthin seinen Sohn zu seinem auserwéhlten Volk
zu senden, dort in den Tod zu geben, dort als den Auferstandenen den Seinen zu zeigen und
dort durch die Sendung seines Geistes den Bau der Kirche zu beginnen. So war es auch nicht

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 19 19.01.2026



Willkiir, sondern das gehorsame Achten auf die Wunderwege Gottes, wenn die Urgemeinde
eine besondere Bedeutung fiir die ganze werdende Kirche sich gegeben sah und die anderen
Gemeinden den Zusammenhang mit Jerusalem wahrten und dadurch die Einheit der Kirche
Gottes solange als moglich auch sichtbar erhielten.

In der Urgemeinde zu Jerusalem hat die Kirche des Neuen Testaments noch eine Zeitlang ih-
ren irdischen Einheitspunkt gehabt, in dem Urapostel Petrus ihre vom Herrn gegebene irdi-
sche Autoritit. »Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Gemeinde,
Matth. 16,18: mit dieser besonderen Berufung war einem ganz bestimmten Menschen, dem
Fischer Simon Petrus, eine grundlegende Bedeutung fiir die ganze Kirche, dieser eine einheit-
liche Leitung auf Erden gegeben. Aber, so wird hier eingewendet werden, sind wir damit nicht
in der Papstkirche angekommen? Keineswegs. Der Abfall der Papstkirche vom Neuen Testa-
ment besteht nicht, wie auch Luther in der Polemik gegen Rom zu Unrecht behauptet hat, da-
rin, daf sie den Primat des Petrus in der Kirche selbst erdichtet hétte; dieser ist vielmehr nach
dem Neuen Testament der Wille des Herrn, kommt in dem ganzen Auftreten des Petrus immer
wieder deutlich zum Ausdruck und ist von den Aposteln wie von den Gemeinden anerkannt.
Der Abfall der romischen Kirche besteht vielmehr zunédchst einmal darin, daf} sie diesen von
Jesus in der Vollmacht des Christus dem Petrus verliehenen Primat dem Petrus nicht gelassen,
sondern eigenméchtig auf »Nachfolger« des Petrus iibertragen hat. Eine Nachfolge in dem
Amt des Petrus gibt es aber fiir das Neue Testament so wenig wie eine solche in dem Amt des
Christus. Auf »den Felsen« wird nicht ein zweiter und ein dritter Fels gebaut, sondern das
Haus Gottes, die Kirche Christi. Die Wiirde des Petrus ist also nicht erblich, seine einzigartige
Stellung in der Kirche ist nach den Worten des Herrn wie nach der Uberzeugung des ganzen
Neuen Testaments unwiederholbar und uniibertragbar. Es gibt also nach dem Zeugnis des
Neuen Testaments in der Kirche au3er Christus, dem einen Mittler zwischen Gott und den
Menschen, einen Boten des Christus, der ebenfalls eine einzigartige, wenn auch vollig anders-
artige Bedeutung fiir den ganzen Bau der Kirche hat. Einem Apostel hat der Herr selbst das
Weiden seiner Herde libergeben. Damit, da3 Simon Petrus dieses Amt tibernommen hat und
die ganze werdende Kirche seine Sonderstellung anerkannt, sich seinem Amte unterstellt hat
— wie selbstverstindlich hat Petrus z.B. auf dem sog. Apostelkonzil in Jerusalem das erste
Wort! Apg. 15 — bleibt die Kirche des Neuen Testaments liber Raum und Zeit, iiber alle lo-
kalen, nationalen und religiosen Verschiedenheiten und Gegensitze hinweg auch sichtbar die
eine. Ein Hausherr Christus im Himmel, ein Hausverwalter Petrus auf Erden, ein Haus mit
vielen und sehr verschiedenen Rdumen: das ist das Bild der werdenden Kirche im Neuen Tes-
tament.

Doch miissen wir sogleich hinzufiigen: Petrus ist wohl der Erste, aber nicht der Einzige in der
besonderen, einzigartigen Reihe der Mianner, denen der Herr die Leitung seiner Kirche iiber-
tragen hat. Er ist der primus inter pares, der Erste unter Ebenbiirtigen, mit diesen zusammen
vollig unter Christus gestellt, aber iiber die Gemeinde. Zu Petrus als dem Ersten werden die
anderen Elf in den Kreis »der Zwolf« berufen. Auch nach dem Bericht des Paulus, 1. Kor 15,
ist der auferstandene Herr zuerst dem Petrus, dann den »Zwolf«, also dem ganzen Apostel-
kreis erschienen. In den Kreis der Urapostel sind nach der Erzdhlung der Apostelgeschickte
noch andere neue Miénner »berufen« worden, auch werden von Paulus neben Petrus noch der
Herrnbruder Jakobus und Johannes besonders herausgehoben als solche, »die fiir Sdulen ange-
sehen waren«, Gal. 1,9. Immer aber scheint es sich um solche Ménner zu handeln, die den
Herrn in seinem irdischen Wirken wie in seiner Auferstehung gesehen haben (vgl. Apg 1.21
f.), also um Urzeugen von Jesus Christus, die gesehen haben und dann glaubten und nun von
dem Herrn der Kirche berufen sind zur Fiihrung derer, die »nicht sehen und doch glauben«,
weil sie das Zeugnis jener horen. Jenen Urzeugen, dem Apostelkreis oder -kollegium mit dem
Petrus an der Spitze, ist zusammen die Verwaltung der Botschaft von Christus und eben damit
die Regierung der Kirche Christi iibertragen. An dieser nicht rein »monarchischen«, sondern

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 20 19.01.2026



vkollegialen« Leitung hitte die Einheit der werdenden Kirche sehr leicht bald zerbrechen kon-
nen, Sie ist aber, soweit wir dies im Neuen Testament beobachten konnen, wunderbarerweise
nicht zerbrochen, nicht auseinandergefallen in eine Petruskirche und in eine Jakobuskirche
und so weiter. Der Grund fiir dieses Wunder ist unschwer zu erkennen: alle diese fithrenden
Minner standen unter der Leitung des Einen Herrn und trugen durch ihn in sich die Liebe, die
sie zum Zusammenwirken in gemeinsamem Dienst verpflichtete und trieb. Die Einheit des
Apostelkreises hat auch die schwerste Probe bestanden. Sie blieb gewahrt, auch als der Herr
etwas vOllig Unerwartetes und Unerhones tat, indem er zu dem vermeintlich schon abge-
schlossenen Kreis der Urapostel hinzu noch einen, den Letzten, den Verfolger der Gemeinde
Gottes, zum Urzeugen seiner Auferstehung, zum Nachfolger und Apostel machte und diesen
Letzten an ein Werk berief, das groer und ganz anders war als das der anderen Apostel. Es ist
vielleicht der schonste Erweis fiir die Geistesleitung der Kirche in der apostolischen Zeit, daf3
Paulus und die Urapostel, da3 Paulus, der Letzte und zu so Gro8em Berufene, und Petrus, der
Erste, durch alle Spannungen und Kédmpfe hindurch, die das Neue Testament wahrlich nicht
verschweigt (Gal. 2,11 ff.), die Gemeinschaft untereinander bewahrt und dadurch die Einheit
der Kirche auch sichtbar erhalten haben. Der Apostelkreis und sein einmiitiges Zeugnis von
Jesus Christus haben ihre Aufgabe erfiillt: Das Neue Testament zeigt uns das Werden der Kir-
che Gottes auf Erden nicht als das einer nur im Geist verbundenen, duf3erlich in eine juden-
christliche oder heidenchristliche, in eine petrinische und paulinische und johanneische Kirche
zerfallenden Vielheit von Kirchen, sondern als das Werden der einen apostolischen Kirche
Jesu Christi, die ein Geist ist und ein Leib. Wie wenig diese Einheit Einerleiheit, vielmehr
spannungsvolle Verbindung reichster Mannigfaltigkeit gewesen ist, das haben wir vor unseren
Augen in demjenigen Werk der werdenden Kirche, in dem wir noch heute die apostolische
Leitung und den sichtbaren Einheitspunkt aller christlichen Kirchen und aller Richtungen in
ihr haben bzw. wieder gewinnen konnen, in unserem Neuen Testament. Es ist demnach auch
nicht eine kiinstliche Abstraktion, sondern das Wort fiir eine lebendige Wirklichkeit, wenn wir
in diesen Vortrdgen von der Kirche des Neuen Testaments reden. Die Kirche Jesu Christi
wird auf Erden gebaut auf den einen Grund der Apostel; sie empféngt ihre Leitung von oben
durch das einmiitige apostolische Werk von Christus. Das ist der Grundartikel der Verfassung
der Kirche des Neuen Testaments, in dem die Einheit der Kirche geglaubt und auch »stiick-
weise« sichtbar gemacht wird.

IL.

War mit dieser Aufrichtung der apostolischen Autoritit und des apostolischen Amtes nicht die
alleinige Autoritit des Herrn und die Leitung des Geistes in der Kirche gefahrdet oder aufge-
hoben? Geist und Amt: schlieBt hier nicht eins das andere aus? Im Sinne des Neuen Testa-
ments durchaus nicht! Denn das Amt der Apostel ist Dienst im Auftrag des Herrn, und das
Wort, das die Apostel in besonderer Weise und mit besonderer Autoritdt verwalten, bringt der
glaubenden Gemeinde den Geist und mit dem Geiste die Freiheit. Gerade der Apostel, der
seine Autoritit in der Kirche besonders nachdriicklich verfochten hat, Paulus, 1463t keinen
Zweifel dariiber, wie er seine apostolische Autoritit selbst versteht und verstanden haben will:
»Daflir halte uns jedermann: fiir Christi Diener«, schreibt er im 1. Korintherbrief, 1. Kor. 4,1.
»Paulus, ein Knecht Jesu Christi, berufen zum Apostel«, heiflt es im Eingang des Romerbrie-
fes, Rom. 1,1. Deutlicher kann es nicht mehr gesagt werden, dafl und wie die Autoritét Christi
und die seiner Apostel zusammengehen in der Kirche. Der Herr regiert die Kirche im Geist,
aber eben durch das Amt seiner Apostel. Wenn die Kirche sich dem Amt der Apostel unter-
stellt, so unterstellt sie sich eben damit ihrem einzigen Herrn und nicht dem Petrus, nicht dem
Paulus — gleichwie wir dem Herrn gehorsam werden, wenn wir auf die Schrift horen, die von
thm zeugt. So beobachten wir bei Paulus ja geradezu eine heilige Angst davor, dal} seine apos-
tolische Vollmacht, die Macht, die Christus ihm zu seinem Dienste gab, als seine eigene per-
sonliche Herrschaft iiber die Gemeinde verstanden werde; ein Mi3verstiandnis, zu dem Paulus

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 21 19.01.2026



wohl selbst zuweilen durch sein Auftreten den Anlal3 gegeben haben mochte. Wo in der Kir-
che einmal so etwas wie eine Pauluspartei oder wie eine »Personalgemeinde« sich an Christus
vorbei unter seine Leitung und gegen andere stellen will, wie z.B. in der Gemeinde zu Ko-
rinth, da ruft er ganz erschrocken: »Wer ist Paulus? Wer ist Apollos? Diener sind sie, durch
welche ihr seid glaubig geworden, und das, wie der Herr einem jeglichen gegeben hat«, 1.
Kor. 3,5. Und wie Paulus die Gemeinde von einer falschen Autoritét seiner eigenen Person
frei macht, so auch von allen anderen menschlichen Autorititen, die sich zwischen Christi
Gnade und die glaubende Gemeinde stellen wollen. Die galatischen Christen, die von hohen
jerusalemischen, vielleicht apostolischen Autorititen in einer Christus verdunkelnden Weise
abhédngig geworden sind, erinnert er daran, daf3 sie zur Freiheit berufen sind, zur Freiheit auch
von Aposteln, die sie wiederum »in das knechtische Joch fangen« wollen, Gal. 5,13. Das Amt
der Apostel bringt der Gemeinde »die Predigt vom Glauben« und durch sie den Geist, Gal.
3,2; »wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit«, 2. Kor. 3,17. Deshalb stellt die Kirche
der zweiten Generation auch keine neuen Apostel auf; in die Nachfolge der Apostel tritt nie-
mand ein— niemand als die durch das apostolische Christuszeugnis frei gewordene Ge-
meinde. Dieser Gemeinde kann gesagt werden: »Ihr habt die Salbung von dem, der heilig ist,
und wisset alles«, 1. Joh. 2,20.

Die Freiheit der apostolischen Kirche bedeutet im Neuen Testament freilich nicht den Ver-
zicht auf die Organisation der Kirche mittels neuer Amter. Im Gegenteil, weil durch das apos-
tolische Zeugnis alle zur Verkiindigung des Worts und zum Dienst der Liebe berufen sind, da-
rum schaffen die Gemeinden nun selbst neue Amter, deren Auftrag es ist, die Arbeit aller recht
zu leiten — nicht aber, sie allein zu tun! Fiir den besonderen Dienst der Apostel, zu zeugen
von dem, was sie gesehen und gehort haben, schuf der Herr der Kirche selbst allein das Amt;
fiir den Dienst der apostolischen Gemeinde, mit Wort und Tat zu zeugen von dem, an den sie
glaubt, schafft die Gemeinde — verbunden mit dem Herrn im heiligen Geist — die jeweils
notigen neuen Amter. Es ist auch mit der Verfassung und Organisarton der Kirche im Neuen
Testament nicht anders als mit ithrem ganzen Sein und Wirken: der Grund ist gelegt, und nun
1st die Gemeinde dazu berufen, auf diesem Grund weiterzubauen in der Gemeinschaft mit
dem Herrn, der baut. In vollster Unbefangenheit berichtet uns Lukas Apg. 6 von der Errich-
tung des ersten neuen Amts in der Urkirche zu Jerusalem durch die Gemeinde selbst. Es ist
das Amt der Diakone. das die Apostel zusammen mit der Urgemeinde zunéchst einmal fiir Je-
rusalem geschaffen haben, nicht mit Berufung auf eine von Jesus hinterlassene Gemeindever-
fassung, auf irgendeine gottliche Stiftung dieses Amts, sondern auch hier — wie wir im zwei-
ten Vortrag sahen — im Blick auf Gottes Gabe in Christus, durch die alle zum Dienst der
Liebe berufen sind, und zugleich im Blick auf die besondere Lage in Jerusalem, in der bei der
GrofBe und Zusammensetzung der Gemeinde der Dienst an den Fischen nicht mehr durch die
Apostel getan werden kann ohne Schaden fiir ihr eigentliches Amt, fiir das Gebet und »das
Amt des Worts«. Deshalb tibertrdagt die Gemeinde diesen Dienst jetzt »sieben Ménnern, die
ein gut Geriicht haben und voll heiligen Geistes und Weisheit sind«, Apg. 6,3. Fiir dieses Amt
war also Geistbegabung unerldBlich, aber gerade damit offenbar nichts, was die Gemeinde
nicht insgesamt empfangen hétte. Wenigstens hat derselbe Lukas, der einen dieser Sieben,
ndmlich Stephanus, als »einen Mann voll Glaubens und heiligen Geistes«, Apg. 6,5, bezeich-
net, nicht lange vorher in der Pfingstgeschichte von der ganzen Gemeinde zu Jerusalem er-
zahlt: »sie wurden alle voll des heiligen Geistes«, Apg. 2,4. Die »Ordination« der Diakone Je-
rusalems zu ihrem Diakonenamt griindet sich also nicht anders als unsere heutige Ordination
zum evangelischen Predigtamt auf die Berufung jedes Glaubenden zum Dienst an Gottes
Werk und auf die Begabung aller Glaubenden mit dem heiligen Geist, wobei freilich Art und
Mal der Gnadengabe Gottes nach dem Zeugnis des Neuen Testaments bei jedem Einzelnen in
der Gemeinde wieder anders ist, »wie der Herr einem jeglichen gegeben hat«, 1. Kor. 3,5.

Wie hier die Urgemeinde fiir den Dienst an den Tischen und fiir die damit zusammenhén-

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 22 19.01.2026



gende Verwaltung des Gemeindevermdgens das neue Amt der Diakone eingerichtet hat, so
muf an einem anderen Ort der Kirche und zu anderer Zeit erstmals das Amt der »Bischofe«
errichtet worden sein, der »(Bau)aufseher«, wie wir das griechische episcopos iibersetzen
mifBten, ein Titel, der urspriinglich also sehr bescheiden war und zu dem vielgebrauchten Bild
vom Bau des Hauses Gottes trefflich paite. Was freilich die besonderen Funktionen dieser
»Bischofe« waren, deren es in einer Gemeinde mehrere geben konnte, vgl. Phil. 1,1, ist aus
dem Neuen Testament jedenfalls nicht sicher zu erkennen. Es beginnt nun bald — anfangs-
weise auch schon im Neuen Testament in den » Vorstehern«, »Hirten«, »Lehrern«, »Altesten«
usw. sichtbar werdend — die reiche Entwicklung der Amter in der Kirche und der Verfassung
iiberhaupt, auf die hier weder eingegangen werden mul3 noch kann. Nur soviel sei hier im Ge-
gensatz zu den oben beriihrten Aufstellungen Rudolf Sohms und anderer nochmals nach-
driicklich hervorgehoben: die Fehlentwicklung in der Geschichte der Kirche, der Abfall vom
Neuen Testament und seiner »Geistkirche« zur » Amtskirche«, beginnt nicht mit der Bildung
von Amtern in der Kirche iiberhaupt, auch nicht mit der Entstehung des Bischofsamts, nicht
einmal mit dem Aufkommen des »monarchischen Bischofsamts« an sich, sondern damit, daf3
die an sich durchaus berechtigten neuen Amter der Kirche sich nicht unter, sondern iiber oder
neben das einzigartige und bleibende Konigsamt des Christus und iiber oder neben das Boten-
amt seiner Apostel oder gar an ihre Stelle setzen wollen; damit, daBB das Amt fiir sich allein
den Geist in Anspruch nimmt, der doch der Gemeinde im Glauben geschenkt ist, oder gar den
Geist durch die Organisation ersetzt; und endlich damit, dall das Amt aus einem Dienst zur
Herrschaft, zur Hierarchie, das Priestertum aller Glaubigen zum Monopol einer Priesterkaste
wird. Damit ist dann freilich die Linie der freien Geistkirche des Neuen Testaments verlassen;
denn dieses kennt neben dem Amt des Christus und dem der Apostel kein Amt in der Kirche,
das nicht Grund und Ziel in der Berufung aller zum Dienste Gottes und in der Begabung aller
mit dem Geiste Gottes hitte und das anders regierte als durch das »Vorstehen« im allgemei-
nen Dienst. Jesus hat seinen Aposteln klar vorgezeichnet, was das Kirchenregiment von allem
weltlichen Regiment, was geistliche und weltliche Gewalt unterscheidet und aller kirchlichen
Verfassung ihr Wesensmerkmal gibt: »Ihr wisset, da3 die weltlichen Fiirsten herrschen und
die Oberherren haben Gewalt. So soll es nicht sein unter euch.

Sondern, so jemand will unter euch gewaltig sein, der sei euer Diener; und wer da will der
Vornehmste sein, der sei euer Knecht — gleichwie des Menschen Sohn ist nicht gekommen,
daf} er sich dienen lasse, sondern daf3 er diene und gebe sein Leben zu einer Erlosung fiir
viele«, Matth. 20,25-28. Mit diesen Worten wird alle Amtsgewalt in der Kirche ausgerichtet
an dem Amt des Christus.

I1I.

Wie Geist und Amt, so sehen wir auch Freiheit und Rechtsordnungen in der Kirche des Neu-
en Testaments verbunden. Mitten in der freien Glaubens- und Liebesgemeinschaft dieser Kir-
che beobachten wir die Entstehung von festen, fiir alle verbindlichen Ordnungen, und zwar
von Gottesdienst- und Lebensordnungen mannigfaltigster Art, die Anfange einer kirchlichen
Gesetzgebung, durch die doch die Freiheit vom Gesetz, die Christus bringt, nicht preisgege-
ben werden soll. Nur ein Beispiel soll dies veranschaulichen, das allerdings von jeher beson-
ders auffallend war und fiir das Vorurteil einer von jedem Recht freien Liebesgemeinschaft
immer anstoBig sein mulite, ndmlich der eigentiimliche Beschluf3 des sog. Apostelkonzils
nach Apg. 15,28 f, wo es in dem offiziellen Bescheid an die Gemeinde von Antiochien am
Ende heilit: »Denn es gefallt dem heiligen Geiste und uns, euch keine Beschwerden mehr aut-
zulegen, denn nur diese notigen Stiicke: daB ihr euch enthaltet vom Gotzenopfer und vom
Blut und vom Erstickten und von Hurerei; so ihr euch vor diesen bewahret, tut ihr recht.« Das
Verstdandnis dieser vier Bestimmungen, besonders der beiden mittleren, ist sehr schwierig, da
der Ausdruck duBerst knapp und die Veranlassung zu diesen Forderungen unbekannt ist. Wir

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 23 19.01.2026



konnen das, was dunkel ist an dieser Stelle, in unsrem Zusammenhang dahingestellt sein las-
sen. Soviel ist auch ohnedies deutlich: bei dieser Apostelzusammenkunft in Jerusalem machte
der judenchristliche Teil der Kirche dem heidenchristlichen die Auflage von Lebensordnun-
gen, die fiir die ganze Kirche verbindlich sein sollten, und der heidenchristliche Teil hat sich
durch Paulus und Barnabas auf diese Bestimmungen verpflichten lassen, wodurch diese Ord-
nungen rechtsgiiltig, also »Kirchengesetz« geworden sind. Der erste jener Rechtssitze be-
stimmte, da3 niemand, der zur Kirche gehéren und die Zugehorigkeit zu ihr nicht verlieren
wolle, etwas von dem essen diirfe, was einem heidnischen Gott geopfert worden war; der
letzte, dafl auch der Verkehr mit Dirnen aus der Kirche ausschlie3e. Von Paulus erfahren wir
im Galaterbrief zwar nichts von diesen Rechtssitzen, aber davon, dal3 er sich fiir den heiden-
christlichen Teil der Kirche zu einem allgemeinen Kirchenopfer fiir die Erhaltung der von Not
bedringten Gemeinde in Jerusalem verpflichtet hat. Wir werden kaum fehlgehen in der An-
nahme, daB3 Paulus die Aufbringung dieses Opfers nicht dem Zufall iiberlassen, sondern mit
dem freien Einverstdndnis seiner Gemeinden angeordnet hat. War mit solchen Gesetzen und
Verordnungen die Freiheit verraten, zu der die Gemeinde in Christus berufen ist? Im Gegen-
teil, die Freiheit wurde so gesichert gegen den Mif3brauch, durch den sie sonst verloren wiirde.
Die in Jerusalem beschlossenen Gesetze schiitzen den heidenchristlichen Teil der Kirche ge-
gen die bei ihm méchtige Versuchung, mit den Géttern und der Dirne den Verkehr fortzuset-
zen, und schiitzen ebenso die Urgemeinde in Jerusalem vor dem ihr drohenden Untergang in-
folge volliger Verarmung. Hier sind Rechtsordnungen von besonderer Art, die der Freiheit
der Liebe nicht widerstreiten. Sie sind vielmehr geschaffen von der Liebe, mit der ein Teil der
Kirche den anderen vor dem sittlichen Fall bzw. vor der Verelendung bewahrt, und sie sind
anerkannt worden von denen, fiir welche sie verbindlich waren, weil sie darin eine wirksame
Hilfe zum rechten Gebrauch ihrer christlichen Freiheit bzw. thres Vermdgens erkannt haben.
Damit war diesen und dhnlichen Kirchengesetzen die tétende Kraft des «Gesetzes« genom-
men und die lebenschaffende Kraft des »Geistes« mitgegeben.

Das Recht in der Kirche des Neuen Testaments ist ein wirkliches »Kirchenrecht«, geschaftfen
von der Gemeinde, in der alle Dinge aus dem Glauben und in der Liebe geschehen, und giiltig
gemacht durch den befreiten Willen der Gemeinde, die alles dankbar gebraucht, auch das
Recht, das ihr hilft, Gott und den Briidern zu dienen. Dieses Kirchenrecht ist seinem ganzen
Wesen nach verschieden von dem staatlichen Recht. Es wird nicht getragen von der Macht
des Staates, sondern von dem Geist in der Gemeinde; es ist auch nicht starr, sondern beweg-
lich, weil die Liebe nicht nur Altehrwiirdiges konserviert und auch nicht uniformiert, sondern
darauf achtet, was jetzt und hier dem Aufbau der Gemeinde dient.

So sind auch die Anfange der Verfassung und Rechtsbildung in der Kirche des Neuen Testa-
ments ein Zeugnis von der Kraft Christi, die in den Schwachen michtig ist, von der Gerech-
tigkeit Gottes, die im Evangelium iiber alle Ungerechtigkeit den Menschen geoffenbart wird
und bewirkt, daB3 schwache und ungerechte Menschen hier in der Kirche den Anfang wirkli-
cher Ordnung und wirklichen Rechts fiir ihr Zusammenleben schaffen. Das Gesetz, durch das
die Kirche ihre Gestalt bekommt, ist »das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus«,
Rom. §,2.

Quelle: Martin Haug, Die Kirche des Neuen Testaments. Drei Vortrdge, Stuttgart: Quell Ver-
lag, 1932.

Haug - Die Kirche des Neuen Testaments (Quell) 24 19.01.2026



