
Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 1 15.12.2025 

Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament (1967) 

Von Prof. D. Leonhard Goppelt, Universität Hamburg 

Die Botschaft von der Versöhnung der Welt durch Christus ist heute in doppelter Weise akut. 

Als zentraler Ausdruck des Evangeliums und als Leitthema der abendländischen Dogmatik 

bietet sie sich für das Gespräch zwischen den getrennten Kirchen an; denn nichts kann ihrer 

Annäherung mehr dienen als ein gemeinsames Bemühen um die Mitte des Evangeliums. Zu-

gleich spricht dieses Thema eine Aufgabe aller Christen an der Welt an, in der sie sich bereits 

zusammengefunden haben, nämlich ihre Mitverantwortung für den Frieden unter den Völ-

kern. Auch um diese mit viel Unklarheit belastete Verantwortung zu klären, ist es wichtig, 

neu zu untersuchen, wie die Versöhnung durch Christus im Neuen Testament gemeint ist. 

Ehe wir diese Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament Frage an das Neue Tes-

tament stellen, ist eine Klärung des deutschen Begriffes Versöhnung nötig. „Versöhnung“ hat 

nämlich heute in der Umgangssprache einen anderen Sinn als in der Luther-Bibel und in unse-

rer Dogmatik. In der Dogmatik wird bei uns vor allem seit dem 19. Jahrhundert unter dem 

Thema „Versöhnung“ gemeinhin die Bereinigung des Verhältnisses zwischen Gott und 

Mensch durch den sühnenden Opfertod Christi dargestellt. Die lateinisch formulierende alte 

Dogmatik bezeichnete dieses Thema gewöhnlich als redemptio, nur selten als reconciliatio. 

Dieser Sinn des Wortes Versöhnung in der Dogmatik erklärt sich aus der Sprachgeschichte.1 

Das neuhochdeutsche Wort versöhnen ist aus dem mittelhochdeutschen versuenen hervorge-

gangen. Luther verwendete das Wort in der Form versunen oder versünen. Es bezeichnet in 

der Reformationszeit gleich dem bereits aufkommenden „versönen“ allgemein „die Wieder-

herstellung eines Rechtsverhältnisses“, des Friedens, durch „objektiven Ausgleich“. In diesem 

Sinn heißt es im Kirchenlied der Reformationszeit: „hat versöhnt des Vaters Zorn“. Demge-

mäß übersetzte Luther im Neuen Testament mit versünen zwei verschiedene griechische Wör-

ter katallásso und hiláskomai. Die revidierte Lutherbibel setzte für beide „versöhnen“. In der 

neuhochdeutschen Umgangssprache bedeutet versöhnen jedoch lediglich, ein gestörtes gutes 

Verhältnis zwischen zwei Personen durch subjektive Zuwendung zueinander wiederherstellen. 

Diese Wortbedeutung deckt nicht mehr das zweite griechische Wort; dieses hat nämlich im 

Neuen Testament abgesehen von Lukas 18, 13 durchweg den Sinn „sühnen“, so das Verbum 

in Heb. 2, 17 und das Substantiv in 1. Joh. 2, 2; 4, 10. Dem neuhochdeutschen Wort „versöh-

nen“ entspricht im griechischen Neuen Testament lediglich katallásso. Es deckt auch nicht 

den dogmatischen Begriff „Versöhnung“; daher greifen die Systematiker seit dem 19. Jahr-

hundert verschiedentlich auf den archaischen Begriff „versöhnen“ zurück. (In der russischen 

Bibel besteht diese Schwierigkeit nicht; hier werden die beiden strittigen Begriffe mit ver-

schiedenen Wörtern übersetzt, katallásso mit einem Wort, das am meisten dem deutschen 

„befrieden“ entspricht.) 

Angesichts dieses Wortgebrauchs richten wir nicht die durch das dogmatische Thema „Ver-

söhnung“ gestellten Sachfragen an das Neue Testament, sondern gehen von dem neutesta-

mentlichen Begriff katallásso bzw. katallagé aus, der dem deutschen Wort „Versöhnung“ in 

seinem heutigen Sinn entspricht, ohne es genau zu decken. Wir wollen diesen Begriff nicht, 

wie es in Kittels ThW notwendig geschieht, isoliert für sich analysieren, sondern gerade auf 

seine Verbindung mit anderen Begriffen achten und dadurch die von ihm gemeinte Sache, 

Christi Heilswerk an der Welt in bestimmter Ausrichtung, zu erfassen suchen. Wir finden die 

Sache auf diesem Wege über die Begriffe klarer und zuverlässiger, als wenn wir das Neue 

Testament nach der von uns gemeinten Sache befragen und dadurch Gefahr laufen, es in einen 

 
1 Grimm, Deutsches Wörterbuch 12, 1, Leipzig 1956, Sp. 1350—1354. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 2 15.12.2025 

Fragebogen zu zwängen. 

Gehen wir in diesem Sinn von dem Leitbegriff katallagé, d. h. Versöhnung, aus und versu-

chen zuerst, einen Überblick über seine Verwendung im Neuen Testament und der damaligen 

Umwelt zu gewinnen, so erschließt sich ein umfassender Sachzusammenhang. 

I. Versöhnung in der Welt des Neuen Testaments 

Fragt man, wo das Neue Testament von Versöhnung redet, so macht man eine überraschende 

Feststellung: während alle neutestamentlichen Zeugen z. B. das Wort Vergebung der Sünden 

wenigstens gelegentlich in den Mund nehmen, schweigen sie bis auf einen von Versöhnung. 

Der eine ist Paulus! Und auch er redet nur an fünf Stellen seiner Briefe von Versöhnung. Aber 

diese Stellen sind abgesehen von der kurzen Zwischenbemerkung Röm. 11, 15 Höhepunkte 

der Verkündigung. Das gilt von Röm. 5, 10 f. und 2. Kor. 5, 18—20 ebenso wie von Kol. 1, 

19—23 und Eph. 2, 14—18. 

Was das Wort „versöhnen“ an diesen Stellen philologisch bedeutet, ist am Kontext eindeutig 

abzulesen. Nach ihm wird durch die Versöhnung Feindschaft, nicht etwa Schuld, behoben 

(Röm. 5, 6—8; Eph. 2, 14). Demgemäß steht an drei der vier Stellen als Parallelbegriff 

Friede, und nicht Entsühnung (Röm. 5, 1; Kol. 1, 20; Eph. 2, 14. 17 f.). Sich versöhnen be-

deutet deshalb für Paulus, sich einem Verfeindeten zuwenden, um Frieden herzustellen. Er 

verwendet das Wort für das Verhältnis zwischen Gott und Mensch zunächst in der gleichen 

philologischen Bedeutung wie in 1. Kor. 7, 11 für die Wiedergewinnung des getrennten Gat-

ten (vgl. Mt. 5, 25 diallássein). Die Vorstellung des Versühnens ist nirgends in dem Wort ent-

halten, und doch nimmt es durch die Art, wie die Versöhnung hier vollzogen wird, besonde-

ren Charakter an; das Subjekt, von dem die Versöhnung ausgeht, ist an allen Stellen Gott. 

Was das Wort in dieser Anwendung bei Paulus aussagen will, tritt deutlicher hervor, wenn wir 

nach dem begriffs- und traditionsgeschichtlichen Hintergrund fragen: Wie kam Paulus dazu, 

Christi Heilswerk als Versöhnung zu kennzeichnen? 

1. Hat man bereits vor Paulus in der hellenistischen oder in der atl.-jüdischen Welt von einer 

Versöhnung zwischen Gott und Mensch geredet? 

In der hellenistischen Welt2 werden die Verben katalláttein und dialláttein gleichsinnig in 

verschiedenen Bedeutungen, u. a. auch für versöhnen verwendet, aber so gut wie nie auf das 

Verhältnis zwischen Gott und Mensch angewendet. 

Dagegen zeigen sich zwar nicht im Alten Testament, wohl aber im Judentum einige allerdings 

sehr bescheidene Ansätze: Die Septuaginta gebraucht das Wort selten. Sie entwickelt jedoch 

in einer späten Schrift, dem 2. Makk., mit einer gewissen Formelhaftigkeit die Aussage: Gott 

werde, wenn die Menschen ihn bitten, bzw. umkehren, seinen Zorn aufgeben und sich mit 

ihnen versöhnen, d. h. ihnen wieder gnädig sein: katallageίe hymîn (2. Makk. 1, 5; vgl. 7, 33; 

8, 29; auch 5, 20). Das Wort in dieser Weise auf Gott anzuwenden, war dem griechisch spre-

chenden Judentum, aus dem Paulus stammt, anscheinend geläufig; denn diese Formel kehrt 

bei Josephus wieder (Ant. 6, 143). 

Eine ähnliche Wendung findet sich in der Sprache der Rabbinen, und sie nennen daneben ge-

legentlich auch die Sühnung. Eine nicht datierbare Tosephta-Stelle3 sagt: „Die Gemeindeopfer 

 
2 Zum folgenden vgl. F. Büchsel, ThW I, 254. 
3 T. Schegalim 1, 6 (174) nach Billerbeck III, 519. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 3 15.12.2025 

schaffen Versöhnung und Sühnung zwischen Israel und ihrem Vater im Himmel.“ Für Ver-

söhnung steht eine Form von rizzah, d. h. im rabbinischen Hebräisch: Begütigen, versöhnen, 

für Sühnung kipper sühnen. 

Bemerkenswert ist noch, daß die Qumrantexte zwar nachdrücklich von einer Rechtfertigung 

sola gratia, aber nicht von Versöhnung reden. 

So kennt das Judentum, aus dem Paulus herkommt, anders als das Alte Testament ein Reden 

von Versöhnung im Verhältnis zwischen Gott und Mensch, aber es ist selten, unbetont und 

vor allem anders orientiert: Versöhnung ist das Gnädigwerden Gottes, das von Menschen ver-

anlaßt wird. Sachlich gehört dieser Wortgebrauch in den Rahmen der atl.-jüdischen Vorstel-

lungen über Sündenvergebung und Bundeserneuerung, denen wir hier nicht nachgehen kön-

nen.4 Dieses spärliche Reden von Versöhnung in seiner jüdischen Umwelt hat Paulus sicher 

nicht veranlaßt, sondern es ihm höchstens erleichtert, Christi Werk als Versöhnung zu deuten. 

Lassen sich andere Ansätze für diese Aussagen ermitteln? 

2. Redete man im Urchristentum schon vor Paulus von Versöhnung? Stilkritische und form-

geschichtliche Analysen haben seit längerem zu der traditionsgeschichtlichen Vermutung ge-

führt, daß die beiden Stellen über die Versöhnung im Kol. und im Eph. „Hymnen“ der helle-

nistischen Kirche verarbeiten. In Kol. 1, 12—20 soll, wie zuletzt angenommen wurde, ein Ini-

tiationslied, in Eph. 2, 14—18 ein Erlösungslied der hellenistischen Kirche zugrunde liegen.5 

Neuerdings wurde weiter die — schwerlich zutreffende — Vermutung geäußert, daß auch in 

2. Kor. 5, 19—21 „ein vorpaulinisches Hymnenstück“ verarbeitet sei.6 All dies ergab die Ver-

mutung, Paulus habe die Deutung der Heilstat Christi als Versöhnung aus einer Tradition 

„hymnisch-liturgischen Charakters, also aus der Doxologie der hellenistischen Gemeinde“, 

übernommen.7 

Diese Tradition aber soll, wie weiter gefolgert wird, letztlich in erheblichem Maße mythi-

schen Ursprungs sein: das Römische Imperium war nämlich erfüllt von der Idee der Pax Ro-

mana: Augustus hatte Frieden, Sicherheit und soziale Wohlfahrt gebracht. Mit seiner Herr-

schaft sieht Vergil in der 4. Ekloge das goldene Zeitalter eines mythischen universalen Frie-

dens unter den Menschen wie in der Natur anbrechen. Auf diese Weise wird eine das Impe-

rium mythisch verklärende Reichsideologie erzeugt.8 Aus dieser Situation folgert die eben 

wiedergegebene Hypothese, die ersten christlichen Gemeinden in der hellenistischen Welt 

hätten im Überschwang der Geistbegabung diese mythische Erwartung enthusiastisch auf 

Christus als den Kosmokrator übertragen. Gegen diese Vermutung spricht jedoch bereits ent-

scheidend die Verwendung des Wortes „versöhnen“. Vergleicht man nämlich Vergils Ekloge 

und verwandte Texte mit den Hymnen in Kol. 1 und Eph. 2, so ist zwar hier und dort von ei-

ner universalen, endzeitlichen Befriedung durch einen neuen Herrscher die Rede. Aber in je-

nen Texten der hellenistischen Herrscherverehrung fehlt genau das hier in der Mitte stehende 

Schlüsselwort: Versöhnung im Sinne von katallagé! 

Es fehlt nicht zufällig; dort wird der universale Friede nicht durch Versöhnung, sondern 

durch die überlegene Staatskunst, deren sich Augustus in seinen Res Gestae rühmt, in Verbin-

dung mit einem Mechanismus der Vorsehung und der mythischen Umwandlung der Verhält-

 
4 Zuletzt: Klaus Koch, Sühne und Sündenvergebung um die Wende von der exilischen zur nachexilischen Zeit, 

Ev. Theol. 26 (1966), S. 217—239. 
5 Gottfried Schille, Frühchristliche Hymnen, Berlin 1965, S. 24—31. 81 f. 
6 Ernst Käsemann Erwägungen zum Stichwort „Versöhnungslehre im Neuen Testament“, in: Zeit und Ge-

schichte, Festschrift für R. Bultmann, Tübingen 1964, S. 49 f. 
7 Käsemann, ebd. S. 48 f. 
8 C. K. Barrett, Die Umwelt des Neuen Testaments, Tübingen 1959, Seiten 19—21. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 4 15.12.2025 

nisse herbeigeführt.9 Demgegenüber kann der kosmische Friede durch Versöhnung nur erwar-

tet werden, wo Gott dem Menschen als Person begegnet und ihn dadurch zur Person macht. 

Die hellenistische Welt aber kennt Gott nur als das Göttliche, das als Kraft und als Ordnungs-

prinzip den Kosmos durchwaltet und als Inspiration aus göttlichen Menschen spricht. Die hel-

lenistischen Schriftsteller pflegen unpersönlich neutral von dem theion, dem Göttlichen, der 

theia physis oder der theia dynamis zu reden. Diese Ausdrucksweise war so beliebt, daß sie 

auch in die Literatur des hellenistischen Judentums, vor allem in die späteren Schriften der 

Septuaginta, voran das 4. Makk.-Buch, und natürlich bei Josephus und Philo eindrang.10 Das-

selbe Eindringen beobachten wir in der spätesten Schrift des Neuen Testaments, in 2. Petr. 1, 

3 f., und seit den apostolischen Vätern bei den Kirchenvätern, — ohne daß dadurch die Perso-

nalität Gottes preisgegeben würde. Dennoch ist es bemerkenswert, daß das Neue Testament 

abgesehen von dieser einen Stelle, 2. Petr. 1, 3 f., die Worte theios und theiótes vermeidet und 

sie nur anwendet, wenn die Gottesvorstellung der Heiden gemeint ist (Apg. 17, 29; Röm. 1, 

20). Der Gott des Neuen Testaments ist der streng personhafte Gott des Alten Testaments; er 

gibt den Menschen nicht Orakel, „er gibt ihnen sein Wort“, so daß eine Partnerschaft entsteht, 

die einer Ehe zwischen zwei Menschen verglichen werden kann (Röm. 3, 2—5). Nur wenn 

man Gott so personhaft sieht, kann man in der Weise unserer Paulusstellen von Versöhnung 

zwischen Gott und Mensch reden. Wenn Paulus den Begriff Versöhnung mit der hellenisti-

schen Botschaft vom kosmischen Frieden wie mit der atl.-jüdischen von der Rechtfertigung 

verbindet, dann scheidet er den Frieden von der Friedensideologie des Hellenismus und die 

Rechtfertigung von der iustificatio sola gratia sub lege in Qumran! 

Nach diesen Beobachtungen ist es sehr unwahrscheinlich, daß man in der Urkirche schon vor 

Paulus von der Versöhnung durch Christus redete. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat Paulus 

selbst zuerst Christi Werk als Versöhnung gedeutet; das Wort findet sich nicht zufällig in der 

ganzen christlichen Literatur des 1. Jh. nur bei ihm.11 Es entspricht seiner Art, Christi Heils-

wirken streng als Wirken Gottes zu sehen. 

3. Die urchristliche Tradition hat ihm nicht den Begriff, wohl aber den sachlichen Ansatz zu 

dieser Deutung gegeben. Es ist, wie hier nur thetisch resümiert werden kann, der Skopus der 

synoptischen Überlieferung über Jesu Erdenwirken, daß Jesus nicht als Prophet den Men-

schen Heil, Vergebung, Anteil am Reich Gottes zugesprochen hat, sondern an Gottes Statt in 

Person den Sündern seine und damit Gottes vergebende, heilvolle Gemeinschaft gewährte. 

Das Gleichnis vom verlorenen Sohn deutet den Beteiligten verkündigend, was geschieht, 

wenn Jesus einem Zachäus seine Gemeinschaft gewährt oder einen Levi in seine Nachfolge 

ruft. Jesus übt selbst den uneingeschränkten, auch den Feind Gottes einschließenden Liebeser-

weis, den er in der Bergpredigt fordert (Mt. 5, 44 f.); er gibt nicht nur etwas, sondern sich 

selbst. Seine Selbstdarbietung zur Gemeinschaft ist aufgenommen, wenn der Mensch sie von 

Gott her annimmt, d. h. glaubt, bzw. wenn er nachfolgt. Diese Vergebung Gottes aber entzieht 

sich dem Menschen, wenn er seinem Nächsten nicht vergibt; dieser Friede mit Gott ent-

schwindet, wenn der Mensch nicht Frieden mit seinem Nächsten macht. Das schärfen das 

Gleichnis vom Schalksknecht und eine Reihe von Logien ein (Mt. 18, 23—35; 5, 23; 6, 12. 14 

f.). Der Bruder des verlorenen Sohnes würde in das Sohnesverhältnis zum Vater heimkehren, 

wenn er sich über die Heimkehr des Bruders mitfreuen könnte (Lk. 15, 32). 

So vollzog sich in Jesu Erdenwirken in räumlich-zeitlicher Beschränkung ein Gemeinschaft-

stiften zwischen Gott und Mensch und unter den Menschen, das in seiner Struktur genau dem 

entspricht, was bei Paulus als Versöhnung bezeichnet wird. Es würde historischem Denken 

 
9 Barrett, ebd. S. 12—17. 
10 Hermann Kleinknecht, ThW III, 122 f. 
11 In den Schriften der apostolischen Väter fehlen die Begriffe katallásso und katallagé ganz. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 5 15.12.2025 

widersprechen, hier eine einzigartige sachliche Entsprechung festzustellen und einen traditi-

onsgeschichtlichen Zusammenhang zu leugnen. Jesu Erdenwirken wird jedoch in keiner neu-

testamentlichen Schrift anders als auf Kreuz und Auferstehung hin und von ihnen her gese-

hen. So geht auch Paulus nicht unmittelbar von dieser Überlieferung über Jesu Erdenwirken 

aus, sondern von dem Urbekenntnis der ersten Zeugen, in dem Jesu ganzer Erdenweg auf 

Grund der Ostererfahrung gemäß den Abendmahlseinsetzungsworten und anderen Selbstzeug-

nissen Jesu zusammengefaßt wird: „Christus ist gestorben für uns, als wir noch Sünder wa-

ren“ (Röm. 5, 8; vgl. 1. Kor. 15, 3—5) bzw.: „Er ist gestorben für alle“, d. h. für die ganze 

Menschheit (vgl. 2. Kor. 5, 14 f.; Mk. 14, 24; 1. Kor. 11, 24 f.). Dieses „Für alle“ bedeutet im 

Bekenntnis: Jesu Sterben war stellvertretende Sühne zugunsten aller. Diesem „Für alle“ ent-

nimmt Paulus einmal nur das „Zugunsten“ und deutet es als Liebeserweis Gottes, mit dem er 

sich der Welt zuwendet, um Versöhnung zu stiften (Röm. 5, 6—8. 10); ein ander Mal ent-

nimmt er ihm zugleich die stellvertretende Sühne und deutet es als rechtfertigende Erweisung 

der Gerechtigkeit Gottes (Röm. 3, 25 f.). 

So wird durch die Frage der historischen Herkunft der paulinischen Aussagen über die Ver-

söhnung sichtbar, wo sie ihren Platz im Leben haben: Inmitten der Pax Romana und ihrer ide-

ologischen Verherrlichung kündigt Paulus auf Grund des urchristlichen Bekenntnisses von 

Jesu Sterben für alle den wahren Frieden für die Welt an. Er kommt durch die Versöhnung. 

Die Versöhnung durch Christus ist der Schlüssel zum eigentlichen Frieden. Wie sieht dieser 

Schlüssel aus? Wie geschieht die Versöhnung, die die neue Welt des Friedens erschließt? Das 

soll nun in der zweiten Hälfte unseres Referats ausgeführt werden 

II. Versöhnung durch Christus 

Wie die Versöhnung geschieht, wird deutlich, wenn Paulus die Versöhnung mit der Rechtfer-

tigung und mit dem Frieden verbindet. 

1. Versöhnung als Rechtfertigung. 

In den beiden genuin paulinischen Stellen Röm. 5 und 2. Kor. 5 verbindet Paulus die Versöh-

nung mit der Rechtfertigung. In Röm. 5 führt er von der Rechtfertigung (5, 1 a) zur Versöh-

nung (5, 1 b. 10) und in 2. Kor. 5 umgekehrt von der Versöhnung (5, 18—20) zur Rechtferti-

gung (5, 21). Beide Begriffe beschreiben offensichtlich denselben Vorgang, das Heilwerden 

des Verhältnisses zwischen Gott und Mensch. Sie werden nämlich in einer Reihe von Aussa-

gen parallel zueinander gebraucht. Die Aussage über die Versöhnung in Röm. 5, 10 geht nach 

Form und Inhalt der über die Rechtfertigung in Röm 5, 9 parallel. Der Dienst am Evangelium 

kann Dienst der Versöhnung oder Dienst der Rechtfertigung genannt werden (2. Kor. 3, 9; 5, 

18). Die beiden Begriffe entwickeln zwei Vorstellungszusammenhänge, die das Heilswider-

fahrnis in menschlichen Bildern beschreiben. Die Rechtfertigung, dikaiosis bzw. dikaioûn, 

deutet das Gottesverhältnis von dem rechtlichen Charakter des alttestamentlichen Gottesbun-

des her (vgl. Röm. 3, 2—6): Sie geht aus von der Erweisung „der Gerechtigkeit Gottes“, die 

„die Verurteilung“ des „Ungerechten“ aufhebt und ihn zum „Gerechten“ macht Die Versöh-

nung deutet das Gottesverhältnis von dem alttestamentlichen Gottesbund als erwählender 

Liebe her (vgl. Röm. 9, 11. 13; Kol. 2, 12): sie geht aus von der Erweisung „der Liebe Got-

tes“, die aus „dem Feinde Gottes“ einen macht, „der Frieden mit Gott“ hat. Und doch sind 

diese beiden Vorstellungszusammenhänge nicht nur auswechselbare Bilder. Mit ihrer Hilfe 

bringt Paulus je besondere Seiten des Heilswiderfahrnisses zur Sprache. 

a) Die besondere Aussage der Rechtfertigung: 

Mit Hilfe der Rechtfertigung bringt Paulus zum Ausdruck, daß sich in Christus der Gott des 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 6 15.12.2025 

Alten Testaments, getreu seiner Zusage handelnd, geradezu rechtlich an den Menschen bindet 

und ihn zu seinem Bundespartner macht. Die Botschaft von der Rechtfertigung erfaßt den 

Kern des Verhältnisses Gottes zum Menschen und den Menschen inmitten der Masse der 

Menschheit als verantwortlichen Einzelnen Gott gegenüber. 

Die Vorstellung „Rechtfertigung“ erfaßt die Tiefe des Gottesverhältnisses, wenn sie das Un-

heil des Menschen, seine Verfallenheit an die Sünde und an das Sterben, als Gottes Verurtei-

lung kennzeichnet (Röm. 5, 18 f.; 8, 1 f.) und alles Heil von Gottes Gerechtigkeit, d. h. dem 

Stehen Gottes zu seiner Zusage (Röm. 3, 2; 9, 6), der Erweisung seiner Verheißungs- und 

Bundestreue erwartet (Röm. 3, 3—6; 9, 4 f.). Gottes Gerechtigkeit ist für Paulus gerade nicht, 

wie man in neuerer Zeit mehrfach sagte,12 allgemein seine Treue zu seiner Schöpfung, son-

dern die Treue zu der vom Alten Testament bezeugten Zusage; Sie ist gerade als solche uni-

versal; denn die Abraham gegebene Verheißung umschließt „alle Völker“ (Röm. 4,16 f.). Got-

tes Zusage ist für Paulus der Ansatz seines Glaubens und Denkens. Röm. 9, 6: „Es ist aber 

nicht möglich, daß Gottes Wort hinfällig geworden sei.“ Christus aber ist das Ja Gottes zu all 

seinen Verheißungen (2. Kor. 1, 20), die Erweisung der Gerechtigkeit Gottes in Person (1. 

Kor. 1, 30). 

Christus ist dies letztlich durch sein Sterben; nur aus diesem Zusammenhang erschließt sich 

der eigentliche Sinn des Kreuzes: „Ihn“, nämlich den Gekreuzigten, „hat Gott öffentlich hin-

gestellt als Sühnedeckel ... durch sein Blut zur Erweisung seiner Gerechtigkeit“ (Röm. 3, 25). 

Das Wort vom hilastérion ... en tô autû haίmati erinnert jeden bibelkundigen Hörer unmittel-

bar an Lev. 16.13 Im Sterben Jesu hat Gott endgültig gemäß der aus Lev. 16 sprechenden 

Heilsordnung, also gemäß seiner Zusage, Heil gewirkt. Der Karfreitag war der eschatologi-

sche „Tag der Sühnung“ und als solcher die Erweisung der Gerechtigkeit Gottes. Wenn des 

Menschen Unheil in seiner Tiefe Verurteilung ist und das Heil rechtliche Selbstbindung Got-

tes an den Menschen, dann ist das Kreuz in seiner Tiefe Versühnung. Das Sterben Jesu ist dies 

selbstverständlich nur als Sterben auf die Auferstehung hin (Röm. 4, 25). So bezieht Paulus 

die Versühnung in die Rechtfertigung ein. Die Sühne ist nun nicht mehr, wie es oft in der his-

torischen Exegese erscheint, ein isoliertes jüdisches Motiv, das auf Jesu Sterben angewendet 

wird, und nicht mehr, wie oft in der Dogmatik, eine objektive Vorgabe; sie ist hier vielmehr 

die Art des eschatologischen Hervortretens Gottes, die es als Erweisung seiner Gerechtigkeit 

qualifiziert. 

Weil die Rechtfertigung die Tiefe des Christusgeschehens erfaßt, führt Paulus in 2. Kor. 5 die 

Botschaft von der Versöhnung (5, 18—20) zu dieser Mitte hin und erklärt in 5, 21: Gott „hat 

den, der die Sünde nicht kannte, für uns zur Sünde gemacht, damit wir Gerechtigkeit Gottes 

durch ihn würden“. Das Gotteshandeln, das ihn sühnend und stellvertretend den Tod des Sün-

ders sterben ließ, begegnet uns als die Erweisung der Gerechtigkeit Gottes. Sie macht uns ge-

recht, sie rechtfertigt; d. h. sie verleiht nicht eine Qualität, sondern stellt in eine personhafte 

Relation. Sie setzt den Glaubenden als Bundespartner Gottes. Sie versieht den Menschen nicht 

mit dem Etikett: „gerecht“, das er für wahr halten soll; sie weist ihm einen Platz am Tische 

 
12 Ernst Käsemann, Gottes Gerechtigkeit bei Paulus, in: Exegetische Versuche und Besinnungen, 2. Bd., Göttin-

gen 1964, S. 181—193, und Peter Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus, Göttingen 1965, S. 89 f.; zur 

Diskussion vgl. K. Kertelge, „Rechtfertigung“ bei Paulus, Münster 1967. 
13 Friedrich Büchsel, ThW III, S. 320—324 Demgegenüber will G. Fitzer, Der Ort der Versöhnung nach Paulus, 
Theol. Zeitschrift 22 (1966), S. 167—173 übersetzen: „Gott hat Jesus vorgreifend zum Ort der Gnade gesetzt, im 
gewaltsamen Tod zum Erweis seiner Gerechtigkeit ...“ (S. 183). Wenn jedoch, wie hier vorausgesetzt wird, an 
Lev. 16 gedacht ist, müssen hilastérion und en tô autû haίmati verbunden werden. Der Gekreuzigte ist dann mit 
der Stätte der gnädigen Gegenwart Gottes verglichen, an der Gott das sühnende Blut entgegennimmt. Der „Ver-
söhnungstag“ ist für das Alte Testament jom hakippurim, nach der LXX heméra exhilasmû, der Tag der Sühnung 
(Lev. 23, 27; vgl. 16, 30; 25, 9). Dieses Verständnis von Lev. 16 wird im Judentum festgehalten (Billerb. II, 165. 
179—185) und in Heb. 9, 7. 12 f. vorausgesetzt. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 7 15.12.2025 

Gottes zu, den einzunehmen, um zu leben, glauben bedeutet. In Qumran ist die Gerechtigkeit 

Gottes eine Macht, die sola gratia Kraft zur Erfüllung des radikalisierten Gesetzes vermittelt, 

und zugleich die Gabe, die das Versagen deckt.14 Paulus bezieht die Rechtfertigung nicht auf 

das Gesetz, sondern auf den Glauben. Für ihn bedeutet Rechtfertigung: Gott schafft sich den 

Glaubenden als Partner. Deshalb kann und muß er die Rechtfertigung umgekehrt durch die 

Versöhnung erläutern, während dieser Begriff in Qumran nicht zufällig fehlt, b) Die beson-

dere Aussage der Versöhnung. 

In Röm. 5 führt Paulus von der Rechtfertigung, die vorher in 3, 21 — 4, 25 verkündigt wurde, 

zur Versöhnung: „Gerechtfertigt nun aus Glauben, haben wir Frieden mit Gott durch unseren 

Herrn Jesus Christus“ (Röm. 5, 1). Dieser Friede ist, wie anschließend in 5, 6—8. 10 f. erklärt 

wird, durch die Versöhnung zustande gekommen. Besagt die Rechtfertigung, daß Gott in 

Christus den verantwortlichen Einzelnen will, so die Versöhnung, daß er das Herz des Men-

schen will: „Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen ...“ (Röm. 5, 5). Und doch be-

sagt gerade sie zugleich, daß er nicht lediglich den Seelenfrieden des Einzelnen oder eines 

Konventikels will, sondern den Frieden der Welt. Deckte die Rechtfertigung die Tiefe des Ge-

schehens zwischen Gott und Mensch als rechtliche Verbindlichkeit auf, so erschließt die Ver-

söhnung seine kosmische Weite. Wie dort das Wort von der eschatologischen Versühnung 

(Röm. 3, 25 f.) den zentralen Ansatz bildet, so hier das — nicht minder theozentrisch formu-

lierte — vom eschatologischen Friedensschluß (2. Kor. 5, 19): „Gott war in Christus als einer, 

der die Welt mit sich versöhnte.“ Nicht zufällig wird bei Paulus nie gesagt: Gott hat die Welt 

gerechtfertigt; denn Rechtfertigung meint die Setzung einer rechtlichen Relation durch Schaf-

fung des Glaubens. Dagegen kann gesagt werden: Gott hat sich in Jesu Sterben mit einem uni-

versalen Liebeserweis der feindlich gegen ihn stehenden Menschheit zugewandt, noch ehe sie 

davon weiß. 

Dieser Liebeserweis, die Versöhnung, ist für Paulus im Sterben Jesu geschehen, das wird in 

Röm. 5, 10 ausdrücklich gesagt: „Versöhnt durch den Tod seines Sohnes.“ Jesu Sterben hatte 

allerdings nur deshalb diese Bedeutung, weil es das Sterben des Mensch gewordenen Sohnes 

Gottes war, der im Unterschied zu allen anderen gehorsam war (Röm. 8, 3f.; Phil. 2, 6--9). 

Die Inkarnation ist für Paulus die Vorbereitung, aber noch nicht der Vollzug der Versöhnung. 

(Auch Joh. 3, 16 ist nicht anders gemeint.) Dieses Sterben nun war Gottes universale Versöh-

nungstat; denn es war nach Jesu Selbstzeugnis und nach dem Osterkerygma ein Sterben für 

alle (Mk. 10, 44 f.; 14, 24; vgl. 1. Kor. 11, 24 f.; 15, 3—5). Aus diesem „Für alle“ folgt: 

„Wenn Christus, als wir noch Sünder waren, für uns starb, erweist Gott seine Liebe zu uns“ 

(Röm. 5, 8). Daß das Sterben Jesu Gottes Liebeserweis nicht nur allgemein als seine Zuwen-

dung zur Welt, sondern speziell als sühnende Tilgung der Sünde war (vgl. 2. Kor. 5, 19 b), 

wird in diesem Vorstellungszusammenhang nicht ausgeführt. Hier wird nur betont: Durch 

diese Liebestat nimmt Gott die noch feindlich gegen ihn stehende Menschheit in seine Ge-

meinschaft auf: „er versöhnt sie mit sich“ (2. Kor. 5, 19), seine Liebe umfängt sie. 

Aber in welchem Sinn ist dies für die Menschheit wirklich? Paulus erklärt: Gott hat mit der 

Versöhnungstat zugleich die diakonίa tês katallagês, den Dienst der Versöhnung, bzw. den 

lόgos tês katallagês, das Wort der Versöhnung, gesetzt (2. Kor. 5, 18 f.). Diese Aussage kann 

man geradezu historisch verstehen: In den Ostererscheinungen wurde das Apostolat begrün-

det, das die Versöhnung verkündigt (1. Kor. 15, 3—8). Das war die Stiftung des kirchlichen 

Amtes. Das kirchliche Amt hat die verborgen im Kreuz vor Jerusalem geschehene Versöh-

nung nicht etwa nur bekanntzugeben, sondern in der Welt durchzusetzen. „So sind wir Bot-

schafter an Christi Statt, indem Gott durch uns aufruft; so bitten wir an Christi Statt: Lasset 

 
14 Vgl. Jürgen Becker, Das Heil Gottes, Göttingen 1964, S. 115—126. 149—155; Stuhlmacher, a. a. O. (Anm. 
10), S. 148—167. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 8 15.12.2025 

euch versöhnen mit Gott“ (2. Kor. 5, 20). Versöhnt ist, wer, wie vorher in 5, 17 gesagt wurde, 

en Christô, in Christus ist. In Christus ist, wer durch die Taufe in den Leib Christi, die Kirche, 

eingegliedert ist und diese Existenz aus Glauben als „neues Geschöpf“ lebt. 

Für den Versöhnten aber sind die alte Welt und der alte Mensch nicht einfach entschwunden. 

Gerade der Glaubende, der Versöhnte, sieht das Zornes- geschehen, das Paulus in Röm. 1, 18 

— 3, 20 und weiter in 7, 7—25 entwickelt. Röm. 7 redet, wie die Exegese heute ziemlich ein-

hellig annimmt, von dem alten Menschen, wie ihn der Glaube rückblickend sieht. Dieser alte 

Mensch ist nach Röm. 6, 6 auch für den Glauben, ja gerade für ihn immer wieder virulent. Die 

Getauften müssen immer aufs neue aufgerufen werden, das Alte für tot zu erachten (Röm. 6, 

11). Nach Röm. 1, 18 tritt das Zorneswirken Gottes gerade zugleich mit der Offenbarung sei-

ner Gerechtigkeit als endzeitliches Geschehen hervor und wird daher zugleich mit ihm wahr-

genommen. Dieses Zorneswirken trifft eine Menschheit, die, ob sie es weiß oder nicht, im Wi-

derstreit zu ihrem Schöpfer und daher im Widerstreit untereinander lebt (Röm. 5, 10; Kol. 1, 

21). In ihr ist das Verhältnis zu Gott und daher auch das Verstehen des Mitmenschen „vom 

Fleisch“ bestimmt, das sich, gerade weil es zum Sterben bestimmt ist, selbst behaupten will 

(Röm. 8, 6—8; vgl. 7, 14; 2. Kor. 5, 16). Gottes Zorn gibt den Menschen diesem Widerstreit, 

der Sünde, dahin und wird endgültig im Gericht nach dem Gesetz wirksam (Röm. 1, 24. 26. 

28; 2, 4—11). Gott steht gegen den Menschen und stößt ihn von sich. 

Was bedeutet angesichts dieser Wirklichkeit des Zornes, die die Wirklichkeit unseres alten 

Menschen wie unserer Welt ist, der große Indikativ: „Gott hat die Welt mit sich versöhnt“? Er 

will jedenfalls nicht im Sinn einer Aufklärung sagen: Gottes Zorn ist nur der Angsttraum des 

bösen Gewissens, Gott ist in Wirklichkeit der liebende Vater. Er ist ebensowenig im Sinn der 

apokalyptischen Äonenvorstellung gemeint; er will nicht sagen: Die Weltzeit, die unter Gottes 

Zorn stand, ist vergangen; seit Ostern ist die Welt zuständlich und vorfindlich von der Ver-

söhnung geprägt. Beides würde der Wirklichkeit unserer Welt wie dem Evangelium wider-

sprechen. 

Die Frage, wie der Indikativ gemeint ist, verbindet sich gegenwärtig mehrfach mit der Diskus-

sion um die Herrschaft Christi. Es wird öfter erklärt: Ostern bzw. die Taufe bedeuten einen 

Herrschaftswechsel. Das ist sicher richtig; aber man muß erklären, in welchem Sinn Christi 

Herrschaft nunmehr aufgerichtet ist. Christus wird nicht in der Weise Herr der Welt wie der 

römische Kaiser. Der Kaiser wurde in Rom inthronisiert; darauf wurde seine Inthronisation in 

allen Provinzen proklamiert und dadurch alle zur Akklamation verpflichtet. Dieses Wort der 

Proklamation war Macht, weil hinter ihm nicht nur die Macht der Legionen, sondern das Ord-

nungsprinzip stand, von dem die Welt lebte. Kann man das Evangelium von der Herrschaft 

Christi mit dieser Proklamation vergleichen? Das Evangelium verkündigt nicht nur einen an-

deren Namen als Herm der Welt, sondern eine Herrschaft anderer Art und hat deshalb selbst 

anderen Charakter. Deshalb erläutert Paulus die urchristliche Botschaft von der Herrschaft 

Christi eben durch die Begriffe Rechtfertigung und Versöhnung. Christus ist deshalb Herr der 

Welt, weil Gott sie durch ihn mit sich versöhnt hat, und er wird ihr Herr, wenn sie sich durch 

das Evangelium und den Glauben mit ihm versöhnen läßt. 

Diese beiden Sätze, 2. Kor. 5, 18 und 20, verhalten sich nicht wie Anfang und Fortgang, beide 

meinen vielmehr das Ganze. Man kann z. B. den ersten Satz nicht umschreiben: „Er war da-

bei, die Welt mit sich zu versöhnen“, und erklären: diese Handlung erreiche erst ihren Ab-

schluß, die Welt dürfe noch nicht versöhnt genannt werden.15 Nein, die Welt ist schon ver-

söhnt! Aber dies will nicht sagen, daß der Äon des Friedens den des Widerstreites bereits ab-

gelöst hätte; diese apokalyptische Erklärung wäre Enthusiasmus. Die Aussage ist kerygma-

 
15 Friedrich Büchsel, ThW. I, 257. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 9 15.12.2025 

tischer Indikativ: Sie verkündigt, was Gott in Jesu Sterben und Auferstehen verborgen auf 

Glauben hin getan und gesetzt hat. Die Aussage: Gott hat die Welt mit sich versöhnt, gilt in 

demselben Sinn wie der Satz: Jeder Getaufte ist mit Christus gestorben, um mit ihm zu leben 

(Röm. 6, 3—10). Das Neue ist nicht als Überwelt gegenwärtig, über die Bescheid gesagt und 

die einsichtig anerkannt wird, sondern als Gottes Zuwendung zur Welt, die im Glauben aufge-

nommen werden will. Das Reden im Indikativ und Imperativ ist spezifischer Ausdruck der 

Kreuzestheologie, die auf Glauben abzielt. Der Indikativ sagt, was Gott gesetzt hat, aber was 

gerade nicht im Weltbestand aufweisbar ist, sondern nur entgegen dem Augenschein verkün-

digt und geglaubt werden kann als das Werk des Gottes, der das Nicht- Seiende ins Dasein 

ruft, der den Sünder rechtfertigt, den Feind mit sich versöhnt und die Toten lebendig macht. 

Der Indikativ sagt: Gott hat es getan, der Imperativ: Er will es durch euch tun. Der Imperativ 

ruft als Wort Gottes zum Glaubensgehorsam. 

Paulus versucht nun nicht spekulierend und objektivierend zu erklären, wie sich diese Erwei-

sung der Liebe Gottes sachlich, insbesondere zeitlich, zur Bekundung seines Zornes verhalte. 

Er bringt die Wörter Versöhnung und Zorn nie direkt zusammen. Er verkündigt die Versöh-

nungstat Gottes und ruft alle auf, sich mit Gott versöhnen und dadurch aus dem Zorn retten zu 

lassen. Für den Glauben ist der Zorn gerade nicht entschwunden, er sieht ihn mehr als jeder 

andere Mensch, aber der Glaube findet allen Bekundungen des Zornes gegenüber, auch ge-

genüber dem Zorn des Endgerichtes, das große Dennoch: Nichts „kann uns scheiden von der 

Liebe Gottes“ (Röm. 8, 38 f.). In dieser Weise, als Gewißheit, nicht als Sicherheit, ist mitten 

in der Anfechtung und mitten unter den Zeichen des Zornes das Heil für den Glauben da: 

„Denn wenn wir, als wir Feinde waren, mit Gott versöhnt wurden durch den Tod seines Soh-

nes, um wieviel mehr werden wir als Versöhnte durch sein Leben aus dem Zorn (des Endge-

richtes) gerettet werden“ (Röm. 5, 9 f.). 

Weil die Versöhnung verborgen durch Kreuz und Auferstehung geschehen ist, kann sie immer 

nur als Ruf zum Glauben verkündigt, aber nicht zu einem weltanschaulichen Prinzip gemacht 

werden, das unabhängig vom Glauben in der Welt gelten soll. Und doch meint die Versöh-

nung nach Paulus nicht nur das Herz des Menschen (Röm. 5, 6—8), sondern den Frieden des 

Kosmos. Die Liebe Gottes macht das Herz, d. h. das Denken und Wollen des Menschen, neu, 

damit die Welt neu werde. Diese Beziehung der Versöhnung auf den kosmischen Frieden 

wird im Kol.- und Eph.-Brief zum sachlichen Skopus. 

2. Versöhnung als Friede für den Kosmos (Kol. 1 und Eph. 2). 

Die Ausrichtung der Versöhnung auf den kosmischen Frieden ist im Kol.- und im Eph.-Brief 

— ebenso wie im Röm.-Brief ihre Beziehung auf die Rechtfertigung — nicht das unmittelbare 

Thema der Ausführungen, wohl aber ihr sachlicher Skopus. Kol. 1 redet von Versöhnung, um 

in Auseinandersetzung mit der Gnosis entgegen allem Dualismus das All für Christus in An-

spruch zu nehmen. Eph. 2 redet von ihr um des Mysteriums der Kirche willen, die die neue 

Menschheit aus Juden und Heiden darstellt. An beiden Stellen wird die Versöhnung in der 

plerophoren Sprache eines Hymnus verkündigt. Wahrscheinlich verwendet Paulus hymnische 

Formulierungen, in denen die Gemeinde seine Botschaft von der Versöhnung aufgenommen 

hat. Die hymnische Formulierung erweckt, wie wir sahen, den Eindruck, hier rede ein enthusi-

astischer Perfektionismus. Daher sind zuerst die Aussagen über die vollzogene Versöhnung 

des Alls zu klären. 

a) Die geschehene Versöhnung als Stiftung des Friedens. 

In Kol. 1, 20 wird in gehobener Sprache doxologisch bekannt: Es gefiel Gott, „durch ihn“, 

nämlich durch Christus, „das All zu versöhnen auf ihn hin, indem er Frieden machte durch 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 10 15.12.2025 

das Blut seines Kreuzes, durch ihn (zu versöhnen) alles, sei es, was auf Erden, sei es, was im 

Himmel ist“. Diese gefüllten Sätze weiten, was 2. Kor. 5, 18 f. von der Menschheit sagte, auf 

die ganze Schöpfung aus. Wie nach der vorhergehenden Strophe des Hymnus, Kol. 1, 15—17, 

das All durch Christus geschaffen ist, auch die kosmischen Mächte, so ist es nach dieser durch 

ihn versöhnt. In 2. Kor. 5, 18 wurde die Versöhnung im Nachsatz als „Nicht-Zurechnen der 

Sünde“ erläutert, hier als „Frieden-Stiften“. Die Versöhnung des Alls und das Frieden-Stiften 

sind hier nicht anders als die Versöhnung der Menschheit in 2. Kor. 5 als kerygmatische Indi-

kative gemeint.16 Gewiß folgt diesem Indikativ hier nicht wie dort der Imperativ. Das ist nicht 

möglich; denn die außermenschliche Kreatur kann nicht zum Glauben gerufen werden. Wohl 

aber wird hier in Kol. 1, 21—23 die Gemeinde aufgerufen, die ihr widerfahrene Versöhnung 

durch Glauben in der Welt zu bewähren. Der Friede, der durch Jesu Sterben für die ganze 

Welt kam, ist also kein ideeller oder mythischer Weltzustand, über den die Menschen nur auf-

geklärt werden müßten, sondern eine Stiftung Gottes, die wirklich ist, weil sie vor ihm gilt. 

Versöhnung und Friede sind auch hier nicht weltanschauliche Prinzipien, die unabhängig vom 

Glauben in der Welt wirksam werden, sondern Gottes verborgene Setzung, die als Ruf zum 

Glaubensgehorsam verkündigt wird. Glaube bedeutet, dieser' von Gott durch Christi Sterben 

und Auferstehen gesetzten Wirklichkeit gemäß leben. 

b) Der aus Glauben zu lebende Friede 

Der Kol.-Brief will durch die kosmische Ausweitung der Versöhnung die Vorstellung abwei-

sen, die eine judaistische Gnosis in der Gemeinde von Kolossae verbreitet, nämlich daß kos-

mischen Mächten neben Christus eigenständige Bedeutung zukomme und die ihnen entspre-

chende Eigengesetzlichkeit der Welt auch für die Christen bestimmend sei. Auf Grund der 

Botschaft von der universalen Versöhnung sollen die Glaubenden in der Welt die Gewißheit 

leben daß keine Macht m Natur und Geschichte und keine Gesetzlichkeit gegenüber der Ver-

söhnung durch Christus eigenständige Bedeutung behält (Kol. 2). 

Diese Gewißheit macht für den Glaubenden das geschichtliche Leben jedoch gerade nicht 

gleichgültig, sondern verpflichtet ihn, sich ihm einzufügen. Das Leben des Glaubenden, des 

neuen Menschen, für den nicht nur das Böse und das Sterben, sondern auch die Lebensord-

nungen der alten Menschheit überwunden sind (Kol. 3, 9—11), gewinnt soziologisch Gestalt 

in der Gemeinde, und nicht nur in ihr, sondern auch in einem neuen Verhältnis zum Nächsten 

und selbst in einem neuen Engagement in den Lebensformen der Gesellschaft, reformatorisch 

geredet in den weltlichen Ständen (Kol. 3, 12 — 4, 1). Nicht zufällig läuft die Paränese des 

Kol.-Briefes aus in die „Haustafel“ 3, 18 — 4, 1. Siebenmal wird in dieser kurzen Haustafel 

durch Hinweis auf den Herm begründet, daß die Glaubenden sich den weltlichen Ständen, 

Ehe, Familie, Arbeitsverhältnis einfügen sollen. Diese auf den ersten Blick überraschende Be-

gründung erklärt sich aus den indikativischen Aussagen des Hymnus in Kol. 1: Eben weil das 

All von Gott durch Christus und auf Christus hin geschaffen ist und durch Christus bereits 

geltungshaft mit Gott versöhnt ist, sollen sich die Glaubenden „um des Herrn willen“ den 

Ständen dieser Welt einfügen. Die neue Motivierung gibt dem Verhalten auch neue Gestalt, 

ohne die Struktur des geschichtlichen Lebens aufzulösen. Die Auswirkung dieses Verhaltens 

läßt die Haustafel des Kol.-Briefes noch nicht erkennen. Aber schon bald nachher wird sicht-

bar: Das neue Verhalten in der Gesellschaft führt zum Konflikt, so kennzeichnet der 1. Petr.-

Brief die Situation (2, 11 — 3, 7), und weiter zur Ausstoßung der Christen aus der Gesell-

schaft, so sieht es die Prophetie der Offenbarung (Off. 13), — aber auch zu einer Wandlung 

gesellschaftlicher Formen, das sehen wir über das Neue Testament hinaus nach einem weiten 

 
16 Diskussion und Begründung bei Leonhard Goppelt. Die Herrschaft Christi und die Welt nach dem Neuen Tes-

tament, Luth. Rundschau 17 (1967), S. 35—40. 



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 11 15.12.2025 

Weg der Kirche in der Geschichte. 

Wie nimmt auf diese Weise der mit der Versöhnung gesetzte Friede in der Welt Gestalt an? 

Wir finden drei Antworten: 

1. Kol. 3, 15 mahnt: „Der Friede Christi walte in euren Herzen, zu welchem ihr berufen wur-

det in einem Leib“ (vgl. Phil. 4, 7). Wer „Frieden mit Gott hat“ (Röm. 5, 1—4), kann für sich 

bekennen: „Ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder Ge-

genwärtiges noch Zukünftiges ... noch eine andere Kreatur uns von der Liebe Gottes scheiden 

kann, die in Christus Jesus, unserem Herrn, ist“ (Röm 8, 39). Wie wenig dieser Friede im Her-

zen ein Zustand ist, bekundet der paränetische Charakter von Kol. 3, 15: Der Friede Christi 

bleibt immer gleich der Gerechtigkeit die fremde Gabe, zu der wir berufen sind. Die Berufung 

des Einzelnen zum Frieden aber geschah zugleich als Berufung „in den Leib“. Daraus folgt 

das Nächste. 2. Eph. 2, 14—18 bekennt die Gemeinde: „Christus ist unser Friede“; denn er hat 

den Riß zwischen der oberen und unteren Welt wie auch unter den Menschen geheilt. Das Ge-

setz ließ den Riß zwischen Israel und Gott wie zwischen Israel und den Heiden aufklaffen und 

zum Widerstreit werden, weil es der Selbstbehauptung, dem Für-sich-sein-Wollen des Men-

schen dienstbar ist. Wer durch die Taufe Christus zugeeignet ist, ist in ein Füreinander ge-

stellt: Was den Widerstreit unter den Menschen hervorruft, gilt für ihn nicht mehr, es ist durch 

Neues aufgehoben. Abgetan ist nicht nur die Feindschaft, sondern auch die Unordnung, die 

entsteht, weil jeder auf seinen Weg sieht (1. Kor. 14, 33). Und doch muß die Gemeinde, die 

dies bekennt, sogleich in der Paränese Eph. 4, 1—3 aufgefordert werden: „Ich ermahne euch 

nun, ... würdig zu wandeln der Berufung, die euch widerfahren ist, ... als solche, die einander 

in Liebe ertragen und eifrig darauf bedacht sind, die Einheit des Geistes durch das Band des 

Friedens zu wahren.“ Auch in der Gemeinde kann die Versöhnung nur gelebt werden aus dem 

Glauben, der in der Liebe wirksam wird, weil er auf den Gott baut, der „das Nichtseiende ins 

Dasein ruft“ (Röm. 4, 17). Das illustrieren die bitteren Auseinandersetzungen in den früh-

christlichen Gemeinden, die sich in den paulinischen Briefen spiegeln. Nicht die Gemeinde 

repräsentiert den Frieden Gottes, sondern Christus „ist unser Friede“ (Eph. 2, 14). Gerade des-

halb aber ist die Kirche gerufen und ermächtigt, immer aufs neue der Paränese zum Frieden 

zu folgen und sich nicht mit Zwiespalt und Unfrieden in den eigenen Reihen abzufinden. 

3. Wie der Friede Gottes für die Getauften und zum Glauben Berufenen immer nur die fremde 

Gabe ist, zu der sie gerufen sind, so erst recht für die Menschen, die nicht getauft sind und 

nicht im Glauben stehen. Die Versöhnung und der Friede, den Gott durch Christus gestiftet 

hat, begegnen der Menschheit, soweit sie noch nicht glaubt, zuerst und zuletzt als „das Evan-

gelium des Friedens“ (Röm. 10, 10; Eph. 2, 17; 6, 15). Dieses Evangelium ruft in das Reich 

Gottes, das eine neue Welt der „Gerechtigkeit und des Friedens“ bedeutet (Röm. 14, 17), nicht 

zu einer fortschreitenden sittlichen Umwandlung dieser Welt. Wer unter dem Evangelium des 

Friedens steht, bekundet dies auch durch den Erweis der Nächstenliebe selbst gegenüber dem 

Feind; dieser Erweis ist Abglanz des Liebeserweises, durch den Gott das Böse überwunden 

und die Welt mit sich versöhnt hat (vgl. Röm. 12, 17—21). Mit dem Ruf zum Dienen in der 

Gemeinde und zum Erweis der Nächstenliebe in Röm. 12 aber verbindet Rom. 13, 1—7 in ho-

her Spannung die Aufforderung, die staatliche Lebensform anzuerkennen, die durch Übung 

von ordnender Macht und von Recht dem Bösen wehrt. Solange der Friede Gottes selbst in 

den Herzen und in der Gemeinde der Glaubenden immer nur in der Spannung des Schon und 

Noch-Nicht waltet, muß das Handeln des Christen in der Welt die zwiespältige Gestalt haben, 

die das Nebeneinander von Röm. 12, 19: „Rächet euch selbst nicht, Geliebte ...“ und Röm. 13, 

4: „Sie ist eine Rächerin zum Zorn ...“ unübersehbar anzeigt. Die Mitarbeit der Christen im 

staatlichen Bereich, die in neutestamentlicher Zeit noch nicht möglich war, wird eindeutig der 

pax terrena gelten. Dabei verwehrt es die unterschiedliche Gestalt des Handelns nach Röm. 

12, 3—21 und nach 13, 1—7, die Aufrichtung der pax Christi und der pax terrena zu vermen-



Goppelt - Versöhnung durch Christus nach dem Neuen Testament

 12 15.12.2025 

gen, nicht minder aber verpflichtet das gemeinsame Vorzeichen Röm. 12, 1 f., die Bemühung 

um beide nicht voneinander zu trennen. 

Die Glaubenden haben nach Paulus den Frieden ebenso wie die Gerechtigkeit und die Erlö-

sung immer nur so, daß sie auf „die Erlösung des Leibes“ hoffen, die den Unfrieden in ihrer 

eigenen Existenz wie in der Kirche und in der Welt durch Gottes Gericht erlöschen läßt und 

für alle Kreatur mit dem Frieden zugleich Gerechtigkeit, Leben und Freude bringt (Röm. 8, 

18—25; vgl. 8, 6; 14, 17; 15, 17). 

Weil Paulus so nüchtern eschatologisch von der Versöhnung der Welt durch Christus geredet 

hat, so fern allem enthusiastischen Perfektionismus und Evolutionismus, hat seine Botschaft 

heute nach 2000 Jahren nichts von ihrer Leuchtkraft eingebüßt. Er vertrat sie in einer Welt, in 

der eine relative pax terrena hergestellt war, uns ist sie in einer noch weit davon entfernten 

Welt aufgetragen. Wenn wir verstehen, daß die Versöhnung durch Christus immer nur in der 

Engführung durch den Glauben als Gottes Heilswirken kommt, werden wir trotz aller Rück-

schläge in der Geschichte der Mission und aller Enttäuschungen an den Menschen, insbeson-

dere an den Menschen in der Kirche, die Botschaft von der Versöhnung festhalten und in un-

serer Welt die unsere eigene Existenz prägende Bitte weitergeben: „Lasset euch versöhnen 

mit Gott!“ 

Als Referat vorgetragen bei dem Gespräch zwischen Theologen der EKD und der Russ.-Orth. 

Kirche in Höchst am 4. 3.1967. 

Quelle: Außenamt der EKD (Hrsg.), Versöhnung. Das deutsch-russische Gespräch über das 

christliche Verständnis der Versöhnung zwischen Vertretern der Evangelischen Kirche in 

Deutschland und der Russischen Orthodoxen Kirche, Studienheft 5, Witten: Luther-Verlag, 

1967, S. 64-80. 


