Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament (1967)
Von Prof. D. Leonhard Goppelt, Universitit Hamburg

Die Botschaft von der Versohnung der Welt durch Christus ist heute in doppelter Weise akut.
Als zentraler Ausdruck des Evangeliums und als Leitthema der abendlédndischen Dogmatik
bietet sie sich fiir das Gespriach zwischen den getrennten Kirchen an; denn nichts kann ihrer
Anndherung mehr dienen als ein gemeinsames Bemiihen um die Mitte des Evangeliums. Zu-
gleich spricht dieses Thema eine Aufgabe aller Christen an der Welt an, in der sie sich bereits
zusammengefunden haben, ndmlich ihre Mitverantwortung fiir den Frieden unter den Vol-
kern. Auch um diese mit viel Unklarheit belastete Verantwortung zu kldren, ist es wichtig,
neu zu untersuchen, wie die Versohnung durch Christus im Neuen Testament gemeint ist.

Ehe wir diese Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament Frage an das Neue Tes-
tament stellen, ist eine Kldrung des deutschen Begriffes Versohnung nétig. ,,Versohnung* hat
nédmlich heute in der Umgangssprache einen anderen Sinn als in der Luther-Bibel und in unse-
rer Dogmatik. In der Dogmatik wird bei uns vor allem seit dem 19. Jahrhundert unter dem
Thema ,,Versohnung* gemeinhin die Bereinigung des Verhéltnisses zwischen Gott und
Mensch durch den sithnenden Opfertod Christi dargestellt. Die lateinisch formulierende alte
Dogmatik bezeichnete dieses Thema gewdhnlich als redemptio, nur selten als reconciliatio.

Dieser Sinn des Wortes Versdhnung in der Dogmatik erklirt sich aus der Sprachgeschichte. !
Das neuhochdeutsche Wort versdhnen ist aus dem mittelhochdeutschen versuenen hervorge-
gangen. Luther verwendete das Wort in der Form versunen oder versiinen. Es bezeichnet in
der Reformationszeit gleich dem bereits autkommenden ,,versénen* allgemein ,,die Wieder-
herstellung eines Rechtsverhiltnisses®, des Friedens, durch ,,objektiven Ausgleich®. In diesem
Sinn heiflt es im Kirchenlied der Reformationszeit: ,,hat versohnt des Vaters Zorn*. Demge-
méif tibersetzte Luther im Neuen Testament mit versiinen zwei verschiedene griechische Wor-
ter katallasso und hilaskomai. Die revidierte Lutherbibel setzte fiir beide ,,verséhnen®. In der
neuhochdeutschen Umgangssprache bedeutet verséhnen jedoch lediglich, ein gestortes gutes
Verhiltnis zwischen zwei Personen durch subjektive Zuwendung zueinander wiederherstellen.
Diese Wortbedeutung deckt nicht mehr das zweite griechische Wort; dieses hat ndmlich im
Neuen Testament abgesehen von Lukas 18, 13 durchweg den Sinn ,,stihnen®, so das Verbum
in Heb. 2, 17 und das Substantiv in 1. Joh. 2, 2; 4, 10. Dem neuhochdeutschen Wort ,,versoh-
nen* entspricht im griechischen Neuen Testament lediglich katallasso. Es deckt auch nicht
den dogmatischen Begriff ,,Versohnung*; daher greifen die Systematiker seit dem 19. Jahr-
hundert verschiedentlich auf den archaischen Begriff ,,verséhnen* zuriick. (In der russischen
Bibel besteht diese Schwierigkeit nicht; hier werden die beiden strittigen Begriffe mit ver-
schiedenen Wortern iibersetzt, katalldsso mit einem Wort, das am meisten dem deutschen
,befrieden‘ entspricht.)

Angesichts dieses Wortgebrauchs richten wir nicht die durch das dogmatische Thema ,,Ver-
s6hnung* gestellten Sachfragen an das Neue Testament, sondern gehen von dem neutesta-
mentlichen Begriff katallasso bzw. katallagé aus, der dem deutschen Wort ,,Verséhnung* in
seinem heutigen Sinn entspricht, ohne es genau zu decken. Wir wollen diesen Begriff nicht,
wie es in Kittels ThW notwendig geschieht, isoliert fiir sich analysieren, sondern gerade auf
seine Verbindung mit anderen Begriffen achten und dadurch die von ihm gemeinte Sache,
Christi Heilswerk an der Welt in bestimmter Ausrichtung, zu erfassen suchen. Wir finden die
Sache auf diesem Wege tliber die Begriffe klarer und zuverléssiger, als wenn wir das Neue
Testament nach der von uns gemeinten Sache befragen und dadurch Gefahr laufen, es in einen

! Grimm, Deutsches Warterbuch 12, 1, Leipzig 1956, Sp. 1350—1354.
Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
1 15.12.2025



Fragebogen zu zwéngen.

Gehen wir in diesem Sinn von dem Leitbegriff katallage, d. h. Versohnung, aus und versu-
chen zuerst, einen Uberblick iiber seine Verwendung im Neuen Testament und der damaligen
Umwelt zu gewinnen, so erschliet sich ein umfassender Sachzusammenhang.

I. Versohnung in der Welt des Neuen Testaments

Fragt man, wo das Neue Testament von Versohnung redet, so macht man eine iiberraschende
Feststellung: wihrend alle neutestamentlichen Zeugen z. B. das Wort Vergebung der Siinden
wenigstens gelegentlich in den Mund nehmen, schweigen sie bis auf einen von Verséhnung.
Der eine ist Paulus! Und auch er redet nur an fiinf Stellen seiner Briefe von Versohnung. Aber
diese Stellen sind abgesehen von der kurzen Zwischenbemerkung Rom. 11, 15 Hohepunkte
der Verkiindigung. Das gilt von Rom. 5, 10 f. und 2. Kor. 5, 18—20 ebenso wie von Kol. 1,
19—23 und Eph. 2, 14—18.

Was das Wort ,,versohnen* an diesen Stellen philologisch bedeutet, ist am Kontext eindeutig
abzulesen. Nach ihm wird durch die Vers6hnung Feindschaft, nicht etwa Schuld, behoben
(Rom. 5, 6—38; Eph. 2, 14). DemgeméB steht an drei der vier Stellen als Parallelbegriff
Friede, und nicht Entstihnung (R6m. 5, 1; Kol. 1, 20; Eph. 2, 14. 17 f.). Sich verséhnen be-
deutet deshalb fiir Paulus, sich einem Verfeindeten zuwenden, um Frieden herzustellen. Er
verwendet das Wort fiir das Verhéltnis zwischen Gott und Mensch zunichst in der gleichen
philologischen Bedeutung wie in 1. Kor. 7, 11 fiir die Wiedergewinnung des getrennten Gat-
ten (vgl. Mt. 5, 25 diallassein). Die Vorstellung des Versiihnens ist nirgends in dem Wort ent-
halten, und doch nimmt es durch die Art, wie die Versdhnung hier vollzogen wird, besonde-
ren Charakter an; das Subjekt, von dem die Verséhnung ausgeht, ist an allen Stellen Gott.

Was das Wort in dieser Anwendung bei Paulus aussagen will, tritt deutlicher hervor, wenn wir
nach dem begriffs- und traditionsgeschichtlichen Hintergrund fragen: Wie kam Paulus dazu,
Christi Heilswerk als Versohnung zu kennzeichnen?

1. Hat man bereits vor Paulus in der hellenistischen oder in der atl.-jiidischen Welt von einer
Versohnung zwischen Gott und Mensch geredet?

In der hellenistischen Welt* werden die Verben katalldattein und dialldttein gleichsinnig in
verschiedenen Bedeutungen, u. a. auch fiir versdhnen verwendet, aber so gut wie nie auf das
Verhiltnis zwischen Gott und Mensch angewendet.

Dagegen zeigen sich zwar nicht im Alten Testament, wohl aber im Judentum einige allerdings
sehr bescheidene Ansédtze: Die Septuaginta gebraucht das Wort selten. Sie entwickelt jedoch
in einer spaten Schrift, dem 2. Makk., mit einer gewissen Formelhaftigkeit die Aussage: Gott
werde, wenn die Menschen ihn bitten, bzw. umkehren, seinen Zorn aufgeben und sich mit
ihnen versohnen, d. h. ihnen wieder gnédig sein: katallageie hymin (2. Makk. 1, 5; vgl. 7, 33;
8, 29; auch 5, 20). Das Wort in dieser Weise auf Gott anzuwenden, war dem griechisch spre-
chenden Judentum, aus dem Paulus stammt, anscheinend geldufig; denn diese Formel kehrt
bei Josephus wieder (Ant. 6, 143).

Eine dhnliche Wendung findet sich in der Sprache der Rabbinen, und sie nennen daneben ge-
legentlich auch die Sithnung. Eine nicht datierbare Tosephta-Stelle® sagt: ,,Die Gemeindeopfer

2 Zum folgenden vgl. F. Biichsel, ThW I, 254.
3 T. Schegalim 1, 6 (174) nach Billerbeck III, 519.

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
2 15.12.2025



schaffen Versohnung und Sithnung zwischen Israel und ihrem Vater im Himmel.“ Fiir Ver-
sOhnung steht eine Form von rizzah, d. h. im rabbinischen Hebraisch: Begiitigen, versdhnen,
fiir Sihnung kipper siithnen.

Bemerkenswert ist noch, dafl die Qumrantexte zwar nachdriicklich von einer Rechtfertigung
sola gratia, aber nicht von Versohnung reden.

So kennt das Judentum, aus dem Paulus herkommt, anders als das Alte Testament ein Reden
von Versohnung im Verhéltnis zwischen Gott und Mensch, aber es ist selten, unbetont und
vor allem anders orientiert: Versohnung ist das Gnéddigwerden Gottes, das von Menschen ver-
anlaft wird. Sachlich gehort dieser Wortgebrauch in den Rahmen der atl.-jiidischen Vorstel-
lungen tiiber Siindenvergebung und Bundeserneuerung, denen wir hier nicht nachgehen kon-
nen.* Dieses spirliche Reden von Verséhnung in seiner jiidischen Umwelt hat Paulus sicher
nicht veranlaf3t, sondern es ihm hdchstens erleichtert, Christi Werk als Vers6hnung zu deuten.
Lassen sich andere Ansitze fiir diese Aussagen ermitteln?

2. Redete man im Urchristentum schon vor Paulus von Versohnung? Stilkritische und form-
geschichtliche Analysen haben seit ldngerem zu der traditionsgeschichtlichen Vermutung ge-
fithrt, da3 die beiden Stellen liber die Versohnung im Kol. und im Eph. ,,Hymnen* der helle-
nistischen Kirche verarbeiten. In Kol. 1, 12—20 soll, wie zuletzt angenommen wurde, ein Ini-
tiationslied, in Eph. 2, 14—18 ein Erlosungslied der hellenistischen Kirche zugrunde liegen.’
Neuerdings wurde weiter die — schwerlich zutreffende — Vermutung geduBert, daf auch in
2. Kor. 5, 19—21 ,ein vorpaulinisches Hymnenstiick* verarbeitet sei.® All dies ergab die Ver-
mutung, Paulus habe die Deutung der Heilstat Christi als Versohnung aus einer Tradition
»hymnisch-liturgischen Charakters, also aus der Doxologie der hellenistischen Gemeinde*,
{ibernommen.’

Diese Tradition aber soll, wie weiter gefolgert wird, letztlich in erheblichem Mafle mythi-
schen Ursprungs sein: das Romische Imperium war ndmlich erfiillt von der Idee der Pax Ro-
mana: Augustus hatte Frieden, Sicherheit und soziale Wohlfahrt gebracht. Mit seiner Herr-
schaft sieht Vergil in der 4. Ekloge das goldene Zeitalter eines mythischen universalen Frie-
dens unter den Menschen wie in der Natur anbrechen. Auf diese Weise wird eine das Impe-
rium mythisch verklirende Reichsideologie erzeugt.® Aus dieser Situation folgert die eben
wiedergegebene Hypothese, die ersten christlichen Gemeinden in der hellenistischen Welt
hitten im Uberschwang der Geistbegabung diese mythische Erwartung enthusiastisch auf
Christus als den Kosmokrator iibertragen. Gegen diese Vermutung spricht jedoch bereits ent-
scheidend die Verwendung des Wortes ,,versohnen®. Vergleicht man ndmlich Vergils Ekloge
und verwandte Texte mit den Hymnen in Kol. 1 und Eph. 2, so ist zwar hier und dort von ei-
ner universalen, endzeitlichen Befriedung durch einen neuen Herrscher die Rede. Aber in je-
nen Texten der hellenistischen Herrscherverehrung fehlt genau das hier in der Mitte stehende
Schliisselwort: Versdhnung im Sinne von katallagé!

Es fehlt nicht zufillig; dort wird der universale Friede nicht durch Verséhnung, sondern
durch die iiberlegene Staatskunst, deren sich Augustus in seinen Res Gestae riihmt, in Verbin-
dung mit einem Mechanismus der Vorsehung und der mythischen Umwandlung der Verhalt-

4 Zuletzt: Klaus Koch, Siihne und Siindenvergebung um die Wende von der exilischen zur nachexilischen Zeit,
Ev. Theol. 26 (1966), S. 217—239.

3 Gottfried Schille, Frithchristliche Hymnen, Berlin 1965, S. 24—31. 81 f.

¢ Ernst Kéisemann Erwigungen zum Stichwort ,,Versdhnungslehre im Neuen Testament®, in: Zeit und Ge-
schichte, Festschrift fiir R. Bultmann, Tiibingen 1964, S. 49 f.

7 Kdsemann, ebd. S. 48 f.

8 C. K. Barrett, Die Umwelt des Neuen Testaments, Tiibingen 1959, Seiten 19—21.

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
3 15.12.2025



nisse herbeigefiihrt.” Demgegeniiber kann der kosmische Friede durch Verséhnung nur erwar-
tet werden, wo Gott dem Menschen als Person begegnet und ihn dadurch zur Person macht.
Die hellenistische Welt aber kennt Gott nur als das Géttliche, das als Kraft und als Ordnungs-
prinzip den Kosmos durchwaltet und als Inspiration aus gottlichen Menschen spricht. Die hel-
lenistischen Schriftsteller pflegen unpersonlich neutral von dem theion, dem Géttlichen, der
theia physis oder der theia dynamis zu reden. Diese Ausdrucksweise war so beliebt, daf3 sie
auch in die Literatur des hellenistischen Judentums, vor allem in die spéteren Schriften der
Septuaginta, voran das 4. Makk.-Buch, und natiirlich bei Josephus und Philo eindrang.!® Das-
selbe Eindringen beobachten wir in der spétesten Schrift des Neuen Testaments, in 2. Petr. 1,
3 f., und seit den apostolischen Vitern bei den Kirchenvétern, — ohne dall dadurch die Perso-
nalitét Gottes preisgegeben wiirde. Dennoch ist es bemerkenswert, dal das Neue Testament
abgesehen von dieser einen Stelle, 2. Petr. 1, 3 f., die Worte theios und theiotes vermeidet und
sie nur anwendet, wenn die Gottesvorstellung der Heiden gemeint ist (Apg. 17, 29; Rom. 1,
20). Der Gott des Neuen Testaments ist der streng personhafte Gott des Alten Testaments; er
gibt den Menschen nicht Orakel, ,,er gibt ihnen sein Wort™“, so dal3 eine Partnerschaft entsteht,
die einer Ehe zwischen zwei Menschen verglichen werden kann (R6m. 3, 2—35). Nur wenn
man Gott so personhaft sieht, kann man in der Weise unserer Paulusstellen von Vers6hnung
zwischen Gott und Mensch reden. Wenn Paulus den Begriff Versdhnung mit der hellenisti-
schen Botschaft vom kosmischen Frieden wie mit der atl.-jiidischen von der Rechtfertigung
verbindet, dann scheidet er den Frieden von der Friedensideologie des Hellenismus und die
Rechtfertigung von der iustificatio sola gratia sub lege in Qumran!

Nach diesen Beobachtungen ist es sehr unwahrscheinlich, da3 man in der Urkirche schon vor
Paulus von der Versohnung durch Christus redete. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat Paulus
selbst zuerst Christi Werk als Versohnung gedeutet; das Wort findet sich nicht zufillig in der
ganzen christlichen Literatur des 1. Jh. nur bei ihm.!! Es entspricht seiner Art, Christi Heils-
wirken streng als Wirken Gottes zu sehen.

3. Die urchristliche Tradition hat ihm nicht den Begriff, wohl aber den sachlichen Ansatz zu
dieser Deutung gegeben. Es ist, wie hier nur thetisch resiimiert werden kann, der Skopus der
synoptischen Uberlieferung iiber Jesu Erdenwirken, daB Jesus nicht als Prophet den Men-
schen Heil, Vergebung, Anteil am Reich Gottes zugesprochen hat, sondern an Gottes Statt in
Person den Siindern seine und damit Gottes vergebende, heilvolle Gemeinschaft gewéhrte.
Das Gleichnis vom verlorenen Sohn deutet den Beteiligten verkiindigend, was geschieht,
wenn Jesus einem Zachéus seine Gemeinschaft gewéhrt oder einen Levi in seine Nachfolge
ruft. Jesus iibt selbst den uneingeschrénkten, auch den Feind Gottes einschlieBenden Liebeser-
weis, den er in der Bergpredigt fordert (Mt. 5, 44 f.); er gibt nicht nur etwas, sondern sich
selbst. Seine Selbstdarbietung zur Gemeinschaft ist aufgenommen, wenn der Mensch sie von
Gott her annimmt, d. h. glaubt, bzw. wenn er nachfolgt. Diese Vergebung Gottes aber entzieht
sich dem Menschen, wenn er seinem Néchsten nicht vergibt; dieser Friede mit Gott ent-
schwindet, wenn der Mensch nicht Frieden mit seinem Néachsten macht. Das schérfen das
Gleichnis vom Schalksknecht und eine Reihe von Logien ein (Mt. 18, 23—35; 5, 23; 6, 12. 14
f.). Der Bruder des verlorenen Sohnes wiirde in das Sohnesverhéltnis zum Vater heimkehren,
wenn er sich liber die Heimkehr des Bruders mitfreuen konnte (Lk. 15, 32).

So vollzog sich in Jesu Erdenwirken in rdumlich-zeitlicher Beschrankung ein Gemeinschaft-
stiften zwischen Gott und Mensch und unter den Menschen, das in seiner Struktur genau dem
entspricht, was bei Paulus als Vers6hnung bezeichnet wird. Es wiirde historischem Denken

° Barrett, ebd. S. 12—17.
10 Hermann Kleinknecht, ThW III, 122 f.

"' In den Schriften der apostolischen Viter fehlen die Begriffe katalldsso und katallagé ganz.
Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
4 15.12.2025



widersprechen, hier eine einzigartige sachliche Entsprechung festzustellen und einen traditi-
onsgeschichtlichen Zusammenhang zu leugnen. Jesu Erdenwirken wird jedoch in keiner neu-
testamentlichen Schrift anders als auf Kreuz und Auferstehung hin und von ihnen her gese-
hen. So geht auch Paulus nicht unmittelbar von dieser Uberlieferung iiber Jesu Erdenwirken
aus, sondern von dem Urbekenntnis der ersten Zeugen, in dem Jesu ganzer Erdenweg auf
Grund der Ostererfahrung gemif3 den Abendmahlseinsetzungsworten und anderen Selbstzeug-
nissen Jesu zusammengefalit wird: ,,Christus ist gestorben fiir uns, als wir noch Siinder wa-
ren“ (Rom. 5, 8; vgl. 1. Kor. 15, 3—5) bzw.: ,,Er ist gestorben fiir alle®, d. h. fiir die ganze
Menschheit (vgl. 2. Kor. 5, 14 f.; Mk. 14, 24; 1. Kor. 11, 24 f.). Dieses ,,Fiir alle* bedeutet im
Bekenntnis: Jesu Sterben war stellvertretende Siihne zugunsten aller. Diesem ,,Fiir alle® ent-
nimmt Paulus einmal nur das ,,Zugunsten® und deutet es als Liebeserweis Gottes, mit dem er
sich der Welt zuwendet, um Versohnung zu stiften (R6m. 5, 6—=8. 10); ein ander Mal ent-
nimmt er ihm zugleich die stellvertretende Siihne und deutet es als rechtfertigende Erweisung
der Gerechtigkeit Gottes (Rom. 3, 25 f.).

So wird durch die Frage der historischen Herkunft der paulinischen Aussagen iiber die Ver-
sohnung sichtbar, wo sie ihren Platz im Leben haben: Inmitten der Pax Romana und ihrer ide-
ologischen Verherrlichung kiindigt Paulus auf Grund des urchristlichen Bekenntnisses von
Jesu Sterben fiir alle den wahren Frieden fiir die Welt an. Er kommt durch die Verséhnung.
Die Vers6hnung durch Christus ist der Schliissel zum eigentlichen Frieden. Wie sieht dieser
Schliissel aus? Wie geschieht die Versohnung, die die neue Welt des Friedens erschliefit? Das
soll nun in der zweiten Hilfte unseres Referats ausgefiihrt werden

I1. Versohnung durch Christus

Wie die Versohnung geschieht, wird deutlich, wenn Paulus die Versohnung mit der Rechtfer-
tigung und mit dem Frieden verbindet.

1. Verséhnung als Rechtfertigung.

In den beiden genuin paulinischen Stellen Rom. 5 und 2. Kor. 5 verbindet Paulus die Versoh-
nung mit der Rechtfertigung. In Rom. 5 fiihrt er von der Rechtfertigung (5, 1 a) zur Versoh-
nung (5, 1 b. 10) und in 2. Kor. 5 umgekehrt von der Versohnung (5, 18—20) zur Rechtferti-
gung (5, 21). Beide Begriffe beschreiben offensichtlich denselben Vorgang, das Heilwerden
des Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch. Sie werden ndamlich in einer Reihe von Aussa-
gen parallel zueinander gebraucht. Die Aussage iiber die Versohnung in Rom. 5, 10 geht nach
Form und Inhalt der iiber die Rechtfertigung in Rom 5, 9 parallel. Der Dienst am Evangelium
kann Dienst der Versohnung oder Dienst der Rechtfertigung genannt werden (2. Kor. 3, 9; 5,
18). Die beiden Begriffe entwickeln zwei Vorstellungszusammenhénge, die das Heilswider-
fahrnis in menschlichen Bildern beschreiben. Die Rechtfertigung, dikaiosis bzw. dikaiotin,
deutet das Gottesverhéltnis von dem rechtlichen Charakter des alttestamentlichen Gottesbun-
des her (vgl. Rom. 3, 2—6): Sie geht aus von der Erweisung ,,der Gerechtigkeit Gottes®, die
,»die Verurteilung® des ,,Ungerechten* authebt und ihn zum ,,Gerechten* macht Die Versoh-
nung deutet das Gottesverhéltnis von dem alttestamentlichen Gottesbund als erwihlender
Liebe her (vgl. Rom. 9, 11. 13; Kol. 2, 12): sie geht aus von der Erweisung ,,der Liebe Got-
tes®, die aus ,,dem Feinde Gottes* einen macht, ,,der Frieden mit Gott* hat. Und doch sind
diese beiden Vorstellungszusammenhinge nicht nur auswechselbare Bilder. Mit ihrer Hilfe
bringt Paulus je besondere Seiten des Heilswiderfahrnisses zur Sprache.

a) Die besondere Aussage der Rechtfertigung:

Mit Hilfe der Rechtfertigung bringt Paulus zum Ausdruck, daf} sich in Christus der Gott des

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
5 15.12.2025



Alten Testaments, getreu seiner Zusage handelnd, geradezu rechtlich an den Menschen bindet
und ihn zu seinem Bundespartner macht. Die Botschaft von der Rechtfertigung erfal3t den
Kern des Verhiltnisses Gottes zum Menschen und den Menschen inmitten der Masse der
Menschheit als verantwortlichen Einzelnen Gott gegeniiber.

Die Vorstellung ,,Rechtfertigung* erfal$t die Tiefe des Gottesverhéltnisses, wenn sie das Un-
heil des Menschen, seine Verfallenheit an die Siinde und an das Sterben, als Gottes Verurtei-
lung kennzeichnet (Rom. 5, 18 f.; 8, 1 f.) und alles Heil von Gottes Gerechtigkeit, d. h. dem
Stehen Gottes zu seiner Zusage (Rom. 3, 2; 9, 6), der Erweisung seiner VerheiBBungs- und
Bundestreue erwartet (Rom. 3, 3—6; 9, 4 f.). Gottes Gerechtigkeit ist fiir Paulus gerade nicht,
wie man in neuerer Zeit mehrfach sagte,!? allgemein seine Treue zu seiner Schopfung, son-
dern die Treue zu der vom Alten Testament bezeugten Zusage; Sie ist gerade als solche uni-
versal; denn die Abraham gegebene Verheilung umschlieBt ,,alle Volker™ (Rom. 4,16 f.). Got-
tes Zusage ist fiir Paulus der Ansatz seines Glaubens und Denkens. Rom. 9, 6: ,,Es ist aber
nicht moglich, da3 Gottes Wort hinfillig geworden sei.” Christus aber ist das Ja Gottes zu all
seinen VerheiBBungen (2. Kor. 1, 20), die Erweisung der Gerechtigkeit Gottes in Person (1.
Kor. 1, 30).

Christus ist dies letztlich durch sein Sterben; nur aus diesem Zusammenhang erschlief3t sich
der eigentliche Sinn des Kreuzes: ,,Ihn*, ndmlich den Gekreuzigten, ,.hat Gott 6ffentlich hin-
gestellt als Stihnedeckel ... durch sein Blut zur Erweisung seiner Gerechtigkeit™ (Rom. 3, 25).
Das Wort vom hilastérion ... en to autii haimati erinnert jeden bibelkundigen Horer unmittel-
bar an Lev. 16.!* Im Sterben Jesu hat Gott endgiiltig gemiB der aus Lev. 16 sprechenden
Heilsordnung, also gemil seiner Zusage, Heil gewirkt. Der Karfreitag war der eschatologi-
sche ,,Tag der Stihnung* und als solcher die Erweisung der Gerechtigkeit Gottes. Wenn des
Menschen Unheil in seiner Tiefe Verurteilung ist und das Heil rechtliche Selbstbindung Got-
tes an den Menschen, dann ist das Kreuz in seiner Tiefe Versiihnung. Das Sterben Jesu ist dies
selbstverstidndlich nur als Sterben auf die Auferstehung hin (R6m. 4, 25). So bezieht Paulus
die Versiihnung in die Rechtfertigung ein. Die Siihne ist nun nicht mehr, wie es oft in der his-
torischen Exegese erscheint, ein isoliertes jiidisches Motiv, das auf Jesu Sterben angewendet
wird, und nicht mehr, wie oft in der Dogmatik, eine objektive Vorgabe; sie ist hier vielmehr
die Art des eschatologischen Hervortretens Gottes, die es als Erweisung seiner Gerechtigkeit
qualifiziert.

Weil die Rechtfertigung die Tiefe des Christusgeschehens erfaf3t, fiihrt Paulus in 2. Kor. 5 die
Botschaft von der Versohnung (5, 18—20) zu dieser Mitte hin und erklért in 5, 21: Gott ,,hat
den, der die Siinde nicht kannte, fiir uns zur Siinde gemacht, damit wir Gerechtigkeit Gottes
durch ihn wiirden*. Das Gotteshandeln, das ihn sithnend und stellvertretend den Tod des Siin-
ders sterben lieB3, begegnet uns als die Erweisung der Gerechtigkeit Gottes. Sie macht uns ge-
recht, sie rechtfertigt; d. h. sie verleiht nicht eine Qualitét, sondern stellt in eine personhafte
Relation. Sie setzt den Glaubenden als Bundespartner Gottes. Sie versieht den Menschen nicht
mit dem Etikett: ,,gerecht®, das er flir wahr halten soll; sie weist ihm einen Platz am Tische

12 Ernst Kidsemann, Gottes Gerechtigkeit bei Paulus, in: Exegetische Versuche und Besinnungen, 2. Bd., Gottin-
gen 1964, S. 181—193, und Peter Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus, Gottingen 1965, S. 89 f.; zur
Diskussion vgl. K. Kertelge, ,,Rechtfertigung* bei Paulus, Miinster 1967.

13 Friedrich Biichsel, ThW III, S. 320—324 Demgegeniiber will G. Fitzer, Der Ort der Versdhnung nach Paulus,
Theol. Zeitschrift 22 (1966), S. 167—173 {ibersetzen: ,,Gott hat Jesus vorgreifend zum Ort der Gnade gesetzt, im
gewaltsamen Tod zum Erweis seiner Gerechtigkeit ...“ (S. 183). Wenn jedoch, wie hier vorausgesetzt wird, an
Lev. 16 gedacht ist, miissen hilastérion und en t6 autii haimati verbunden werden. Der Gekreuzigte ist dann mit
der Stitte der gnddigen Gegenwart Gottes verglichen, an der Gott das sithnende Blut entgegennimmt. Der ,,Ver-
sOhnungstag* ist fiir das Alte Testament jom hakippurim, nach der LXX heméra exhilasmii, der Tag der Sithnung
(Lev. 23, 27; vgl. 16, 30; 25, 9). Dieses Verstidndnis von Lev. 16 wird im Judentum festgehalten (Billerb. II, 165.
179—185) und in Heb. 9, 7. 12 f. vorausgesetzt.

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
6 15.12.2025



Gottes zu, den einzunehmen, um zu leben, glauben bedeutet. In Qumran ist die Gerechtigkeit
Gottes eine Macht, die sola gratia Kraft zur Erfiillung des radikalisierten Gesetzes vermittelt,
und zugleich die Gabe, die das Versagen deckt.!* Paulus bezieht die Rechtfertigung nicht auf
das Gesetz, sondern auf den Glauben. Fiir ihn bedeutet Rechtfertigung: Gott schafft sich den
Glaubenden als Partner. Deshalb kann und muf er die Rechtfertigung umgekehrt durch die
Versohnung erlautern, wihrend dieser Begriff in Qumran nicht zufillig fehlt, b) Die beson-
dere Aussage der Versohnung.

In Rom. 5 fiihrt Paulus von der Rechtfertigung, die vorher in 3, 21 — 4, 25 verkiindigt wurde,
zur Versohnung: ,,Gerechtfertigt nun aus Glauben, haben wir Frieden mit Gott durch unseren
Herrn Jesus Christus® (Rom. 5, 1). Dieser Friede ist, wie anschlieend in 5, 6—S8. 10 f. erklart
wird, durch die Vers6hnung zustande gekommen. Besagt die Rechtfertigung, da3 Gott in
Christus den verantwortlichen Einzelnen will, so die Versohnung, dal3 er das Herz des Men-
schen will: ,,Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen ...“ (R6m. 5, 5). Und doch be-
sagt gerade sie zugleich, daB er nicht lediglich den Seelenfrieden des Einzelnen oder eines
Konventikels will, sondern den Frieden der Welt. Deckte die Rechtfertigung die Tiefe des Ge-
schehens zwischen Gott und Mensch als rechtliche Verbindlichkeit auf, so erschlie3t die Ver-
s6hnung seine kosmische Weite. Wie dort das Wort von der eschatologischen Versiihnung
(Rom. 3, 25 f.) den zentralen Ansatz bildet, so hier das — nicht minder theozentrisch formu-
lierte — vom eschatologischen Friedensschluf3 (2. Kor. 5, 19): ,,Gott war in Christus als einer,
der die Welt mit sich versohnte.* Nicht zuféllig wird bei Paulus nie gesagt: Gott hat die Welt
gerechtfertigt; denn Rechtfertigung meint die Setzung einer rechtlichen Relation durch Schaf-
fung des Glaubens. Dagegen kann gesagt werden: Gott hat sich in Jesu Sterben mit einem uni-
versalen Liebeserweis der feindlich gegen ihn stehenden Menschheit zugewandt, noch ehe sie
davon weil.

Dieser Liebeserweis, die Versohnung, ist fiir Paulus im Sterben Jesu geschehen, das wird in
Rom. 5, 10 ausdriicklich gesagt: ,,Versohnt durch den Tod seines Sohnes.* Jesu Sterben hatte
allerdings nur deshalb diese Bedeutung, weil es das Sterben des Mensch gewordenen Sohnes
Gottes war, der im Unterschied zu allen anderen gehorsam war (Rom. 8, 3f.; Phil. 2, 6--9).
Die Inkarnation ist fir Paulus die Vorbereitung, aber noch nicht der Vollzug der Vers6hnung.
(Auch Joh. 3, 16 ist nicht anders gemeint.) Dieses Sterben nun war Gottes universale Versoh-
nungstat; denn es war nach Jesu Selbstzeugnis und nach dem Osterkerygma ein Sterben fiir
alle (Mk. 10, 44 £.; 14, 24; vgl. 1. Kor. 11, 24 f,; 15, 3—5). Aus diesem ,,Fiir alle* folgt:
,,Wenn Christus, als wir noch Siinder waren, fiir uns starb, erweist Gott seine Liebe zu uns*
(Rom. 5, 8). DaB das Sterben Jesu Gottes Liebeserweis nicht nur allgemein als seine Zuwen-
dung zur Welt, sondern speziell als siihnende Tilgung der Siinde war (vgl. 2. Kor. 5, 19 b),
wird in diesem Vorstellungszusammenhang nicht ausgefiihrt. Hier wird nur betont: Durch
diese Liebestat nimmt Gott die noch feindlich gegen ihn stehende Menschheit in seine Ge-
meinschaft auf: ,,er versohnt sie mit sich* (2. Kor. 5, 19), seine Liebe umfingt sie.

Aber in welchem Sinn ist dies fiir die Menschheit wirklich? Paulus erklért: Gott hat mit der
Versohnungstat zugleich die diakonia tés katallagés, den Dienst der Vers6hnung, bzw. den
logos tés katallagés, das Wort der Versohnung, gesetzt (2. Kor. 5, 18 f.). Diese Aussage kann
man geradezu historisch verstehen: In den Ostererscheinungen wurde das Apostolat begriin-
det, das die Versohnung verkiindigt (1. Kor. 15, 3—38). Das war die Stiftung des kirchlichen
Amtes. Das kirchliche Amt hat die verborgen im Kreuz vor Jerusalem geschehene Vers6h-
nung nicht etwa nur bekanntzugeben, sondern in der Welt durchzusetzen. ,,So sind wir Bot-
schafter an Christi Statt, indem Gott durch uns aufruft; so bitten wir an Christi Statt: Lasset

14Vgl. Jiirgen Becker, Das Heil Gottes, Gottingen 1964, S. 115—126. 149—155; Stuhlmacher, a. a. O. (Anm.
10), S. 148—167.
Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament

7 15.12.2025



euch vers6hnen mit Gott™ (2. Kor. 5, 20). Versohnt ist, wer, wie vorher in 5, 17 gesagt wurde,
en Christo, in Christus ist. In Christus ist, wer durch die Taufe in den Leib Christi, die Kirche,
eingegliedert ist und diese Existenz aus Glauben als ,,neues Geschopf™ lebt.

Fiir den Versohnten aber sind die alte Welt und der alte Mensch nicht einfach entschwunden.
Gerade der Glaubende, der Versohnte, sieht das Zornes- geschehen, das Paulus in Rom. 1, 18
— 3, 20 und weiter in 7, 7—25 entwickelt. Rom. 7 redet, wie die Exegese heute ziemlich ein-
hellig annimmt, von dem alten Menschen, wie ihn der Glaube riickblickend sieht. Dieser alte
Mensch ist nach Rom. 6, 6 auch fiir den Glauben, ja gerade fiir ihn immer wieder virulent. Die
Getauften miissen immer aufs neue aufgerufen werden, das Alte fiir tot zu erachten (R6m. 6,
11). Nach Rom. 1, 18 tritt das Zorneswirken Gottes gerade zugleich mit der Offenbarung sei-
ner Gerechtigkeit als endzeitliches Geschehen hervor und wird daher zugleich mit ihm wahr-
genommen. Dieses Zorneswirken trifft eine Menschheit, die, ob sie es weil} oder nicht, im Wi-
derstreit zu ihrem Schopfer und daher im Widerstreit untereinander lebt (Rom. 5, 10; Kol. 1,
21). In ihr ist das Verhiltnis zu Gott und daher auch das Verstehen des Mitmenschen ,,vom
Fleisch* bestimmt, das sich, gerade weil es zum Sterben bestimmt ist, selbst behaupten will
(Rom. 8, 6—38; vgl. 7, 14; 2. Kor. 5, 16). Gottes Zorn gibt den Menschen diesem Widerstreit,
der Siinde, dahin und wird endgiiltig im Gericht nach dem Gesetz wirksam (Rom. 1, 24. 26.
28; 2,4—11). Gott steht gegen den Menschen und stot ihn von sich.

Was bedeutet angesichts dieser Wirklichkeit des Zornes, die die Wirklichkeit unseres alten
Menschen wie unserer Welt ist, der grofse Indikativ: ,,Gott hat die Welt mit sich versohnt“? Er
will jedenfalls nicht im Sinn einer Aufklarung sagen: Gottes Zorn ist nur der Angsttraum des
bosen Gewissens, Gott ist in Wirklichkeit der liebende Vater. Er ist ebensowenig im Sinn der
apokalyptischen Aonenvorstellung gemeint; er will nicht sagen: Die Weltzeit, die unter Gottes
Zorn stand, ist vergangen; seit Ostern ist die Welt zustidndlich und vorfindlich von der Ver-
s6hnung geprigt. Beides wiirde der Wirklichkeit unserer Welt wie dem Evangelium wider-
sprechen.

Die Frage, wie der Indikativ gemeint ist, verbindet sich gegenwértig mehrfach mit der Diskus-
sion um die Herrschaft Christi. Es wird 6fter erkldrt: Ostern bzw. die Taufe bedeuten einen
Herrschaftswechsel. Das ist sicher richtig; aber man muf3 erkliren, in welchem Sinn Christi
Herrschaft nunmehr aufgerichtet ist. Christus wird nicht in der Weise Herr der Welt wie der
romische Kaiser. Der Kaiser wurde in Rom inthronisiert; darauf wurde seine Inthronisation in
allen Provinzen proklamiert und dadurch alle zur Akklamation verpflichtet. Dieses Wort der
Proklamation war Macht, weil hinter ihm nicht nur die Macht der Legionen, sondern das Ord-
nungsprinzip stand, von dem die Welt lebte. Kann man das Evangelium von der Herrschaft
Christi mit dieser Proklamation vergleichen? Das Evangelium verkiindigt nicht nur einen an-
deren Namen als Herm der Welt, sondern eine Herrschaft anderer Art und hat deshalb selbst
anderen Charakter. Deshalb erldutert Paulus die urchristliche Botschaft von der Herrschaft
Christi eben durch die Begriffe Rechtfertigung und Vers6hnung. Christus ist deshalb Herr der
Welt, weil Gott sie durch ihn mit sich versohnt hat, und er wird ihr Herr, wenn sie sich durch
das Evangelium und den Glauben mit ihm verséhnen 1463t.

Diese beiden Sétze, 2. Kor. 5, 18 und 20, verhalten sich nicht wie Anfang und Fortgang, beide
meinen vielmehr das Ganze. Man kann z. B. den ersten Satz nicht umschreiben: ,.Er war da-
bei, die Welt mit sich zu versdhnen®, und erkléren: diese Handlung erreiche erst ihren Ab-
schluB, die Welt diirfe noch nicht verséhnt genannt werden.'> Nein, die Welt ist schon ver-
sohnt! Aber dies will nicht sagen, daB der Aon des Friedens den des Widerstreites bereits ab-
gelost hitte; diese apokalyptische Erklarung wire Enthusiasmus. Die Aussage ist kerygma-

15 Friedrich Biichsel, ThW. I, 257.

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
8 15.12.2025



tischer Indikativ: Sie verkiindigt, was Gott in Jesu Sterben und Auferstehen verborgen auf
Glauben hin getan und gesetzt hat. Die Aussage: Gott hat die Welt mit sich verséhnt, gilt in
demselben Sinn wie der Satz: Jeder Getaufte ist mit Christus gestorben, um mit ihm zu leben
(Rém. 6, 3—10). Das Neue ist nicht als Uberwelt gegenwirtig, iiber die Bescheid gesagt und
die einsichtig anerkannt wird, sondern als Gottes Zuwendung zur Welt, die im Glauben aufge-
nommen werden will. Das Reden im Indikativ und Imperativ ist spezifischer Ausdruck der
Kreuzestheologie, die auf Glauben abzielt. Der Indikativ sagt, was Gott gesetzt hat, aber was
gerade nicht im Weltbestand aufweisbar ist, sondern nur entgegen dem Augenschein verkiin-
digt und geglaubt werden kann als das Werk des Gottes, der das Nicht- Seiende ins Dasein
ruft, der den Siinder rechtfertigt, den Feind mit sich verséhnt und die Toten lebendig macht.
Der Indikativ sagt: Gott hat es getan, der Imperativ: Er will es durch euch tun. Der Imperativ
ruft als Wort Gottes zum Glaubensgehorsam.

Paulus versucht nun nicht spekulierend und objektivierend zu erklédren, wie sich diese Erwei-
sung der Liebe Gottes sachlich, insbesondere zeitlich, zur Bekundung seines Zornes verhalte.
Er bringt die Worter Versohnung und Zorn nie direkt zusammen. Er verkiindigt die Versoh-
nungstat Gottes und ruft alle auf, sich mit Gott verséhnen und dadurch aus dem Zorn retten zu
lassen. Fiir den Glauben ist der Zorn gerade nicht entschwunden, er sieht ihn mehr als jeder
andere Mensch, aber der Glaube findet allen Bekundungen des Zornes gegeniiber, auch ge-
geniiber dem Zorn des Endgerichtes, das groe Dennoch: Nichts ,,kann uns scheiden von der
Liebe Gottes™ (Rom. 8, 38 f.). In dieser Weise, als Gewillheit, nicht als Sicherheit, ist mitten
in der Anfechtung und mitten unter den Zeichen des Zornes das Heil fiir den Glauben da:
,,Denn wenn wir, als wir Feinde waren, mit Gott vers6hnt wurden durch den Tod seines Soh-
nes, um wieviel mehr werden wir als Versohnte durch sein Leben aus dem Zorn (des Endge-
richtes) gerettet werden* (Rom. 5, 9 f.).

Weil die Versohnung verborgen durch Kreuz und Auferstehung geschehen ist, kann sie immer
nur als Ruf zum Glauben verkiindigt, aber nicht zu einem weltanschaulichen Prinzip gemacht
werden, das unabhingig vom Glauben in der Welt gelten soll. Und doch meint die Versoh-
nung nach Paulus nicht nur das Herz des Menschen (Rom. 5, 6—38), sondern den Frieden des
Kosmos. Die Liebe Gottes macht das Herz, d. h. das Denken und Wollen des Menschen, neu,
damit die Welt neu werde. Diese Beziehung der Versohnung auf den kosmischen Frieden
wird im Kol.- und Eph.-Brief zum sachlichen Skopus.

2. Versohnung als Friede fiir den Kosmos (Kol. 1 und Eph. 2).

Die Ausrichtung der Versohnung auf den kosmischen Frieden ist im Kol.- und im Eph.-Brief
— ebenso wie im Rom.-Brief ihre Beziehung auf die Rechtfertigung — nicht das unmittelbare
Thema der Ausfiihrungen, wohl aber ihr sachlicher Skopus. Kol. 1 redet von Verséhnung, um
in Auseinandersetzung mit der Gnosis entgegen allem Dualismus das All fiir Christus in An-
spruch zu nehmen. Eph. 2 redet von ihr um des Mysteriums der Kirche willen, die die neue
Menschheit aus Juden und Heiden darstellt. An beiden Stellen wird die Verséhnung in der
plerophoren Sprache eines Hymnus verkiindigt. Wahrscheinlich verwendet Paulus hymnische
Formulierungen, in denen die Gemeinde seine Botschaft von der Versohnung aufgenommen
hat. Die hymnische Formulierung erweckt, wie wir sahen, den Eindruck, hier rede ein enthusi-
astischer Perfektionismus. Daher sind zuerst die Aussagen tiber die vollzogene Versohnung
des Alls zu kléren.

a) Die geschehene Vers6hnung als Stiftung des Friedens.

In Kol. 1, 20 wird in gehobener Sprache doxologisch bekannt: Es gefiel Gott, ,,durch ithn®,

namlich durch Christus, ,, das All zu versohnen auf ihn hin, indem er Frieden machte durch

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
9 15.12.2025



das Blut seines Kreuzes, durch ihn (zu versohnen) alles, sei es, was auf Erden, sei es, was im
Himmel ist®. Diese gefiillten Sétze weiten, was 2. Kor. 5, 18 f. von der Menschheit sagte, auf
die ganze Schopfung aus. Wie nach der vorhergehenden Strophe des Hymnus, Kol. 1, 15—17,
das All durch Christus geschaffen ist, auch die kosmischen Michte, so ist es nach dieser durch
ihn versohnt. In 2. Kor. 5, 18 wurde die Versohnung im Nachsatz als ,,Nicht-Zurechnen der
Stinde* erldutert, hier als ,,Frieden-Stiften“. Die Versohnung des Alls und das Frieden-Stiften
sind hier nicht anders als die Versdhnung der Menschheit in 2. Kor. 5 als kerygmatische Indi-
kative gemeint.'® GewiB folgt diesem Indikativ hier nicht wie dort der Imperativ. Das ist nicht
moglich; denn die auBermenschliche Kreatur kann nicht zum Glauben gerufen werden. Wohl
aber wird hier in Kol. 1, 21—23 die Gemeinde aufgerufen, die ihr widerfahrene Verséhnung
durch Glauben in der Welt zu bewidhren. Der Friede, der durch Jesu Sterben fiir die ganze
Welt kam, ist also kein ideeller oder mythischer Weltzustand, iiber den die Menschen nur auf-
geklart werden mii3ten, sondern eine Stiftung Gottes, die wirklich ist, weil sie vor ihm gilt.
Versohnung und Friede sind auch hier nicht weltanschauliche Prinzipien, die unabhingig vom
Glauben in der Welt wirksam werden, sondern Gottes verborgene Setzung, die als Ruf zum
Glaubensgehorsam verkiindigt wird. Glaube bedeutet, dieser' von Gott durch Christi Sterben
und Auferstehen gesetzten Wirklichkeit gemal3 leben.

b) Der aus Glauben zu lebende Friede

Der Kol.-Brief will durch die kosmische Ausweitung der Versohnung die Vorstellung abwei-
sen, die eine judaistische Gnosis in der Gemeinde von Kolossae verbreitet, ndmlich daf3 kos-
mischen Méchten neben Christus eigenstindige Bedeutung zukomme und die ihnen entspre-
chende Eigengesetzlichkeit der Welt auch fiir die Christen bestimmend sei. Auf Grund der
Botschaft von der universalen Versohnung sollen die Glaubenden in der Welt die Gewilheit
leben daf3 keine Macht m Natur und Geschichte und keine Gesetzlichkeit gegeniiber der Ver-
sohnung durch Christus eigenstindige Bedeutung behilt (Kol. 2).

Diese GewiBheit macht fiir den Glaubenden das geschichtliche Leben jedoch gerade nicht
gleichgiiltig, sondern verpflichtet ihn, sich thm einzufiigen. Das Leben des Glaubenden, des
neuen Menschen, fiir den nicht nur das Bose und das Sterben, sondern auch die Lebensord-
nungen der alten Menschheit iiberwunden sind (Kol. 3, 9—11), gewinnt soziologisch Gestalt
in der Gemeinde, und nicht nur in ihr, sondern auch in einem neuen Verhiltnis zum Néachsten
und selbst in einem neuen Engagement in den Lebensformen der Gesellschaft, reformatorisch
geredet in den weltlichen Stdnden (Kol. 3, 12 — 4, 1). Nicht zufillig lauft die Parénese des
Kol.-Briefes aus in die ,,Haustafel 3, 18 — 4, 1. Siebenmal wird in dieser kurzen Haustafel
durch Hinweis auf den Herm begriindet, daf die Glaubenden sich den weltlichen Stinden,
Ehe, Familie, Arbeitsverhéltnis einfligen sollen. Diese auf den ersten Blick iiberraschende Be-
griindung erklért sich aus den indikativischen Aussagen des Hymnus in Kol. 1: Eben weil das
All von Gott durch Christus und auf Christus hin geschaffen ist und durch Christus bereits
geltungshaft mit Gott versohnt ist, sollen sich die Glaubenden ,,um des Herrn willen* den
Stianden dieser Welt einfiigen. Die neue Motivierung gibt dem Verhalten auch neue Gestalt,
ohne die Struktur des geschichtlichen Lebens aufzuldsen. Die Auswirkung dieses Verhaltens
146t die Haustafel des Kol.-Briefes noch nicht erkennen. Aber schon bald nachher wird sicht-
bar: Das neue Verhalten in der Gesellschaft fiihrt zum Konflikt, so kennzeichnet der 1. Petr.-
Brief die Situation (2, 11 — 3, 7), und weiter zur AusstoBung der Christen aus der Gesell-
schaft, so sieht es die Prophetie der Offenbarung (Off. 13), — aber auch zu einer Wandlung
gesellschaftlicher Formen, das sehen wir {iber das Neue Testament hinaus nach einem weiten

16 Diskussion und Begriindung bei Leonhard Goppelt. Die Herrschaft Christi und die Welt nach dem Neuen Tes-
tament, Luth. Rundschau 17 (1967), S. 35—40.

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
10 15.12.2025



Weg der Kirche in der Geschichte.

Wie nimmt auf diese Weise der mit der Verséhnung gesetzte Friede in der Welt Gestalt an?
Wir finden drei Antworten:

1. Kol. 3, 15 mahnt: ,,Der Friede Christi walte in euren Herzen, zu welchem ihr berufen wur-
det in einem Leib* (vgl. Phil. 4, 7). Wer ,,Frieden mit Gott hat (Rém. 5, 1—4), kann fiir sich
bekennen: ,,Ich bin gewil}, dal weder Tod noch Leben, weder Engel noch Michte, weder Ge-
genwértiges noch Zukiinftiges ... noch eine andere Kreatur uns von der Liebe Gottes scheiden
kann, die in Christus Jesus, unserem Herrn, ist* (Rom 8, 39). Wie wenig dieser Friede im Her-
zen ein Zustand ist, bekundet der pardnetische Charakter von Kol. 3, 15: Der Friede Christi
bleibt immer gleich der Gerechtigkeit die fremde Gabe, zu der wir berufen sind. Die Berufung
des Einzelnen zum Frieden aber geschah zugleich als Berufung ,,in den Leib*. Daraus folgt
das Nichste. 2. Eph. 2, 14—18 bekennt die Gemeinde: ,,Christus ist unser Friede*; denn er hat
den Rif} zwischen der oberen und unteren Welt wie auch unter den Menschen geheilt. Das Ge-
setz lie den Rif3 zwischen Israel und Gott wie zwischen Israel und den Heiden aufklaffen und
zum Widerstreit werden, weil es der Selbstbehauptung, dem Fiir-sich-sein-Wollen des Men-
schen dienstbar ist. Wer durch die Taufe Christus zugeeignet ist, ist in ein Fiireinander ge-
stellt: Was den Widerstreit unter den Menschen hervorruft, gilt fiir ihn nicht mehr, es ist durch
Neues aufgehoben. Abgetan ist nicht nur die Feindschaft, sondern auch die Unordnung, die
entsteht, weil jeder auf seinen Weg sieht (1. Kor. 14, 33). Und doch muf} die Gemeinde, die
dies bekennt, sogleich in der Pardnese Eph. 4, 1—3 aufgefordert werden: ,,Ich ermahne euch
nun, ... wiirdig zu wandeln der Berufung, die euch widerfahren ist, ... als solche, die einander
in Liebe ertragen und eifrig darauf bedacht sind, die Einheit des Geistes durch das Band des
Friedens zu wahren.* Auch in der Gemeinde kann die Versohnung nur gelebt werden aus dem
Glauben, der in der Liebe wirksam wird, weil er auf den Gott baut, der ,,das Nichtseiende ins
Dasein ruft (Rom. 4, 17). Das illustrieren die bitteren Auseinandersetzungen in den friih-
christlichen Gemeinden, die sich in den paulinischen Briefen spiegeln. Nicht die Gemeinde
reprasentiert den Frieden Gottes, sondern Christus ,,ist unser Friede* (Eph. 2, 14). Gerade des-
halb aber ist die Kirche gerufen und erméchtigt, immer aufs neue der Parénese zum Frieden
zu folgen und sich nicht mit Zwiespalt und Unfrieden in den eigenen Reihen abzufinden.

3. Wie der Friede Gottes fiir die Getauften und zum Glauben Berufenen immer nur die fremde
Gabe ist, zu der sie gerufen sind, so erst recht fiir die Menschen, die nicht getauft sind und
nicht im Glauben stehen. Die Versohnung und der Friede, den Gott durch Christus gestiftet
hat, begegnen der Menschheit, soweit sie noch nicht glaubt, zuerst und zuletzt als ,,das Evan-
gelium des Friedens™ (R6m. 10, 10; Eph. 2, 17; 6, 15). Dieses Evangelium ruft in das Reich
Gottes, das eine neue Welt der ,,Gerechtigkeit und des Friedens* bedeutet (Rom. 14, 17), nicht
zu einer fortschreitenden sittlichen Umwandlung dieser Welt. Wer unter dem Evangelium des
Friedens steht, bekundet dies auch durch den Erweis der Nachstenliebe selbst gegeniiber dem
Feind; dieser Erweis ist Abglanz des Liebeserweises, durch den Gott das Bdse liberwunden
und die Welt mit sich versohnt hat (vgl. Rom. 12, 17—21). Mit dem Ruf zum Dienen in der
Gemeinde und zum Erweis der Nachstenliebe in Rom. 12 aber verbindet Rom. 13, 1—7 in ho-
her Spannung die Aufforderung, die staatliche Lebensform anzuerkennen, die durch Ubung
von ordnender Macht und von Recht dem Bosen wehrt. Solange der Friede Gottes selbst in
den Herzen und in der Gemeinde der Glaubenden immer nur in der Spannung des Schon und
Noch-Nicht waltet, mufl das Handeln des Christen in der Welt die zwiespéltige Gestalt haben,
die das Nebeneinander von Rom. 12, 19: ,,Réachet euch selbst nicht, Geliebte ... und Rom. 13,
4: ,,Sie ist eine Récherin zum Zorn ...“ uniibersehbar anzeigt. Die Mitarbeit der Christen im
staatlichen Bereich, die in neutestamentlicher Zeit noch nicht moglich war, wird eindeutig der
pax terrena gelten. Dabei verwehrt es die unterschiedliche Gestalt des Handelns nach Rom.

12, 3—21 und nach 13, 1—7, die Aufrichtung der pax Christi und der pax terrena zu vermen-

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
11 15.12.2025



gen, nicht minder aber verpflichtet das gemeinsame Vorzeichen Rom. 12, 1 f., die Bemiihung
um beide nicht voneinander zu trennen.

Die Glaubenden haben nach Paulus den Frieden ebenso wie die Gerechtigkeit und die Erlo-
sung immer nur so, daB sie auf,, die Erlosung des Leibes “ hoffen, die den Unfrieden in ihrer
eigenen Existenz wie in der Kirche und in der Welt durch Gottes Gericht erloschen 146t und
fiir alle Kreatur mit dem Frieden zugleich Gerechtigkeit, Leben und Freude bringt (R6m. 8,
18—25; vgl. 8, 6; 14, 17; 15, 17).

Weil Paulus so niichtern eschatologisch von der Versohnung der Welt durch Christus geredet
hat, so fern allem enthusiastischen Perfektionismus und Evolutionismus, hat seine Botschaft
heute nach 2000 Jahren nichts von ihrer Leuchtkraft eingebiif3t. Er vertrat sie in einer Welt, in
der eine relative pax terrena hergestellt war, uns ist sie in einer noch weit davon entfernten
Welt aufgetragen. Wenn wir verstehen, daf3 die Versohnung durch Christus immer nur in der
Engfiihrung durch den Glauben als Gottes Heilswirken kommt, werden wir trotz aller Riick-
schldge in der Geschichte der Mission und aller Enttduschungen an den Menschen, insbeson-
dere an den Menschen in der Kirche, die Botschaft von der Versohnung festhalten und in un-
serer Welt die unsere eigene Existenz pragende Bitte weitergeben: ,,Lasset euch versdhnen
mit Gott!*

Als Referat vorgetragen bei dem Gesprdch zwischen Theologen der EKD und der Russ.-Orth.
Kirche in Hochst am 4. 3.1967.

Quelle: AuBenamt der EKD (Hrsg.), Versohnung. Das deutsch-russische Gesprdch tiber das
christliche Verstdindnis der Versohnung zwischen Vertretern der Evangelischen Kirche in
Deutschland und der Russischen Orthodoxen Kirche, Studienheft 5, Witten: Luther-Verlag,
1967, S. 64-80.

Goppelt - Versohnung durch Christus nach dem Neuen Testament
12 15.12.2025



