
Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 1 15.12.2025 

Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige 

Von Theodor Dipper 

Die Wehrpflicht nimmt unter allen Bürgerpflichten eine Sonderstellung ein. Während bei den 

anderen Bürgerpflichten vom Gesetzgeber die selbstverständliche Erfüllung von allen verlangt 

wird, zieht die Gesetzgebung bei der Wehrpflicht die Möglichkeit in Betracht, dass es Bürger 

gibt, die sie aus Gewissensgründen nicht erfüllen können, und räumt für diesen Fall ein Aus-

nahmerecht ein. Es ist etwas Großes, dass in unserer Gesetzgebung nicht nur allgemeine Glau-

bens- und Gewissensfreiheit gewährt, sondern dass diese an einer so empfindlichen Stelle des 

staatlichen Lebens verwirklicht wird. Der Staat erkennt damit an, dass es eine der staatlichen 

Gesetzgebung übergeordnete Bindung gibt. Die Kirche ist dadurch nachdrücklich daran erin-

nert, dass sie an den Wehrpflichtigen eine besondere seelsorgerliche Aufgabe hat, und zwar an 

allen Wehrpflichtigen, ob sie zur Erfüllung ihrer Wehrpflicht bereit sind oder nicht. Es muss 

unser Anliegen sein, dass alle sich um eine klare Gewissensentscheidung über die Wehrpflicht 

bemühen und dass die Erfüllung oder Nichterfüllung der Wehrpflicht in echter Gewissensbin-

dung erfolgt. Zugleich wird die Kirche gerade hier ihr Wächteramt üben und sich gegen jeden 

Missbrauch zur Wehr setzen müssen. Es würde in unserem Volk ein unabsehbarer Schaden 

entstehen, wenn das Recht zur Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen missbraucht 

würde. Die Berufung auf das Gewissen würde dadurch in der öffentlichen Meinung zu einer 

faulen Angelegenheit. Ja, die Gewissensbindung als solche in ihrer verpflichtenden Kraft 

würde in Frage gestellt. Wir haben also allen Grund, uns sorgfältig um eine evangelische Ge-

wissensberatung für Wehrpflichtige und deshalb auch um eine Klärung der mit dieser Auf-

gabe zusammenhängenden Fragen zu bemühen. Wir wollen diese Klärung in drei Fragekrei-

sen versuchen: 

1. Was sagt die Schrift zur Wehrpflicht? 

2. Was ist in diesem Zusammenhang unter Gewissensbindung zu verstehen? 

3. Auf welche Gesichtspunkte kommt es bei der Beratung der Wehrpflichtigen an? 

1. Was sagt die Schrift zur Wehrpflicht? 

Evangelische Gewissensberatung hat zur Voraussetzung, dass wir uns bemühen, zunächst ein-

mal zu hören, was auf Grund der Schrift zu dem vorliegenden Fragenkomplex zu sagen ist. 

Damit stehen wir bereits vor der Schwierigkeit, dass wir eine biblische Aussage über die 

Wehrpflicht nicht haben. Wir sind genötigt, dazu die gesamte Aussage der Schrift über den 

Staat beziehungsweise die Obrigkeit und ihr Amt heranzuziehen. Das ist allerdings eine sehr 

umfassende Aufgabe, die den Rahmen dieses Vortrags überschreitet. Als gemeinsame Grund-

lage für unsere Überlegungen wird man die Erkenntnis unterstellen dürfen, dass es in der gan-

zen Schrift kein Lebensgebiet gibt, das von dem Herrschaftsanspruch Gottes ausgenommen 

ist. Das Wort Gottes als Gesetz und Evangelium gilt allen Menschen in allen ihren Lebensbe-

ziehungen. Auch im staatlichen Leben stehen wir unter dem Gebot Gottes und sind darauf an-

gewiesen, dass wir durch den Zuspruch der Vergebung zu einem fruchtbaren und gesegneten 

Dienst erneuert und geheiligt werden. 

Trotzdem ist es nicht möglich, die im konkreten Fall gebotene Entscheidung einfach aus den 

Zehn Geboten, aus den Worten Jesu, etwa in der Bergpredigt, oder aus den apostolischen 

Mahnungen abzulesen. In keinem Fall wird uns die Bemühung um die Erkenntnis des hier 

und jetzt Gebotenen und das Wagnis der persönlichen Glaubensentscheidung durch ein Gebot 

der Schrift einfach abgenommen. Das gilt für alle Lebensgebiete, im besonderen aber für die 

politischen Aufgaben im weitesten Sinn des Worts. Denn hier kommt hinzu, dass das 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 2 15.12.2025 

politische Amt entsprechend seinem ihm von Gott gegebenen Auftrag einen besonderen Cha-

rakter hat. Die Barmer Theologische Erklärung sagt dazu in Satz 5: „Die Schrift sagt uns, dass 

der Staat nach göttlicher Anordnung die Aufgabe hat, in der noch nicht erlösten Welt, in der 

auch die Kirche steht, nach dem Maß menschlicher Einsicht und menschlichen Vermögens 

unter Androhung und Ausübung von Gewalt für Recht und Frieden zu sorgen.“ Während also 

die Kirche nach Barmen 3 die Gemeinde von Brüdern ist, die mitten in dieser vergehenden 

Welt ausschließlich in dem Wort von dem in Christus angebrochenen Heil ihre Berufung, ihre 

Sendung und das Mittel ihrer Arbeit hat und damit letztlich bereits hier der kommenden Welt 

angehört, ist der Staat eine göttliche Notverordnung für diese noch nicht erlöste Welt. Es ge-

hört zur Struktur seines Auftrags, dass er in seiner Sorge für irdisches Recht und irdischen 

Frieden sich auf die Gewalt stützen muss. Das darf die Kirche nicht grundsätzlich verneinen. 

Auch für das Handeln im politischen Amt gilt das Liebesgebot. Aber dieses Gebot schließt 

hier die Anwendung von Gewalt nicht aus, sondern ein. Es wäre schwärmerisches Missver-

ständnis des Liebesgebotes, wenn der Staatsmann sich dadurch veranlasst sehen würde, auf 

die Androhung und Ausübung von Gewalt im politischen Amt grundsätzlich zu verzichten. 

Von dieser theologischen Grundlage aus sind die verschiedenen in der Kirche vorhandenen 

Überzeugungen hinsichtlich der Beteiligung des Christen am Wehrdienst beziehungsweise am 

Krieg zu beurteilen. In den ökumenischen Gesprächen wurden drei Typen der in den Kirchen 

vorhandenen Überzeugungen herausgestellt: 

1. Die grundsätzliche Ablehnung jeder Beteiligung eines Christen am Krieg unter Beru-

fung auf das Liebesgebot, 

2. die bedingte Bejahung des Kriegsdienstes unter Berufung auf die Schwertgewalt des 

Staates, 

3. die zeitbedingte Verneinung jeder Beteiligung am Krieg wegen der modernen Massen-

vernichtungsmittel. 

Diese drei Typen stehen nicht in gleicher Nähe zu der theologischen Grundlage, von der wir 

ausgehen müssen. 

Der erste Typ, der grundsätzliche Pazifismus, kann schwerlich mit Gründen der Schrift vertre-

ten werden. Hier wird grundsätzlich jede Beteiligung des Christen am Krieg verworfen, da es 

den Nachfolgern Christi unter allen Umständen um der Liebe Christi willen verboten sei, den 

Mitmenschen zu töten, für den Christus gestorben sei. Das Gebot der Feindesliebe fordere 

vom Christen grundsätzlich den Verzicht auf die Waffe. Dieser grundsätzliche Pazifismus 

steht aber in einem unüberbrückbaren Gegensatz zum Gewaltcharakter des Staates. Es ist 

nicht zu erkennen, wie von dieser Grundlage aus überhaupt noch das Amt des Staates, wie es 

in Barmen 5 beschrieben ist, aufrechterhalten werden kann. Allerdings wird versucht, das 

Schwertamt des Staates (vergleiche Römer 13) auf die innerstaatlichen Maßnahmen einzu-

schränken und Strafgesetzgebung, Gericht und Polizei als berechtigte Mittel staatlichen Han-

delns gelten zu lassen. Doch ist nicht einzusehen, warum das unmittelbar angewandte Gebot 

der Feindesliebe nicht auch diese Mittel unbedingt ausschließt. Es geht aber auch nicht an, die 

in Barmen 5 gezeichnete Struktur des staatlichen Amtes nur für den innerpolitischen Ge-

brauch gelten zu lassen und für die zwischenstaatlichen Beziehungen der Völker Grundsätze 

geltend zu machen, welche im Prinzip das Amt des Staates aufheben. Der Staat kann auf inter-

nationaler Ebene nicht plötzlich etwas grundlegend anderes sein als im innerstaatlichen Be-

reich. Eine Begründung für einen grundsätzlichen Pazifismus, welche die biblischen Grundla-

gen des staatlichen Handelns nicht aufhebt, ist mir bis jetzt noch nicht zu Gesicht gekommen. 

Diese Ablehnung des grundsätzlichen Pazifismus ist nicht gleichbedeutend mit einer unge-

hemmten Bejahung militärischer Rüstung oder gar kriegerischer Auseinandersetzungen. Sie 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 3 15.12.2025 

verteidigt zunächst nur den Satz, dass es auch für die internationalen Beziehungen die Auf-

gabe des Staates ist, nach dem Maß menschlicher Einsicht und menschlichen Vermögens un-

ter Androhung und Ausübung von Gewalt für Recht und Frieden zu sorgen. Es ist jedoch kein 

biblischer Glaubenssatz, dass es bis ans Ende der Tage immer militärische Kriege geben wird. 

Es ist auch eine andere Art von machtpolitischen Auseinandersetzungen zwischen den Staaten 

durchaus denkbar, obwohl man freilich angesichts der von Waffen starrenden Völkerwelt 

heute kaum hoffen kann, dass die militärischen Kriege einmal wirklich aufhören werden. 

Ebenso ist es denkbar, dass es einmal eine wirksame, gemeinsame Vollzugsgewalt geben 

kann, die allen einzelnen Staaten übergeordnet ist und die Möglichkeit bewaffneter Auseinan-

dersetzungen in starkem Maße einschränkt. Aber alle diese Perspektiven haben nichts mit ei-

nem grundsätzlichen Pazifismus, der sich auf das Liebesgebot beruft, zu tun. Der Gewaltcha-

rakter des Staates wird auch auf der internationalen Ebene durch derartige Wandlungen nicht 

beseitigt. In der Wirklichkeit der internationalen Beziehungen der Völker sind freilich die 

Möglichkeiten einer unmilitärischen Ausübung von Gewalt und einer übernationalen gemein-

samen Vollzugsgewalt bis heute verhältnismäßig bescheiden. 

Aus diesem Grund wird von dem zweiten Typ der in der Kirche vorhandenen Meinungen die 

militärische Schwertgewalt des Staates bejaht. Aber auch für diesen Typ scheidet der willkür-

liche Gebrauch der militärischen Gewalt aus. Ebenso wird heute mehr und mehr der Krieg als 

ein Mittel zur Lösung politischer Fragen verneint, auch dann, wenn ein relatives Recht be-

steht, auf Herausforderungen mit militärischer Gewalt zurückzuschlagen. Denn der Krieg 

bringt Tod und Vernichtung über unschuldige Menschen. Er ist nicht nur ein Unheil, er ist 

Sünde. Auch ist es heute mehr als je fraglich geworden, ob der Krieg der kürzeste Weg zum 

Frieden, vor allem zu einem dauerhaften und gerechten Frieden ist. Als eine auf christlichem 

Boden erwachsene Alternative zum grundsätzlichen Pazifismus kommt also nur die bedingte 

Bejahung einer militärischen Verteidigungsbereitschaft und die bedingte Zustimmung zu ei-

nem völkerrechtlich erlaubten Krieg in Frage, das heißt zu einem auf gezwungenen Verteidi-

gungskrieg im äußersten Notfall, der nach Ursache, Mittel und Ziel relativ berechtigt ist. So-

lange die allgemeine Rüstung so stark ist und die Möglichkeiten einer wirksamen, nicht mili-

tärischen Verteidigung so gering sind, wird es der Kirche nicht möglich sein, zu widerspre-

chen, wenn eine Regierung in sinnvollen Grenzen sich auch militärisch für den äußersten Not-

fall zu einer Verteidigung bereitmacht. Das bedeutet aber, dass die Kirche sich nicht distan-

ziert und ihre Gemeindeglieder in der Regierung und in der Armee nicht allein lässt, sondern 

in dieser gebrochenen Bejahung auch dieser Notwendigkeit staatlichen Handelns ihrer fürbit-

tend gedenkt, ihre Autorität nicht untergräbt, aber sich auf diesem Gebiet ihres Wächteramtes 

bewusst bleibt. 

Da die Entscheidungen der Kirche und des einzelnen Christen bei diesem zweiten Typ jeweils 

von bestimmten Voraussetzungen abhängen, sind sie nicht von vornherein festgelegt, sondern 

müssen von Fall zu Fall getroffen werden. Die Prüfung dieser Voraussetzungen wird meist 

eine Beurteilung der gesamten politischen Lage in sich schließen und aus diesem Grund sehr 

schwierig sein. Dadurch wird eine einmütige kirchliche Stellungnahme allermeist kaum er-

reichbar sein. Das erleben wir gegenwärtig anlässlich der Wiederbewaffnung in unserem ge-

teilten Volk, die infolge der verschiedenen politischen Sicht sehr verschieden beurteilt wird. 

Wir werden es unter diesen Umständen ertragen müssen, dass wir bei gleichen theologischen 

Voraussetzungen zu entgegengesetzten Entscheidungen kommen. 

Es kann aber auch auf christlichem Boden heute eine Ablehnung jeder Beteiligung an einem 

Wehrdienst und an einem Krieg geben. Bei diesem dritten Typ der vorhandenen Überzeugun-

gen handelt es sich nicht um einen grundsätzlichen Pazifismus, wohl aber um den Zweifel da-

ran, ob eine militärische Verteidigung bei den Massenvernichtungsmitteln des modernen 

Krieges überhaupt noch sinnvoll ist und in irgendeiner Weise gerechtfertigt werden kann. In 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 4 15.12.2025 

der Tat droht heute jeder Krieg, sofern er nicht ein begrenztes militärisches Unternehmen 

bleibt, zum totalen Krieg auszuarten, dessen Auswirkungen so verheerend sind, dass diese im 

Vergleich mit den Feindeinwirkungen, die man abwehren wollte, das größere Übel sind. Man 

wird nicht bestreiten können, dass diese Argumentation, die von der Sinnlosigkeit der moder-

nen Vernichtungskriege ausgeht und die Erlaubnis zu diesem Selbstmord verneint, auf christ-

lichem Boden möglich ist. Zwar wird man dieser Überzeugung entgegenhalten können, dass 

die Möglichkeit einer bewaffneten Verteidigung auch unter den heutigen Verhältnissen vieles 

verhindern kann und den Anreiz zu Übergriffen verringert. Auch muss nicht jede bewaffnete 

Auseinandersetzung sofort einen Weltkrieg entfesseln. Andererseits kann aber mit Recht da-

rauf hingewiesen werden, dass bereits das Vorhandensein einer Armee zu erhöhten Spannun-

gen führen und damit die Gefahr von Entladungen mit sich bringen kann. Diese Argumente 

werden sich die Waage halten. Wer aber den grundsätzlichen Pazifismus ablehnt und bei Bar-

men 5 bleiben will, der wird sich fragen lassen müssen, ob der Auftrag des Staates, unter An-

drohung und Ausübung von Gewalt für Recht und Frieden zu sorgen, unter den heutigen Ver-

hältnissen in einem gefährdeten Land ohne Armee erfüllt werden kann. Kann ein Politiker die 

Verantwortung für einen öffentlich bekannten Verzicht auf jede militärische Verteidigung in 

der Nachbarschaft von schwer bewaffneten, feindlich gesinnten Völkern auf sich nehmen? 

Solange sich mit der Ablehnung des Wehrdienstes nicht die Bereitschaft verbindet, die volle 

Verantwortung für eine Politik der militärischen Wehrlosigkeit zu übernehmen, ist diese Ab-

lehnung nur eine halbe Sache. Deshalb wird bei diesem dritten Typ die Entscheidung letztlich 

an der Frage fallen müssen, ob man die Möglichkeit einer Politik der militärischen Wehrlosig-

keit positiv oder negativ beurteilt. 

Man könnte bei uns in Deutschland auch noch von einem vierten Typ reden, nämlich von der 

Ablehnung einer Beteiligung am Wehrdienst in einem geteilten Volk. Doch stellt dieser Typ 

nichts grundsätzlich Neues dar. Die Vertreter dieser Überzeugung lehnen die militärische Ver-

teidigungsbereitschaft nicht grundsätzlich ab, sind aber der Meinung, dass bei der gegenwärti-

gen politischen Lage die Errichtung einer Wehrmacht nicht verantwortet werden kann. Es 

handelt sich also um einen Sonderfall des Typs 2. 

2. Was ist in diesem Zusammenhang unter Gewissensbindung zu verstehen? 

Von diesem Versuch einer theologischen Klärung der verschiedenen Stellungnahmen zur 

Wehrfrage ist die Gewissensentscheidung als solche zu unterscheiden. Wenn in Artikel 4, 3 

des Grundgesetzes der Bundesrepublik gesagt wird: „Niemand darf gegen sein Gewissen zum 

Kriegsdienst mit der Waffe gezwungen werden“, so ist dabei nicht nur an Christen gedacht, 

die Gewissensbedenken gegen die Wehrpflicht haben. Es kann Gewissensbedenken von den 

verschiedensten weltanschaulichen oder religiösen Voraussetzungen her geben. Auch ist gar 

nicht gesagt, dass die innere Gewalt einer Gewissensentscheidung immer mit klaren, in sich 

selbst widerspruchslosen Überlegungen oder gar mit einer deutlich umrissenen Gesamtüber-

zeugung verbunden ist. Ja, es ist sogar möglich, dass jemand theoretisch den Gegenargumen-

ten, die gegen seine Gewissensentscheidung vorgebracht werden, durchaus zustimmen muss 

und doch in seinem Gewissen nicht gelöst wird, sondern bei seiner Entscheidung verbleiben 

muss. Der Gewissensvorgang ist also offenbar ein Akt unseres geistigen Lebens, der sein 

selbständiges Gewicht hat und nicht einfach mit unseren sittlichen und religiösen Überlegun-

gen und Überzeugungen gleichzusetzen ist. 

Damit stehen wir vor dem Geheimnis des Gewissens, das viele Theologen und Philosophen zu 

ergründen suchten und das sehr verschieden gedeutet wird, je nach dem Ausgangspunkt, von 

dem aus der einzelne Forscher an diese Frage herangeht. Für unsere Überlegungen mag es ge-

nügen, wenn wir davon ausgehen, dass das Gewissen diejenige Funktion unseres geistigen Le-

bens ist, durch welche der Mensch sich über sein eigenes Handeln Rechenschaft ablegt. Er 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 5 15.12.2025 

erkennt damit an, dass er nicht sich selbst gehört und nicht einfach tun darf, was ihm beliebt. 

Er untersteht einem Willen, der zu gebieten hat, oder auch einer Norm, die von allen zu res-

pektieren ist. Durch dieses Gebot ist der Mensch in seinem Gewissen gebunden. Es ist allen 

anderen für das menschliche Handeln maßgebenden Gesichtspunkten vorgeordnet und fordert 

ohne Rücksicht auf die Folgen den freien, unbedingten Gehorsam des Menschen. Wenn wir 

ein biblisches Wort für diese Mitte unseres geistigen Lebens suchen, so könnte es in übertra-

gener Weise das Wort sein: „Was hülfe es dem Menschen, so er die ganze Welt gewönne und 

nähme doch Schaden an seiner Seele; oder was kann der Mensch geben, damit er seine Seele 

wieder löse?“ Erst damit, dass der Mensch dieses Gegenüber und diese persönliche Verant-

wortung vor einem allem übergeordneten, gebietenden Willen anerkennt und so der Stimme 

des Gewissens den Vorrang vor allen anderen Überlegungen gibt, wird er wirklich Mensch 

mit eigener persönlicher Verantwortung. 

Damit stehen wir sofort vor der Frage, was denn dieser Wille dem Menschen gebietet? Der 

Mensch braucht hierüber eine klare Erkenntnis, wenn er gewissenhaft handeln will. Daraus 

wird deutlich, dass das Gewissen und die religiösen und sittlichen Überzeugungen eines Men-

schen in Wechselbeziehung zueinander stehen. Es gibt keine echte Überzeugung, die nicht im 

Gewissen eines Menschen verankert ist. Es gibt aber umgekehrt auch kein Gewissen, das 

nicht durch die Überzeugung eines Menschen, ob sie nun heidnisch oder christlich oder philo-

sophisch bestimmt ist, gebildet und geprägt wäre. In der Mannigfaltigkeit der das Gewissen 

prägenden geistigen Umwelt ist die Verschiedenheit echter Gewissensentscheidung begrün-

det. Da aber das Gewissen und die Gesamtüberzeugung eines Menschen nur in Wechselbezie-

hung zueinander stehen und nicht ein und dasselbe sind, kann es auch einen Gewissensdurch-

bruch geben, der im Gegensatz zu der hergebrachten Überzeugung eines Menschen steht, der 

vielleicht in sich selbst noch gar nicht abgeklärt ist, der aber an einer bestimmten Stelle eine 

bestimmte Entscheidung mit der Gewalt eines göttlichen Gebotes auferlegt. Mit einem sol-

chen Durchbruch rechnen wir, wenn wir das Wort verkündigen; ja, der Glaubensgehorsam 

vollzieht sich fortgesetzt in einem solchen Durchbruch durch alle hergebrachten Überzeugun-

gen, auch durch alle hergebrachten christlichen Überzeugungen im unmittelbaren Hören auf 

das Wort, das der in die Welt der Sünde zur Rettung des Sünders hineingeopferte Heiland sel-

ber ist. 

Dieses Gesamtbild des Gewissensvorgangs werden wir vor Augen haben müssen, wenn wir 

die Gewissen beraten und mit all den oft so unklaren Vorstellungen zurechtkommen wollen. 

Man wird dabei sehr aufmerksam hören müssen, ob es sich um eine Rekapitulation von aller-

lei gängigen Schlagworten handelt, ob nur Meinungen oder Überzeugungen vorgetragen wer-

den, oder ob ein echter Gewissensanruf vorliegt. Wo dies Letztere der Fall ist, werden wir un-

klare, verbogene oder gar irrende Vorstellungen zurechtzubringen suchen. Aber wir werden 

die Gewissensbindung, auch wenn uns diese Klärung nicht gelingt, auf alle Fälle respektieren 

müssen. 

Für diese schwierige Aufgabe bieten sich zwei Gesichtspunkte als wesentliche Hilfe an. Die 

Echtheit eines Gewissensanliegens wird sich daran erweisen, welche Opfer der Betreffende 

für diese Sache zu bringen bereit ist. Wohl ist der Staat um seiner eigenen sittlichen Würde 

willen und mit Rücksicht auf die sittliche Würde seiner Armee und seiner Staatsangehörigen 

gehalten, sich schützend vor das Gewissen zu stellen und nicht das Gewissen der Bürger 

durch seine Befehle zu zerbrechen. Zur sittlichen Würde des Einzelnen aber gehört es, dass er 

seinem Gewissen ohne Rücksicht auf die Folgen gehorcht und damit den Anruf des Gewis-

sens allem anderen überordnet. Allerdings ist es denkbar, dass ein Wehrunwilliger seinen Ab-

scheu gegen den Wehrdienst wahrheitsgemäß auch mit Gewissensregungen begründen kann, 

aber jedes Opfer für diese seine Überzeugung ablehnt. Soweit es sich dabei wirklich um Ge-

wissensregungen handelt, ist noch nicht erkannt, dass das Gewissen den Menschen nicht 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 6 15.12.2025 

freilässt, sondern ihn bindet, und dass der Mensch in dieser Bindung nicht zur Ruhe kommen 

kann, ehe er sich dem an ihn ergangenen Gewissensbefehl restlos ausgeliefert und sich von 

allen entgegenstehenden Bindungen gelöst hat. Ein Gewissensdurchbruch ist hier noch nicht 

erfolgt. Denn dieser lässt den Menschen nicht in Ruhe, sondern versetzt ihn dadurch, dass er 

ihn in seine Gewalt nimmt, in äußerste Unruhe. Ein Mensch, der auch anders kann, hat über-

haupt noch nicht entdeckt, was seine Gewissensregungen meinen. Der Satz wird deshalb zu 

Recht bestehen, dass der echte Gewissensanruf an seinem Widerstand gegen jedes anderswo-

her bestimmte Handeln erkennbar wird. Diese Fälle, in denen einer wirklich nicht anders 

kann, ohne dass er in seinem Gewissen zerbrochen wird, sind ohne Zweifel mit den einschlä-

gigen Paragraphen des Wehrgesetzes gemeint. Es liegt auch auf der Hand, dass kein Wehrge-

setz alle in Frage kommenden Fälle gewissensbedingter Kriegsdienstverweigerung berück-

sichtigen kann. Das Leiden um des Gewissens willen wird auch bei der denkbar besten Wehr-

gesetzgebung nicht allen Kriegsdienstverweigerern erspart werden können. Aber auch den ge-

schützten Kriegsdienstverweigerern wird es eben zum Erweis der Echtheit ihrer Gewissens-

bindung ein Anliegen sein müssen, einen dem Einsatz eines Soldaten ebenbürtigen Ersatz-

dienst zu leisten. Denn nicht daran entsteht das sittliche Problem des Wehrdienstes, dass hier 

der Einsatz des Lebens für das Wohl des Ganzen gefordert wird. Diese Opferbereitschaft ge-

hört im Gegenteil zur sittlichen Würde des Soldatenberufs. Darum darf sich auch der Kriegs-

dienstverweigerer diesem Opfer nicht entziehen. Der Ersatzdienst als waffenloser Sanitäter 

zwischen den Fronten wäre daher durchaus als ein dem Dienst des Soldaten ebenbürtiger Er-

satzdienst zu werten. 

Als zweiter Gesichtspunkt für die Gewissensprüfung kommt in Frage, gegen was sich dieses 

Gewissen wehrt. Hier gibt es zwar eine große Mannigfaltigkeit der Gesichtspunkte. Im Zent-

rum dieser Gesichtspunkte wird aber der Widerspruch gegen das Töten stehen müssen; denn 

das Töten, nicht das Getötetwerden ist das eigentliche sittliche Problem des Soldatenberufs. 

Wohl schließt die Schwertgewalt des Staates das Töten ein. Aber den Zwang zum Töten je-

dem einzelnen Bürger aufzuerlegen, kann nur eine Notmaßnahme des Staates sein. Damit, 

dass der Staat die Schwertgewalt hat, ist noch nicht gesagt, dass jeder Staatsbürger töten kann 

und der Staat ohne Not jeden zum Töten zwingen kann. Dass der Staat gerade an dieser Stelle 

ein in seiner ganzen übrigen Gesetzgebung einzigartiges Ausnahmerecht einräumt und den 

Kriegsdienstverweigerer schützt, hat einen tiefen Sinn. Eben deshalb wird man auch erwarten 

müssen, dass an dieser Stelle das Herz des Kriegsdienstverweigerers schlägt, auch dann, wenn 

er kein grundsätzlicher Pazifist ist, wenn er nur den modernen Krieg oder den Wehrdienst in 

einem geteilten Volk ablehnt oder einen bestimmten Krieg als unrechten Krieg nicht mitma-

chen kann. Aus demselben Grund wird man auch darauf achten dürfen, ob die Lebensführung 

des Betreffenden auch sonst durch den Gewissenswiderspruch gegen die Gewalt bestimmt ist. 

Aus alledem ergibt sich, dass Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen kein Massen-

artikel ist. Das Gewissen ist stets das Gewissen des Einzelnen. Er steht in seiner Gewissens-

entscheidung einsam vor Gott, auch wenn es sich um große Zusammenhänge handelt und 

viele Stimmen auf ihn eindringen. Hier muss jeder seine eigene Haut zu Markte tragen. Jeder 

steht und fällt seinem Herrn, und was am Jüngsten Gericht keinen Bestand hat, das ist Sünde. 

Diese Gewissensbindung sollte freilich für unser ganzes Handeln, auch für das politische 

Handeln maßgebend sein. Der verantwortungsbewusste Politiker wird deshalb diese Bindung 

auch für sein politisches Handeln in Anspruch nehmen. Aber er ist in diesem Handeln Politi-

ker und nicht Seelsorger. Er muss nach Einfluss und politischer Macht streben und auch sol-

che Anhänger für sein Programm gewinnen, die weniger urteilsfähig sind. Er kann sich in der 

Regel nicht um das Gewissen der Einzelnen bemühen, sondern muss es ihnen selbst überlas-

sen, seiner Propaganda gegenüber ein klares, begründetes Urteil zu gewinnen. In diesen politi-

schen Kampf aber gehört die Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen nicht hinein. 

Wer gegen die Wiederbewaffnung unseres Volkes oder gegen die allgemeine Wehrpflicht 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 7 15.12.2025 

kämpfen will, der soll diesen Kampf auf der politischen Ebene und mit politischen Mitteln 

austragen. Wer der Meinung ist, dass das Wehrgesetz juristisch nicht einwandfrei ist und dem 

Artikel 4, 3 des Grundgesetzes widerspricht, soll mit juristischen Mitteln gegen dieses Gesetz 

kämpfen. Aber es ist ein schwerer Missbrauch, die Kriegsdienstverweigerung aus Gewissens-

gründen als politisches Kampfmittel gegen die Wehrgesetzgebung einzusetzen. Denn in die-

sem Ausnahmerecht ist ausdrücklich festgelegt, dass nur das unbedingte Nein des Gewissens 

zur Inanspruchnahme dieses Ausnahmerechts berechtigt. Für Gewissensentscheidungen dieser 

Art aber ist eine sorgfältige Gewissenserforschung notwendig, die nur in einer möglichst ruhi-

gen, sachlichen Überlegung möglich ist und der suggestiven Atmosphäre des politischen 

Kampfes entnommen sein muss. Kein Politiker, am allerwenigsten ein Christ oder gar ein 

Seelsorger, sollte sich an einem anderen Menschen, darüber hinaus an dem sittlichen Verant-

wortungsbewusstsein unseres Volkes dadurch schuldig machen, dass er das Gewissen eines 

anderen mit seiner Propaganda überwältigt und ihn veranlasst, ohne sorgfältige, abseits vom 

Kampflärm des Tages durchgeführte Gewissenserforschung ein Recht für sich in Anspruch zu 

nehmen, durch das nur der echte Gewissenswiderspruch geschützt wird. Deshalb wird gerade 

der Christ mit aller Eifersucht darüber wachen müssen, dass das Heiligtum des Gewissens 

nicht als Mittel zum Zweck missbraucht wird. Es gibt kein politisches, weltanschauliches oder 

religiöses Gewissensanliegen, das diesen Missbrauch rechtfertigt. 

Man wird es freilich den grundsätzlichen Pazifisten und den Kriegsdienstverweigerern nicht 

verwehren dürfen, öffentlich ihre Überzeugung zu vertreten. Aber dies sollte nicht mit propa-

gandistischen Mitteln geschehen. Soweit es sich dabei um die spezielle Frage der Kriegs-

dienstverweigerung aus Gewissensgründen handelt, sollten derartige Versammlungen den 

Charakter einer öffentlichen Gewissensberatung haben, bei der die Argumente und die Gegen-

argumente in möglichster Sachlichkeit einander gegenübergestellt werden. Das Ziel müsste 

die Klärung, nicht die Werbung sein. Man müsste dem Hörer die Entscheidung möglichst 

schwer, nicht möglichst leicht machen. Sie müsste offen bleiben und ernsthaft der persönli-

chen Verantwortung des Einzelnen anheimgegeben werden. Keinesfalls dürfte sie als eine 

Selbstverständlichkeit dem Hörer suggeriert werden. Vollends aber wird eine Beratungsstelle 

für Wehrpflichtige sich jeder Tendenz enthalten müssen, wenn sie eine echte Gewissensbera-

tung durchführen will. Hier kann es nur darum gehen, jedem Ratsuchenden zu einer wirkli-

chen Klärung seines Anliegens zu verhelfen. Sie wird den Wehrwilligen warnen müssen, 

wenn er leichtfertig den Dienst mit der Waffe als eine Selbstverständlichkeit auf sich nimmt. 

Sie wird aber umgekehrt auch den Nichtwehrwilligen zurückhalten müssen, wenn seine Ge-

wissensbedenken nicht wirklich durchschlagend sind. Eine Beratungsstelle, die ihre Aufgabe 

lediglich darin sieht, Leuten, die keinen Wehrdienst machen wollen, zu zeigen, wie man am 

besten durchkommt, untergräbt das sittliche Verantwortungsbewusstsein unseres Volkes, auch 

wenn sie glaubt, damit der Sache des Friedens zu dienen. 

3. Auf welche Gesichtspunkte kommt es bei der Beratung Wehrpflichtiger an? 

Nach diesen grundsätzlichen Überlegungen möchte ich anhangsweise noch anfügen, welche 

Gesichtspunkte der Seelsorger bei der Beratung eines Wehrpflichtigen im Auge haben muss. 

Dabei kann es sich freilich keinesfalls um Vollständigkeit handeln. Auch wird das Gespräch 

durch den einzelnen Seelsorgefall bestimmt sein, wobei jeweils einzelne Gesichtspunkte im 

Vordergrund stehen werden, während andere zurücktreten. 

Dem Wehrwilligen wird vorzuhalten sein, dass die militärische Schwertgewalt ein Sonderfall 

der dem Staat verliehenen Vollmacht ist, belastet mit der ganzen Fragwürdigkeit, die wir uns 

in den grundsätzlichen Überlegungen deutlich gemacht haben. Die Romantik des Soldatenbe-

rufs, der Reiz, Hoheitsträger zu sein und zu Ehren und Macht zu kommen, ja selbst die Anzie-

hungskraft eines Berufs, der mit dem Einsatz des Lebens verbunden ist, müssen als 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 8 15.12.2025 

Versuchung erkannt werden. Der Soldat ist Hoheitsträger, aber an der Stelle, wo diese Hoheit 

der Staatsgewalt am deutlichsten eine Hoheit zur linken Hand Gottes ist, nicht ohne Sünde 

ausgeübt werden kann und sich nur allzu leicht in das dämonische Zerrbild einer Ordnungs-

macht verwandelt. Nur eine in der Schwertgewalt des Staates begründete Notwendigkeit kann 

den Soldatenberuf rechtfertigen. Zu dieser Notwendigkeit hat sich die Regierung mit ihrer 

Wehrgesetzgebung bekannt. Auch die Verfassungsklage ändert nichts daran, dass dieses Ge-

setz in Kraft ist. Nur ein unbedingtes Nein des Gewissens kann vom Wehrdienst entbinden. 

Diese Möglichkeit einer Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen macht zugleich 

deutlich, dass der Soldat in seinem Beruf eine ernste persönliche Verantwortung übernimmt. 

Er kann die Verantwortung dafür, dass er Soldat ist, und was er als Soldat tut, nicht auf die 

Regierung, auf die geltenden Gesetze oder auf seine Vorgesetzten abschieben. Er steht und 

fällt auch als Soldat allein seinem Herrn. Das bedeutet, dass er vor Eintritt in den Wehrdienst 

mit sich selbst zu Rate gehen muss, ob er diesen Dienst übernehmen kann. Es geht dabei um 

die letzte Klarheit vor dem Angesichte Gottes, um den Gehorsam des Glaubens. Wenn er den 

Dienst nicht in diesem Gehorsam auf sich nehmen kann, dann kann er nicht Soldat sein. Was 

nicht aus dem Glauben kommt, ist Sünde. Dasselbe gilt aber auch für den ganzen Verlauf des 

Wehrdienstes, insbesondere im Ernstfall. Auch der, der bereits Soldat ist, darf nicht in blin-

dem Gehorsam in den Krieg ziehen oder gegen sein Gewissen Befehle seiner Vorgesetzten 

ausführen. Die Schwertgewalt ist der Obrigkeit dazu gegeben, für Recht und Frieden zu sor-

gen. Darin hat sie ihre Grenze. Wer im Gehorsam des Glaubens Soldat ist, der muss sich die-

ser Grenze bewusst sein. Es kann der Augenblick kommen, wo er gegenüber einem bestimm-

ten Befehl oder zu einem ganzen Krieg ein unbedingtes Nein sprechen muss. 

Zum Beruf des Soldaten gehört daher die Bereitschaft zum Leiden. Es hat keinen Sinn, mit 

Illusionen Waffenträger zu werden. Die Wehrpflicht erstreckt sich über Jahrzehnte unseres 

Lebens. Es ist nicht realistisch, sich lediglich darauf einzustellen, dass der Ernstfall nie eintre-

ten wird. Wer Soldat wird, soll es mit offenen Augen tun und sich für alles bereitmachen, für 

die ganze Kette von Leiden an der Front, im Lazarett, in jahrelanger Kriegsgefangenschaft 

und in lebenslänglicher Verkrüppelung, eventuell auch Armut. Er muss damit rechnen, dass er 

bei Kriegsdienstverweigerung im Ernstfall durch kein Gesetz geschützt ist, und dass er bei 

Befehlsverweigerung nicht nur seine Freiheit und sein Leben, sondern auch seine Ehre aufs 

Spiel setzt. Endlich muss er sich dessen bewusst sein, dass das Kriegsrecht international noch 

in keiner Weise geklärt ist. Es steht nicht fest, was ein Kriegsverbrechen ist. Er kann für Maß-

nahmen, die im Zuge des Kriegsgeschehens als durchaus berechtigt und notwendig erscheinen 

und für die der Sieger auch nicht bestraft wird, als Besiegter zur Rechenschaft gezogen und 

völlig unschuldig verfemt und vernichtet werden. 

Aber weder die Angst vor der Verantwortung des Soldaten, noch die Scheu vor dem Leiden, 

das der Soldatenberuf mit sich bringen kann, ist ein berechtigter Grund zur Kriegsdienstver-

weigerung. Es mag sein, dass ein Wehrpflichtiger diese Perspektiven einfach nicht aushalten 

kann, dass er nicht in der Lage ist, dies alles im Gehorsam des Glaubens auf sich zu nehmen. 

Das ist dann ein besonderer Fall der Seelsorge. Wenn ein Mensch an diesen Dingen in seinem 

Gewissen zerbricht, werden wir nicht die Freiheit haben, ihn von der Kriegsdienstverweige-

rung abzuhalten. Aber grundsätzlich werden wir es doch mit dem Satz halten müssen: „Un-

verzagt und ohne Grauen soll ein Christ, wo er ist, stets sich lassen schauen.“ Es ist gerade die 

Größe des Soldatenberufs, dass es hier einmal in den Anforderungen eines irdischen Berufs 

sichtbar wird: „Wer sein Leben liebhat, der wird es verlieren“, oder umgekehrt: „Und setzet 

ihr nicht das Leben ein, nie wird euch das Leben gewonnen sein.“ Was Jesus von seinen 

Nachfolgern im Dienste des Evangeliums verlangt, das wird hier an der äußersten Grenze der 

irdischen Existenz in einem von Gott auferlegten säkularen Auftrag in abgewandelter Weise 

gleichfalls zur Forderung. Wir haben hier keine andere Möglichkeit, als auf den hinzuweisen, 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 9 15.12.2025 

der sich selbst für uns geopfert hat und der uns durch dieses Opfer auch für einen solchen 

Dienst heiligt und stärkt. 

Etwas anderes ist es, wenn das Widerstreben nicht am Zwang zum Leiden, sondern am Zwang 

zum Töten entsteht. Auch in diesem Fall ist nicht ohne weiteres zur Kriegsdienstverweigerung 

zu raten. Wir werden an der Tatsache nicht vorbeikommen, dass die Wehrpflicht ordnungsmä-

ßig beschlossene gesetzliche Pflicht ist. Es ist nicht richtig, dass der Staat es seinen Bürgern 

freistellt, ob sie die Wehrpflicht erfüllen oder den Kriegsdienst verweigern wollen. Die 

Kriegsdienstverweigerung ist durch das Gesetz nur in bestimmten Ausnahmefällen geschützt, 

nämlich wenn ein unbedingtes Nein des Gewissens dagegensteht. Wir mögen zur Wiederbe-

waffnung und zur allgemeinen Wehrpflicht stehen, wie wir wollen, wir werden trotzdem nicht 

die Freiheit haben, bei der Gewissensberatung die Autorität dieses Gesetzes anzutasten. Es 

muss deshalb in diesen Fällen, aber darüber hinaus überhaupt bei der Erörterung der Proble-

matik des Kriegsdienstes darauf hingewiesen werden, wie ein Christ allein in dieser Not ste-

hen kann. Jeder Richter bedarf als sündiger Mensch auch für seine Amtsführung der rechtfer-

tigenden Gnade. Nur durch die Vergebung Gottes kann er recht in seinem Amte stehen und 

mit dem Ernst der strafenden Gewalt die öffentliche Ordnung schützen. Dasselbe gilt an sei-

nem Platz auch für den Soldaten. Auch für ihn gibt es durch das göttliche Erbarmen die Mög-

lichkeit, mit getröstetem Gewissen seinen schweren Dienst zu tun. Es wird unsere Aufgabe 

sein, den in ihrem Gewissen Bedrückten diesen Trost zu zeigen. Erst wenn wir sehen, dass wir 

damit nichts ausrichten und dass er diesen Trost einfach nicht fassen kann, haben wir die Frei-

heit, ihm zur Kriegsdienstverweigerung zu raten. 

Damit ist auch schon für die Beratung des Kriegsdienstverweigerers das Notwendige gesagt. 

Wer mit einem Gewissenskonflikt zu uns kommt, dem werden wir zunächst einmal zur Klä-

rung seiner Bedenken helfen müssen. Es ist zu erwarten, dass uns hier sehr viel Unklares und 

Ungereimtes entgegentritt, oft auch die Meinung, man könne sich durch Kriegsdienstverwei-

gerung aus der ganzen Schuldverstrickung herauslösen. Wir werden uns darum bemühen müs-

sen, zu zeigen, dass es auch für den Kriegsdienstverweigerer keine Insel der Seligen gibt. Mag 

er den ganzen Weg, den die anderen gehen, für falsch halten, er kann sich trotzdem nicht als 

der Gerechte aus der allgemeinen Schuld heraushalten. Auch mit seiner Verneinung ist er der 

Schuld nicht entnommen und bedarf auch für diesen Weg der Tröstung durch die rechtferti-

gende Gnade. Auch wenn wir ihm nicht von seinem Weg abraten, müssen wir ihm auf alle 

Fälle die Sicherheit der besseren Gerechtigkeit nehmen. 

Im übrigen aber werden wir, wie bereits gesagt, darauf zu achten haben, ob hier ein echter An-

ruf des Gewissens vorliegt, und werden in diesem Fall, auch wenn es sich um ein irrendes Ge-

wissen handelt, diesem Gewissen Raum geben müssen. Wir werden aber dem Kriegsdienst-

verweigerer vorhalten, zu was ein Soldat sich bereitmachen muss, und werden ihn fragen, ob 

er diesem Ethos des Soldaten etwas Gleichwertiges entgegenzustellen hat. Hier kommt viel 

darauf an, dass die Frage des Ersatzdienstes eine vollwertige, positive Lösung findet. Es ist 

uns vieles erspart, wenn der Ersatzdienst genau so notwendig, wertvoll und exponiert ist wie 

der Wehrdienst. Dann fällt die Versuchung, den bequemeren Weg zu gehen, weg, und es 

bleibt nur das echte Anliegen in seinem größeren oder geringeren Gewicht übrig. Wir werden 

aber nur dann zur Kriegsdienstverweigerung raten dürfen, wenn dieses Anliegen ihn mit sol-

cher Gewalt bestimmt, dass er nicht anders kann, und dass er diese Entscheidung durchstehen 

muss, auch wenn er durch das Wehrgesetz nicht geschützt wäre. 

Zum Schluss möchte ich noch darauf hinweisen, dass sich die Seelsorge der Kirche nicht auf 

die einmalige grundsätzliche Entscheidung beschränken darf. Auch auf ihrem weiteren Weg 

müssen die Wehrwilligen und die Kriegsdienstverweigerer die Beratung der Kirche in An-

spruch nehmen dürfen. Außerdem ist die Gewissensberatung nicht der einzige Dienst der 



Dipper - Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige (1957)

 10 15.12.2025 

Kirche an den Wehrpflichtigen. Sie sind ihrer Fürbitte, ihrer Fürsorge und in Konfliktsfällen 

ihrem Beistand befohlen. 

Vortrag gehalten am 2. Januar 1957 vor dem Evangelischen Jungmännerwerk in Stuttgart. 

Quelle: Theodor Dipper, Evangelische Gewissensberatung für Wehrpflichtige, Calwer Hefte 

7, Stuttgart, Calwer Verlag, 1957. 


