
Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)

 1 18.11.2025 

Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu 

Das Abendmahl Jesu stellen wir uns gewöhnlich als Tischmahlzeit vor. Gemeinschaftliches 

Essen ist für uns mit einer Tischgesellschaft verbunden. Ikonisch dafür steht Leonardo da 

Vincis berühmtes Bild Das Abendmahl. In deutschsprachigen Bibelübersetzungen – Martin 

Luther folgend – entsteht in der Regel der Eindruck, Jesus habe mit seinen Jüngern gemein-

sam an einem Tisch sitzend gesessen. 

Doch das entspricht nicht den historischen Gegebenheiten. Bei der Vorbereitung des Passah-

mahls ist von einem mit Polstern ausgelegten Obergemach die Rede (Mk 14,15; Lk 22,12). In 

Palästina zur Zeit der hellenistisch-römischen Antike gab es keine hohen Esstische mit Stüh-

len, sondern niedere (Abstell-)Tische für ein Gelage (symposion). Solche Festmähler wurden 

im Liegen auf Polstern oder Speisesofas eingenommen1, während Diener Speisen und Ge-

tränke reichten (vgl. Lk 22,26f). Auch Jesus hat das Passah- bzw. Abendmahl mit seinen Jün-

gern auf diese Weise gefeiert – und damit nicht als Tischgesellschaft im heutigen Sinne, bei 

der die Teilnehmer auf Stühlen gemeinsam um einen Tisch herum aufrecht sitzen. 

Und doch: Das Bild des Abendmahls als Tischsitzgesellschaft wurde so wirkmächtig, dass 

Martin Luther entgegen dem griechischen Urtext wie auch der lateinischen Vulgata das Wort 

„Tisch“ sowie das „Sitzen“ in seine Bibelübersetzung einfügte und damit das Gelage hinfällig 

werden lässt. Markus 14,17–18 übersetz er wie folgt: „17 AM abend aber kam er mit den 

Zwelffen. 18 Vnd als sie zu tische sassen vnd assen / sprach Jhesus / Warlich / Jch sage euch / 

Einer vnter euch / der mit mir isset / wird mich verrhaten.“ 

Diese Umdeutung wirkt bis heute nach. Auch die Lutherbibel 2017, die Zürcher Bibel oder 

die Einheitsübersetzung sprechen vom Sitzen „am Tisch“, obwohl in den Evangelien nach 

Matthäus (26,20: anakeimai) bzw. nach Lukas (22,15: anapipto) ausdrücklich das Liegen er-

wähnt wird. Selbst im Evangelium nach Johannes, wo vom Lieblingsjünger heißt, er habe „an 

der Brust Jesu gelegen“ (13,23), liest man bei Luther 1545 „zu Tische sass“. Auch bei Jesu 

eschatologischer Ausblick auf die Mahlgemeinschaft im Reich Gottes, wo vom gemeinschaft-

lichen Gelage (anaklino) die Rede ist (Lk 13,29 par. Mt 8,11) lässt Luther und ihm nachfol-

gend die gegenwärtigen Bibelausgaben die Mahlgemeinde am Tisch sitzen. Ebenso fügt Lu-

ther in der Geschichte von der Speisung der 5000 in der Einöde bei Jesu Anweisung zur grup-

penweisen Lagerung (symposia) „auf grünem Gras“ den Tisch ein: „VND er gebot jnen / das 

sie sich alle lagerten bey tisch vollen / auff das grüne Gras“ (Mk 6,39).  

Ohne den imaginären Tisch ist offensichtlich keine Mahlgemeinschaft vorstellbar. Damit 

stellt sich die Frage nach der Wirkmächtigkeit dieses Symbols. 

Der Tisch als Zeichen von Gemeinschaft2 

Auch wenn die Mahlgemeinschaft Jesu faktisch als Gelage stattfand, spielte der Tisch (tra-

peza/mensa) bei seinem letzten Abendmahl dennoch eine zentrale Rolle. Jesus selbst spricht 

von der Tischgemeinschaft im Reich Gottes: „Siehe, die Hand dessen, der mich ausliefert, ist 

mit mir am Tisch. […] Ihr sollt in meinem Reich an meinem Tisch essen und trinken und ihr 

sollt auf Thronen sitzen und die zwölf Stämme Israels richten.“ (Lukas 22,21.30 EÜ) Der we-

sentliche Bezug auf einen Tisch wird außerdem im 1. Brief des Paulus an die Korinther deut-

 
1 Siehe Adolf Lumpe, Art. Essen, RAC 6 (1966), Sp. 612-635. Klassische für ein Hausmahl war ein Tisch, der an 

drei Seiten jeweils von einem Speisesofa umgegeben war (triclinia). Auf jedem Speisesofa wiederum konnten 

drei Personen liegen. 
2 Vgl. Guido Fuchs, Mahlkultur. Tischgebet und Tischritual, Regensburg: Pustet, 1998. 



Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)

 2 18.11.2025 

lich, wenn dieser mit Blick auf Götzenopfer- versus Herrenmahl die mahnenden Worte 

schreibt:  

„Ist der Kelch des Segens, über den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut 

Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es. 

Darum sind wir viele ein Leib; denn wir alle haben teil an dem einen Brot. Schaut auf 

das irdische Israel: Haben die, welche von den Opfern essen, nicht teil am Altar? Was 

meine ich damit? Dass Götzenopferfleisch wirklich etwas ist? Oder dass ein Götze 

wirklich etwas ist? Nein, aber was man dort opfert, opfert man den Dämonen und 

nicht Gott. Ich will jedoch nicht, dass ihr Gemeinschaft mit Dämonen habt. Ihr könnt 

nicht den Kelch des Herrn trinken und den Kelch der Dämonen. Ihr könnt nicht teilha-

ben am Tisch des Herrn und am Tisch der Dämonen.“ (10,16-21 EÜ) 

Schon früh entwickelte sich so eine bildmächtige Tradition vom Tisch des Herrn. So zeigt das 

St.-Augustinus-Evangeliar, das älteste erhaltene Evangeliar in lateinischer Sprache aus dem 6. 

Jahrhundert3 Jesus mit seinen Jüngern beim Herrenmahl (cena Domini) um einen halbkreis-

förmigen Sigma-Tisch sitzend4. 

 

Dass Jesus zentral am Tisch sitzend dargestellt ist, hat wesentlich mit seinen Einsetzungs-

worte beim Abendmahl zu tun, wenn es im Evangelium nach Markus heißt: 

„Während des Mahls nahm er das Brot und sprach den Lobpreis; dann brach er das Brot, 

reichte es ihnen und sagte: Nehmt, das ist mein Leib. Dann nahm er den Kelch, sprach das 

Dankgebet, gab ihn den Jüngern und sie tranken alle daraus. Und er sagte zu ihnen: Das ist 

mein Blut des Bundes, das für viele vergossen wird. Amen, ich sage euch: Ich werde nicht 

mehr von der Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich von Neuem davon 

 
3 Es befindet sich heute in der Parker Library des Corpus Christi College in Cambridge unter der Signatur 286. 
4 Folio 125 r mit Szenen aus der Passionsgeschichte. 



Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)

 3 18.11.2025 

trinke im Reich Gottes.“ (Mk 14,22-25 EÜ) 

Die Selbstbezeichnung von Brot als eigenem Leib und Wein als eigenem Blut sowie deren 

Darreichung an seine Jünger bringt Jesus in die Doppelrolle eines hingebenden Gastgebers so-

wie eines zuteilenden Dieners, der in beidem das Geschehen in der eigenen Hand behält. Für 

die anwesenden Jünger ist eine Selbstbedienung nicht vorgesehen. „Ich aber bin unter euch 

wie der, der bedient.“ (Lk 22,27) Um Jesu Bedeutung als selbsthingebender Diener im 

Abendmahlsgeschehen gerecht zu werden, lässt es sich nicht als Gelage darstellen – im Unter-

schied zur Speisung der 5000 bzw. 4000, wo nach Jesu Brotbrechung die Jünger als zutei-

lende Diener zum Einsatz kommen (Mk 6,41 und 8,6). Jesu Abendmahl hingegen bestimmt 

durch die Reichweite des dienenden Gastgebers die Mahlgemeinschaft als Tischgemeinschaft. 

Vom monastischen Refektorium zum bürgerlichen Esstisch 

Im koinobitischen Mönchtum vollzieht sich die Gemeinschaft zum einen im gemeinsamen 

Gebet (oratio), zum anderen im gemeinsamen Essen (mensa fratrum).5 So schreibt die Bene-

diktinerregel (Regula Benedicti – RB) gemeinsames Mittag- und Abendessen vor. Man aß 

dazu an Tischen (RB 39,1), während einer der Brüder aus der Bibel bzw. aus Werken der Kir-

chenväter vorzulesen hatte (RB 38,1; vgl. Cassian, Inst. 4,17). Wesentlich für die monastische 

Tischgemeinschaft ist, dass der Dienst darin integriert wurde: „Die Brüder sollen einander 

dienen. Keiner werde vom [wöchentlichen] Küchendienst ausgenommen …, denn dieser 

Dienst bringt großen Lohn und lässt die Liebe wachsen.“ (RB 35,1f) „Was sie aber beim Es-

sen und Trinken brauchen, sollen die Brüder einander so reichen, dass keiner um etwas bitten 

muss“ (RB 38,6)6. Wiederholte Unpünktlichkeit beim gemeinsamen Essen bedingt den Aus-

schluss von der Tischgemeinschaft (RB 43,13-17; vgl. 44,1.9) 

Was die benediktinische Mahlgemeinschaft von der antiken unterscheidet, ist die Inklusion 

der Dienenden am gemeinsamen Tisch. Anders pagane Fest- und Kultmähler – diese kommen 

nur dadurch zustande, dass deren Teilnehmer von anderen – vorzugsweise Sklaven – bedient 

werden, die nicht an der Gemeinschaft teilhaben. Selbst dort, wo Klemens von Alexandrien 

Ende des 2. Jahrhunderts in seinem Paidagogos von christlichen Tischmanieren schreibt, be-

zieht sich dies auf Festgelage, bei denen Diener zum Einsatz kommen.7 

Im Unterschied zu einem Schreib-, Lese- oder Rednerpult, wo die Auflagefläche angestellt ist, 

so dass ein Text sich im Gegenüber befindet, ist der Esstisch auf das Gegenüber von Mitmen-

schen in Augenhöhe ausgerichtet. Mit der karolingischen Reform und der Verbreitung der Be-

nediktinerregel setzte sich das Essen am Tisch in Klöstern in ganz Europa durch. Refektorien 

mit langen Holztischen und Bänken wurden zum typischen Bestandteil der Klosterarchitektur, 

wie sich dies dem St. Gallener Klosterplan aus dem frühen Mittelalter entnehmen lässt.8 Wo 

es außerhalb der Klöster keinen eigenen Speisesaal gab, legte man anlassbezogen für Mahlge-

meinschaften Tafeln auf Holzböcke und stellte dazugehörige Bänke auf. 

Schon im Alten Testament – und überhaupt im vorpersischen Alten Orient – hat die Mahlge-

meinschaft bei Tisch eine besondere Bedeutung. So gewährt David Mefi-Boschet, dem fuß-

 
5 Isidor von Sevilla sieht in Kap. 9,2 seiner Mönchsregel (regula monachorum) – wie auch die Regula Magistri 

84 – zehn Brüder pro Essenstisch (mensa) vor. Siehe Karl Suso Frank (Hrsg.), Frühes Mönchtum im Abendland, 

Bd. 1: Lebensformen, Zürich-München: Artemis, 1975, S. 377-380.  
6 Anders Isidor von Sevilla in seiner Mönchsregel, wo die Schar der Jüngeren generell zu bedienen hat (9,2) bzw. 

Laiendiener von der Tischgemeinschaft mit Mönchen ausgeschlossen sind (9,7). 
7 Siehe Clem. paid. II,7,60. 
8 Siehe Barbara Schedel, Der Plan von St. Gallen. Ein Modell europäischer Klosterkultur, Wien – Köln – Wei-

mar: Böhlau, 2014, S. 36. 



Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)

 4 18.11.2025 

lahmen Sohn Jonatans, in 2. Samuel 9 (Verse 7-13) einen privilegierten Platz – „wie einer der 

Königssöhne“ – am Königstisch (schulchan hamäläch, vgl. 1.Sam 20,24-34). Solche Mahlge-

meinschaften setzen entsprechende Tischmanieren voraus (Spr 23,1-3; bzw. Sir 31,12-31). 

Weder im Alten Testament noch in den Mönchsregeln finden sich jedoch Hinweise auf die 

Höhe des Tisches oder die Form der Sitzgelegenheit. Der Stuhl (kiseh) erscheint dort als Eh-

rensitz für König, Richter, Priester oder Gast (2 Kön 4,10), nicht aber für die gemeinschaftli-

che Mahlzeit9. Wahrscheinlich nahm man in Bodennähe Platz10, sodass die Füße nicht unter 

einer Tischplatte verschwanden – eine Haltung, die auch für Mefi-Boschet passend gewesen 

wäre. 

Die liturgische Dimension der Tischhöhe 

Daraus ergibt sich die Frage, wie sich die heute übliche Tischhöhe von durchschnittlich 75 cm 

sowie die Verwendung von Stühlen mit Rückenlehnen (im Unterschied zu Schemeln oder Ho-

ckern) entwickelt hat. Ein erster Anhaltspunkt bietet der tragbare Schaubrottisch des Jerusale-

mer Tempels nach Ex 25,23: Mit einer Länge von zwei Ellen, einer Breite von einer Elle und 

einer Höhe von anderthalb Ellen = 70 cm kommt er unseren heutigen Esstischen nahe. Darge-

stellt ist er auf dem Titusbogen in Rom. In der kultischen Typologie des Hebräerbriefes wird 

auf ihn (9,2) ebenso Bezug genommen wie auf die Bundeslade mit dem Gnadenstuhl im Al-

lerheiligsten (9,5). 

Beim frühchristlichen Herrenmahl als sonntäglichem Versammlungsgeschehen wurden Brot 

und Wein von den Gläubigen dargebracht und auf einem Tisch(-altar) vereint. Dazu schreibt 

Justin der Märtyrer um 150 n.Chr. in seiner ersten Apologie: 

„Haben wir das Gebet beendigt, so begrüßen wir einander mit dem Kuss. Darauf wer-

den dem Vorsteher der Brüder Brot und ein Becher mit Wasser und Wein gebracht; 

der nimmt es und sendet Lob und Preis dem Allvater durch den Namen des Sohnes 

und des Heiligen Geistes empor und spricht eine lange Danksagung dafür, dass wir 

dieser Gaben von ihm gewürdigt worden sind. Ist er mit den Gebeten und mit der 

Danksagung zu Ende, so gibt das ganze Volk seine Zustimmung mit dem Worte 

‚Amen‘. Dieses Amen bedeutet in der hebräischen Sprache soviel wie: Es geschehe! 

Nach der Danksagung des Vorstehers und der Zustimmung des ganzen Volkes teilen 

die, welche bei uns Diakonen heißen, jedem der Anwesenden von dem verdankten 

Brot, Wein und Wasser mit und bringen davon auch den Abwesenden.“11 

Wenn vom Vorsteher – Bischof oder Presbyter – am Tischaltar stehend Brot und Wein eigen-

händig in das eucharistische Gebet genommen, müssen sich diese in Reichweite vor ihm be-

finden, was eine gewisse Tischhöhe voraussetzt. Somit unterscheidet sich der Tischaltar von 

den niedrigen Trapeztischen, die auf ein Gelage ausgerichtet sind. 

Mit einem feststehenden Blockaltar in den Kirchen wird in Europa im Mittelalter von der Eu-

charistiefeier her die gegenwärtige Esstischhöhe vorgegeben. Durch die Wiedereinführung 

des Hobels im Hochmittelalter wurde es möglich, plane Tischplatten, Bretter und Leisten her-

zustellen. Es entstand die Tischlerei/Schreinerei, die sich im Unterschied zu Zimmerei auf fei-

neres Holzhandwerk, insbesondere Möbel und den Innenausbau in Häusern konzentrierte. So 

wurde es handwerklich möglich, in der frühen Neuzeit das Vorbild von Jesu Abendmahl als 

sitzende, häusliche Tischgemeinschaft in bürgerlichen Häusern zu verwirklichen. 

 
9 Vgl. Heinz-Josef Fabry, Art. kisse’, ThWAT IV (1984), Sp. 247-272. 
10 Siehe Gen 27,19; Gen 37,25; Ex 32,6; Rut 2,14; 1. Sam 20,5; 1.Kön 13,20; Ez 44,3. 
11 Iust. 1 apol. 65; vgl. 67. 



Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)

 5 18.11.2025 

Konsequenterweise wurden nach der Reformation vor allem in reformierten und anglikani-

schen Kirchengebäuden für die Kommunion die Tischverbindung gesucht und dazu hölzerne 

Abendmahlstische eingeführt, deren Dimensionierung unseren Esstischen entspricht. 

Vom Thron zum Stuhl am Tisch 

Eine Frage bleibt noch zu klären. Warum sind unsere Esstische in der Regel einheitlich von 

Stühlen mit Rückenlehnen umgeben? Stühle sind kein beliebiges Mobiliar, sondern – im Un-

terschied zu Bänken, Hockern und Schemeln – von ihrem Ursprung her Würdesitze, die dem 

bzw. der Höchstrangigen in einem Raum vorbehalten sind. Im Griechischen heißt der Stuhl 

nicht von ungefähr thronos. Der Thron gilt als erhöhter Herrscher- bzw. Richtersitz und ist da-

mit eben nicht für eine Tischgemeinschaft vorgesehen. 

Aber auch hier ist es Jesu Abendmahl, das die Revolution vornimmt und den Thron an den 

Esstisch führt. Im Gespräch mit seinen Jüngern richtet Jesus die Mahlgemeinschaft auf die es-

chatologische Errichtung seines Reiches aus: „Ihr aber habt in meinen Prüfungen bei mir aus-

geharrt. Darum vermache ich euch das Reich, wie es mein Vater mir vermacht hat: Ihr sollt in 

meinem Reich an meinem Tisch essen und trinken und ihr sollt auf Thronen sitzen und die 

zwölf Stämme Israels richten.“ (Lk 22,28-30 EÜ) 

Weil Jesus sich an seinem Tisch als Diener und Herr zugleich hingibt, sind in seinem Reich 

für alle, die an seinem Leben und Sterben Anteil haben, Würdesitze vorgesehen. Das Essen 

am gemeinsamen Tisch in Jesu Namen, bei denen die Teilnehmer auf Stühlen sitzen, wird zur 

Vorwegnahme der eschatologischen Heilsgemeinschaft. 

Jesus, als Sohn eines Zimmermanns mit dem Holzhandwerk wohlvertraut, kann zwar nicht als 

Erfinder des Esstisches gelten. Doch zumindest im europäischen Kontext lässt sich sagen: 

Ohne das Abendmahl Jesu und ohne die kirchliche Eucharistiefeier gäbe es unsere bestuhlte 

Tischgemeinschaft nicht. Und folgerichtig auch keine Präsidenten bzw. Vorsitzenden, die sich 

mit anderen um einen gemeinsamen Tisch versammeln. 

Heute jedoch geht die häusliche Tischgemeinschaft zunehmend verloren – Stichwort Selbst-

bedienung. Essen wird zunehmend individuell eingenommen; die Rückkehr zum Liegen bzw. 

zum niederen Beistelltisch zeichnet sich ab. Und doch, wenn es um den eschatologischen 

Ausblick für unser Leben geht, ist eine Tischgemeinschaft auf Augenhöhe mit Jesus Christus 

vorgesehen. Gott sei Dank. 

Jochen Teuffel 

18. November 2025 


