Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu

Das Abendmahl Jesu stellen wir uns gewohnlich als Tischmahlzeit vor. Gemeinschaftliches
Essen ist flir uns mit einer Tischgesellschaft verbunden. Ikonisch dafiir steht Leonardo da
Vincis beriihmtes Bild Das Abendmahl. In deutschsprachigen Bibeliibersetzungen — Martin
Luther folgend — entsteht in der Regel der Eindruck, Jesus habe mit seinen Jiingern gemein-
sam an einem Tisch sitzend gesessen.

Doch das entspricht nicht den historischen Gegebenheiten. Bei der Vorbereitung des Passah-
mabhls ist von einem mit Polstern ausgelegten Obergemach die Rede (Mk 14,15; Lk 22,12). In
Paléstina zur Zeit der hellenistisch-romischen Antike gab es keine hohen Esstische mit Stiih-
len, sondern niedere (Abstell-)Tische fiir ein Gelage (symposion). Solche Festméhler wurden
im Liegen auf Polstern oder Speisesofas eingenommen!, wihrend Diener Speisen und Ge-
tranke reichten (vgl. Lk 22,26f). Auch Jesus hat das Passah- bzw. Abendmahl mit seinen Jiin-
gern auf diese Weise gefeiert — und damit nicht als Tischgesellschaft im heutigen Sinne, bei
der die Teilnehmer auf Stithlen gemeinsam um einen Tisch herum aufrecht sitzen.

Und doch: Das Bild des Abendmabhls als Tischsitzgesellschaft wurde so wirkmaichtig, dass
Martin Luther entgegen dem griechischen Urtext wie auch der lateinischen Vulgata das Wort
,» 1sch® sowie das ,,Sitzen* in seine Bibeliibersetzung einfligte und damit das Gelage hinfillig
werden lasst. Markus 14,17-18 iibersetz er wie folgt: ,,17 AM abend aber kam er mit den
Zwelffen. 18 Vnd als sie zu tische sassen vnd assen / sprach Jhesus / Warlich / Jch sage euch /
Einer vnter euch / der mit mir isset / wird mich verrhaten.*

Diese Umdeutung wirkt bis heute nach. Auch die Lutherbibel 2017, die Ziircher Bibel oder
die Einheitsiibersetzung sprechen vom Sitzen ,,am Tisch®, obwohl in den Evangelien nach
Matthius (26,20: anakeimai) bzw. nach Lukas (22,15: anapipto) ausdriicklich das Liegen er-
wihnt wird. Selbst im Evangelium nach Johannes, wo vom Lieblingsjiinger heif3t, er habe ,,an
der Brust Jesu gelegen* (13,23), liest man bei Luther 1545 ,,zu Tische sass®. Auch bei Jesu
eschatologischer Ausblick auf die Mahlgemeinschaft im Reich Gottes, wo vom gemeinschaft-
lichen Gelage (anaklino) die Rede ist (Lk 13,29 par. Mt 8,11) ldsst Luther und ithm nachfol-
gend die gegenwirtigen Bibelausgaben die Mahlgemeinde am Tisch sitzen. Ebenso fiigt Lu-
ther in der Geschichte von der Speisung der 5000 in der Eindde bei Jesu Anweisung zur grup-
penweisen Lagerung (symposia) ,,auf griinem Gras* den Tisch ein: ,,VND er gebot jnen / das
sie sich alle lagerten bey tisch vollen / auff das griine Gras* (Mk 6,39).

Ohne den imaginéren Tisch ist offensichtlich keine Mahlgemeinschaft vorstellbar. Damit
stellt sich die Frage nach der Wirkmaéchtigkeit dieses Symbols.

Der Tisch als Zeichen von Gemeinschaft?

Auch wenn die Mahlgemeinschaft Jesu faktisch als Gelage stattfand, spielte der Tisch (¢ra-
peza/mensa) bei seinem letzten Abendmahl dennoch eine zentrale Rolle. Jesus selbst spricht
von der Tischgemeinschaft im Reich Gottes: ,,Siehe, die Hand dessen, der mich ausliefert, ist
mit mir am Tisch. [...] Thr sollt in meinem Reich an meinem Tisch essen und trinken und ihr
sollt auf Thronen sitzen und die zwolf Stamme Israels richten. (Lukas 22,21.30 EU) Der we-
sentliche Bezug auf einen Tisch wird aulerdem im 1. Brief des Paulus an die Korinther deut-

!'Siehe Adolf Lumpe, Art. Essen, RAC 6 (1966), Sp. 612-635. Klassische fiir ein Hausmahl war ein Tisch, der an
drei Seiten jeweils von einem Speisesofa umgegeben war (triclinia). Auf jedem Speisesofa wiederum konnten
drei Personen liegen.

2 Vgl. Guido Fuchs, Mahlkultur. Tischgebet und Tischritual, Regensburg: Pustet, 1998.
Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)
1 18.11.2025



lich, wenn dieser mit Blick auf Gotzenopfer- versus Herrenmahl die mahnenden Worte
schreibt:

»Ist der Kelch des Segens, tiber den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut
Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist es.
Darum sind wir viele ein Leib, denn wir alle haben teil an dem einen Brot. Schaut auf
das irdische Israel: Haben die, welche von den Opfern essen, nicht teil am Altar? Was
meine ich damit? Dass Gétzenopferfleisch wirklich etwas ist? Oder dass ein Gotze
wirklich etwas ist? Nein, aber was man dort opfert, opfert man den Ddmonen und
nicht Gott. Ich will jedoch nicht, dass ihr Gemeinschaft mit Ddmonen habt. Ihr konnt
nicht den Kelch des Herrn trinken und den Kelch der Ddmonen. Ihr konnt nicht teilha-
ben am Tisch des Herrn und am Tisch der Ddmonen.* (10,16-21 EU)

Schon friih entwickelte sich so eine bildméchtige Tradition vom Tisch des Herrn. So zeigt das
St.-Augustinus-Evangeliar, das dlteste erhaltene Evangeliar in lateinischer Sprache aus dem 6.

Jahrhundert® Jesus mit seinen Jiingern beim Herrenmahl (cena Domini) um einen halbkreis-
formigen Sigma-Tisch sitzend®.

o
]
)
.Y
TN
@,
b

LN AF A

Dass Jesus zentral am Tisch sitzend dargestellt ist, hat wesentlich mit seinen Einsetzungs-
worte beim Abendmahl zu tun, wenn es im Evangelium nach Markus heif3t:

»Wihrend des Mahls nahm er das Brot und sprach den Lobpreis; dann brach er das Brot,
reichte es ihnen und sagte: Nehmt, das ist mein Leib. Dann nahm er den Kelch, sprach das
Dankgebet, gab ihn den Jiingern und sie tranken alle daraus. Und er sagte zu ihnen: Das ist
mein Blut des Bundes, das fiir viele vergossen wird. Amen, ich sage euch: Ich werde nicht
mehr von der Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich von Neuem davon

3 Es befindet sich heute in der Parker Library des Corpus Christi College in Cambridge unter der Signatur 286.
4 Folio 125 r mit Szenen aus der Passionsgeschichte.

Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)

2 18.11.2025



trinke im Reich Gottes.* (Mk 14,22-25 EU)

Die Selbstbezeichnung von Brot als eigenem Leib und Wein als eigenem Blut sowie deren
Darreichung an seine Jiinger bringt Jesus in die Doppelrolle eines hingebenden Gastgebers so-
wie eines zuteilenden Dieners, der in beidem das Geschehen in der eigenen Hand behélt. Fiir
die anwesenden Jiinger ist eine Selbstbedienung nicht vorgesehen. ,,Ich aber bin unter euch
wie der, der bedient.” (Lk 22,27) Um Jesu Bedeutung als selbsthingebender Diener im
Abendmahlsgeschehen gerecht zu werden, ldsst es sich nicht als Gelage darstellen — im Unter-
schied zur Speisung der 5000 bzw. 4000, wo nach Jesu Brotbrechung die Jiinger als zutei-
lende Diener zum Einsatz kommen (Mk 6,41 und 8,6). Jesu Abendmahl hingegen bestimmt
durch die Reichweite des dienenden Gastgebers die Mahlgemeinschaft als Tischgemeinschaft.

Vom monastischen Refektorium zum biirgerlichen Esstisch

Im koinobitischen Mdnchtum vollzieht sich die Gemeinschaft zum einen im gemeinsamen
Gebet (oratio), zum anderen im gemeinsamen Essen (mensa fratrum).’ So schreibt die Bene-
diktinerregel (Regula Benedicti — RB) gemeinsames Mittag- und Abendessen vor. Man af}
dazu an Tischen (RB 39,1), wihrend einer der Briider aus der Bibel bzw. aus Werken der Kir-
chenviter vorzulesen hatte (RB 38,1; vgl. Cassian, Inst. 4,17). Wesentlich fiir die monastische
Tischgemeinschaft ist, dass der Dienst darin integriert wurde: ,,Die Briider sollen einander
dienen. Keiner werde vom [wochentlichen] Kiichendienst ausgenommen ..., denn dieser
Dienst bringt grolen Lohn und lésst die Liebe wachsen.” (RB 35,1f) ,,Was sie aber beim Es-
sen und Trinken brauchen, sollen die Briider einander so reichen, dass keiner um etwas bitten
muss*“ (RB 38,6)°. Wiederholte Unpiinktlichkeit beim gemeinsamen Essen bedingt den Aus-
schluss von der Tischgemeinschaft (RB 43,13-17; vgl. 44,1.9)

Was die benediktinische Mahlgemeinschaft von der antiken unterscheidet, ist die Inklusion
der Dienenden am gemeinsamen Tisch. Anders pagane Fest- und Kultméhler — diese kommen
nur dadurch zustande, dass deren Teilnehmer von anderen — vorzugsweise Sklaven — bedient
werden, die nicht an der Gemeinschaft teilhaben. Selbst dort, wo Klemens von Alexandrien
Ende des 2. Jahrhunderts in seinem Paidagogos von christlichen Tischmanieren schreibt, be-
zieht sich dies auf Festgelage, bei denen Diener zum Einsatz kommen.’

Im Unterschied zu einem Schreib-, Lese- oder Rednerpult, wo die Auflagefliche angestellt ist,
so dass ein Text sich im Gegeniiber befindet, ist der Esstisch auf das Gegeniiber von Mitmen-
schen in Augenhdhe ausgerichtet. Mit der karolingischen Reform und der Verbreitung der Be-
nediktinerregel setzte sich das Essen am Tisch in Kldstern in ganz Europa durch. Refektorien
mit langen Holztischen und Bénken wurden zum typischen Bestandteil der Klosterarchitektur,
wie sich dies dem St. Gallener Klosterplan aus dem friihen Mittelalter entnehmen lésst.> Wo
es auferhalb der Kloster keinen eigenen Speisesaal gab, legte man anlassbezogen fiir Mahlge-
meinschaften Tafeln auf Holzbocke und stellte dazugehorige Bianke auf.

Schon im Alten Testament — und tiberhaupt im vorpersischen Alten Orient — hat die Mahlge-
meinschaft bei Tisch eine besondere Bedeutung. So gewéhrt David Mefi-Boschet, dem ful3-

> Isidor von Sevilla sieht in Kap. 9,2 seiner Ménchsregel (regula monachorum) — wie auch die Regula Magistri
84 — zehn Briider pro Essenstisch (mensa) vor. Siehe Karl Suso Frank (Hrsg.), Frithes Monchtum im Abendland,
Bd. 1: Lebensformen, Ziirich-Miinchen: Artemis, 1975, S. 377-380.

¢ Anders Isidor von Sevilla in seiner Monchsregel, wo die Schar der Jiingeren generell zu bedienen hat (9,2) bzw.
Laiendiener von der Tischgemeinschaft mit Monchen ausgeschlossen sind (9,7).

7 Siehe Clem. paid. 11,7,60.

8 Siehe Barbara Schedel, Der Plan von St. Gallen. Ein Modell européischer Klosterkultur, Wien — Kéln — Wei-

mar: Bohlau, 2014, S. 36.
Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)
3 18.11.2025



lahmen Sohn Jonatans, in 2. Samuel 9 (Verse 7-13) einen privilegierten Platz — ,,wie einer der
Konigssohne* — am Konigstisch (schulchan hamdildch, vgl. 1.Sam 20,24-34). Solche Mahlge-
meinschaften setzen entsprechende Tischmanieren voraus (Spr 23,1-3; bzw. Sir 31,12-31).
Weder im Alten Testament noch in den Mdnchsregeln finden sich jedoch Hinweise auf die
Hohe des Tisches oder die Form der Sitzgelegenheit. Der Stuhl (kiseh) erscheint dort als Eh-
rensitz fiir Konig, Richter, Priester oder Gast (2 K6n 4,10), nicht aber fiir die gemeinschaftli-
che Mahlzeit’. Wahrscheinlich nahm man in Bodennihe Platz!°, sodass die Fiile nicht unter
einer Tischplatte verschwanden — eine Haltung, die auch fiir Mefi-Boschet passend gewesen
ware.

Die liturgische Dimension der Tischhéhe

Daraus ergibt sich die Frage, wie sich die heute iibliche Tischhohe von durchschnittlich 75 cm
sowie die Verwendung von Stiihlen mit Riickenlehnen (im Unterschied zu Schemeln oder Ho-
ckern) entwickelt hat. Ein erster Anhaltspunkt bietet der tragbare Schaubrottisch des Jerusale-
mer Tempels nach Ex 25,23: Mit einer Lidnge von zwei Ellen, einer Breite von einer Elle und
einer Hohe von anderthalb Ellen = 70 cm kommt er unseren heutigen Esstischen nahe. Darge-
stellt ist er auf dem Titusbogen in Rom. In der kultischen Typologie des Hebrierbriefes wird
auf ihn (9,2) ebenso Bezug genommen wie auf die Bundeslade mit dem Gnadenstuhl im Al-
lerheiligsten (9,5).

Beim frithchristlichen Herrenmabhl als sonntdglichem Versammlungsgeschehen wurden Brot
und Wein von den Glaubigen dargebracht und auf einem Tisch(-altar) vereint. Dazu schreibt
Justin der Mértyrer um 150 n.Chr. in seiner ersten Apologie:

,Haben wir das Gebet beendigt, so begriilen wir einander mit dem Kuss. Darauf wer-
den dem Vorsteher der Briider Brot und ein Becher mit Wasser und Wein gebracht;
der nimmt es und sendet Lob und Preis dem Allvater durch den Namen des Sohnes
und des Heiligen Geistes empor und spricht eine lange Danksagung dafiir, dass wir
dieser Gaben von ithm gewiirdigt worden sind. Ist er mit den Gebeten und mit der
Danksagung zu Ende, so gibt das ganze Volk seine Zustimmung mit dem Worte
,Amen‘. Dieses Amen bedeutet in der hebrdischen Sprache soviel wie: Es geschehe!
Nach der Danksagung des Vorstehers und der Zustimmung des ganzen Volkes teilen
die, welche bei uns Diakonen heillen, jedem der Anwesenden von dem verdankten
Brot, Wein und Wasser mit und bringen davon auch den Abwesenden.*!!

Wenn vom Vorsteher — Bischof oder Presbyter — am Tischaltar stehend Brot und Wein eigen-
héndig in das eucharistische Gebet genommen, miissen sich diese in Reichweite vor ihm be-
finden, was eine gewisse Tischhohe voraussetzt. Somit unterscheidet sich der Tischaltar von
den niedrigen Trapeztischen, die auf ein Gelage ausgerichtet sind.

Mit einem feststehenden Blockaltar in den Kirchen wird in Europa im Mittelalter von der Eu-
charistiefeier her die gegenwirtige Esstischhohe vorgegeben. Durch die Wiedereinfiihrung
des Hobels im Hochmittelalter wurde es moglich, plane Tischplatten, Bretter und Leisten her-
zustellen. Es entstand die Tischlerei/Schreinerei, die sich im Unterschied zu Zimmerei auf fei-
neres Holzhandwerk, insbesondere Mobel und den Innenausbau in Hausern konzentrierte. So
wurde es handwerklich moglich, in der frithen Neuzeit das Vorbild von Jesu Abendmabhl als
sitzende, hdusliche Tischgemeinschaft in biirgerlichen Hiusern zu verwirklichen.

? Vgl. Heinz-Josef Fabry, Art. kisse’, TWWAT IV (1984), Sp. 247-272.
19 Siehe Gen 27,19; Gen 37,25; Ex 32,6; Rut 2,14; 1. Sam 20,5; 1.Kon 13,20; Ez 44,3.

' Tust. 1 apol. 65; vgl. 67.
Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)
4 18.11.2025



Konsequenterweise wurden nach der Reformation vor allem in reformierten und anglikani-
schen Kirchengebduden fiir die Kommunion die Tischverbindung gesucht und dazu hélzerne
Abendmabhlstische eingefiihrt, deren Dimensionierung unseren Esstischen entspricht.

Vom Thron zum Stuhl am Tisch

Eine Frage bleibt noch zu kléren. Warum sind unsere Esstische in der Regel einheitlich von
Stiihlen mit Riickenlehnen umgeben? Stiihle sind kein beliebiges Mobiliar, sondern — im Un-
terschied zu Bénken, Hockern und Schemeln — von ihrem Ursprung her Wiirdesitze, die dem
bzw. der Hochstrangigen in einem Raum vorbehalten sind. Im Griechischen heif3t der Stuhl
nicht von ungeféhr thronos. Der Thron gilt als erhdhter Herrscher- bzw. Richtersitz und ist da-
mit eben nicht fiir eine Tischgemeinschaft vorgesehen.

Aber auch hier ist es Jesu Abendmahl, das die Revolution vornimmt und den Thron an den
Esstisch fiihrt. Im Gesprédch mit seinen Jiingern richtet Jesus die Mahlgemeinschaft auf die es-
chatologische Errichtung seines Reiches aus: ,,/hr aber habt in meinen Priifungen bei mir aus-
geharrt. Darum vermache ich euch das Reich, wie es mein Vater mir vermacht hat: Ihr sollt in
meinem Reich an meinem Tisch essen und trinken und ihr sollt auf Thronen sitzen und die
zwolf Stamme Israels richten. “* (Lk 22,28-30 EU)

Weil Jesus sich an seinem Tisch als Diener und Herr zugleich hingibt, sind in seinem Reich
fiir alle, die an seinem Leben und Sterben Anteil haben, Wiirdesitze vorgesehen. Das Essen
am gemeinsamen Tisch in Jesu Namen, bei denen die Teilnehmer auf Stiihlen sitzen, wird zur
Vorwegnahme der eschatologischen Heilsgemeinschatft.

Jesus, als Sohn eines Zimmermanns mit dem Holzhandwerk wohlvertraut, kann zwar nicht als
Erfinder des Esstisches gelten. Doch zumindest im europdischen Kontext l4sst sich sagen:
Ohne das Abendmahl Jesu und ohne die kirchliche Eucharistiefeier gibe es unsere bestuhlte
Tischgemeinschaft nicht. Und folgerichtig auch keine Prisidenten bzw. Vorsitzenden, die sich
mit anderen um einen gemeinsamen Tisch versammeln.

Heute jedoch geht die hdusliche Tischgemeinschaft zunehmend verloren — Stichwort Selbst-
bedienung. Essen wird zunehmend individuell eingenommen; die Riickkehr zum Liegen bzw.
zum niederen Beistelltisch zeichnet sich ab. Und doch, wenn es um den eschatologischen
Ausblick fiir unser Leben geht, ist eine Tischgemeinschaft auf Augenh6éhe mit Jesus Christus
vorgesehen. Gott sei Dank.

Jochen Teuffel
18. November 2025

Teuffel - Die Erfindung des Esstisches aus dem Geist des Abendmahls Jesu (CA)
5 18.11.2025



