
Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 1 26.11.2025 

Kirchenkampf 

Von Klaus Scholder 

 

I. Der Begriff und seine Geschichte 

Als Kirchenkampf bezeichnet man die wechselvolle Gesch. der christl. Kirchen in Dtschld. in 

der Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft 1933 – 1945. Der Begriff hat verschiedene Be-

deutungswandlungen erfahren. Er entstand im prägnanten Sinn um die Jahreswende 1933/34, 

als sich im Abwehrkampf gegen das dt.christliche Kirchenregiment das Bewußtsein von der 

grds. theol. Bedeutung der – bis dahin meist Kirchenstreit oder Kirchenwirren genannten – 

Auseinandersetzungen in der ev. Kirche durchzusetzen begann. Im Sprachgebrauch der sich 

formierenden Bekennenden Kirche bezeichnete Kirchenkampf ausschließlich den Kampf in 

der Kirche um die Kirche: der Kirchenkampf „war und ist noch ein Ringen um die bekennt-

nismäßige Haltung und das evangeliumsgemäße Handeln in unserer Kirche“ (M. NIEMÖLLER, 

in: Junge Kirche, Febr. 1934). Mit dem Zusammenbruch des dt.christl. Kirchenregiments und 

der Entmachtung des Reichsbischofs schien der Kirchenkampf deshalb zunächst abgeschlos-

sen. Mit den Kirchenausschüssen im Herbst 1935 (s. u. II C 1) trat eine Differenzierung des 

Begriffs ein. Für die Anhänger der Ausschußpolitik bezeichnete Kirchenkampf jetzt i. d. R. 

die zurückliegenden Kämpfe mit den Dt. Christen. Die Gegner der Ausschußpolitik übertru-

gen den Begriff auf die Auseinandersetzungen um die staatl. Eingriffe: „Lassen Sie die Kirche 

ihre Angelegenheiten in wirklicher Freiheit ordnen ..., dann kann der Kirchenkampf in drei 

Monaten zu Ende sein“ (O. DIBELIUS an Reichsminister KERRL Ende Februar 1937). Seine 

entschiedenste politische Bedeutung jedoch erhielt der Begriff dort, wo er auf den grds. 

Kampf zwischen Christentum und Nationalsozialismus erweitert wurde: „Wenn wir das Bild 

vom Kampfgelände festhalten, müssen wir sagen: die Bewegung der Dt. Christen im Raume 

der Kirche und der als ‚Dt. Glaubensbewegung‘ sich gebärdende Spektakel ... wurden immer 

klarer als die im Grunde belanglosen Vorpostengefechte erkannt, hinter denen ... das zielbe-

wußt vorwärtsdrängende Heer der politischen Religion sichtbar geworden ist“ (G. JACOB, 4. 

Bekenntnissynode der ApU, Dezember 1936). In diesem Sinn ist der Begriff Kirchenkampf 

auch im dt.sprachigen Ausland verwendet worden, nämlich als Bezeichnung für den Kampf, 

„den die Kirche in Dtschld. gegen das Heidentum und den Totalitätsanspruch des nationalso-

zialistischen Staates führt“ (A. FREY, Der Kampf der ev. Kirche in Dtschld., Zürich 1937). Bis 

1945 läßt nur der Zusammenhang erkennen, was unter Kirchenkampf jeweils verstanden 

wurde. – Nach 1945 bürgerte sich der Begriff sehr schnell als kirchengesch. Epochenbezeich-

nung für die Gesch. beider Kirchen im Dritten Reich ein. Diese Epochenbezeichnung hat ihr 

Recht, wenn damit nicht eine durchgängige politische Widerstandshaltung der Kirchen gegen 

die nationalsozialistische Herrschaft gemeint, sondern der Begriff in seinen Bedeutungswand-

lungen und Nuancen klar gesehen wird. 

 

II. Historische Schwerpunkte 

A. Vorgeschichte 

1. Kirche und Theol. in der Weimarer Zeit 

a) Die kirchenpolitische Neuorientierung. Es ist kein Zweifel, daß gerade die führenden 

Kreise des dt. Protestantismus Niederlage und Umsturz 1918 als einen schweren Verlust auch 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 2 26.11.2025 

für die ev. Landeskirchen betrachteten. Eher zögernd übernahmen die Landeskirchen das Kir-

chenregiment selbst und paßten ihre Verfassungen der neuen politischen Lage an. Ein konser-

vativer Grundzug, der alle kirchl. Reformansätze zum Scheitern verurteilte, beherrschte in den 

ersten Jahren der Republik Kirche und Kirchenpolitik. Um die Mitte der zwanziger Jahre je-

doch wandelte sich dieses Bild. Das Ende des landesherrlichen Kirchenregiments wurde nicht 

mehr als Unglück, sondern als Geschenk und Verpflichtung begriffen. Das eindrucksvollste 

Beispiel für diese Neubewertung war OTTO DIBELIUS’ „Jahrhundert der Kirche“ (19261, 

19286), ein einziges Bekenntnis zu den neuen Aufgaben und Möglichkeiten der Kirche. Die 

Revolution und ihre Folgen erschienen nun als „das befreiende Gewitter“, das mit einem 

Schlage eine freie, selbständige ev. Kirche geschaffen habe. „Die Selbständigkeit der Kirche 

ist da. ... Eine Kirche ist geworden. Eine selbständige ev. Kirche!“ Dieses wachsende Selbst-

bewußtsein ist das wichtigste Kennzeichen der kirchl. Entwicklung zwischen 1918 und 1933 

und eine entscheidende Voraussetzung für das Verständnis der folgenden Ereignisse. Tatsäch-

lich wurde aus der durch die Revolution erzwungenen Unabhängigkeit der Kirche bis 1933 

eines ihrer höchsten Güter, das sie gegen jeden staatl. Zugriff zu verteidigen entschlossen war. 

– Inhaltlich orientierte sich die Kirchenpolitik in wachsendem Maße am Wohl und Wehe des 

Volkes. Die Kirche wollte „Volkskirche“ sein i. S. einer geistigen und sittl. Macht, die in Soli-

darität mit der nationalen Not dem Volk Richtung und Ziel wies. Dieser volkskirchl. An-

spruch trat in den späteren Jahren der Republik mehr und mehr hervor. Nicht mehr „Thron 

und Altar“ war die Losung, sondern „Kirche und Volk“ (Königsberger Kirchentag 1927). 

b) Der theol. Neuansatz. Im Gegensatz zur erzwungenen kirchl. Neuorientierung entstand der 

v. a. mit dem Namen von KARL BARTH verbundene theol. Neuansatz aus der unmittelbaren 

Begegnung mit der Bibel. Es war eine Theol., die vom „Anderssein Gottes“ – „anders als alles 

Menschliche, auch als alle menschliche Religion und Kultur“ (KARL BARTH, Der Römerbrief. 

1919) – ausging. Das Verhältnis Gottes zur Welt war nach BARTHS Überzeugung nur in para-

doxen Formulierungen zu fassen: „Der Mensch und sein Universum ... ein Rätsel, eine Frage, 

nichts sonst. Ihm steht Gott gegenüber als das Unmögliche dem Möglichen, als der Tod dem 

Leben, als die Ewigkeit der Zeit“ (Das Wort Gottes als Aufgabe der Theol., 1922). Dieser An-

satz bedeutete den radikalen Bruch mit fast allen Traditionen des 19. Jh. Für KARL BARTH und 

seine Freunde wurde das liberale Verständnis des Christentums als eines entscheidend wichti-

gen sittl. und geistigen Kulturfaktors zum großen Irrtum der Neuzeit. Indem sie diesen Irrtum 

bestritten, bestritten sie zugleich den Kulturprotestantismus und den Nationalprotestantismus 

mit all seinen Vermittlungen. – Zunächst kirchenpolitisch wenig engagiert, kam es schließlich 

zum Zusammenstoß mit dem neuen kirchl. Selbstbewußtsein. In „Quousque tandem ...?“ 

(1930) bescheinigte BARTH der offiziellen Kirche ohne Umschweife einen skandalösen Verrat 

am Evangelium, ein Vorwurf, den DIBELIUS nicht weniger scharf zurückwies. 

c) Die politische Theol. Im Gegensatz zur dialektischen Theol., die bis 1930 nicht ausdrück-

lich politische Stellung bezog, verstand sich eine Gruppe junger luth. Theologen (E. HIRSCH, 

P. ALTHAUS) von Anfang an politisch. In der Entfaltung des 1. Glaubensartikels verband sich 

für sie göttl. und weltl. politische Ordnung aufs engste. Eine Theol., die Gesetz und Evange-

lium nicht konkret politisch auszulegen verstand, war nach ihrer Überzeugung Schwärmerei. 

So interpretierte E. HIRSCH „Deutschlands Schicksal“; sprach P. ALTHAUS auf dem „Vaterlän-

dischen Kirchentag“; vertraten beide mit ihren Freunden die nationalen Werte und Ordnungen 

der Zeit. Auch hier kam es 1931 zum Zusammenstoß mit der dialektischen Theol. über Äuße-

rungen des Berliner Pfarrers und späteren Hallenser Theologieprofessors GÜNTHER DEHN 

(„Fall Dehn“). 

  



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 3 26.11.2025 

2. Die Hitler-Bewegung und die Kirchen 

a) HITLERS Weltanschauung. Im Gegensatz zu einer v. a. nach dem Krieg viel vertretenen 

Meinung ist davon auszugehen, daß HITLERS Weltanschauung die NSDAP geformt und die 

Grundsätze seiner Politik bestimmt hat (J. C. FEST, Hitler, 1973). Die Grundlage dieser Welt-

anschauung war ein ausgeprägter Manichäismus. Mit der Welt mitgesetzt sollte der Dualis-

mus zwischen einer hochwertigen und einer minderwertigen Menschenrasse sein, den Ariern 

und den Juden. Im Kampf zwischen dem guten und dem bösen Prinzip entscheide sich das 

Schicksal der Welt. HITLER selbst sah sich berufen, mit seiner Bewegung im Namen des guten 

Prinzips das Böse in der Welt niederzuringen. Dem Antisemitismus kam demnach in dieser 

Weltanschauung eine entscheidende Funktion zu. Er war nicht ein Mittel zum Zweck der 

Herrschaft, sondern umgekehrt: die Herrschaft war ein Mittel zum Zweck des Kampfes gegen 

die Juden. Sosehr HITLER sich in den Jahren des Aufstiegs, der Herrschaft und der Niederlage 

taktisch anpassen konnte: in den entscheidenden Fragen hat er nie gegen seine Überzeugung 

gehandelt. Dies ist der feste Ausgangspunkt auch für das Verständnis seines Verhältnisses zu 

den Kirchen. 

b) Die Kirchenpolitik der Partei bis 1933. Von HITLERS Weltanschauung zu' unterscheiden ist 

die zunächst weitgehend taktisch angelegte Kirchenpolitik der Partei. Auf der Grundlage des 

Art. 24 des Parteiprogramms („Die Partei als solche vertritt den Standpunkt eines positiven 

Christentums“), der bei vielen Christen „positive“ Assoziationen weckte, verfolgte diese Poli-

tik bis 1930 drei Ziele: Vermeidung konfessioneller Auseinandersetzungen in der Partei; Ab-

grenzung gegen pseudoreligiöse Sektierer (Ausschluß ARTUR DINTERS 1928); Unterscheidung 

zwischen politischem und religiösem Katholizismus. Es ging also v. a. darum, alles zu ver-

meiden, was die Wahl der NSDAP in christl. Kreisen erschweren oder unmöglich machen 

konnte. Diese strikte Neutralität ließ sich freilich nur so lange durchhalten, wie die Partei 

selbst politisch noch nicht gefordert war. Nach dem Wahlsieg der NSDAP im September 1930 

begann deshalb in immer stärkerem Maße der Versuch, von der bloßen Neutralität zu einer 

Annäherung an die Kirchen zu kommen, auf kath. Seite erwies sich das als schwierig, weil die 

politische Konfrontation mit dem Zentrum unvermeidlich war und der dt. Episkopat schwer-

wiegende weltanschauliche Bedenken gegen die NSDAP geltend machte. Auf ev. Seite kam 

HITLERS Werben nicht nur die nationale Grundtendenz des Protestantismus entgegen; hier er-

öffnete sich auch die Möglichkeit, auf dem Weg über eine Kirchenpartei und Kirchenwahlen 

die Kirche „zu erobern“. So traten neben Positiven, Liberalen und Religiösen Sozialisten Ende 

1932 zum ersten Mal „Dt. Christen (Nationalsozialisten)“ bei den preuß. Kirchenwahlen auf 

und errangen rd. ein Drittel aller Sitze („Richtlinien der DC“, 1932). Trotz dieses Wahlerfolgs 

war die NSDAP 1932/33 von einer „Eroberung“ der ev. Kirche weit entfernt. 

c) Die politische Haltung der Kirchen am Vorabend der Machtergreifung. Trotz des raschen 

Anwachsens der Hitler-Bewegung blieb die kath. Kirche v. a. aus kulturpolitischen Gründen 

im wesentlichen bei ihrer ablehnenden Haltung. Innerhalb der ev. Kirche gab es ein breites 

Spektrum von Meinungen. Die hier seit 1930 außerordentl. lebhaft geführte Debatte um HIT-

LER und die Partei wies – entgegen einer landläufigen Meinung – eine bemerkenswerte Diffe-

renziertheit auf. Kritisch ablehnend verhielten sich nicht nur die Religiösen Sozialisten, son-

dern auch Liberale (M. RADE), Vertreter der dialektischen Theol. (R. KARWEHL) und ent-

schiedene Lutheraner (H. SASSE). Die hellsichtigsten Analysen deckten den Charakter der Be-

wegung als einer „politischen Religion“ mit notwendig totalitären Konsequenzen auf. Das war 

freilich eine Minderheit in der Kirche. Die Meinung der Mehrheit vertrat W. KÜNNETH, der 

1931 das „Ja“ und das „Nein“ der ev. Kirche zum Nationalsozialismus formulierte. „Ja“ sagte 

die Kirche danach zur völkischen Idee, zur sozialen Neugestaltung, zum Willen zum Christen-

tum. „Nein“ sagte sie zum Rassismus, zur Kulturpolitik und zur politischen Praxis der Bewe-

gung. Eine kleine – wenn auch v. a. durch die Jugend zunehmend unterstützte – Minderheit 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 4 26.11.2025 

stellten die radikalen Verfechter HITLERS in der Kirche dar. Insgesamt überwog in beiden Kir-

chen, soweit es die verantwortl. Leute betraf, die Zurückhaltung gegenüber HITLER bei wei-

tem die Zustimmung. 

B. Der Kampf um das Bekenntnis 1933/34 

1. Hitlers Triumph 

a) HITLERS Ziele. HITLERS Kirchenpolitik verfolgte zwei Ziele. Kurzfristig ging es um die 

Gleichschaltung der Kirchen mit dem Staat der nationalen Revolution, langfristig um die – 

1933 für HITLER wohl noch nicht entschiedene – Frage, ob die Kirchen zu den „arischen“ oder 

zu den „jüdischen“ Kräften zu zählen und also als Bundesgenossen oder aber als Todfeinde 

seiner Bewegung zu behandeln seien. Mit dem ihm eigenen politischen Gespür begriff er, daß 

die verschiedene Struktur der beiden Kirchen auch eine verschiedene politische Taktik erfor-

derte. So gab er im Frühjahr 1933 die beiden Stichworte seiner Kirchenpolitik bekannt: 

Reichskonkordat und Reichskirche. Voraussetzung dieser Politik war freilich – auch das hatte 

HITLER begriffen – das Vertrauen der Kirchen in den neuen Staat. Diese Voraussetzung er-

füllte er in der Regierungserklärung vom 23. März, die weitgehende Zusicherungen an die 

Kirchen enthielt. Im Besitz dieser Zusicherungen, verbunden im Antibolschewismus und mit-

getragen von den Wogen nationaler Begeisterung, ließen beide Kirchen in wenigen Wochen 

ihre Vorbehalte gegen HITLER fallen und begannen, ihn mehr und mehr politisch zu unterstüt-

zen. 

b) Das Reichskonkordat. Angesichts der traditionellen Konkordatspolitik des Hl. Stuhls und 

nach den vergeblichen Verhandlungen mit der Weimarer Republik schien HITLERS Konkor-

datsangebot für Rom eine große Chance zu bedeuten, zumal das neue Reich sich zu weitge-

henden Zugeständnissen insbes. in der Schulpolitik bereit fand. HITLERS Absichten dabei sind 

inzwischen klar. Unbeschadet aller späteren grds. Entscheidungen erreichte er innenpolitisch 

v. a. die Ausschaltung des politischen Katholizismus, den er zu Recht fürchtete, außenpoli-

tisch die Anerkennung durch eine unbestrittene moralische Macht, den Vatikan. Damit aber 

ist zugleich die ganze Problematik dieses Vertrages charakterisiert. Kirchenpolitisch erwies 

sich das RK sehr bald als ambivalent. Durch den Verzicht auf seine politische Vertretung 

hatte sich der dt. Episkopat politisch selbst die Hände gebunden; andererseits übte der Vertrag 

mit seinen Bestandsgarantien zweifellos eine wichtige Schutzfunktion für beide Kirchen aus, 

solange HITLER aus außenpolitischen Gründen an seine Einhaltung gebunden war. 

d) Die Reichskirche. Ähnlich schnell und überraschend erreichte HITLER sein Ziel auch auf 

der ev. Seite. Dieses Ziel war die Zusammenfassung der 28 ev. Landeskirchen in einer Dt. Ev. 

Reichskirche, die unter Führung eines ihm ergebenen Mannes dem Reich eingegliedert wer-

den sollte. Die „Dt. Christen“, erst nach der Machtergreifung ein kirchenpolitischer Faktor 

von Gewicht, ergriffen auf ihrer 1. Reichstagung Anfang April 1933 in Berlin die Initiative. 

Sie forderten hier, unterstützt von der Partei, eine einheitl. Reichskirche, das Führerprinzip, 

die Entlassung von Pfarrern „artfremden Blutes“ und die vorbehaltlose politische und soziale 

Mitarbeit im neuen Reich. Als der Präsident des Dt. Ev. Kirchenausschusses, H. KAPLER, da-

gegen eigene Pläne entwickelte (Drei-Männer-Kollegium), berief HITLER einen Königsberger 

Militärpfarrer, LUDWIG MÜLLER, ZU seinem Vertrauensmann in Kirchenfragen mit dem bes. 

Auftrag, alle Arbeiten zur Schaffung „einer ev. dt. Reichskirche zu fördern“. Der Versuch der 

ev. Landeskirchen, ihre Unabhängigkeit vom Staat festzuhalten (Wahl F. v. BODEL-

SCHWINGHS zum Kandidaten für das Reichsbischofsamt, 27. 5. 1933), scheiterte aus inneren 

und äußeren Gründen. Unter dem Eindruck der Einsetzung eines Staatskommissars (A. JÄ-

GER) für die ev. Landeskirchen Preußens am 24. 6. 1933 gaben die Kirchenführer ihren Wi-

derstand auf. MÜLLER erreichte in kurzer Zeit die Fertigstellung und Verabschiedung einer 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 5 26.11.2025 

Reichskirchenverf. (Verf. der DEK v. 11. Juli 1933, bestätigt durch Reichsgesetz vom 14. 

Juli). Die daraufhin für den 23. Juli angesetzten Kirchenwahlen brachten den Dt. Christen, die 

von der Partei und HITLER selbst massiv unterstützt wurden, fast überall überwältigende 

Mehrheiten. Am 27. September trat in Wittenberg die neue Nationalsynode zusammen und 

wählte erwartungsgemäß L. MÜLLER einstimmig zum Reichsbischof. HITLERS Plan schien ge-

glückt. 

2. Die Entstehung der Bekennenden Kirche 

a) Der Widerstand gegen HITLERS Pläne. Das Überraschende an den Ereignissen der Jahre 

1933/34 ist nicht das Gelingen von HITLERS Plänen, sondern ihr schließliches Scheitern. Ins-

bes. in der ev. Kirche schien alles diesen Plänen entgegenzukommen: die breite nationale Op-

tion des dt. Protestantismus, der traditionelle Respekt vor der Obrigkeit, der alte Wunsch nach 

einer einigen dt. Kirche, das Volkskirchenverständnis und ein theol. Pluralismus, der eine ein-

heitl. Beurteilung der Situation auszuschließen schien. Demgegenüber erwiesen sich jedoch 

zwei neue Kräfte als stärker. Was den rechtl.-institutionellen Zugriff auf die ev. Kirche betraf, 

so begegnete er dem neugewonnenen kirchlichen Selbstbewußtsein, das die kirchliche Unab-

hängigkeit vom Staat zu verteidigen entschlossen war (s. o. A 1 a). Die theol. Forderungen 

nach einer radikalen politischen Theol. stießen auf die dialektische Theologie, die gerade die 

Verbindungen von dt. und christlich, Reich Gottes und nationaler Revolution als im Ansatz 

falsch bestritt (s. o. A 1 b). Nachdem die Kirchenleitungen zunächst unterlegen schienen, be-

gann in einer zweiten Phase im Herbst 1933 die theol. Auseinandersetzung, der die Dt. Chris-

ten – trotz der Parteinahme von E. HIRSCH – nichts Gleichwertiges entgegenzusetzen hatten. 

Kirche und Theol., lange fast völlig getrennt, verbanden sich in gemeinsamer Abwehr der kir-

chenzerstörenden Irrlehre zu einer theol. und rechtlich neu begründeten Gemeinschaft: der 

Bekennenden Kirche. Dies ist das wichtigste Ergebnis des Kirchenkampfs. 

b) Die Stunde der Theol. Mitten in der hektischen Aktivität des Sommers 1933 erschien KARL 

BARTHS „Theol. Existenz heute!“. Darin erklärte BARTH, es gehe gar nicht um kirchenpoliti-

sche Fronten, sondern allein um das Festhalten an der „theol. Existenz“. M. NIEMÖLLER griff 

dieses Thema auf, als er nach dem Wahlsieg der Dt. Christen den Rückzug der kirchl. Opposi-

tion aus der Kirchenpolitik ankündigte. Was jetzt in Frage stünde, sei das Bekenntnis. Das 

aber sei keine kirchenpolitische, vielmehr „eine gemeindlich-praktische und kirchlich-theol. 

Aufgäbe“ (Junge Kirche, Aug. 1933). Tatsächlich begann nun angesichts der hoffnungslosen 

kirchenpolitischen Situation vielerorts eine intensive theol. Arbeit (u. a. Betheler Bekenntnis, 

Aug. 1933). Es war nur konsequent, daß NIEMÖLLER Ende Sept. 1933 die Gründung eines 

„Pfarrernotbundes“ bekanntgab, der in seiner Verpflichtung die alleinige Bindung an die Hl. 

Schrift und die Bekenntnisse der Reformation forderte. Seine politische Spitze erhielt der 

Pfarrernotbund dadurch, daß er als konkrete Verletzung des Bekenntnisses ausdrücklich die 

Anwendung der staatlichen Judengesetzgebung in der Kirche (Arierparagraph) nannte. Bis 

zum Januar 1934 waren dem Pfarrernotbund über 7000 Mitglieder – nahezu die Hälfte der ak-

tiven dt. Pfarrer – beigetreten. Anfang 1934 bildeten sich gegen die dt.christlich beherrschten 

Synoden die ersten freien Synoden, so am 3./4. 1. 1934 in Barmen-Gemarke die Freie ref. Sy-

node, die eine von Karl Barth verfaßte „Erklärung über das rechte Verständnis der reformato-

rischen Bekenntnisse in der DEK der Gegenwart“ annahm. In Westfalen erklärte sich die Ev. 

Bekenntnissynode im März 1934 als „kirchl. rechtmäßige Synode der Provinz Westfalen“ und 

übernahm die geistl. Leitung der Gemeinden. 

c) Der Kampf des Reichsbischofs um die Macht. Parallel zum Anwachsen des Pfarrernotbun-

des lief ein rapider Verfall der Dt. Christen. Als auf einer Kundgebung im Berliner Sportpa-

last am 13. 11. 1933 ein radikaler dt. christl. Redner die Abschaffung des AT, die Liquidie-

rung der jüdischen Theol. des Paulus und die Hinwendung zu einer heldischen Jesusgestalt 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 6 26.11.2025 

forderte, führte dies zu einer weitgehenden Auflösung der dt. christl. Organisation und zum 

fast völligen Verlust ihrer Basis. Trotzdem hielt der Reichsbischof an seinem Ziel fest. HIT-

LER selbst legte in einer Audienz am 25. 1. 1934 die Landesbischöfe erneut auf ihn fest. Mit 

Zustimmung der dt. christl. Synoden gliederten daraufhin MÜLLER und sein „Rechtswalter“ A. 

JÄGER im Lauf des Sommers die meisten Landeskirchen in die Reichskirche ein. Lediglich in 

Bayern, Württemberg und z. T. in Hannover scheiterte dies am Widerstand der alten Kirchen-

leitungen, die von den Gemeinden nachhaltig unterstützt wurden. d) Die Bekenntnissynoden 

von Barmen und Dahlem. Schon im Herbst 1933 hatte sich angesichts der hoffnungslosen 

theol. Zerstörung der Reichskirche die Frage erhoben, ob man sich nicht von dieser Kirche 

trennen und den Absprung in die Freikirche wagen müsse. Aber die Entscheidung fiel in an-

derer Richtung. Als sich im Mai 1934 die „Vertreter luth., ref. und unierter Kirchen, freier Sy-

noden, Kirchentage und Gemeindekreise“ zur 1. Reichsbekenntnissynode in Barmen versam-

melten, ließen sie keinerlei Zweifel daran, daß sie allein – und nicht das Regiment MÜLLER-

JÄGER und die dt. christl. Kirchenleitungen – die DEK repräsentierten. Mit der Barmer Sy-

node war aus den verschiedenen bekennenden Gruppen, Gemeinden und Synoden eine Kirche 

entstanden, die Bekennende Kirche. Die Tatsache, daß diese Kirche zum erstenmal seit dem 

16. Jh. auch wieder ein gemeinsames Bekenntnis artikulieren konnte, gab dieser Synode eine 

Bedeutung, die weit über den aktuellen Anlaß hinausreichte. Sie gehört damit zu den wich-

tigsten kirchengesch. Ereignissen des Jh. – Die gemeinsam verabschiedete „Theol. Erklä-

rung“, das ,,Barmer Bekenntnis“, gab der Bekennenden Kirche für die ganze Zeit des Dritten 

Reiches das Fundament und die Richtung. In sechs Thesen und sechs Verwerfungen stellte 

dieses Bekenntnis einige einfache Grundwahrheiten des Evangeliums fest. Unverkennbar war 

es KARL BARTHS Theol., die hier Früchte trug, namentlich in der ersten These: „Jesus Chris-

tus, wie er uns in der Hl. Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu hören, dem 

wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.“ Und dazu die Verwer-

fung: „Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne und müsse die Kirche als Quelle ihrer Ver-

kündigung außer und neben diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereignisse und 

Mächte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen.“ Damit war nicht nur 

die Abgrenzung gegen die dt. christl. Irrlehren vollzogen, sondern es war – was viel schwerer 

wog – unmittelbar der einzige Grund des Glaubens und der Kirche benannt. Ihm folgten auch 

die anderen Thesen. Der Herbst 1934 brachte noch weitere Entscheidungen. Anfang Oktober 

versammelte sich unter dem Eindruck der rigorosen Zwangsmaßnahmen des Reichskirchenre-

giments gegen Württemberg und Bayern die 2. Reichsbekenntnissynode in Berlin-Dahlem. Sie 

zog die praktischen Konsequenzen aus Barmen und kündigte den dt. christl. Kirchenleitungen 

den Gehorsam auf, verweigerte jede weitere Zusammenarbeit, bestellte ein eigenes Vorläufi-

ges Kirchenregiment und forderte alle Gemeinden auf, sich in Zukunft allein an die Weisun-

gen der Bekennenden Kirche zu halten (Kirchliches Notrecht). Kurz darauf, Ende Oktober, 

brach die Kirchenpolitik MÜLLERS völlig zusammen. HITLER, der ständigen Streitereien in der 

ev. Kirche müde und in Sorge um außenpolitische Folgen, ließ die renitenten Bischöfe WURM 

und MEISER und den hannoverschen Bischof MARAHRENS nach Berlin kommen und rehabili-

tierte sie damit in aller Öffentlichkeit. – Der Rechtswalter des Reichsbischofs trat zurück, die 

Eingliederungsgesetze wurden aufgehoben, MÜLLER selbst war entmachtet. Für einen Augen-

blick konnte es scheinen, als hätte die Bekennende Kirche gesiegt. 

3. Wertung 

Der K. 1933/34 war ein Kampf ausschließlich um das Bekenntnis und die Ordnung der Kir-

che. Die Bekennende Kirche hat nie einen Zweifel daran gelassen, daß sie im übrigen poli-

tisch unbedingt loyal zu Führer und Reich stehe. Man hat ihr das in jüngster Zeit (s. u. IV C) 

vielfach zum Vorwurf gemacht, und in einem Punkt sicher mit Recht. Die sich formierende 

Bekennende Kirche hat, trotz ihres Kampfes gegen den Arierparagraphen in der Kirche, die 

exemplarische Bedeutung und Tragweite des nationalsozialistischen Antisemitismus nicht 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 7 26.11.2025 

begriffen. Diese Schuld ist unabweisbar. Der Vorwurf, mit der Bekenntnisfrage das falsche 

Problem thematisiert zu haben (M. JACOBS), trifft die Bekennende Kirche dagegen nicht. Der 

Nationalsozialismus als politische Religion war von der Kirche aus nicht genauer zu treffen 

als dort, wo man ihm im Namen Gottes den Totalitätsanspruch auf den ganzen Menschen be-

stritt. In diesem Sinn war der Kampf um die Freiheit und Reinheit der ev. Verkündigung zu-

gleich ein politischer Kampf gegen die tragenden Kräfte der nationalsozialistischen Herr-

schaft. 

C. Die staatliche Kirchenpolitik 1935-1939 

1. Die Einrichtung der Kirchenausschüsse 

a) Die Bestellung des ,,Reichsministers für die kirchl. Angelegenheiten“. Nach dem Scheitern 

der Reichskirchenpläne erwog HITLER seit dem Jahreswechsel 1934/35 zwei Möglichkeiten. 

Die eine bestand in der strikten Trennung von Staat und Kirche und wurde v. a. von den welt-

anschaulichen Rigoristen in der Partei (A. ROSENBERG u. a.) befürwortet. Die andere orien-

tierte sich an einem staatskirchl. Modell, das dem Staat ein weitgehendes Aufsichtsrecht ein-

räumen sollte. Diese Lösung wurde v. a. von staatl. Stellen unterstützt. Da gegen eine Tren-

nung zu diesem Zeitpunkt zweifellos erhebliche rechtl. und sachl. Gesichtspunkte – nicht zu-

letzt das RK – sprachen, entschloß sich HITLER ZU dem Versuch, die immer drängendere Kir-

chenfrage durch den Reichsminister ohne Geschäftsbereich HANNS KERRL lösen zu lassen, 

dem er zu diesem Zweck die gesamten alten und neuen staatskircherechtl. Kompetenzen Preu-

ßens und des Reiches übertrug (Erlaß v. 16. 7. 1935). Diese persönliche Betrauung entsprach 

nicht nur HITLERS Führungsstil, sie ließ auch der Hoffnung Raum, der Staat würde durch den 

neuen Minister tatsächlich nur jene Rechtshilfe leisten, um die die Vorläufige Kirchenleitung 

der Bekennenden Kirche schon am 26. 1. 1935 gebeten hatte. 

b) KERRLS Programm. Es ist kein Zweifel, daß KERRL guten Willens an die Lösung seiner 

Aufgabe ging. Offiziell stützte er sich dabei gegenüber der Partei auf Art. 24 des Parteipro-

gramms (s. o. II A 2 b), wonach „der Schutz des positiven Christentums gewährleistet blei-

ben“ müsse (so am 8. 8. 1935 gegenüber den Vertretern der Länder). Persönlich glaubte er 

darüber hinaus an die Vereinbarkeit von Christentum und Nationalsozialismus und an eine 

Aufgabe der Kirchen auch im Dritten Reich. So suchte er die zerstrittene ev. Kirche auf dem 

Wege gütlicher Übereinkunft zu einer Einigung zu bringen. Nach gründl. Konsultationen er-

schien am 24. 9. 1935 das „Gesetz zur Sicherung der DEK“, das KERRL ermächtigte, „zur 

Wiederherstellung geordneter Zustände in der DEK“ „Verordnungen mit rechtsverbindlicher 

Kraft zu erlassen“. In der 1. DVO vom 24. 9. 1935 kündigte er die Bildung eines Reichskir-

chenausschusses an, der die Leitung der DEK übernehmen sollte. Dabei verstand sich der Mi-

nister als „Treuhänder“, der Männer kirchl. Vertrauens zur selbständigen Leitung und Neuord-

nung der Kirche berief. Tatsächlich gelang es, aus den verschiedensten Gruppen der DEK 

Mitarbeiter zu gewinnen, an der Spitze den allseits geachteten ehem. westfälischen Generalsu-

perintendenten WILHELM ZOELLNER. Der Aufruf, mit dem sich der neue Reichskirchenaus-

schuß (und zugleich der Landeskirchenausschuß der ev. Kirche der ApU) am 17. 10. 1935 der 

kirchl. Öffentlichkeit vorstellte, zeigte freilich bereits die ganze Problematik dieses Versuchs. 

Dieser Aufruf sprach vom Evangelium von Jesus Christus als „der unantastbaren Grundlage 

der DEK“, bejahte aber zugleich „die nationalsozialistische Volkwerdung auf der Grundlage 

von Rasse, Blut und Boden“. 

c) Erfolge der Ausschußpolitik. Trotz aller Schwierigkeiten gelang bis Ende des Jahres 1935 

die Einrichtung von Kirchenausschüssen in einer ganzen Reihe von sog. „zerstörten“ Landes-

kirchen, in denen bisher neben dem dt. christl. Kirchenregiment ein Notkirchenregiment der 

Bekennenden Kirche fungiert hatte. Dies bedeutete die Entmachtung der dt. christl. 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 8 26.11.2025 

Kirchenleitungen, die Aufhebung von Disziplinierungen und Willkürmaßnahmen, aber natür-

lich auch die Bestreitung der kirchenleitenden Funktionen der Organe der Bekennenden Kir-

che. In der Bekanntmachung zur 5. DVO vom 20. 12. 1935 verbot der Minister dementspre-

chend „die Ausübung kirchenregimentlicher und kirchenbehördlicher Befugnisse“ durch die 

„Vorläufige Kirchenleitung“ für die DEK, durch die „Bruderräte“ für die ApU, Sachsen, Nas-

sau-Hessen u. Kurhessen-Waldeck. 

2. Die Spaltung der Bekennenden Kirche 

a) Der Kompromiß der 1. Vorläufigen Kirchenleitung. Schon sehr bald nach der Dahlemer 

Synode stellte sich heraus, daß von einer Einheit der Bekennenden Kirche kaum gesprochen 

werden konnte. Auf der einen Seite standen die sich zur Bekennenden Kirche rechnenden sog. 

intakten Landeskirchen Bayern, Württemberg und Hannover, deren Leitungen naturgemäß vor 

allem an einer Wahrung des kirchl. Bestandes liegen mußte, auf der anderen Seite gab es in 

den sog. zerstörten Landeskirchen, vor allem in Preußen, die Bruderräte, die gegen die noch 

im Amt befindlichen dt. christl. Kirchenleitungen die Dahlemer Beschlüsse ständig zu prakti-

zieren hatten. Beide Richtungen zusammen bildeten die Bekennende Kirche; es lag jedoch auf 

der Hand, daß die verschiedenen Bedingungen, unter denen sie standen, und die daraus resul-

tierenden verschiedenen Entscheidungen auf die Dauer eine gemeinsame Linie kaum zulassen 

würden. Immerhin gelang es am 20./21. 11. 1934, eine gemeinsame ,,Vorläufige Kirchenlei-

tung der DEK“ (1. VKL) unter dem Vorsitz von MARAHRENS zu bilden, die freilich schon 

deutliche Züge eines Kompromisses trug (Austritt von BARTH, NIEMÖLLER U. a. aus dem 

Reichsbruderrat). 

b) Der Streit um die Kirchenausschüsse. Die latenten Spannungen in der Bekennenden Kirche 

kamen angesichts der Ausschußpolitik des Staates zum offenen Ausbruch. Während die intak-

ten Landeskirchen, die keine Kirchenausschüsse besaßen, und einige Landesbruderräte der 

Bekennenden Kirche zur Zusammenarbeit mit den Ausschüssen neigten, erklärte v. a. der 

preuß. Bruderrat ein schroffes Nein. Am 3. 1. 1936 entschied sich der Reichsbruderrat für den 

kompromißlosen preuß. Kurs, während die Vorläufige Kirchenleitung diesem Beschluß die 

Anerkennung verweigerte. Damit war die Bekennende Kirche praktisch gespalten. Der Ver-

such, diese Spaltung auf der 4. (und letzten) Reichsbekenntnissynode im Februar 1936 in 

Oeynhausen zu überwinden, scheiterte. Die Bekennende Kirche zerfiel fortan in zwei Grup-

pen: in die „gemäßigte“ Gruppe der intakten Landeskirchen und einiger luth. Bruderräte, die 

sich schon sehr bald eine eigene Leitung gab (Bildung des „Rats der Ev. Luth. Kirche 

Dtschlds.“ am 18. 3. 1936), und in die „radikale“ Gruppe vornehmlich preuß. Bruderräte, die 

eine neue „Vorläufige Kirchenleitung“ (2. VKL, 12. 3. 1936) wählte. 

c) Theol. Probleme. Es ging bei diesen Entscheidungen nur oberflächlich gesehen um Fragen 

der Organisation und des politischen und kirchenpolitischen Ermessens. In Wahrheit stand zur 

Diskussion, was Kirche sei. Indem KERRL und die Kirchenausschüsse davon ausgingen, daß 

die Bekennende Kirche eine unter verschiedenen kirchl. Gruppen bilde, die es (unter Aus-

schluß der radikalen Dt. Christen) miteinander zu versöhnen gelte, bestritten sie den in Bar-

men und Dahlem erhobenen Anspruch der Bekennenden Kirche, die eine wahre ev. Kirche in 

Deutschland zu sein. War Kirche, so lautete die Alternative, bloß ein pluralistischer Zweck-

verband, oder war sie an das Bekenntnis gebundene und bekennende Gemeinschaft? DIETRICH 

BONHOEFFER nahm im Juni 1936 in einem heftig umstrittenen Aufsatz „Zur Frage der Kir-

chengemeinschaft“ Stellung und erklärte darin: „Wer sich wissentlich von der Bekennenden 

Kirche in Deutschland trennt, trennt sich vom Heil. Das ist die Erkenntnis, die sich der wah-

ren Kirche von jeher aufgezwungen hat.“ – Angesichts dieser grundlegenden theol. Differen-

zen war trotz aller Versuche an eine Vermittlung zwischen den beiden Gruppen nicht zu den-

ken. Tatsächlich gelang erst in den letzten Kriegsjahren wieder eine Annäherung. 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 9 26.11.2025 

3. Das Scheitern der Ausschußpolitik 

Die Spaltung der Bekennenden Kirche besiegelte zugleich das Schicksal der Kirchenaus-

schüsse. Ihre Arbeit stand ohnehin unter dem wachsenden Druck kirchenfeindlicher Partei-

kreise, denen an einer „Befriedung“ der ev. Kirche immer weniger gelegen war. Der Kirchen-

minister aber verlor das Interesse an den Ausschüssen, als er sah, daß die beabsichtigte Eini-

gung auf diesem Wege nicht zu erreichen war. Als daher der Reichskirchenausschuß im De-

zember 1936 zugunsten von neun Bekenntnispfarrern gegen die dt. christl. Kirchenleitung in 

Lübeck Stellung nahm, versagte KERRL ihm seine Unterstützung. Die Folge war der Rücktritt 

des Reichskirchenausschusses im Februar 1937. 

4. Neue Pläne 

a) HITLERS Wahlerlaß. Schon am Jahresende 1936 plante KERRL ein neues VO-werk mit dem 

Ziel, die Staatsaufsicht über die Kirchen erheblich auszuweiten. Statt dessen bestimmte HIT-

LER ohne Kenntnis KERRLS in einem Erlaß vom 15. 2. 1937, daß „nunmehr die Kirche in vol-

ler Freiheit... sich selbst die neue Verf. und damit eine neue Ordnung geben“ solle. Der 

Reichskirchenminister wurde dazu ermächtigt, „die Wahl einer Generalsynode vorzuberei-

ten“. Ursache und Absicht dieses überraschenden Schrittes sind bis heute unbekannt. Der Er-

laß löste in der ev. Kirche lebhafte Aktivitäten aus. KERRL, ohnehin leidend, zog sich zurück 

und überließ die Führung der Geschäfte seinem Staatssekretär MUHS, der durch administrative 

Maßnahmen (System der Finanzabteilungen, 15. DVO vom 25.6.1937; Übertragung der Kir-

chenleitung auf die jur. Leiter der kirchlichen Verwaltungsbehörden, 17. DVO vom 10. 12. 

1937), sowie durch hartes Vorgehen gegen die Bekennende Kirche in der ApU die Dinge in 

den Griff zu bekommen versuchte. Unter dem Eindruck dieser harten Politik unternahm es die 

gespaltene Bekennende Kirche noch einmal, die einheitliche Leitung wiederherzustellen (Kas-

seler Gremium, 6. 7. 1937). Das Unternehmen mißlang. Auch HITLERS Wahlerlaß wurde nicht 

durchgeführt. 

b) Die letzten Versuche KERRLS. In der völlig verfahrenen Situation machte KERRL seit Som-

mer 1938 einen neuen Versuch, doch noch zu einer „Befriedung der Kirche zu kommen. Frei-

lich hatte er, wie alle staatl. Behörden, entsprechend der allg. Machtverschiebung im Reich 

inzwischen gegenüber der Partei entscheidend an Einfluß verloren. Sein Konzept blieb weiter-

hin die loyale, zentralistische Staatskirche, die er nun auf eine volkskirchl. Mitte und mit Hilfe 

der Laien bauen wollte. Im Oktober 1938 gelang es ihm, die wichtigsten Landesbischöfe zu 

einer scharfen Erklärung gegen die Bekennende Kirche (2. VKL) zu veranlassen. Dieser Er-

folg ermutigte ihn, weiter an der Herstellung einer „Einheitsfront“ zu arbeiten, die in der Form 

eines Simultaneums dt christl. und nicht-dt. christl. Kirchenleitungen zusammenfassen sollte, 

während die Bekennende Kirche mit Gewalt ausgeschaltet werden sollte („5 Grundsätze“, 26. 

5. 1939). Alle diese Bemühungen erwiesen sich zunehmend als illusionär. Mit Kriegsbeginn 

wurde das Reichskirchenministerium auf seine Verwaltungsfunktionen reduziert. KERRL starb 

1941. 

D. Der Widerstand gegen die nationalsozialistische Ideologie 

1. Das Problem der doppelten Kirchenpolitik 

Das Verwirrende für die Zeitgenossen wie für den Historiker des Kirchenkampfs war und ist 

die Doppelgesichtigkeit der nationalsozialistischen Kirchenpolitik. Während das Dritte Reich 

als Staat – zunächst durch das Reichsinnenministerium. dann durch den Reichskirchenminis-

ter – offenkundig die „Befriedung“ und Erhaltung der ev. Kirche als einer staatsloyalen Kraft 

anstrebte, ließen maßgebl. Kräfte in der Partei sehr bald erkennen, daß ihr Ziel die 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 10 26.11.2025 

Vernichtung der christl. Kirchen und des Christentums in Dtschld. überhaupt war. Diese Wi-

dersprüchlichkeit war, wie die Akten der Obersten Reichsbehörden inzwischen gezeigt haben, 

nicht nur ein Schein, sondern politische Realität. Aus ihr lassen sich viele Probleme des Kir-

chenkampfs seit 1935 ableiten. Im Blick auf den staatl. Bereich war ein modus vivendi zumin-

dest nicht ganz auszuschließen. So jedenfalls sahen es der Reichskirchenausschuß und später 

die sog. Kirchenführerkonferenz, die seit 1937 der wichtigste Partner des Reichskirchenminis-

ters wurde. Aber auch der radikale Flügel der Bekennenden Kirche erwog zu keinem Augen-

blick den scheinbar naheliegenden Schritt einer völligen Trennung vom Staat, sondern 

kämpfte im Gegenteil nach wie vor um ihre staatl. Anerkennung. Die Verweigerung der Mit-

arbeit in den Kirchenausschüssen durch die (2.) Vorläufige Kirchenleitung war keine Verwei-

gerung der Mitarbeit mit dem Staat überhaupt, sondern bezog sich nur auf die Form des staatl. 

Vorgehens. Andererseits sahen sich die Kirchen in wachsendem Maße einer von der Partei ge-

tragenen öffentl. Kirchenfeindschaft gegenüber, die in zahlreichen Unterdrückungs- und Ver-

folgungsmaßnahmen ihren Ausdruck fand. Indem die Kirchen sich dagegen zur Wehr setzten, 

schienen sie zunächst nur sich selbst zu verteidigen, zumal sie ängstlich bemüht waren, den 

Unterschied zwischen ihrer nationalen und staatl. Loyalität und ihrem ideologischen Wider-

spruch zu betonen. Je mehr das Dritte Reich jedoch zum Weltanschauungsstaat wurde, um so 

mehr mußte sich der ideologische Widerspruch faktisch als politischer Widerstand auswirken; 

denn er stellte die Herrschaft HITLERS an ihrem entscheidenden Punkt in Frage, nämlich dem 

totalen Anspruch auf den ganzen Menschen. Die Kirchen haben sich in ihrer großen Mehrheit 

beharrlich geweigert, diese Konsequenzen zu sehen, vielmehr durch überschwengliche Be-

kundungen nationaler Solidarität den Konflikt zu überspielen versucht. Um so scharfsichtiger 

war die Partei, für die seit 1938 die Vernichtung von Christentum und Kirchen in Dtschld. zu 

einer Lebensfrage erklärt wurde. Daß dies weithin verborgen bleiben konnte, lag an der dop-

pelten Kirchenpolitik, die HITLER wohl bewußt weiter betrieb. Während er bis 1938 die staatl. 

Richtung unterstützte, ohne doch die Partei zurückzuhalten, neigte er seit 1938 immer mehr 

zur harten Linie, wiederum jedoch ohne die staatl. Kirchenpolitik ganz zu liquidieren. So 

blieb das Ganze in einem Zwielicht, und Entscheidungen waren – wie auch ein Blick auf ver-

gleichbare Situationen in der Gegenwart zeigt – schwieriger, als sie im Rückblick scheinen. 

2. Der Kampf gegen das „Neuheidentum“ 

a) Die enthusiastische Bewegung. Im Sommer und Herbst 1933 erreichte die Begeisterung für 

den Nationalsozialismus und das neue Reich in beiden Kirchen einen Höhepunkt. Diese Be-

geisterung war u. a. auch eine Antwort auf die zweifellos vorhandenen religiös-enthusiasti-

schen Elemente der HITLER-Bewegung, die ganz neue volksmissionarische Möglichkeiten zu 

eröffnen schienen. Z. T. verstand man das „Dritte Reich“ als Erfüllung der Zeiten (JOACHIM V. 

FIORE) und sah in ihm auf schwärmerische Weise Politik und Glauben neu verbunden. Na-

mentlich die Thüringer Richtung der Dt. Christen und später die „Kommende Kirche“ des 

Bremer Bischofs WEIDEMANN vertraten diese Überzeugungen und hielten – mit wachsender 

Anhängerschaft – bis zum Zusammenbruch des Dritten Reiches daran fest. 

b) Die Auseinandersetzungen mit ROSENBERG. Nach dem Sportpalastskandal (s. o. B 2 c) erlitt 

die allg. Begeisterung einen weiteren Rückschlag durch die Beauftragung A. ROSENBERGS 

„mit der gesamten geistigen und weltanschaulichen Schulung und Erziehung der Partei“ (24. 

1. 1934). Der Verfasser des „Mythus des 20. Jh.“ (1930, 193424 u. ö.) galt in beiden Kirchen 

mit Recht als Exponent der radikalen kir- chenfeindl. Kräfte in der NSDAP. Tatsächlich eröff-

nete ROSENBERG, unterstützt von starken Kräften in der Partei, seit Jahresbeginn 1935 einen 

Propagandafeldzug gegen Kirche und Christentum. Zugleich entfaltete auch die völkisch-reli-

giöse „Deutsche Glaubensbewegung“ (J. W. HAUER, V. REVENTLOW) eine lebhafte Tätigkeit. 

Dies führte zum ersten öffentl. und offiziellen Widerspruch durch ein „Wort der Vorläufigen 

Leitung der DEK an die Gemeinden“ vom 21. 2. 1935. Sehr viel eindeutiger noch war die 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 11 26.11.2025 

Erklärung, die die Bekenntnissynode der ev. Kirche der ApU am 5. 3. 1935 in Dahlem be-

schloß und in der es nach einer Verurteilung der „rassisch-völkischen Weltanschauung“ hieß: 

„Das irdische Recht verkennt seinen himmlischen Richter und Hüter, und der Staat selbst ver-

liert seine Vollmacht, wenn er sich mit der Würde eines ewigen Reiches bekleiden läßt und 

seine Autorität zu der obersten und letzten auf allen Gebieten des Lebens macht.“ Das Reichs-

innenministerium, das bis Ende 1934 manche Interessen der Bekennenden Kirche anerkannt 

und z. T. sogar vertreten hatte, änderte daraufhin radikal seinen Kurs und ließ die Abkündi-

gung als Angriff auf Staat und Partei staatspolizeilich verbieten. Die Mißachtung des Verbots 

führte zur zeitweiligen Verhaftung von mehr als 700 Pfarrern. Die daraufhin unmittelbar be-

vorstehende große Konfrontation jedoch wurde – wie auch in der Folgezeit – von beiden Sei-

ten vermieden. ROSENBERG verwies bei seinen weiteren Angriffen („An die Dunkelmänner 

unserer Zeit“, 1935; „Protestantische Rompilger“, 1937) nachdrücklich auf den „Privatcharak-

ter“ seiner Ansichten, was insofern nicht ganz falsch war, als HITLER von einer neuen völki-

schen Religion dieses dilettantischen Zuschnitts tatsächlich wenig hielt. Andererseits betonten 

die Kirchen erneut den „Gehorsam gegen die Obrigkeit“, der auch angesichts von Verfolgung 

und Unterdrückung zu bewahren sei (3. Reichsbekenntnissynode in Augsburg, 4. – 6. 6. 1935). 

c) Die Verschärfung des Kampfes. Die ideologischen Auseinandersetzungen wurden mit 

wechselnden Akzentuierungen bis zum Ende des Dritten Reiches weitergeführt. Den Schritt 

vom ideologischen Widerspruch zur unmittelbaren politischen Kritik vollzog zum ersten Mal 

die Denkschrift der (2.) Vorläufigen Leitung und des Rates der DEK an HITLER vom 28. 5. 

1936. Auch hier wurde zunächst der Widerspruch zur nationalsozialistischen Weltanschauung 

formuliert; dann aber in einem Abschnitt „Sittlichkeit und Recht“ offen auch von der Be-

schwerung der Gewissen durch Judenhaß und Antisemitismus, durch den Mißbrauch des Ei-

des, durch die Manipulationen der Wahlstimmen, durch die Konzentrationslager und die 

Rechtlosigkeit gegenüber dem Zugriff der Geheimen Staatspolizei gesprochen. Auch wenn 

diese Denkschrift HITLER selbst wahrscheinlich nicht erreichte, erregte sie durch eine zu-

nächst unbeabsichtigte Veröffentlichung im Ausland erhebliches Aufsehen. Am 10. 7. 1936 

entschloß sich auch der Reichskirchenausschuß zu einer – freilich sehr gemäßigten – Erklä-

rung. Die klarste und schärfste Analyse der Situation legte G. JACOB auf der 4. Bekenntnissy-

node der ev. Kirche der ApU am 16. 12. 1936 in Breslau vor. In einem Vortrag „Kirche oder 

Sekte“ erklärte er: „Der heutige Staat als dogmatisch gebundener Staat kann sich ... nicht mit 

der Loyalität seiner Bürger ... begnügen ... [Er] muß religiöse Entscheidung fordern, den En-

thusiasmus und Fanatismus ... Und der christliche Vorbehalt muß ihm als politische Opposi-

tion und als Verletzung seiner sakralen Grundlagen erscheinen ...“ 

d) „Mit brennender Sorge“. Nachdem die kath. Bischöfe mehrfach, zuletzt in einer umfang-

reichen Denkschrift am 20. 8. 1936 ihre Beschwerden vorgetragen hatten, entschloß sich An-

fang 1937 auch die Kurie zu einem öffentl. Wort über die Lage der kath. Kirche in Dtschld. 

Aufgrund einer Vorlage von Kardinal FAULHABER entwarf Kardinalstaatssekretär PACELLI die 

päpstl. Enzyklika „Mit brennender Sorge“, die Anfang März nach Dtschld. kam, insgeheim 

gedruckt und verteilt und am Palmsonntag, dem 21. März, von den Kanzeln aller kath. Kir-

chen verlesen wurde. Obwohl als Wort des Trostes und der Ermutigung für die dt. Katholiken 

formuliert, enthielt die Enzyklika eine so deutliche Kritik an der nationalsozialistischen Reli-

gionspolitik und damit am Nationalsozialismus selbst, daß ihre Wirkung weit über den Kreis 

der Adressaten hinausreichte. Wenn von einem „Vernichtungskampf“ die Rede war und von 

der „mehr oder minder öffentl. Vertragsverletzung“, die „von der anderen Seite“ „zum unge-

schriebenen Gesetz des Handelns“ gemacht worden sei, so war klar, daß dieser Vorwurf nicht 

auf das RK beschränkt bleiben konnte. Auch die Verurteilung der nationalsozialistischen 

Weltanschauung, der Vorwurf der Unterdrückung gläubiger Katholiken und die Erinnerung an 

das Naturrecht als absolute Rechtsnorm waren deutlich genug. Trotzdem ließ auch die Enzyk-

lika die Möglichkeit einer Unterscheidung zwischen der Reichsregierung und den kirchen-



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 12 26.11.2025 

feindlichen Maßnahmen des Nationalsozialismus zu, weil Pius XI. trotz aller Bedenken ent-

schlossen war, am Konkordat festzuhalten. HITLER wurde von der Veröffentlichung der En-

zyklika völlig überrascht. Die Gestapo vermochte die Verbreitung nicht mehr zu verhindern. 

Bes. erbittert zeigte sich der Reichskirchenminister. Seine ohnedies schwierige Stellung zwi-

schen den renitenten Kirchen und der wachsenden Kirchenfeindschaft der Partei wurde durch 

den Schritt der Kurie weiter geschwächt. So war es nicht überraschend, daß er – entsprechend 

seinen Plänen zur Verstärkung der Staatsaufsicht über die ev. Kirche – mit dem Gedanken 

umging, das RK für hinfällig erklären zu lassen und dadurch seine Position gegenüber der 

kath. Kirche zu stärken. Aber HITLER wollte auch hier den endgültigen Bruch vermeiden, und 

da er sich in diesem Wunsch mit der Kurie begegnete, blieb das RK offiziell unangetastet. 

Über die grds. unaufhebbare Feindschaft zwischen Nationalsozialismus und Christentum aber 

waren für Klarblickende auf beiden Seiten immer weniger Zweifel möglich. 

E. Der Weg zur „Endlösung“ der Kirchenfrage 

1. Der Fall Niemöller 

Es ist schwer, die Bedeutung des kirchl. Widerstandes gegen die nationalsozialistische Ideolo-

gie für die Gesch. des Dritten Reiches zu beurteilen. In neueren Darstellungen wird er i. a. ge-

ring veranschlagt oder fehlt völlig. Geht man dagegen von der Reaktion der Partei aus, so 

scheint die Kirchenfrage ein erhebl. Gewicht besessen zu haben. Dies hatte mehrere Gründe. 

Die Partei sah ganz richtig, daß sich um die Kirchen tatsächlich eine ideologische Renitenz 

sammelte. Dies war um so leichter, als die nationale Zuverlässigkeit und die staatl. Loyalität 

der Kirchen aufs ganze gesehen kaum in Zweifel zu ziehen waren. Die Gesetze reichten auch 

in ihrer extremen Auslegung kaum aus, um den ideologischen Widerstand strafrechtlich zu 

fassen. Dazu kam, daß die Partei im Zweifel war, wie weit und tief die Anhängerschaft der 

Kirchen im Volk wirklich reichte. All dies wurde deutlich im Prozeß gegen MARTIN NIEMÖL-

LER im Februar 1938. Die außerordentl. Aufmerksamkeit, mit der dieser Prozeß im In- und 

Ausland verfolgt wurde, und die bedeutenden Leumundszeugen aus Staat, Militär und Wis-

senschaft wiesen auf die große Bedeutung hin, die der Kirchenfrage für die Einschätzung des 

Dritten Reiches allg. zugemessen wurde. Das Gerichtsurteil vom 2. 3. 1938 kam praktisch ei-

nem Freispruch gleich. Daraufhin griff HITLER persönlich ein und ordnete die Inhaftierung 

NIEMÖLLERS in einem Konzentrationslager an, wo er als „persönlicher Gefangener des Füh-

rers“ bis zum Kriegsende blieb. Dies war zweifellos eine Reaktion auf die anhaltende ideolo-

gische Renitenz der Kirchen und bedeutete eine Wende in der nationalsozialistischen Kirchen-

politik. Während HIMMLER und HEYDRICH den Apparat der Politischen Polizei und des Si-

cherheitsdienstes immer stärker für die Überwachung und Unterdrückung der Kirchen als un-

mittelbarer weltanschaulicher Gegner einsetzten (1936 Einrichtung eines Amtes „Kirchen, 

Sekten, Emigranten, Juden, Logen“ beim Hauptamt Sicherheitspolizei; später Amt IVB „Poli-

tische Kirchen, Sekten, Freimaurer, Juden“ im Reichssicherheitshauptamt), begann MARTIN 

BORMANN systematisch auf die staatskirchenrechtl. Liquidierung der Kirchen hinzuwirken. 

Obwohl KERRL noch immer an seinem staatskirchl. Modell festhielt und die Kirchen mit allen 

Mitteln auf seinen Kurs zu bringen versuchte, begann sich das zunehmende Gewicht der Par-

tei jetzt deutlich auszuwirken. 

2. Die neue Kirchenpolitik in Österreich 

Im strikten Gegensatz zu KERRL vertrat BORMANN eine Trennung von Staat und Kirche mit 

dem Ziel, durch Entzug aller staatl. Privilegien, durch Dezentralisierung und Privatisierung 

die Kirchen in privatrechtl. Vereine bes. Art umzuwandeln, die leicht zu beherrschen waren 

und zu gegebener Zeit liquidiert werden konnten. Die Möglichkeit einer Initiative in dieser 

Richtung ergab sich für BORMANN zum ersten Mal mit der Besetzung Österreichs im März 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 13 26.11.2025 

1938. Während die österr. Bischöfe noch den Anschluß begrüßten, die hervorragenden Ver-

dienste der nationalsozialistischen Bewegung „auf dem Gebiete des völkischen und wirt-

schaftl. Aufbaus“ und bei der Abwehr „des alles zerstörenden gottlosen Bolschewismus“ 

priesen und auch die ev. Kirche sich ähnlich äußerte, arbeitete BORMANN bereits an einem 

völlig neuen Rechtsstatus für beide Kirchen im „konkordatsfreien Raum“ der „Ostmark“. Als 

es ihm nach langen Auseinandersetzungen gelungen war, KERRLS Kompetenzen auf das Alt-

reich zu beschränken, erschien das ,,Gesetz über die Erhebung von Kirchenbeiträgen im 

Lande Österreich“ vom 28. April 1939, das BORMANNS Vorstellungen weitgehend verwirk-

lichte. Dieses Gesetz berechtigte die „kath. Kirche, die ev. Kirche Augsburgischen und Helve-

tischen Bekenntnisses und die altkath. Kirche in der Ostmark“ zur Erhebung von „Kirchenbei-

trägen“. Als beitragspflichtig galten nur die volljährigen Mitglieder. Beitragsordnung und Bei-

tragshöhe wurden „staatsaufsichtlicher Genehmigung“ unterworfen; ebenso die Verwendung 

der Mittel. Zugleich wurden sämtl. staatl. Leistungen für die Kirche gestrichen. In einem ge-

heimen Rundschreiben erläuterte BORMANN den Reichs- und Gauleitern den Sinn der neuen 

Regelung. Zum ersten Mal sei hier eine völlige Trennung von Staat und Kirche erreicht, aller-

dings nicht im traditionellen Sinne eines gleichberechtigten Nebeneinander, vielmehr sei die 

Kirche dem Staat vermögensrechtlich unterstellt und habe lediglich in ihrem eigenen Aufga-

bengebiet eine gewisse Selbständigkeit. Allerdings – das war bezeichnend für die unklare 

Lage – gelang es BORMANN trotz ständigen Drängens nicht, HITLER ganz für seine radikale 

Linie zu gewinnen. Als er im Mai 1939 zusammen mit dem bad. Gauleiter den Versuch unter-

nahm, die österr. Regelung auf Baden zu übertragen, gelang es dem Einspruch des Reichskir-

chenministers, der dabei auf mögliche schwerwiegende Komplikationen wegen der Konkor-

date und Kirchenverträge hinwies, dieses Vorhaben zu vereiteln. Tatsächlich ist der staatskir-

chenrechtl. Status beider Kirchen im Altreich bis zum Zusammenbruch grds. nicht angetastet 

worden. 

3. Der „Reichsgau Wartheland“ 

Da BORMANN im Altreich die Durchführung seines Programms zunächst noch verwehrt war, 

konzentrierte er sein Interesse auf die konkordatsfreien Gebiete, und hier vor allem auf den 

1939 neugeschaffenen „Reichsgau Wartheland“, der aus dem Gebiet der früheren preuß. Pro-

vinz Posen gebildet worden war. Dessen Gauleiter und Reichsstatthalter A. GREISER war be-

reit, seinen Gau in jeder Hinsicht – gerade auch in kirchenpolitischer – als Mustergau im 

Sinne der Politik der Parteikanzlei zu führen. Als ziviler Stellvertreter fungierte der frühere 

„Rechtswalter“ des Reichsbischofs, A. JÄGER, der für die Eingliederungspolitik des Jahres 

1934 verantwortlich gewesen war. Der neue Gau wurde nicht nur als konkordats- und ver-

tragsfreies Gebiet, sondern schlechthin als „rechtsfreier Raum“ betrachtet. Dementsprechend 

begann der Reichsstatthalter in allen Bereichen neues nationalsozialistisches Recht zu setzen. 

Hier aber traten nun die eigentlichen Intentionen der BORMANNschen Kirchenpolitik klar zu-

tage. Zunächst übernahm der neue Gau noch – wenn auch schon deutlich verschärft – das ost-

märkische Beitragsgesetz, das am 14. März 1940 in Kraft trat. Aber schon im Juli wurden 

neue kirchenpolitische Leitlinien bekannt („13 Punkte“). Sie bestimmten u. a.: „1. Es gibt 

keine Kirchen mehr im staatl. Sinne, sondern es gibt nur noch religiöse Kirchengesellschaften 

im Sinne von Vereinen ... 4. Es bestehen keine Beziehungen mehr zu Gruppen außerhalb des 

Gaues ... 5. Mitglieder können nur Volljährige durch schriftl. Beitrittserklärung werden ... 6. 

Alle konfessionellen Untergruppen, Nebenorganisationen (Jugendgruppen) sind aufgehoben 

und verboten ... 12. Die Vereine dürfen sich nicht in der Wohlfahrtspflege betätigen, dies steht 

einzig und allein der NSV zu ... 13. In den Vereinen dürfen sich die Geistlichen nur aus dem 

Warthegau betätigen. Dieselben sind nicht hauptamtlich Geistliche, sondern müssen einen Be-

ruf haben.“ Über die Bedeutung dieser „13 Punkte“ konnte von Anfang an kein Zweifel beste-

hen. Sie sollten auf dem Wege über eine Sondergesetzgebung, wie sie ähnlich seit 1933 ge-

genüber den Juden angewandt worden war, die Liquidierung der christlichen Kirchen im 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 14 26.11.2025 

Warthegau einleiten. Ihre Rechtsform erhielten die „13 Punkte“ in der „VO über religiöse 

Vereinigungen und Religionsgesellschaften im Reichsgau Wartheland“ vom 13. September 

1941. Darin war für die „Posener evangelische Kirche deutscher Nationalität“ ebenso wie für 

die anderen ev. Kirchen und die „röm.-kath. Kirche dt. Nationalität“ im „Reichsgau Warthe-

land“ der neugeschaffene Status einer „jur. Person des privaten Rechts“ vorgesehen, die 

rechtl. Umschreibung der völligen Auslieferung der Kirche an den Willen des nationalsozia-

listischen Staates. 

4. Die verschobene „Endlösung“ 

Spätestens seit 1941 war sich die nationalsozialistische Führungsspitze wegen der ideologi-

schen Renitenz der Kirchen über die Notwendigkeit der Vernichtung des Christentums in 

Dtschld. im klaren. In einem Rundschreiben BORMANNS vom 9. 6. 1941, das an alle Gauleiter 

des Reiches gerichtet war, auf Befehl HITLERS aber zurückgezogen werden mußte, schrieb der 

inzwischen zum mächtigsten Mann in der Partei aufgerückte Leiter der Parteikanzlei, Chris-

tentum und Nationalsozialismus seien schlechterdings unvereinbar. Erst wenn die Einfluß-

möglichkeiten der Kirchen restlos beseitigt seien, habe die nationalsozialistische Volksfüh-

rung den vollen Einfluß auf alle Volksgenossen. „Erst dann sind Volk und Reich für alle Zu-

kunft in ihrem Bestände gesichert.“ Es ist sicher kein Zufall, daß HITLER bei seinen zahlrei-

chen Äußerungen zu diesen Fragen in den Tischgesprächen von 1941/42 ganz ähnliche For-

mulierungen gebrauchte. So meinte er am 13. 12. 1941: „Der Krieg wird ein Ende nehmen. 

Die letzte große Aufgabe unserer Zeit ist dann darin zu sehen, das Kirchenproblem noch zu 

klären. Erst dann wird die dt. Nation ganz gesichert sein.“ Auch in der SS wurde die Endab-

rechnung vorbereitet. Auf einer Arbeitstagung aller Kirchensachbearbeiter beim Reichssicher-

heitshauptamt am 22. und 23. September 1941 erklärte SS-Brigadeführer MÜLLER, es sei nun-

mehr erforderlich, daß den Kirchen eine geschlossene Front von Sachbearbeitern gegenüber-

trete. „Der Gruppenführer hat daher endgültig entschieden, daß für die Zukunft eine geschlos-

sene Bekämpfung des gefährlichsten aller gefährlichen Gegner durch die staatspolizeilichen 

Stellen erfolgen muß. Die politische Kirche übernimmt heute die Rolle, die die Spartakisten 

und Marxisten von 1918 spielten. Für diese Haltung ist den politischen Kirchen einst die 

Rechnung zu präsentieren. Wir haben daher mit allen uns zur Verfügung stehenden Mitteln 

dieses Material zusammenzutragen.“ Diese Äußerungen lassen keinen Zweifel am Vernich-

tungswillen des Dritten Reiches zu. Taktische Rücksichten geboten freilich seine Zurückstel-

lung bis zum Kriegsende. So wurde durch den Krieg noch einmal mit dem Einverständnis bei-

der Seiten die große Konfrontation verhindert. 

F. Die Auswirkungen des Krieges 

Der Krieg wirkte sich auf den Kirchenkampf in dreifacher Hinsicht aus. Zunächst schienen 

HITLERS „Burgfrieden“ und die Notwendigkeit nationaler Solidarität eine neue Chance für ein 

positives Verhältnis von Staat und Kirche zu eröffnen. Andererseits machte gerade der Krieg 

den Totalitätsanspruch der nationalsozialistischen Herrschaft und ihren verbrecherischen Cha-

rakter so deutlich, daß Widerspruch und Widerstand in beiden Kirchen wuchsen. Endlich er-

zwang der Druck der Verhältnisse in der ev. Kirche ein Zusammenrücken, das die Vorausset-

zungen für die kirchl. Entwicklung in der Nachkriegszeit schuf. 

1. Der „Burgfrieden“ 

a) HITLERS Stillhaltebefehl. Bei Kriegsbeginn verbot HITLER „jede Aktion gegen die kath. 

Und ev. Kirche für die Dauer des Krieges“. Das Verbot bezog sich, wie die Kirchenpolitik im 

Warthegau zeigte (s. o. E 3), nur auf das sog. Altreich, wirkte sich tatsächlich gegen große 

und spektakuläre Aktionen aus, verhinderte aber nicht eine konsequente Politik der 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 15 26.11.2025 

Abschnürung und Unterdrückung kirchlicher Tätigkeiten unter dem Vorwand von Kriegsnot-

wendigkeiten. 

b) Im Zeichen der nationalen Solidarität. Der „Burgfrieden“ ermöglichte es führenden Krei-

sen in beiden Kirchen, unter Zurückstellung aller Bedenken zur nationalen Solidarität aufzu-

rufen. Die moralische Unterstützung des Krieges war und blieb bis weit in die oppositionellen 

Kreise der Kirchen hinein ein Gebot der Stunde. So traten nicht nur die offiziellen Vertretun-

gen der Kirchen – der dt. Episkopat und der neugeschaffene Geistl. Vertrauensrat der DEK – 

in die Mahnung zum „Gehorsam gegen den Führer“ und in die „Fürbitte für Führer und 

Reich“ ein; auch etwa der 1938 aus seiner Diözese vertriebene Bischof von Rottenburg, 

SPROLL, erflehte Gottes Segen für alle, die dem Aufruf des Führers gefolgt waren, und MAR-

TIN NIEMÖLLER meldete sich aus dem Konzentrationslager freiwillig zur Kriegsmarine. Als 

der Feldzug gegen Rußland begann, erließen Kirchenführer beider Konfessionen Aufrufe zum 

Kampf gegen den Bolschewismus; der Geistl. Vertrauensrat der DEK mit einer Botschaft, in 

der der Hoffnung Ausdruck gegeben wurde, daß „in ganz Europa unter Ihrer [HITLERS] Füh-

rung eine neue Ordnung erstehe und aller inneren Zersetzung, aller Beschmutzung des Heilig-

sten, aller Schändung der Gewissensfreiheit ein Ende gemacht werde“. Daß die dt.christl. Kir-

chenleitungen diese Tonart bis zum Ende durchhielten, war nicht erstaunlich. Aber beschä-

mend war es, daß der Geistl. Vertrauensart, dem der hannoversche Bischof MARAHRENS ange-

hörte, nach dem Attentat vom 20. Juli 1944 ein Telegramm an HITLER richtete, in dem es 

hieß: „In allen ev. Kirchen Dtschlds. wird heute im Gebet der Dank zum Ausdruck kommen 

für Gottes gnädigen Schutz und seine sichtbare Bewährung …“ Sehr viel kritischer dagegen 

äußerte sich der württ. Landesbischof WURM, der mehr und mehr zum tatsächl. Sprecher der 

DEK gegenüber dem Staat wurde. 

b) Das Vorrücken der Partei. Trotz Burgfrieden und nationalen Solidaritätsbekundungen 

führte v. a. BORMANN seinen Kampf gegen die Kirchen fort. Schon 1941 erreichten die Unter-

drückungsmaßnahmen einen neuen Höhepunkt, um freilich von da an hinter den Erfordernis-

sen des Krieges zurückzutreten. Die auch im Altreich sehr schnell bekanntgewordenen „13 

Punkte“ (s. o. E 3) ließen Illusionen über das den Kirchen zugedachte Schicksal immer weni-

ger zu. Dies verstärkte die Entschlossenheit zum Widerstand wie den Willen zur Einigung. 

2. Widerspruch und Widerstand 

a) Die Predigt im Kriege. Eine nationale Predigt wie im 1. Weltkrieg gab es im 2. Weltkrieg 

nicht. Vielmehr zeigen die Berichte des Sicherheitsdienstes, daß v. a. in der zweiten Kriegs-

hälfte vielfach mit spürbarer Zurückhaltung gegenüber der nationalsozialistischen Propaganda 

gepredigt wurde. Auch wenn nur selten offener Widerspruch laut wurde, wurde diese Zurück-

haltung i. d. R. wohl zu Recht als ein Zeichen der ideologischen Renitenz gewertet, mit der 

die nationalsozialistische Führung je länger um so weniger fertig zu werden vermochte (s. o. 

D 2 c, d). Als eine Anleitung zur Predigt kann man die Hirtenbriefe von WURM werten, in de-

nen nachdrücklich von Schuld und Sühne die Rede war: Unser Volk „hat große Schuld auf 

sich geladen auch durch die Art, wie der Kampf gegen Angehörige anderer Rassen und Völ-

ker geführt worden ist ... . Können wir uns wundern, wenn wir das nun auch zu verspüren be-

kommen? Auch wenn wir’s nicht gebilligt haben, so haben wir doch oft geschwiegen, wo wir 

hätten reden sollen! So empfinden heute weite Kreise, bes. aber die Christen in unserem Volk 

...“ (1. 10. 1943). 

b) Der Widerstand gegen das Euthanasieprogramm. Einer der Punkte, an dem die Kirchen 

zum erstenmal öffentl. Anklage erhoben, war die Ermordung der Geisteskranken, die HITLER 

im Oktober 1939 befohlen und die bis 1941 bereits über 70 000 Opfer gefordert hatte. Da 

viele Geisteskranke in kirchl. Anstalten untergebracht waren, erfuhren die Kirchenleitungen 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 16 26.11.2025 

relativ früh und zuverlässig von diesen Plänen. Seit Juli 1940 protestierte u. a. WURM in zahl-

reichen Schreiben an Staats- und Parteistellen gegen die „planmäßige Ausrottung schwacher 

und gebrechlicher Volksgenossen“. Der Bischof von Münster, GRAF GALEN, teilte im August 

1941 seiner Gemeinde von der Kanzel aus mit, daß er gegen die Verantwortlichen Anzeige 

wegen Mordes nach § 211 StGB erstattet habe. Diese Proteste und Anklagen hatten tatsächl. 

Erfolg. Ende 1941 wurde das sog. Euthanasieprogramm erheblich eingeschränkt und schließl, 

ganz eingestellt. 

c) Das Versagen in der Judenfrage. Kaum nennenswert, gemessen am Ausmaß des Verbre-

chens, waren die Versuche, dem Massenmord an den Juden und den Untaten in den besetzten 

Gebieten, namentlich im Osten, aktiv entgegenzutreten (nationalsozialistische Gewaltverbre-

chen). Geschickte Vertuschung und rigorose Verfolgung durch den Staat begegneten sich mit 

dem Willen der Kirchen, möglichst wenig zu sehen und zu hören, zumal sie in der Judenfrage 

kaum auf Rückhalt in den Gemeinden, geschweige denn im Volk zählen konnten (—(Juden-

feindschaft). So blieben alle Hilfsversuche im Grunde Einzelunternehmungen, die oft genug 

nicht nur im Inland, sondern auch im Ausland mit Unverständnis und Feindschaft zu kämpfen 

hatten. Fast alle Mitarbeiter der Hilfsorganisationen kamen schon 1940 in Konzentrationsla-

ger, nur wenige erlebten das Kriegsende. Als Ende Juli 1941 die „Endlösung“ der Judenfrage 

beschlossen und kurz darauf das Tragen des „Judensterns“ auch im Altreich befohlen wurde, 

reagierte die Kirchenkanzlei der DEK mit einem Rundschreiben an die Obersten Kirchenbe-

hörden, „geeignete Vorkehrungen zu treffen, daß die getauften Nicht-Arier dem kirchl. Leben 

der dt. Gemeinden fernbleiben“. Kardinal BERTRAM riet dem Episkopat, „erst wenn sich grö-

ßere Schwierigkeiten durch den Kirchenbesuch der nicht-arischen Katholiken ergeben soll-

ten“, „mit den kath. Nicht-Ariern selbst die Abhaltung von Sondergottesdiensten zu erwägen“. 

Erst im September 1943 wagte es der dt. Episkopat, in einem Hirtenbrief die Tötung Unschul-

diger zu verurteilen, und vier Wochen später folgte mit fast gleichem Wortlaut die 12. Be-

kenntnissynode der Ev. Kirche der ApU in Breslau mit einer „Handreichung an die Pfarrer 

und Ältesten zum fünften Gebot“ (16./17. 10. 1943). 

d) Der politische Widerstand. Am politischen Widerstand i. e. S. haben die beiden Kirchen 

nicht teilgenommen, obwohl zahlreiche persönliche Verbindungen bestanden. Dabei verband 

sich die grds. Überzeugung, daß die Kirche kein Mandat zur Verschwörung habe, mit den 

praktischen Bedingungen der Volkskirche und kirchenpolitischen Rücksichtnahmen. So blie-

ben Verschwörer wie der ev. Pfarrer DIETRICH BONHOEFFER und der Jesuitenpater ALFRED 

DELP in beiden Kirchen Außenseiter. Das wird heute vielfach als ein entscheidendes Versagen 

der Kirchen gewertet. Gerade angesichts der komplexen Gesch. des Kirchenkampfs bleibt je-

doch die Frage, die H. ROTHFELS schon 1948 formulierte: „ob die Kirchen nicht dadurch, daß 

sie innerhalb ihres eigensten Bereiches sich zur Wehr setzten, die Kräfte des Widerstandes mit 

einem härteren Kern und einer schärferen Schneide versahen, als irgendeine äußere Revolte es 

hätte tun können.“ Die christl. Überzeugungen, die bei Verschwörern aus den verschiedensten 

Widerstandsgruppen schließlich zum aktiven Widerstand führten, könnten diese Annahme be-

stätigen.  

3. Das. Einigungswerk 

Unter dem wachsenden Druck, dem sich die ev. Kirche ausgesetzt sah, unternahm Landesbi-

schof WURM seit November 1941 einen neuen Versuch, die zerstrittenen Richtungen der Kir-

che zu einigen. Mit Zustimmung der Kirchenführerkonferenz, der Bruderräte und des Luther-

rates kam es zu langwierigen Verhandlungen, an deren Ende Ostern 1943 die Veröffentli-

chung von 13 Sätzen über ,,Auftrag und Dienst der Kirche“ stand. Sie sollten in Anknüpfung 

an die Erkenntnisse von Barmen (s. o. B 2 d) auf der Grundlage von Schrift und Bekenntnis 

nach außen als Richtschnur für die „Haltung gegenüber weiteren Eingriffen des Staates gel-



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 17 26.11.2025 

ten“, nach innen „eine einheitliche geistl. Führung des Amtes und der Kirche“ (WURM) ge-

währleisten. Die „13 Sätze“ fanden eine überraschend breite Zustimmung. Auch wenn aus äu-

ßeren und inneren Gründen eine Zusammenarbeit auf ihrer Grundlage bis zum Kriegsende 

kaum mehr erfolgte, besteht kein Zweifel, daß das Einigungswerk für die kirchl. Neuordnung 

nach dem Krieg eine entscheidende Bedeutung gewann. Das galt sowohl für die Übernahme 

des Kirchenregiments in den „zerstörten“ Landeskirchen, wo Vertreter der Bruderräte mit 

Männern des vor 1933 bestehenden Kirchenregiments zusammenwirkten, wie auch für die 

Bildung der EKD, die ebenfalls von der breiten Basis des Einigungswerkes her konzipiert und 

schließlich auch durchgesetzt wurde. 

 

III. Die Anfänge der EKD 

Die Fronten und Fragestellungen des Kirchenkampfs blieben bis zum Ende der 60er Jahre in 

der EKD lebendig. Umstritten war v. a. die Frage nach den theol. und politischen Konsequen-

zen des Kirchenkampfs Aber auch die grundlegenden Entscheidungen über die Neuordnung 

der ev. Kirche nach dem Krieg unterlagen lange Zeit lebhafter Kritik, weil man ausschließlich 

die Kräfte der Restauration zum Zuge gekommen sah (H. DIEM, H. J. IWAND, E. WOLF U. a.). 

Tatsächlich jedoch hat eine Alternative „Restauration oder Neuanfang“ (H. DIEM, 1948) in 

Wirklichkeit nie bestanden. Vielmehr wird man der Entwicklung – auch im Blick auf die Be-

kennende Kirche – eine innere Konsequenz nicht absprechen können. 

A. Die Konferenz von Treysa 

Vom 27. bis 31. 8. 1945 versammelten sich auf Einladung von Landesbischof WURM Vertre-

ter der meisten ev. Landeskirchen und der wichtigsten kirchl. Gruppierungen im hess. Treysa, 

um über den zukünftigen Weg der ev. Kirche zu beraten. Die Lage war außerordentl. kompli-

ziert, zumal die schwierigen äußeren Umstände eine vorherige Verständigung nahezu unmög-

lich gemacht hatten. Die Vertreter des Lutherrats (s. o. C 2 b) waren in der Hoffnung und mit 

der Absicht angereist, auf einer Vorkonferenz die „Ev.-Luth. Kirche Dtschlds.“ gründen und 

damit zugleich die Gestalt der zukünftigen EKD im Sinne einer konfessionellen Konfödera-

tion („Drei-Säulen- Theorie“) präjudizieren zu können. Dieser Plan scheiterte in letzter Stunde 

am Widerspruch WURMS. Ganz im Gegensatz dazu vertrat MARTIN NIEMÖLLER im Namen 

des neu konstituierten „Bruderrates der EKD“ die Überzeugung, daß nun i. S. von Barmen 

und Dahlem „von Grund auf ein Neues“ gebaut werden müsse: „Wir wollen eine Kirche aus 

lebendigen Gemeinden, und daß die Kirche Gemeinde ist, soll auch in ihrem Aufbau und in 

ihrer Organisation zum Ausdruck kommen.“ Aber der Rückgriff auf die Anfangszeit des Kir-

chenkampfs konnte nicht gelingen. Vielmehr zeigte sich, daß mit dem Einigungswerk eine 

Vorentscheidung getroffen worden war, über die sich keine Gruppe mehr hinwegsetzen 

konnte. Tatsächlich bedeutete das Einigungswerk, daß schon im Kriege und mit ausdrückli-

cher Zustimmung der Bekennenden Kirche die strenge bekenntniskirchl. Position aus den ers-

ten Jahren des Kirchenkampfs aufgegeben worden war. Mit der Unterschrift unter die „13 

Sätze“ waren die Bruderräte zu einer wieder stärker volkskirchl. orientierten Mittelposition 

zurückgekehrt, eine Entscheidung, die nach 1945 ihren Einzug in die Kirchenleitungen er-

möglichte. Die Behauptung, die Bekennende Kirche sei nach dem Kriege im Kampf mit einer 

übermächtigen Restauration unterlegen, entspricht nicht der Wahrheit. Die wichtigsten Ent-

scheidungen von Treysa waren bereits 1943 gefallen. Auf der Linie des Einigungswerkes lag 

auch die der Konferenz vorgelegte „Vorläufige Ordnung der EKD“, die einerseits die Selb-

ständigkeit der Landeskirchen garantierte, andererseits dem Willen zur Einheit i. S. der Bru-

derräte durch die Konstituierung eines Rates als oberstem Leitungsorgan Ausdruck verlieh. 

Die personelle Zusammensetzung des zwölfköpfigen Gremiums entsprach dem 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 18 26.11.2025 

konfessionellen und kirchenpolitischen Kräftebild. Die GO der EKD von 1948 brachte gegen-

über diesen Entscheidungen keine grds. Veränderungen mehr. 

B. Die Stuttgarter Schulderklärung 

Während die Entscheidungen von Treysa die mit Barmen und Dahlem verknüpften Erwartun-

gen hinsichtl. der Rechtsgestalt der Kirche zweifellos nicht erfüllten, zeigte der neue Rat auf 

seiner 2. Sitzung am 18./19. 10. 1945 in Stuttgart, daß der Geist der ev. Kirche sich durch den 

Kirchenkampf grundlegend verändert hatte. Gegenüber einer Delegation von Vertretern des 

ÖRK erklärte der Rat mit einer berühmt gewordenen Formulierung: „Durch uns ist unendli-

ches Leid über viele Länder und Völker gebracht worden. Was wir unseren Gemeinden oft be-

zeugt haben, das sprechen wir jetzt im Namen der ganzen Kirche aus: Wohl haben wir lange 

Jahre hindurch im Namen Jesu Christi gegen den Geist gekämpft, der im nationalsozialisti-

schen Gewaltregiment seinen furchtbaren Ausdruck gefunden hat; aber wir klagen uns an, daß 

wir nicht mutiger bekannt, nicht treuer gebetet, nicht fröhlicher geglaubt und nicht brennender 

geliebt haben.“ Die Bedeutung dieser inner- u. außerkirchl. alsbald lebhaft umstrittenen 

Schulderklärung lag in einem Dreifachen: 1. Sie stellte die gemeinsame Basis für die Arbeit 

des Rates her und markierte innerkirchl. unübersehbar die Entschlossenheit zu einem neuen 

Anfang. 2. Die Stuttgarter Schulderklärung war das erste in einer langen Reihe von Worten, in 

denen die ev. Kirche ihre bes. Verantwortung für das politische Geschehen in Dtschld. wahr-

nahm. Es war kein politisches Wort, auch wenn es vielfach so mißverstanden wurde, aber es 

war ein Wort mit politischen Wirkungen. 3. Mit der Stuttgarter Schulderklärung waren die 

Brücken zur Ökumene geschlagen und damit – 4 Monate nach dem Zusammenbruch – die 

Möglichkeiten von Begegnungen eröffnet, die dem Abbau des Hasses in der Welt dienen soll-

ten und dienten. Die Stuttgarter Schulderklärung ist ein unmittelbares Ergebnis des Kirchen-

kampfs Sie hat, wenn auch gewiß nicht unumstritten, den Geist der EKD in der Nachkriegsge-

sch. geprägt und sich in der Folgezeit in zahlreichen Äußerungen niedergeschlagen; am un-

mittelbarsten vielleicht in der Denkschrift „Die Lage der Vertriebenen und das Verhältnis des 

dt. Volkes zu seinen östlichen Nachbarn“ vom 1. 10. 1965. 

C. Das Darmstädter Wort des Bruderrats 

Trotz der gemeinsamen Erklärung von Stuttgart blieben die politischen Konsequenzen aus 

dem Kirchenkampf in der ev. Kirche umstritten. Auf der einen Seite standen die eher konser-

vativ orientierten luth. Kirchen, die im Kirchenkampf v. a. eine Erneuerung und Verlebendi-

gung des Bekenntnisbewußtseins sahen. auf der anderen Seite vertrat der Bruderrat die Über-

zeugung, das Versagen der Kirche im Kirchenkampf nötige zu einer tiefgreifenden Buße und 

Wandlung, die mit der Stuttgarter Erklärung gerade erst begonnen worden sei. In einem 

„Wort des Bruderrats der EKD zum politischen Weg unseres Volkes“ vom 8. 8. 1947 (Darm-

städter Wort) gab er dieser Überzeugung Ausdruck. Ausgangspunkt war „das Wort von der 

Versöhnung der Welt mit Gott in Christus“, das aber weder gehört noch ausgerichtet werden 

könne, wenn „wir uns nicht durch Jesus Christus, den guten Hirten, heimrufen lassen auch 

von allen falschen und bösen Wegen, auf welchen wir als Deutsche mit unserem politischen 

Wollen und Handeln miteinander in die Irre gegangen sind“. Im einzelnen nannte das Wort 

dazu „den Traum einer besonderen dt. Sendung“, das Bündnis der Kirche mit den konservati-

ven Mächten, die falsche soziale und weltanschauliche Frontenbildung und die Weigerung, 

die Mahnung des Marxismus zu begreifen und „die Sache der Armen und Entrechteten“ „zur 

Sache der Christenheit“ zu machen. In deutlichem Widerspruch zur Frontenbildung des „Kal-

ten Krieges“ warnte das Wort vor der Parole „Christentum und abendländische Kultur“ und 

forderte statt dessen „Umkehr zu Gott und Hinkehr zum Nächsten in der Kraft des Todes und 

der Auferstehung Jesu Christi“. Das Wort führte nicht nur in der Öffentlichkeit, sondern auch 

im Bruderrat selbst zu lebhaften Auseinandersetzungen, die in einem erklärenden und 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 19 26.11.2025 

verdeutlichenden Kommentar aufgenommen wurden (J. BECKMANN, H. DIEM, M. NIEMÖL-

LER, E. WOLF). Mit dem „Darmstädter Wort“ war eine Position abgesteckt. die innerhalb der 

ev. Kirche neu war und mit Recht als ein Erbe des Kirchenkampfs angesehen wurde. Sie als 

einzig legitimes Erbe des Kirchenkampfs zu beanspruchen verbietet jedoch die Tatsache, daß 

maßgebliche Mitglieder der Bekennenden Kirche einen anderen Weg für richtig hielten (H. 

EHLERS, H. ASMUSSEN, E. OSTERLOH U. a.). 

D. Rechtstheologie und Rechtspraxis 

Als ein wesentl. Ertrag des Kirchenkampfs sind lange Zeit v. a. neue Einsichten in Rechtsstel-

lung und Rechtsgestalt der ev. Kirche in Dtschld. herausgestellt worden (RGG3 III Sp. 1452, 

vgl. auch EvStL1 Sp. 948 f.). In der Tat ist der rechtstheol. Ertrag des Kirchenkampfs für die 

Begründung eines ev. Kirchenrechts bedeutend. Insbes. der grundlegende Zusammenhang 

zwischen KO und Bekenntnis und die Freiheit der Kirche von allen staatskirchl. Bindungen 

sind mit dem Kirchenkampf zu unbestrittenen Grundsätzen ev. Rechtstheol. geworden. Man 

wird jedoch sehen müssen, daß die Rechtspraxis der neuen landeskirchl. Verf.en von diesen 

Grundsätzen nur wenig berührt worden ist. Trotz vereinzelter verf.rechtlicher Neuansätze 

(Hessen, Rheinland) setzten sich die in Treysa gemeinsam verurteilten Strukturen der „Behör-

denkirche“ in der Rechtswirklichkeit der Landeskirchen sehr schnell wieder überall durch. 

Dabei wirkten das Gewicht der Rechtstraditionen und die unveränderten Bedingungen der 

Volkskirche zusammen. Auch an der GO der EKD von 1948 ist diese Entwicklung zu be-

obachten. Hier wurden das traditionelle und das neue Verständnis der EKD in Art. 1 nebenei-

nandergestellt. Nach Abs. 1 ist die EKD „ein Bund luth., ref. und unierter Kirchen“; nach 

Abs. 2 wird in ihr „die bestehende Gemeinschaft der dt. ev. Christenheit sichtbar“, die sich 

verpflichtet weiß, „als bekennende Kirche die Erkenntnisse des Kirchenkampfs über Wesen, 

Auftrag und Ordnung der Kirche zur Auswirkung zu bringen“. Verf.rechtlich hat sich Art. 1 

durchgesetzt; Art. 2 ist lediglich in bestimmten Stellungnahmen des Rates und der Synode re-

alisiert worden. 

 

IV. Zur Forschungsgeschichte 

A. Die ev. Kirchenkampfforschung nach 1945 

Während bis zum Ende der 50er Jahre von einer eigenen kath. Kirchenkampfforschung kaum 

gesprochen werden kann, begann auf ev. Seite sehr bald eine intensive, von Anfang an auch 

selbstkritische Beschäftigung mit dem Kirchenkampf Diese Selbstkritik bezog sich freilich 

nirgends auf die grundlegenden Entscheidungen von Barmen und Dahlem, sondern je nach 

dem Standpunkt der Autoren auf die politische Anfälligkeit der ev. Kirche i. a. und ihres luth. 

Flügels im bes.; aber auch auf Inkonsequenzen und Fehler innerhalb der Bekennenden Kirche 

selbst. Man war sich bewußt, versagt zu haben, wie es die Stuttgarter Schulderklärung (s. o. 

III B) zum Ausdruck gebracht hatte. Ebenso sicher aber war man sich der Richtigkeit der 

theol. Grundentscheidungen. So orientierten sich die Arbeiten zum Kirchenkampf v. a. an 

zwei Fragen: ob und inwieweit die Bekennende Kirche diesen Entscheidungen treu geblieben 

oder wo sie von ihnen abgewichen war, und welche Bedeutung diesen Entscheidungen für das 

neue Verständnis von Kirche zukam. Insbes. der letzte Aspekt ist in christologischer, sozial-

ethischer, kirchenrechtl. und praktischer Hinsicht vielfach entfaltet worden. Die Gesch. des 

Kirchenkampfs wurde wesentl. als kirchlich-theol. Problem verstanden. Eine prägnante Dar-

stellung dieses Verständnisses bietet der Art. Kirchenkampf von E. WOLF in RGG3 III Sp. 

1443 bis 1453 (1959). Danach ist die Gesch. des Kirchenkampfs „im Bereich des dt. Protes-

tantismus die Gesch. immer wieder neuer Versuche und wiederholter Rückschläge auf dem 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 20 26.11.2025 

Weg der ev. Kirche zu einem theol. Verständnis ihrer selbst …“ Die Frage nach den politi-

schen und sozialen Bedingungen des Kirchenkampfs sowie die Frage nach der politischen 

Praxis der Kirche im Dritten Reich blieben von diesem Ansatz her weithin außer Betracht. Die 

Folge war forschungsgesch. eine Konzentration auf theol. und kirchl. Themen und ein fast 

völliges Fehlen hist.-politischer Untersuchungen zur Gesch. des Kirchenkampfs (Arbeiten zur 

Gesch. des Kirchenkampfs, 30 Bde, 1958-1984). Ein Austausch zwischen kirchengesch. und 

profangesch. Forschung über die Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft fand kaum statt. 

Erst in den letzten Jahren zeichnet sich hier eine Veränderung ab. Grds. ist dabei festzuhalten, 

daß dieses Verständnis des Kirchenkampfs weithin dem Selbstverständnis der Bekennenden 

Kirche entsprach, deren Vertreter in der Forschung dominierten (J. BECKMANN, H. BRUNOT-

TE, G. HARDER, W. NIEMÖLLER, K. D. SCHMIDT, E. WOLF U. a. „Kommission der EKD für die 

Gesch. des Kirchenkampfs“, seit 1955). 

B. Die kath. Kirchenkampfforschung 

Inzwischen war auf kath. Seite die Frage nach der politischen Praxis der Kirche von der For-

schung lebhaft aufgegriffen worden. Nachdem für mehr als ein Jahrzehnt die apologetische 

Darstellung von J. NEUHÄUSLER (Kreuz und Hakenkreuz, 1946) das Feld beherrschte, began-

nen mit dem RKProzeß vor dem BVerfG (Konkordatsurteil 1957) die kritischen Rückfragen 

an Politik und Praxis der kath. Kirche im Dritten Reich. 1961 veröffentlichte E. W. BÖCKEN-

FÖRDE einen programmatischen Aufsatz über den dt. Katholizismus im Jahre 1933 in der Zeit-

schrift „Hochland“, in dem er forderte, „sowohl die Frage nach dem Zuständigkeitsbereich 

des Hirtenamtes in politischen Dingen als auch die nach der politischen Urteilsbildung und 

dem politischen Selbstverständnis des dt. Katholizismus neu zu überdenken“. 1963 warf R. 

HOCHHUTHS „Stellvertreter“ die Frage nach dem Verhalten des Papstes auf; im gleichen Jahr 

erklärte C. AMERY: „Fest steht ..., daß sich der dt. Katholizismus zumindest bis 1939 nicht für 

die Freiheit, nicht für die Juden, nicht für die Opfer der Konzentrationslager engagierte.“ Es 

entsprach dieser Lage, daß sich die 1962 gegründete ,,Kommission für Zeitgeschichte bei der 

Katholischen Akademie in Bayern“ im Unterschied zur Kirchenkampf-Kommission der EKD 

entschloß, „mit besonderem Nachdruck auch die politische und soziale Seite des Kirchen-

kampfs“ zu behandeln (K. REPGEN). Dieses Programm ist mittlerweile durch eine große Zahl 

von Quelleneditionen und Darstellungen realisiert worden. Allerdings fehlt auch hier – wie 

auf evangelischer Seite – eine moderne zusammenfassende Gesamtdarstellung. 

C. Kritische Neuansätze seit 1966 

Schon 1966 griff H. ZAHRNT die Problematik eines vorwiegend kirchlich-theol. orientierten 

Verständnisses des Kirchenkampfs auf. Auch die Bekennende Kirche habe „noch in erster Li-

nie für die Reinheit der Lehre und die Eigenständigkeit der Kirche gekämpft und erst in zwei-

ter, wenn nicht gar dritter oder vierter Linie gegen das allgemeine Unrecht Widerstand geleis-

tet“. Radikal bezog dann M. JACOBS Stellung. Er sah richtig, daß die Kritik an der politischen 

Praxis der Bekennenden Kirche zugleich Kritik an ihren theol. Grundentscheidungen und da-

mit Kritik an der Theol. KARL BARTHS bedeutete. „Hat KARL BARTH“, SO fragte JACOBS, „den 

Kirchenkampf als Kampf der natürlichen und der Offenbarungstheol. richtig thematisiert? Ist 

dies wirklich angesichts des Nationalsozialismus der entscheidende Punkt gewesen? Ging es 

damals und kann es heute wieder wirklich nur um Kirche und Bekenntnis gehen? Wäre dies 

nicht und war dies damals nicht eine vielleicht gesch. verständliche, aber sachlich um so intro-

vertiertere Introversion der Kirche auf sich, d. h. auf die Expektoration ihres pneumatischen 

Präsenzerlebens, ihres Kerygma- und Bekenntnisglaubens?“ Nach JACOBS’ Überzeugung ist 

der Ansatz der dialektischen Theol. die Wurzel der falschen Entscheidungen: „Mit dem theol. 

Liberalismus ist die Thematik des Humanum aus der Kirche hinaus bekannt worden.“ Für M. 

JACOBS u. a. steht die verhängnisvolle Rolle KARL BARTHS fest. Dagegen versuchte E. BETH-



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 21 26.11.2025 

GE zwischen den richtigen theol. Grundentscheidungen und den mangelnden politischen Kon-

sequenzen der Bekennenden Kirche zu unterscheiden. Während BARTH auf der Grundlage 

von Barmen eine politische Theol. weiterentwickelt habe, sei ihm die Bekennende Kirche in 

Dtschld. mit ganz wenigen Ausnahmen darin nicht gefolgt und habe „bis 1945 in einer Art 

von Schizophrenie“ zwischen kirchl. Widerstand und staatl.- politischer Loyalität gelebt. Ra-

dikal hat die Linie des politischen Theologen BARTH dann F. W. MARQUARDT ausgezogen 

(Theol. und Sozialismus, 1972). In dieser Diskussion spiegeln sich die Fragestellungen der 

„Politischen Theol.“ der Gegenwart wider. Ihr Ertrag für die Kirchenkampf- Forschung läßt 

sich noch nicht übersehen. Sie hat jedoch zweifellos eine Befreiung aus der Engführung der 

vergangenen Jahre bewirkt und den Blick der Forschung stärker auf die politischen, sozialen 

und ideologischen Aspekte des Kirchenkampfs gelenkt. 

 

V. Der Kirchenkampf in der Geschichte des 20. Jahrhunderts 

Eine zusammenfassende Würdigung des Kirchenkampfs ist angesichts der dargestellten Situa-

tion schwierig. Deshalb seien abschließend lediglich drei wichtige Aspekte herausgehoben. 

1. Die Kirchengesch.schreibung hat den Kirchenkampf bis heute weithin als ein singuläres 

und eigentümlich dt. Phänomen behandelt. Bei aller Würdigung der bes. Bedingungen in 

Dtschld. wird demgegenüber mehr als bisher zu betonen sein, daß der dt. Kirchenkampf in 

eine Reihe gehört mit jenen Auseinandersetzungen, die sich im Lauf des 20. Jh. zwischen to-

talitären Herrschaftsformen und den christl. Kirchen entwickelt haben. Während des Kirchen-

kampfs ist dies im Blick auf Rußland durchaus wahrgenommen worden; so wenn K. BARTH 

im Januar 1937 erklärte, „daß die Sache [der Kirchenkampf] von einem Kampf gegen die Kir-

che als solche und ihre Substanz, wie er mit anderen Methoden in Rußland geführt wurde und 

geführt wird, grds. nicht mehr zu unterscheiden ist“ (ThExh NF 49). In der Tat bestätigt der 

Kirchenkampf die Erfahrung, daß totalitäre Herrschaft und christl. Verkündigung auf die 

Dauer in einen unaufhebbaren Widerspruch geraten, wie lange und wie erfolgreich dies auch 

von beiden Seiten geleugnet werden mag. Dies gilt für totalitäre Systeme jeder ideologischen 

Herkunft. Die Möglichkeit und Notwendigkeit von Kompromissen auf beiden Seiten wird 

dadurch, wie die immer wieder verschobene große Auseinandersetzung in Dtschld. charakte-

ristisch deutlich macht, nicht aus-, sondern gerade eingeschlossen. 

2. Der Kirchenkampf hat wie keine Epoche zuvor die Schwierigkeiten des politischen Redens 

und Handelns der Kirche im 20. Jh. offenbar werden lassen. Die Thematisierung von Schrift 

und Bekenntnis war in einer revolutionären politischen Situation die einzige und die einzig 

legitime Möglichkeit der Kirche, zu einem Konsensus über eine falsche politische Theol. zu 

kommen – ein Vorgang, wie er auch schon im Widerstand der Erweckungsbewegung gegen 

den Nationalprotestantismus am Anfang des 19. Jh. zu beobachten ist. Daß diese Thematisie-

rung nicht schlechterdings unpolitisch war, sondern zu bestimmten politischen Konsequenzen 

nötigte, diese Einsicht ist der Kirche mehr aufgezwungen worden, als daß sie sie von sich aus 

entwickelt hätte. Daraus jedoch zu folgern, die Kirche müsse zu einer unmittelbaren Einsicht 

in das politisch jeweils Richtige und Gebotene gebracht werden, heißt den Fehler der Dt. 

Christen zu wiederholen und die grundlegende Einsicht BONHOEFFERS aufzuheben: „Die Kir-

che kann primär nicht unmittelbar politisch handeln; denn die Kirche maßt sich keine Kennt-

nis des notwendigen Geschichtsverlaufs an.“ 

3. Die Hoffnung, die grundlegenden Einsichten des Kirchenkampfs über Wesen, Auftrag und 

Ordnung der Kirche für die Zukunft festhalten zu können, hat sich nicht erfüllt. Die ev. Kirche 

wenigstens in der Bundesrep. Dtschld. bietet heute wieder das Bild eines volkskirchl. Pluralis-



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 22 26.11.2025 

mus, dessen Spannweite kaum geringer sein dürfte als 1933. Dies erklärt sich aus dem in der 

Nachkriegszeit wohl zu wenig beachteten grds. theol. Unterschied zwischen Zeiten der Ver-

folgung und Zeiten der Freiheit. Möglicherweise bestätigt sich hier, was bereits in FC X. hin-

sichtlich der Adiaphora entschieden worden ist. 

Klaus Scholder 

 

Nachtrag: Die historiographische Entwicklung bis 1985 

Seit den 70er Jahren hat sich die wiss. Beschäftigung mit dem Kirchenkampf sowohl auf ev. 

wie auf kath. Seite intensiviert. Das zeigt sich an der Vielzahl neuer Quellenpublikationen und 

Darstellungen, bes. auch lokal- und territorialgeschichtl. Art. Nach wie vor ist zu beklagen, 

daß ein Austausch zwischen kirchen- und profangeschichtl. Forschung kaum stattfindet. Im-

merhin trafen sich 1985 die zuständigen Kommissionen beider großer Kirchen (auf ev. Seite 

seit 1970 Ev. Arbeitsgemeinschaft für kirchliche Zeitgeschichte) erstmalig auf einer Fachta-

gung. 

Bes. Aufmerksamkeit verdienen zwei Gesamtdarstellungen des Kirchenkampfs aus ev. Sicht. 

1976/84 legte der Leipziger Kirchenhistoriker K. MEIER 3 Bde. „Der ev. Kirchenkampf“ vor, 

in denen er die Ergebnisse der Forschung bis Mitte der 70er Jahre zusammenträgt und auswer-

tet. MEIER beabsichtigt, mit seiner vornehmlich ereignisgeschichtl. orientierten Arbeit „unter 

ausführlicher Einbeziehung auch der Entwicklung in den Landes- und Provinzialkirchen die 

unterschiedlichen und gegensätzlichen Positionen der kirchlichen Gruppierungen differenziert 

aufzuweisen und diese Kämpfe in den komplizierten Trend der sich von Gleichschaltung zur 

Ausschaltung von Kirche und Christentum wandelnden faschistischen Religions- und Kir-

chenpolitik einzuordnen“ (Bd. 3). Er schließt sich bewußt nicht der älteren Forschung an, die 

fast durchgängig die Bekennende Kirche Dahiemer Richtung favorisierte, sondern wertet po-

sitiv, daß die in den Anfangsjahren des Kirchenkampfs fixierten Gruppenpositionen später zu-

gunsten eines allg. kirchl. Solidaritätsbewußtseins zurücktraten, was letztlich zu einer Stabili-

sierung des volkskirchlichen Gedankens geführt habe. 

Neue Maßstäbe wollte K. SCHOLDER mit seinem auf mehrere Bde. berechneten Werk „Die 

Kirchen und das Dritte Reich“ setzen (Bd. 1 1977, Bd. 2 posth. 1985; Weiterführung nach 

SCHOLDERS Tod 1985 durch G. BESIER und J. THIERFELDER), wenngleich er konzeptionell 

eher der älteren Forschung folgt. Erstmalig nach J. S. CONWAY (1969) behandelt SCHOLDER 

beide großen Kirchen; auf Grund der Auswertung von zahlreichen bisher nicht berücksichtig-

ten Quellen kommt er zu vielen neuen Einzelergebnissen, v. a. im Hinblick auf die Interde-

pendenz von staatlicher Kirchenpolitik und Reaktion der Kirchen. Freilich blieb SCHOLDERS 

Darstellung nicht unwidersprochen. Seine These, daß die kath. Kirche mit dem Abschluß des 

Reichskonkordats 1933 im Grunde vor dem Nationalsozialismus kapituliert habe, löste eine 

Kontroverse mit K. REPGEN aus (V.jahrshefte f. Zeitgeschichte 1978/79). Ungeachtet dieser 

Kapitulation habe sich die kath. Kirche aber doch als ein „weltanschaulicher Block von impo-

nierender Geschlossenheit“ gezeigt und sich damit dem Totalitätsanspruch des Nationalsozia-

lismus entzogen. Im Gegensatz dazu sei die ev. Kirche schon in der Weimarer Zeit anfällig für 

den Nationalsozialismus gewesen. Für SCHOLDER erhielt der ev. Kirchenkampf seine bes. Prä-

gung dadurch, daß mit der Dialektischen Theol. „im entscheidenden Augenblick eine Theol. 

im Felde stand, die theol. und darum für die ganze Kirche begründen konnte, warum die 

christl. Theol. sich jetzt nicht mit dem Nationalsozialismus verbinden konnte“ (Bd. 1). Einzig 

diese Theol. habe sich gegenüber dem Nationalsozialismus als resistent erwiesen; allein die 

Beschränkung der Kirche auf ihren Verkündigungsauftrag habe sie davor bewahrt, sich an 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 23 26.11.2025 

eine „politische Theol.“ zu verlieren (hier spiegeln sich auch Auseinandersetzungen der 70er 

Jahre unmittelbar wider). Die Kritik an SCHOLDERS Sicht setzt an zwei Punkten ein: zum ei-

nen an seiner Forderung, die Kirche müsse, um sich nicht selbst zu verleugnen, letztlich „un-

politisch“ bleiben, zum anderen an seinem methodischen Vorgehen, eine theol. Prämisse zum 

Kriterium für die Beurteilung historischer Sachverhalte zu machen. K. NOWAK moniert, daß 

SCHOLDER aufgrund der „Vorgabe der Wort-Gottes-Theologie ... unerbittlich Gericht (hält) 

über all jene theol. und kirchenpolitischen Gruppen und Konzeptionen, die ihr nicht im Rein-

destillat entsprechen“ (Wiss. Zeitschr. d. Karl-Marx-Univ. Leipzig, Ges.- und Sprachwiss. R. 

30, 1981). In der Tat muß gerade die ev. Zeitgeschichtsforschung stärker als bisher politikwis-

senschaftl. und sozialhist. Methoden einbeziehen, um ihre weitgehende Isolierung zu überwin-

den. 

Reihen: Arbeiten z. Gesch. d. Kirchenkampf, 30 Bde, 1958-1984 – Arbeiten z. Gesch. d. Kir-

chenkampf, Erg. R., 12 Bde, 1964- 1984 – Veröfftl. der Kommission f. Zeitgesch., R. A: 

Quellen, 38 Bde, 1965 – 1985; R. B: Darstellungen, 41 Bde, 1965-1984 – Arbeiten z. kirchl. 

Zeitgeschichte, R. A: Quellen, 2 Bde, 1984/85; R. B: Darstellungen, 14 Bde, 1975-1985. 

Aufsatzsammlungen: H. BRUNOTTE/E. WOLF (ed.), Zur Gesch. d. Kirchenkampf, 2 Bde, 

1965/1971 – W. NIEMÖLLER, Wort u. Tat im Kirchenkampf, 1969 – D. ALBRECHT (ed.), Kath. 

Kirche im Dritten Reich, 1976 – K. GOTTO/K. REPGEN (ed.), Kirche, Katholiken u. National-

sozialismus, 1980 – C. NICOLAISEN (ed.). Nordische u. dt. Kirchen im 20. Jh., 1982. 

Quellensammlungen: J. GAUGER, Chronik d. Kirchenwirren, I – III, 1934-1946 – K. D. 

SCHMIDT (ed.), D. Bekenntnisse u. grds. Äußerungen z. Kirchenfrage 1933-1935, 3 Bde, 

1934-1936 – DERS., Dokumente d. Kirchenkampf II, D. Zeit d. Reichskirchenausschusses, 1-

2, 1964/65 – J. BECKMANN (ed.), KJ, 60.-71. Jg. (1933-1944), 1948, 19762 – W. NIEMÖLLER 

(ed.), D. zweite Bekenntnissynode d. DEK zu Dahlem, 1958 – DERS., D. dritte Bekenntnissy-

node der DEK zu Augsburg, 1969 – DERS., D. vierte Bekenntnissynode d. DEK z. Bad Oeyn-

hausen, 1960 – G. NIEMÖLLER (ed ), D. erste Bekenntnissynode d. DEK z. Barmen, 1959 – D. 

ALBRECHT (ed.), D. Notenwechsel zw. d. Hl. Stuhl u. d. dt. Reichsregierung, 3 Bde., 1965-

1980 – B. STASIEWSKI (ed., ab Bd. 4 L. VOLK), Akten dt. Bischöfe über d. Lage d. Kirche 

1933-1945, 6 Bde, 1968- 1985 – L. VOLK (ed.), Kirchl. Akten über d. Reichskonkordatsverh. 

1933, 1969 – DERS., Akten Kardinal Michael von Faulhabers 1917-1945, 2 Bde., 1975/1978 – 

A. KUPPER (ed ), Staatl. Akten über d. Reichskonkordatsverh. 1933, 1969 – H. BOBERACH 

(ed.), Berichte d. SD u. d. Gestapo über Kirchen und Kirchenvolk i. Deutschld. 1933-1944, 

1971 (Lit.) – G. KRETSCHMAR/C. NICOLAISEN (ed.), Dokumente z. Kirchenpol. d. Dritten Rei-

ches 1933-1935, 2 Bde, 1971/1975 – U. VON HEHL (ed.), W. Adolph, Geheime Aufzeichnun-

gen aus dem nationalsozialist. Kirchenkampf 1935-1943, 1979 – H. BRAUN/C. NICOLAISEN 

(ed.). Verantwortung f. d. Kirche. Stenogr. Aufzeichnungen u. Mitschriften von Landesbi-

schof Hans Meiser 1933-1955, Bd. 1, 1985. 

Übergreifende Darstellungen: F. ZIPFEL, Kirchenkampf i. Dtschld. 1933-1945, 1965 – J. S. 

CONWAY, D. nationalsozialist. Kirchenpolitik 1933-1945, 1969 (Orig, engl. The Nazi Perse-

cution of the Churches 1933-1945, London 1968) – W. ADOLPH, D. kath. Kirche im 

Deutschld. Adolf Hitlers, 1974 – K. MEIER, D. ev. Kirchenkampf, 3 Bde, 1976-1984 – K. 

SCHOLDER, D. Kirchen u. d. Dritte Reich, Bd. 1 u. 2, 1977/1985 (Lit.) – E. C. HELMREICH, 

The German Churches under Hitler, Detroit 1979 – A. LINDT, Das Zeitalter des Totalitaris-

mus, 1981 – G. DENZLER/V. FABRICIUS, D. Kirchen im Dritten Reich, 2 Bde, 1984 – H. PRO-

LINGHEUER, Kleine polit. Kirchengeschichte, 1984. 

Territorialgeschichtliche Darstellungen u. Dokumentationen: G. SCHÄFER (ed.), D. ev. Lan-

deskirche in Württemberg u. d. Nationalsozialismus, 5 Bde, 1971 -1982 – B. HEY, D. Kir-



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 24 26.11.2025 

chenprovinz Westfalen 1933-1945, 1974 – M. HOFMANN U. a. (ed.), Dokumentation z. Kir-

chenkampf in Hessen, 4 Bde, 1971-1983 – N. BESTE, D. Kirchenkampf in Mecklenburg von 

1933 bis 1945, 1975 – M. KOSCHORKE (ed.), Geschichte d. Bekennenden Kirche in Ostpreu-

ßen 1933-1945, 1976 – E. HORNIG, D. Bekennende Kirche in Schlesien 1933-1945, 1977 – R. 

E. HEINONEN, Anpassung u. Identität. Theologie u. Kirchenpolitik d. Bremer Deutschen 

Christen 1933-1945, 1978 – H. SLENCZKA, D. ev. Kirche v. Kurhessen-Waldeck in den Jahren 

v. 1933 bis 1945, 1977 – U. VON HEHL, Kath. Kirche und Nationalsozialismus im Erzbistum 

Köln 1933- 1945, 1977 – W. NIESEI, Kirche unter d. Wort. D. Kampf d. Bekennenden Kirche 

d. altpreuß. Union 1933-1945, 1978 – D. KUESSNER, Gesch. d. Braunschweigischen Landes-

kirche 1930-1947 im Überblick, 1981 – J. POHL- SCHNEIDER, D. nationalsoz. Kirchenkampf in 

Oldenburg, 1978 – H. BAIER, Kirche in Not. Die bayerische Landeskirche im Zweiten Welt-

krieg, 1979 – J. MAIER, Schulkampf in Baden 1933-1945. 1983 – G. VAN NORDEN (ed.), Kir-

chenkampf im Rheinland, 1984 – E. STEGMANN. D. Kirchenkampf in d. Thüringer ev. Kirche 

1933-1945, 1984 – G. SCHWAIGER (ed.), D. Erzbistum München u. Freising in d. Zeit d. natio-

nalsoz. Herrschaft, 2 Bde, 1984 – A. KLEIN- DIENST/O. WAGNER, D. Protestantismus in d. Re-

publik Polen 1918/19 bis 1939, 1985 – A. MEYER-ZOLLITSCH, Nationalsozialismus u. ev. Kir-

che in Bremen, 1985. 

Zu einzelnen Personen: E. BETHGE, Dietrich Bonhoeffer, 1967, 19835 – J. SCHMIDT, Martin 

Niemöller im Kirchenkampf 1971 – E. BUSCH, Karl Barths Lebenslauf, 1975, 19783 – H. PRO-

LINGHEUER, D. Fall Karl Barth 1934-1935, 1977 – J. H. SCHJÖRRING, Theol. Gewissensethik 

u. polit. Wirklichkeit. D. Beispiel Eduard Geismars und Emanuel Hirschs, 1979 – B. SCHWAL-

BACH, Erzbischof Conrad Gröber und die nationalsozialistische Diktatur, 1985 – M. HÖLLEN. 

Heinrich Wienken, der „unpolitische“ Kirchenpolitiker, 1981 – E. DINKLER (ed.), Theol. u. 

Kirche im Wirken Hans von Sodens, 1984 – E. KONUKIEWITZ, Hans Asmussen, 1984 – W. 

PHILIPPS, Wilhelm Zoellner, 1985 – D. KUESSNER, Landesbischof D. Alexander Bernewitz, 

1985 – R. E. ERICKSEN, Theologians under Hitler. Gerhard Kittel, Paul Althaus and Emanuel 

Hirsch. London 1985 – J. BENTLEY, Martin Niemöller, 1985. 

Monographien u. Aufsätze: Zu IIa: G. MEHNERT, EV. Kirche u. Politik 1917-1919, 1959 – R. 

BREI- POHL, Relig. Sozialismus u. bürgerl. Geschichtsbewußtsein z. Zt. d. Weim. Republik, 

1971 (Lit.) – G. SCHNEIDER-FLUME, D. polit. Theol. E. Hirschs 1918-1933, 1971 (Lit.) – J. JA-

CKE, Kirche zwischen Monarchie u. Republik, 1976 (Lit.) – J. R. C. WRIGHT, „Über den Par-

teien“. D. polit. Haltung der ev. Kirchenführer 1918-1933, 1977 (Orig. engl. „Above Parties“: 

The Political Attitudes of the German Protestant Church Leadership 1918- 1933, Oxford 

1974) – K. NOWAK, Ev. Kirche und Weim. Republik, 1981 (Lit.) – G. BESIER, Krieg – Frie-

den – Abrüstung. D. Haltung d. europ. u. amerikan. Kirchen zur Frage d. dt. Kriegsschuld 

1914-1933, 1982 – H. HÜRTEN, D. Kirchen in d. Novemberrevolution, 1984. 

Zu II B-F: K. MEIER, D. Dt. Christen, 1964 – DERS., Kirche u. Judentum, 1968 – E. WOLF, 

Barmen. Kirche zw. Versuchung u. Gnade, 1957, 19702 – A. BOYENS, Kirchenkampf u. Öku-

mene 1933-1945, 2 Bde, 1969/1973 – L. SIEGELE-WENSCHKEWITZ, Nationalsozialismus u. 

Kirchen. Religionspolitik v. Partei u. Staat bis 1935, 1974 – H.-J. REESE, Bekenntnis u. Be-

kennen, 1974 – J. THIERFELDER, D. kirchl. Einigungswerk d. württembergischen Landesbi-

schofs Theophil Wurm, 1975 – G. VAN NORDEN, D. dt. Protestantismus im Jahr d. national-

soz. Machtergreifung, 1979 – G. BRAKELMANN (ed.), Kirche im Krieg, 1979 – K. MEIER, 

Volkskirche 1918-1945, 1982 – W.-D. HAUSCHILD/G. KRETSCHMAR/C. NICOLAISEN (ed.), D. 

luth. Kirchen u. d. Bekenntnissynode v. Barmen. Referate d. internat. Symposiums auf d. Rei-

sensburg 1984, 1984 (Lit.) – C. NICOLAISEN, D. Weg nach Barmen, 1985 – J. H. SCHJÖRRING, 

Ökumenische Perspektiven d. dt. Kirchenkampf, 1985. 

Zu III: H. BRUNOTTE, D. GO d. EKD. Ihre Entstehung u. ihre Probleme, 1954 – H. G. 



Scholder - Kirchenkampf (EvStL) 25 26.11.2025 

FISCHER, Ev. Kirche u. Demokratie nach 1945, 1970 (Lit.) – F. SPOTTS, Kirchen u. Politik i. 

Deutschld., 1976 (Orig, engl. The Churches and Politics in Germany, Middle- town/Conn. 

1973) – A. SMITH-VON OSTEN, Von Treysa 1945 bis Eisenach 1948. Zur Geschichte der GO 

d. EKD, 1980 – R. SCHEERER, Ev. Kirche u. Politik 1945-1949, 1981 – M. GRESCHAT (ed.), 

D. Schuld d. Kirche. Dokumente u. Reflexionen z. Stuttgarter Schulderklärung vom 18./19. 

Okt. 1945, 1982 – G. KRETSCHMAR, D. „Vergangenheitsbewältigung“ in d. dt. Kirchen nach 

1945, in: C. NICOLAISEN (ed.), Nordische u. dt. Kirchen im 20. Jh., 1982, 122-149 – M. MÖL-

LER. Ev. Kirche und Sozialdemokrat. Partei in d. Jahren 1945-1950, 1984 – G. BESIER/G. 

SAUTER, Wie Christen ihre Schuld bekennen, 1985 – H. NOORMANN, Protestantismus u. polit. 

Mandat 1945 – 1949, 2 Bde, 1985 – W.-D. HAUSCHILD, D. hist. Bedeutung d. Kirchenver-

sammlung von Treysa 1945, 1985. 

Zu IV C: M. JACOBS, Konsequenzen aus dem Kirchenkampf, LuthMH 8 (1969) 561-567 – H. 

PEUKERT (ed.), Diskussion z. „politischen Theol.“, 1969 (Lit.) K. SCHOLDER, D. Ergebnisse d. 

Kirchenkampf u. d. theol. Situation d. Gegenwart, Tutzinger Texte Sonderbd. I. Zur Gesch. d. 

Kirchenkampfs, 1969, 259-281 – E. BETHGE, Umstrittenes Erbe, Wiss. u. Praxis in Kirche 

und Gesellschaft 60 (1971), 149-161 – DERS., Am gegebenen Ort. Aufsätze u. Reden, 1979 – 

E. WILKENS, Polit. Dienst d. Kirche, 1978 – K. NOWAK, Kirchenkampf u. Widerstand im 

„Dritten Reich“. Erwägungen zu einem historiographischen Prinzipienproblem, Wiss. Z. d. 

Karl-Marx-Univ. Leipzig, Ges. u. Sprachwiss. R. 30 (1981), 584-596 – F. W. GRAF, Historie 

in höherer Absicht? Theol. Rd- schau 30 (1985), 411-427. 

Carsten Nicolaisen 

Quelle: Roman Herzog/Hermann Kunst/Klaus Schlaich/Wilhelm Schneemelcher (Hg.), Evan-

gelisches Staatslexikon, Bd. 1, Stuttgart: Kreuz Verlag, 31987, Sp. 1606-1640. 


