Die Verkiindigung der Kirche im Kriege
Von Edmund Schlink

Wie der Krieg der Bibel keinen neuen Text hinzugefiigt so gibt er auch der kirchlichen Ver-
kiindigung kein neues Thema. Die Verkiindigung der Kirche hat immer die Problematik von
Tod und Leben, Unrecht und Recht, Menschenherrschaft und Gottesherrschaft zu ithrem Ge-
genstand. Sie handelt auch zu allen Zeiten vom Amt der weltlichen Obrigkeit und dem ihm
von Gott gegebenen Auftrag. Im Kriege wird zwar die Wirklichkeit dieser Welt krasser, ent-
hemmter, maBloser und grausamer sichtbar als im Frieden, aber die Menschen sind in Krieg
und Frieden in allem Entscheidenden dieselben. Auch im Frieden befinden sie sich im Kriege
gegen Gott und den Néchsten. Dies ist festzustellen, ohne damit den Krieg in irgendeiner
Weise zu beschonigen. Die Kirche hat den Menschen im Kriege dasselbe zu verkiindigen, was
sie immer zu verkiindigen hat. Der Wechsel Frieden — Krieg ist nicht zu iiberschétzen.

So sind heute dieselben Zehn Gebote jedermann zuzurufen wie zu allen Zeiten, und zwar ohne
Ansehen der Person: Nicht der Mensch, sondern Gott bestimmt, was gut und bose ist; der
Krieg ist darin kein Ausnahmezustand. Gott hat dies ein fiir allemal bestimmt. Er ist und
bleibt der Richter jedes Ubertreters seiner Gebote, und seien diese Ubertreter auch ge-
schmiickt mit der Glorie des Heroismus und des Sieges.

Ebenso hat heute die Kirche dasselbe Evangelium zu verkiindigen wie zu allen Zeiten; Gott ist
gnidig einzig und allein um des Opfers Jesu Christi willen. Die Opfer des Krieges sind da
keine Ausnahme. Nicht um der Opfer willen, die wir selbst gebracht hitten, sondern allein im
Glauben an das stellvertretende Opfer Jesu Christi sind wir Menschen Gott wohlgefillig. Al-
lein aus diesem Glauben erwachsen Friichte, die bleiben.

Dies hat die Kirche allen Menschen zu verkiindigen. Denn die Predigt vom Gesetz und Evan-
gelium ergeht wesensgemal 6ffentlich an die ganze Welt. Sie wendet sich nicht nur an die,
die sich in den Kirchenrdumen versammeln, sondern auch an die, die nicht kommen und nicht
horen wollen. Sie wendet sich an Untertanen und Obrigkeit, sowie an Freund und Feind.
Wenn die Kirche durch diesen Krieg hindurch unbeirrt und ohne Ansehen der Person Gesetz
und Evangelium weiter predigt, tut sie etwas ganz Grof3es. Dann tut sie bereits etwas anderes
als fast durchweg im vorigen Kriege.

Wir stehen darum heute nicht vor der positiven Aufgabe, etwas Neues zu predigen. Vielmehr
ist die negative Aufgabe gestellt, die Gefahren zu sehen und zu meiden, die im Kriege die
Verkiindigung in besonderer Weise bedrohen. Die Gefahr aber des Deutschen und vollends
des deutschen evangelischen Pfarrhauses ist nicht der Ungehorsam gegeniiber der Obrigkeit,
nicht mangelnde Opferbereitschaft fiir Volk und Vaterland, auch nicht Scheu vor Mannes-
zucht oder gar Feigheit auf dem Schlachtfelde. Die Gefahr ist vielmehr die, daB3 der Glaube
der Suggestion des politischen und militdrischen Geschehens verfillt, und daf3 die Verkiindi-
gung sich lediglich als zusitzliche Steigerung der Schlagkraft unseres Volkes in seinem
Kriegseinsatz versteht oder sich gar von daher neu zu rechtfertigen sucht. Die Gefahr ist die,
dal} die Verkiindigung sich in ihrem Inhalt den politischen Bediirfnissen und Parolen dieses
Kampfes unterordnet, anstatt das ihr aufgetragene ganz andere Wort Gottes in diesen Kampf
hineinzurufen. Lassen Sie mich im einzelnen die hier lauernden Gefahren aufzeigen, indem
ich jedesmal von denjenigen Aussagen der lutherischen Bekenntnisschriften ausgehe, die fiir
unsere Kriegssituation von besonderer Bedeutung sind (zur ndheren Begriindung des hier vor-
getragenen Verstdndnisses der lutherischen Lehre vgl. meine ,,Theologie der lutherischen Be-
kenntnisschriften®, Miinchen 1940, bes. S. 82 ff., 184 ff. und 306-363).

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 1 24.11.2025



1. Die Beschrinkung Gottes des Schopfers

,Von Polizei und weltlichem Regiment wird gelehret, daf3 alle Obrigkeit in der Welt und ge-
ordente Regiment und Gesetze gute Ordnung, von Gott geschaffen und eingesetzt seind*
(Confessio Augustana X VI, 1 f.). Sie sind ,,gute Kreaturen Gottes und Gottes Ordnung, der
ein Christ mit gutem Gewissen brauchen mag* (Apologie XVI, 1). Gott 148t sie uns in glei-
cher Weise gebrauchen, ,,wie Medizin oder Baukunst oder Speise, Getriank, Luft* (2) oder
auch das Licht (VII, 50). Wir sind ihnen unterworfen wie dem Wechsel der Jahreszeiten
(Apologie XVI, 6). ,,Gleichwie diese Natur der Dinge und dieser bestimmte Lauf der Gestirne
wahrlich Gottes Ordnung sind und von Gott erhalten werden, so sind auch die rechtméfBigen
Staaten wahrlich Gottes Ordnung und werden erhalten und verteidigt von Gott gegen den
Teufel”“ (Apologie VII, 50). Das Amt der weltlichen Obrigkeit ist somit Ordnung Gottes des
Schopfers und als diese Ordnung Gottes Schopfung. Gott erhélt die Ordnung des weltlichen
Regiments, wie er seine Schopfung erhélt; und er erhélt die Menschen durch die Ordnung die-
ses weltlichen Regiments, wie er sie erhilt durch die Gaben der Natur. Das weltliche Amt ist
Gottes Schopfung und zugleich die ,,Hand, Rohre und Mittel, dadurch Gott alles gibt, wie er
der Mutter Briiste und Milch gibt, dem Kinde zu reichen* (GroBer Katechismus I, 26). Dies
wird von ,,aller Obrigkeit in der Welt* gelehrt, unabhéngig davon, ob die Menschen in diesem
Amt Christen oder Heiden sind, ob sie um den Ursprung ihres Amtes in dem dreieinigen
Schopfer wissen oder nicht. Ist aber Gott der Schopfer jeglicher Obrigkeit, so nehmen wir un-
sere eigene Obrigkeit als Gottes Schopfung nur dann ernst, wenn wir das Handeln des Schop-
fers durch alle Obrigkeiten, auch durch die uns fremden, ernst nehmen. So gewifl Gott an mir
durch meine Obrigkeit handelt und mich ihr gegeniiber zum Gehorsam verpflichtet, so gewil3
sind alle Obrigkeiten Gottes ,,Hand* und ,,Mittel*.

Ein jeder Krieg bringt die Kdmpfenden in Versuchung, dies zu vergessen oder gar zu leugnen.
Die Situation des Kampfes legt es liberaus nahe, Gott den Schopfer fiir die eigene Sache zu
usurpieren und dem Gegner sein Recht als Geschopf und seine Funktion als Werkzeug Gottes
abzusprechen. Das tréstliche Wort ,,Gott mit uns®, dieser messianische Name ,,Immanuel®,
wird dann zum Ausdruck dieser Usurpation. Im Handeln der feindlichen Obrigkeit sieht man
dann nur noch Machenschaften feindlicher Menschen oder gar die Ausgeburt finsterer satani-
scher Gewalten. Man reif3t die feindlichen Obrigkeiten und die feindlichen Vilker im Denken
und Reden los von Gott dem Schopfer und iiberantwortet sie dem Bosen. Das ist das Wesen
des Hasses, der im Kriege immer wieder als Mittel der Einsatzsteigerung unentbehrlich zu
sein scheint. In diesem HaB reillt man Geschopflichkeit und Siinde auseinander und teilt sie
falsch zu. Man will nicht mehr wahr haben, daf alle Menschen in allen Amtern Geschdpf und
Stinder zugleich sind, sondern beansprucht fiir sich selbst die VerheiBungen des Schopfers
und iiberantwortet die Gegner dem Gericht iiber die Siinder. Das Wesen des Hasses ist die
Selbstrechtfertigung als Gottes Geschopf und die Gleichsetzung des Gegners mit der Siinde.
Wird so Geschopflichkeit und Siinde in der Wirklichkeit des Mit- und Gegeneinander der
Volker auseinandergerissen, dann ist nicht einzusehen, weshalb nicht grundsétzlich ebenso in-
nerhalb des eigenen Volkes sich etwa die Starken und Gesunden unter Berufung auf den
Schopfer gegen die Kranken und Schwachen als die Ausgeburt der Siinde hassend und aus-
merzend wenden sollten. ,,Wenn die Verkiindigung im Kriege Gott als Schopfer aller Obrig-
keiten verschweigt, lehrt sie auch nicht mehr das Handeln des Schopfers durch die eigene Ob-
rigkeit, der wir von Gott im Gehorsam zugewiesen sind. Die Monomanie nationalistischen
Rausches ist vom Bekenntnis her unmoglich. Es ist darum entscheidend, da3 die Kirche im
Kriege iiber die Fronten hinweg fiir alle Obrigkeiten auf Erden Fiirbitte tut.

Wird im Kriege das Bekenntnis zu Gott als dem Schopfer jeglicher Obrigkeit nicht festgehal-
ten, so entschwindet notwendig die Unterscheidung zwischen Schopfer und Geschopf. Die ei-
gene Obrigkeit begniigt sich dann nicht mehr damit, Schopfung zu sein, sondern beansprucht

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 2 24.11.2025



als Ursprung und absoluter Herr ihrer Untertanen religios verehrt zu werden. Aber nur als Ge-
schopfe, die bewult und verantwortlich im Gliede stehen inmitten der gesamten Schopfung,
ehren wir Gott den Schopfer. Identifizieren wir die eigene Sache mit der des Schopfers und
die der Gegner mit der des Bosen, dann leugnen wir den gottlichen Schopfer und verlieren mit
dem Schopfer zugleich den Gebieter und den Retter. Gott ist entweder der Schopfer aller, oder
er ist ein Gotze.

2. Die Gleichsetzung der politischen Wirklichkeit mit dem Willen des gottlichen Gebie-
ters

Die Gewalt weltlichen Regiments ist das Schwert. Auch wenn die Obrigkeit durch Worte —
innenpolitisch durch Gesetze, Befehle und Urteile, auBBenpolitisch durch Vertrdage, Biindnisse
und Ultimaten — regiert, ist die Gewalt aller dieser Worte das hinter ihnen stehende Schwert.
Das Schwert ist der Obrigkeit von Gott gegeben zur Bestrafung der Ubeltiter unter den Unter-
tanen und zum Schutze der Untertanen gegen dullere Feinde. Das T6ten ist von Gott ,.einem
gegen dem andern verpoten und nicht der Oberkeit* (GroBer Katechismus I, 181). Vielmehr
totet Gott selbst durch das Toten der Obrigkeit, wie er durch sie ,,Nahrung, Haus und Hof,
Schutz und Sicherheit® ,,gibt und erhélt* (150). ,,Die Rache und Strafe des Argen, so von der
Oberkeit geschiehet, ist ... Gottes Werk, wie Paulus Rom. am 13. sagt. Dieselbige Rache ge-
schieht, wenn man Ubeltiiter strafet, Krieg fithret um gemeines Friedes willen, des Schwerts,
der Pferd und Harnisch braucht ec.” (Apologie X VI, 8). In der Rache der Obrigkeit geschicht
Gottes eigene Rache.

Das alles bedeutet jedoch nicht, da3 die vorhandenen politischen Ordnungen positivistisch
gleichzusetzen, wiren mit Gottes Ordnung und daf} alle Malnahmen und Taten weltlicher Ob-
rigkeit eo ipso der Vollzug des gottlichen Willens wiren. Alle Aussagen iiber die Obrigkeit
als Gottes Ordnung setzen vielmehr voraus, da3 die Obrigkeit rechtmdfig ist. Es wird gelehrt,
,»dal die rechtmdfligen biirgerlichen Ordnungen (legitimae ordinationes civiles) gute Werke
Gottes sind“ (Confessio Augustana X VI, 1). Gott erlaubt uns, ,,die rechtméBigen politischen
Ordnungen zu gebrauchen* (Apologie XVI, 2). Gott handelt nicht als Réacher durch jedes
Strafurteil und durch jeden Krieg weltlicher Gewalt, sondern das weltliche Regiment hat die
Aufgabt, ,,rechtmdflig Strafen zu verhdngen, rechtmdfig Kriege zu fiithren ...“ (jure ... jure ...
Apologie XVI, 1 vgl. Confessio Augustana X VI, 2). Nicht nur die innere Rechtspflege, son-
dern auch das Kriegfiihren soll jure geschehen, ist nicht der Willkiir des weltlichen Regiments
iiberlassen. Auch das Kriegsschwert hat Gott der Obrigkeit nur zur ,,Strafe des Argen* liber-
tragen (Apologie X VI, 8).

Was aber heif3t hier rechtméfig? Diese Frage wird von den Bekenntnisschriften nicht kasuis-
tisch beantwortet, aber auch nicht offen gelassen. Die Apologie weist hier besonders hin auf
die Zweite Tafel des Dekalogs, die, wenngleich in der Verzeichnung der natiirlichen Gotteser-
kenntnis, auch den Heiden bekannt ist. In diesem Sinne ist die ,,staatliche Gerechtigkeit* (jus-
titia civilis) gleichbedeutend mit der ,,Gerechtigkeit der Vernunft (justitia rationis, vgl. zum
Beispiel Apologie IV, 7 ff.). Norm fiir die staatliche Gerechtigkeit sind somit die Gebote Got-
tes, die Mord, Ehebruch, Diebstahl, Meineid und so fort verbieten; um den Morder zu bestra-
fen, ist ihr das Schwert gegeben. Der Grof3e Katechismus weist hier besonders auf die Werke
hin, die Gott durch die Obrigkeit tun will. Der Segen und das Gute, das er uns durch sie er-
weist, besteht darin, ,,dal wir durch ihr Ampt Schutz und Friede haben und ohn sie das liebe
Brot nicht essen noch behalten kénnen®. Deshalb mochte Luther statt des Lowen einen Laib
Brot ins Wappen der Fiirsten setzen oder auf die Miinzen pragen (GroBer Katechismus III,
75). Gott gibt durch die Obrigkeit Nahrung, Schutz und Sicherheit (I, 150; III, 74. 77 ft., 80
f.). Norm fiir die staatliche Gerechtigkeit ist somit hier der Wille Gottes des Schopfers und Er-
halters, der sie in Dienst nimmt. Diese Norm des gottlichen Rechtes, wie sie in Gottes

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 3 24.11.2025



Geboten und in der gottlichen Ordnung dem politischen Handeln gegeniiber tritt, gilt ohne
Ausnahme. Nicht nur fiir den Bereich des einzelnen Staates, sondern auch fiir die zwischen-
staatlichen Beziehungen, nicht nur fiir das innerstaatliche Privat- und Strafrecht, sondern auch
fiir Krieg und Frieden der Volker. Auch das Volkerrecht untersteht der Norm des gottlichen
Rechts. Nichster ist nicht nur der Volksgenosse, sondern auch das Nachbarvolk. Auf jeden
Fall ist der Krieg nie um des Krieges, sondern allein ,,um gemeines Friedes willen* zu flihren
(Apologie X VI, 8).

Im Kriege droht der Verkiindigung die Versuchung, daB sie die grundsétzliche Infragestellung
des politischen Handelns durch das gottliche Recht verschweigt und durch ihr Schweigen den
Krieg als Ausnahmezustand, in dem allein der Anspruch, die Machtmittel und der Erfolg ent-
scheiden, sanktioniert. Dieses Schweigen ist zwar aus der territorialgeschichtlichen Vergan-
genheit der Kirchen lutherischen Bekenntnisses in Deutschland verstdndlich, aber von daher
wahrlich nicht entschuldbar. Die Kirche, die dem lutherischen Bekenntnis treu bleibt und Lu-
ther, der die Frage der Gehorsamspflicht im Kriege in kritischer Offenheit erdrtert hat, als ih-
ren Lehrer ernst nimmt, muf} uniiberhorbar die Frage der RechtméaBigkeit an den Grund des
Krieges und an die Methoden der Kriegsfiihrung richten. Aller politische Rechtsanspruch ist
zu stellen unter Gottes Wort und keineswegs von vornherein mit dem goéttlichen Recht zu
identifizieren. Vielmehr ist er kritisch von Gottes Gebot und Ordnung her in Frage zu stellen
und immer wieder von neuem zu befragen. Diese Frage ist nicht vom Anspruch des Kriegtiih-
renden, sondern allein vom Anspruch Gottes her zu beantworten. Die Kirche darf das Recht
nicht den Behauptungen der Welt iiberlassen. Zwar ist die Frage nach der RechtméaBigkeit des
Krieges schwer beantwortbar, da die Ddmonie der Propaganda die Augen der Vélker umne-
belt und nur wenige eine gewisse Wahrheit erfahren. Aber die grundsétzliche Infragestellung
durch Gottes Recht darf trotzdem nicht verstummen, und die Kirche wird in allen Volkern
diejenigen in ihrer Gemeinschaft briiderlich tragen und auch vor der Welt rechtfertigen miis-
sen, die um des Gehorsams gegen Gottes Gebote willen in Konflikt mit politischen Gehor-
samsforderungen kommen.

Im iibrigen ist es notig, die Fiirbitte fiir die eigene Obrigkeit in einer Form zu tun, die deutlich
werden 14Bt, daB3 Gott der Herr und Richter der Obrigkeiten ist. In einer Zeit, in der der
menschliche Rechtsanspruch sich so bewuflt von Gottes Gebot und Auftrag geldst hat wie
heute, ist es zum mindesten miB3verstindlich, wenn ohne weiteren Zusatz gebetet wird: ,,Gott,
segne den Fiihrer”. Als ob Gottes Ja zu jeglichem Tun weltlicher Obrigkeit moglich und
selbstverstindlich wire! BekenntnisgeméBer und klarer sind die alten Gebetsformulare, die
fiirbittend die Obrigkeit ausdriicklich dem MaBstab der Ordnung Gottes unterwerfen. So be-
tete beispielsweise W. Lohe in seiner Gemeinde fiir die weltliche Obrigkeit und alle ihre Réte
um ,,Gnade und Einigkeit, das Land nach deinem géttlichen Willen und Wohlgefallen zu re-
gieren, auf dal die Gerechtigkeit gefordert, die Bosheit verhindert und gestraft werde ...*.

Verschweigt die Kirche im Kriege die Frage der RechtméaBigkeit, dann redet sie von Gottes
Willen in einer dhnlichen Weise wie der moderne Mensch, der Christus verloren hat. Dann
wird Gott zu dem Schicksal, das mit dem unerbittlichen Ablauf des Geschehens dieser Welt
zusammenfillt. Der Unterschied zwischen Gottes Willen in seinem Fordern und in seinem
Begnadigen und in seinem allméchtigen Regieren geht verloren. All dem, was immer Men-
schen mit uns tun, werden wir ohne Hoffhung preisgegeben als gottlichem Tun, und der gott-
liche Name wird schlieBlich zur bloen Gloriole der Willkiir menschlicher Macht. Das aber ist
die Verzweiflung des modernen Menschen: Weil etwas geschehen konnte und nun einmal da
ist, wird es fiir Gottes Willen gehalten, und man weil3 nicht mehr, dal Gottes Wille von oben
fordernd und schenkend, richtend und rettend auf die Wirklichkeit dieser Welt auftrifft und sie
durchschlégt.

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 4 24.11.2025



3. Die Gleichsetzung von politischer Gerechtigkeit und Gerechtigkeit Gottes

Auch die rechtméBige weltliche Obrigkeit kann nur eine dulerliche Gerechtigkeit aufrichten.
,Gott der Herr will, daB3 den groben Sunden durch ein duBlerliche Zucht gewehret werde, und
dasselbe zu erhalten, gibt er Gesetz, ordnet Oberkeit, gibt gelehrte weise Leute, die zum Regi-
ment dienen* (Apologie IV, 22). ,,Gegen offensichtliches Unrecht®, ,,wider dulerliche Ge-
walt* (Confessio Augustana XXVIII, 11) vermag die Obrigkeit zu schiitzen, aber unendlich
viel Unrecht und Brutalitit sonst bleibt dem Zugriff auch der besten Obrigkeit wesensgemal
entzogen. Es sind die dulerlichen Werke des Anstands geordneten biirgerlichen Zusammenle-
bens, die sie durch Erziehung und Strafandrohung bewirkt und schiitzt (externa opera civilia,
— politica, — honesta). Durch solche Werke biirgerlicher Gerechtigkeit wird das menschliche
Leben erhalten. Aber die weltliche Obrigkeit vermag weder strafend noch begnadigend die
Bosheit des menschlichen Herzens zu beseitigen. Sie kann nur Werke wirken, die von auflen
gesehen Gottes Geboten entsprechen, aber nicht den eigentlichen Gehorsam schaffen, welcher
im Glauben an Jesus Christus und in der Erneuerung der Herzen zur Liebe gegen Gott und die
Menschen besteht. Dies geschieht allein durch das Evangelium und die Sakramente. Das welt-
liche Regiment wirkt eine &duflerliche politische Gerechtigkeit, aber es macht nicht gerecht vor
Gott. Es schafft nur Ordnung inmitten der Ungerechtigkeit. Diese Grenze ist thm nicht vorzu-
werfen, sondern von Gott selbst gesetzt. Die biirgerliche Gerechtigkeit bleibt an und fiir sich
im Bereich der Siinde ebenso wie die biirgerliche Ungerechtigkeit. Der biirgerlich Gerechte
wird Gott wohlgefillig allein durch den Glauben um Jesu Christi willen, das heif3t; allein
durch die Vergebung, — ebenso wie der biirgerlich Ungerechte. So ist auch der Friede, dem
dieses Regiment dient, nicht ,,der Friede, welcher hoher ist denn alle Vernunft®, sondern der
Friede des Unfriedens dieser Welt, die duBlere Bidndigung des Aufruhrs aller gegen alle. In
diesem Sinn miissen die Aussagen verstanden werden: ,,Weltlich Gewalt schiitzt nicht die
Seele, sonder Leib und Gut* (Confessio Augustana XXVIII, 11). Weltlich Regiment rettet
nicht aus der Gewalt der Siinde und des ewigen Todes, sondern durch dieses Regiment erhélt
Gott den Menschen trotz Siinde und Tod im Bereich der Siinde und des Todes. Aber bereits
dies ist wahrlich eine unfa3bare gro3e Gabe der Geduld des Schopfers, deretwillen wir nicht
aufhoren sollten, ihm zu danken.

Zu allen Zeiten hat die politische Gerechtigkeit die Tendenz, sich als Werkgerechtigkeit gegen
die Botschaft von der Rechtfertigung des Siinders allein durch den Glauben aufzulehnen. Ist
doch das Wesen der Werkgerechtigkeit die Loslosung der Zweiten Tafel des Dekalogs von
der Ersten, die Anpassung der Gebote der Zweiten Tafel an die menschlichen Bediirfnisse und
der Selbstruhm der Werke, die so den gottlichen Geboten zu entsprechen scheinen. Auf Grund
dieser Werke riihmt sich dann der Mensch seiner Gerechtigkeit vor Gott und des gottlichen
Beifalls zu seinem menschlichen Tun. Dieser Selbstruhm der Werkgerechtigkeit ist nach dem
schriftgeméfen Zeugnis des Bekenntnisses die schlimmste Siinde, schlimmer als der offene
Aufruhr der Leidenschaften gegen Gottes Gebote, schlimmer auch als die nackte Verzweif-
lung des Unglaubens. Im Selbstruhm der biirgerlichen Gerechtigkeit erreicht die Stinde des
Menschen ihre Spitze.

Zu keiner Zeit ist die Gefahr der Beseitigung der Glaubensgerechtigkeit durch die Werkge-
rechtigkeit so groB3 wie im Kriege. Bedeutet doch der Krieg die Entfaltung einer Fiille von
kiihnen, heroischen, grof3en Taten des Einsatzes und des Opfers, Taten, die die Enge und
Selbstsucht des normalen biirgerlichen Lebens weit hinter sich lassen. Wird nicht der junge
Held, der sein Leben freiwillig fiir sein Volk und damit fiir uns dahingegeben hat, schon durch
dies Opfer gerecht vor Gott? Kann man denen, die ihrem Vaterland mit dem Lebenseinsatz
gedient haben, die Botschaft zumuten, daB sie trotz dieses Einsatzes und trotz ihrer Wunden
ganz und gar Siinder sind und unter Gottes Zorn stehen, wofern sie nicht an den gekreuzigten
Christus glauben? Wird man das Argernis des Wortes vom Kreuz ihnen zumuten, wenn sie als

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 5 24.11.2025



siegreiche Helden zum Gottesdienst kommen? Man wird nicht direkt sagen: Weil tapfer, des-
halb gerecht vor Gott; aber man wird doch nur allzu leicht das hdchst anstoBige Argernis der
particula exclusiva: ,, Allein aus Glauben®, ,, A/lein um Christi willen®, ,, Nicht aus Werken*
verschweigen, um nicht zu verletzen und in den Verdacht zu kommen, dem Kdmpfer seine
Ehre zu schmélern. So aber wird unversehens die Predigt von der Gerechtigkeit vor Gott an-
gepalit der politischen Gerechtigkeit, und aus der Botschaft von der Rechtfertigung des Siin-
ders aus Gnaden wird die christliche Verkldrung des heroischen Menschen aus seinen Wer-
ken. Die Ehre aber der Schmach und der Leiden der um des Evangeliums willen verfolgten
Briider wird vergessen.

Diese Gefahr ist fiir die Verkiindigung am groBten an den Heldengedenktagen und immer
wieder aufs neue bei jedem Gefallenen-Gedachtnisgottesdienst. Wer wére nicht versucht, die
Eltern von S6hnen, die dem christlichen Glauben den Riicken gekehrt haben, damit zu trosten,
daB3 der Heldentod als solcher ja ein christliches Opfer sei? Wer wére so roh, hier von Gottes
kommendem Gericht zu sprechen und darauf hinzuweisen, da3 nicht nur eine Auferstehung
zum Leben, sondern auch eine Auferstehung zum Tode bevorsteht? Ersetzt nicht der Helden-
tod in gewisser Weise den Glauben an Christi Tod, und entspricht dieser Gleichsetzung Von
justitia civilis und justitia dei nicht der merkwiirdig verbreitete Mif3brauch, der von dem
Worte Jesu gemacht zu werden pflegt: ,,Niemand hat groere Liebe denn die, dal3 er sein Le-
ben lasset fiir seine Freunde* (Joh. 15, 13)?

Wird die Unterscheidung von politischer Gerechtigkeit und Glaubensgerechtigkeit in der Ver-
kiindigung nicht in aller ihrer Argerlichkeit bezeugt, dann fillt der Trost des Glaubens dahin
und bleibt schlieBlich allein der Selbstruhm und die Verzweiflung der Werke iibrig. Auf wel-
chen Trost hin sollte dann der Angefochtene und der AusgestoBBene sterben? Es ist grofle Ge-
fahr, daB nun im Kriege das verhdngnisvolle neuprotestantische Programm zu seiner Erfiil-
lung kommt: Die Unterscheidung von regnum naturae und regnum gratiae, die Unterschei-
dung von diesem Aeon und dem kommenden Aeon verschwindet, und Staat und Reich Gottes
werden in den Proklamationen des Staates und in der Verkiindigung der offiziellen Kirche
eins.

4. Die Gleichsetzung von Erfolg und Gottes Segen

Die theologischen Aussagen der lutherischen Bekenntnisschriften griinden ausnahmslos in der
Offenbarung Gottes in seinem Wort und sind somit samtlich Schriftauslegung. So lehren sie,
daf} alle Menschen Siinder sind, die unter Gottes Gericht stehen, und daf} die Gnade Gottes al-
lein in dem fiir uns gekreuzigten Christus erschienen ist. Die allgemeine Wirklichkeit des
gottlichen Gerichtes ist erkennbar in Gottes geoffenbartem Gesetz, das Ereignis der géttlichen
Gnade im Zuspruch des Evangeliums. Demgemif sind die Bekenntnisschriften dul3erst zu-
riickhaltend in ihren Aussagen {iber die Mdglichkeit einer Erkenntnis Gottes abgesehen von
seiner Offenbarung im Wort, ndmlich einer Gotteserkenntnis aus Natur und Geschichte. Sie
lehren, dafl der Mensch zwar auch ohne Gottes Wort ein ,,Fiinklein der Erkenntnus‘ habe,
,,daf} ein Gott sei; aber dies ist nur ,,ein funkel Flinklein“ (Solida Declaratio II, 9), und sobald
der Mensch mit diesem unklaren Wissen ernst machen und es konkretisieren will, indem er
Gott mit Namen nennt und in bestimmten Ereignissen und an bestimmten Orten dieser Welt
erfassen will, gelangt er nicht zu Gott, sondern zu den G6tzen. Von der natiirlichen Gotteser-
kenntnis gilt ausnahmslos; ,,da hat idermann zum sonderlichen Gott aufgeworfen, dazu er sich
Guts, Hiilfe und Trost versehen hat*. Es gilt hiervon, da3 die Menschen eigentlich nur ,,ihren
eigen erdichten Diinkel und Traum von Gott zum Abgott machen und sich auf eitel nichts ver-
lassen‘ (GroBler Katechismus I, 17 ff.). Der natiirliche Mensch weil3, da3 Gott ist, aber nicht,
wer Gott ist, und gelangt ohne Gottes Wort weder zur Erkenntnis des gottlichen Gerichtes,
noch derjenigen der gottlichen Gnade, noch seiner eigenen Wirklichkeit als Geschdpf und

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 6 24.11.2025



Stinder. Die natiirliche Gotteserkenntnis ist somit gleich Nichterkenntnis Gottes (Apologie II,
8, 14; GroBer Katechismus II, 52).

Die Verkiindigung der Kirche kommt im Kriege in besonderer Weise in Gefahr, sich nicht da-
mit begniigen zu wollen, Schriftauslegung und damit Zeugnis von der einmaligen Gnadentat
Gottes in Christo zu bleiben, sondern das Kriegsgeschehen als Offenbarung der Gnade und
des Gerichts Gottes zu deuten. Dies jedenfalls wird von ihr erwartet. Denn die Welt bean-
sprucht zur Uberhohung ihrer weltlichen Anspriiche und zur Sanktionierung ihrer Leistungen
den Gottesnamen und die Behauptung des gottlichen Segens. So wird der Erfolg, der Sieg, das
»Wwunder* des nicht vorhergesehenen Gelingens als Gottes Gnade und Segen verherrlicht und
darin das Sichbekennen Gottes zum menschlichen Werk gesehen. Zugleich erklart sich der
Sieger als der bevollméchtigte Vollstrecker des gottlichen Gerichts an dem Besiegten. So wer-
den hier die biblischen Begriffe des Segens, der Gnade, des Gerichtes gebraucht, aber ihres
biblischen Inhaltes entleert und zur Glorifizierung der eigenen Leistung mi3braucht. Wie ein-
seitig dies geschieht, zeigt das Reden vom gottlichen Gericht: Gericht ist die Niederlage der
feindlichen Volker, Riickschldge und Leiden, die das eigene Volk treffen, bezeichnet man als
Passion, als Erprobung und Priifung. Segen ist der eigene Sieg, der Sieg des Gegners ist die
Ubermacht des Bésen. Wie sehr sich diese natiirliche Religion von der wahren Bezeugung der
gottlichen Gnade entfernt, wird an der Scheu deutlich, im unterlegenen Gegner den Bruder in
Christo zu sehen und dem Besiegten die bedingungslose Gnade Gottes um Christi willen und
die unantastbare Ehre des gerechtfertigten Siinders zuzuerkennen.

In diesem Zusammenhang konnen alttestamentliche Texte eine verhdngnisvolle Rolle spielen,
wenn sie nicht von Jesus Christus als der Mitte der Schrift her ausgelegt werden. Denn die alt-
testamentlichen VerheiBungen und Erwartungen irdischen Segens und die dort oft bezeugten
Zusammenhidnge von Erfolg und Segen sowie Niederlage und Gericht sind durch Jesu Tod im
eigentlichsten Sinne durchkreuzt: Die im Alten Testament Verheiflenen irdischen Giiter sind
durch Jesu Kreuz und Auferstehung als Schatten unendlich groferer ewiger Gaben enthiillt,
ndmlich als Hinweise auf den Auferstehungssieg, auf das ewige Leben, die himmlische Hei-
mat und Herrschaft. AuBlerdem sind sie nicht von Israel auf andere Volker und Staaten zu
iibertragen, sondern gelten nunmehr fiir das neutestamentliche Gottesvolk, das Israel nach
dem Geist, die Kirche, deren Glieder aus allen Volkern und Staaten berufen sind. Das Wort
des Jesaia: ,,Glaubet ihr nicht, so bleibt ihr nicht®, der Monatsspruch bei Kriegsausbruch, be-
sagt so zum Beispiel weder, daB3 unser Volk siegen wird, wenn es an Gottes VerheiBung
glaubt, noch daf} es unterliegen wird, wenn es nicht glaubt. Es gilt der ecclesia perpetuo man-
sura. Wollte jemand dieses Wort einem Volk oder Staat unserer Tage als solchem zurufen, so
wire das nicht mehr eine Auslegung von Jes. 7, 9, sondern entweder eine Irrefiihrung oder das
Ereignis einer neuen Prophetie.

5. Die zunehmende Preisgabe des geistlichen Amtes an die weltanschaulich gebundene
weltliche Gewalt

In den vorstehend aufgezeichneten Gefahren einer Vermengung von Schopfer und Geschopf,
von Gottes Willen und menschlicher Wirklichkeit, von gottlicher und biirgerlicher Gerechtig-
keit sowie von menschlichem Erfolg und Gottes Gnade ging es immer zugleich um die Gefahr
der Vermengung von kirchlichem und weltlichem Amt.

Diese beiden Amter sind die zwei hochsten Gaben Gottes auf Erden. Aber sie werden als Ga-
ben Gottes nur geehrt in der Unterscheidung beider Gewalten (Confessio Augustana XXVIII,
4 u. 18): ,,Das Evangelium lehrt nicht ein dulerlich, zeitlich, sondern innerlich, ewig Wesen
und Gerechtigkeit des Herzen und stoet nicht um weltlich Regiment* (X VI, 4); ,,weltlich Re-
giment gehet mit viel andern Sachen umb dann das Evangelium; weltlich Gewalt schiitzt nicht

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 7 24.11.2025



die Seele, sondern Leib und Gut wider duferlichen Gewalt ... Darumb soll man die zwei Regi-
ment, das geistlich und weltlich, nicht ineinander mengen und werfen* (XXVIII, 10-12).
Durch das weltliche Regiment wirkt Gott Werke duBerlicher Gerechtigkeit, durch das geistli-
che Regiment macht Gott den Siinder gerecht. Durch das weltliche Regiment erhélt Gott den
Stinder im Bereich der Siinde, durch das geistliche vergibt er die Siinde und erneuert den Siin-
der zum Gehorsam des Herzens. Durch das weltliche Amt erhilt Gott den Siinder in der Welt
des Todes, durch das kirchliche schenkt er dem Siinder das ewige Leben. Die Gewalt des
weltlichen Amtes ist das Schwert, die Gewalt des kirchlichen Amtes ist allein Gottes Wort,
,»das Schwert des Geistes* (Eph. 6, 17). Das weltliche Regiment hat nicht zu predigen und
kann nicht Siinden vergeben. Das geistliche Regiment hat keine weltliche Gewalt anzustreben
und sich ihrer zu bedienen.

Dabei erstreckt sich der Gehorsamsanspruch beider Amter auf alle Menschen. Das geistliche
Amt hat allen Menschen Bufle und Gnade zu predigen, auch den Inhabern des Amtes weltli-
cher Obrigkeit. Die weltliche Obrigkeit hat die dullere Gerechtigkeit aller Menschen ihres
Landes zu schiitzen und zu fordern, auch die der Christen im geistlichen Amt. Man kann diese
Uberschneidung der Gehorsamsforderung nicht dadurch beseitigen, daB man der weltlichen
Obrigkeit die Gewalt tiber Leib und Gut, dem geistlichen Amt aber die Gewalt {iber die See-
len, da3 man dem weltlichen Amt das Diesseits, dem geistlichen Amt aber das Jenseits iiber-
14Bt. Das wire eine Fehldeutung der lutherischen Lehre. Beide Amter fordern den Gehorsam
Leibes und der Seele der gleichen Menschen inmitten dieser Welt.

Zu der Unterscheidung von kirchlichem und weltlichem Amt gehort heute gro3e Kraft, zumal
jetzt in der Kriegszeit, die alle Kréfte bis aufs duflerste fordert; und wer sie ganz ernst nimmt,
begibt sich in Gefahr. Denn wenn der Inhaber des weltlichen Amtes sich nicht mehr im Glau-
bensgehorsam unter den Anspruch des gottlichen Wortes beugt, wird er iiber kurz oder lang
selbst anfangen, Aussagen iiber Gott zu machen und den Gehorsam der Untertanen auch ge-
geniiber seiner ,,Weltanschauung® fordern. Zumal im Kriege kann er die religiose Verkldrung
seines Anspruchs und seiner Leistung nicht entbehren und wird sie sich immer wieder be-
schaffen. Dann aber ist es entscheidend fiir den Fortgang der Verkiindigung des Evangeliums,
daB sich die Kirche die Freiheit der Ordnung des geistlichen Amtes vom Totalitdtsanspruch
des weltlichen Regiments erkdmpft und mit groBBter Gewissenhaftigkeit iiber der Erhaltung
der rechten Ordination und Amtseinweisung wacht. Die Kraft zu diesem Kampf fehlt heute
bei vielen. Die Erhaltung der politischen Widerstandskraft steht so im Vordergrund, da3 die
vom Bekenntnis geforderte Unterscheidung der beiden Regimente von vielen Amtsbriidern als
abzuschwichende angesehen wird, ja dal man den Kampf um die Freiheit des geistlichen
Amtes weithin aufgibt, um den politischen Kampf nicht zu belasten. Eine Miidigkeit im
Kampf um die Freiheit der Kirche ist unverkennbar. Der Trieb, lediglich zu erhalten, was
noch an kirchlichen Arbeitsmdglichkeiten iibrigblieb, ist bei vielen vorherrschend. Um sol-
chen Erhaltens willen schwécht man in der Verkiindigung den unserer Zeit so ansto3igen To-
talitaitsanspruch des Wortes Gottes ab. Aber man vergesse nicht: Wir konnen die Kirche nicht
erhalten, wenn Gott sie nicht erhalten will. Gott erhélt sie aber, allein durch sein armes, drger-
liches Wort. Man sollte darum heute nicht allzu sehr klagen tiber den offensichtlichen Ab-
stand zwischen den Worten der Staatsfithrung und dem Worte Gottes. Es konnte dies auch
eine Hilfe sein, dal die Verkiindigung der Kirche nicht in gleicher Weise abgleitet, wie dies in
allen kriegfiihrenden Volkern wihrend des vorigen Weltkrieges geschah. Nur mit tiefer Be-
schdmung kann man heute die weitaus meisten damaligen Kriegspredigten lesen.

Es gibt verschiedene Moglichkeiten, sich der vom Bekenntnis geforderten Unterscheidung
von geistlichem und weltlichem Amt heute zu entziehen:

Die einen passen in ihren Predigten die Sache Gottes mehr oder weniger der Sache des

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 8 24.11.2025



kdmpfenden Volkes an. Sie sehen im Kriege die letzte Moglichkeit, die Volkskirche zu erhal-
ten und den Nachweis zu erbringen, daf3 der Staat die Kirche braucht, und daf} sie thm mit ih-
rem Dienste niitzlich ist. Der kirchliche Dienst erfolgt hier unterschiedslos an allen — selbst
aus der Kirche Ausgetretene werden kirchlich getraut, zum Patenamt zugelassen und so fort —,
und in moglichster Anpassung an die Ideologie der Schlagworte der Propaganda.

Die anderen ziehen sich zuriick auf ,,die innere Linie®. Sie beschrianken sich im wesentlichen
auf die Getreuen, die Gleichgesinnten; ihnen sagen sie in stillen Stunden das, was von der
Schrift her heute allen gesagt werden miifite. Aber vor der Offentlichkeit verschweigen sie das
AnstoBige und beschrinken sich auf das, was ungestraft gesagt werden kann. Sie verzichten
auf die konkrete Unterwerfung dieser Welt unter das Wort Gottes, klammern das Handeln der
Obrigkeit aus dem Anspruch des Evangeliums aus, verzichten auf die BuBpredigt, die die
Dinge offen bei Namen nennt. Es ist der Riickzug in die private Frommigkeitssphére und die
Freigabe des Kriegsgeschehens an seine gottentfremdete Eigengesetzlichkeit.

Wieder andere erklédren die Predigt grundsétzlich fiir relativ unwichtig, sammeln kleine dsthe-
tisch interessierte Kreise zu liturgischen Arbeitsgemeinschaften und sakramentalen Feierstun-
den und erwarten hiervon die Erneuerung der Kirche. In mehr oder weniger ausgesprochener
Verachtung blicken sie auf die Briider herab, die in der Verkiindigung und im kirchlichen
Handeln gegen den Totalitdtsanspruch der Welt kdmpfen, und verdanken doch diesem stell-
vertretenden Kampf der anderen den geschiitzten Winkel, in dem sie sich ungefahrdet versam-
meln.

Wieder andere fliichten in apokalyptische Spekulationen, gehen ganz auf in den exegetischen
Problemen eschatologischer Texte und halten fiir die entscheidende; Aufgabe der Kirche die
Gnosis eines endgeschichtlichen Dramas, in dem die mannigfaltigen biblischen Aussagen in
einem einsichtigen System einander zugeordnet sind. Auch die Apokalyptik kann Flucht vor
dem Anspruch des Evangeliums sein, das nicht nur das Geschehen der Weltgeschichte endge-
schichtlich beleuchtet, sondern inmitten dieses Geschehens auf dieser Erde von jedermann
den Gehorsam fordert.

Wieder andere verharren in untétiger Resignation, arbeiten in ihren Gemeinden nur das Aller-
notwendigste und lassen die Dinge an sich herankommen im Warten auf das Ende des Krie-
ges. Sie erwarten vom Kriege einerseits eine Wandlung des deutschen Menschen durch die
Disziplin, durch die Not, durch das Erlebnis des Todes, eine Wandlung, die ihn wieder zum
Glauben und in die Kirchen fiihren soll. Andererseits hoffen sie, dal durch den Ausgang des
Krieges die Not der Kirche beendet und wieder die Freiheit fiir kirchliche Arbeit gegeben
wird. — Aber jetzt ist die Stunde des Heils! Wie kdnnte man die Predigt des Evangeliums auf-
schieben?

So nétig es ist, daBl die Verkiindigung wieder im echten Sinn eschatologisch wird, so entschei-
dend es ist, daB3 die Gabe Gottes in den Sakramenten wieder im Glauben gesucht, empfangen
und entfaltet wird, und so wichtig es ist, da3 wir in der Wiederentdeckung der Liturgie in be-
wullter Gemeinschaft mit der Kirche aller Zeiten Gott anbeten und preisen, so verhdngnisvoll
ist doch das Aufgeben des Kampfes um die Freiheit des geistlichen Amtes zu Gunsten apoka-
lyptischer, sakramentalistischer, liturgischer oder auch pietistischer Sonderinteressen. Denn
im Ergebnis bedeutet dies alles die zunehmende Unterwerfung des geistlichen Amtes unter
den Totalititsanspruch des weltanschaulich gebundenen Staates und damit das zunehmende
Verstummen des Offentlichkeitsanspruches des Evangeliums. Vor einer Vermengung der bei-
den Regimente aber warnen die Bekenntnisschriften so iiberaus ernst, weil in der Vermengung
— gehen sie nun von Ubergriffen des geistlichen Amtes aus wie im Mittelalter oder von Uber-
griffen des weltlichen Amtes wie in der Gegenwart — immer zugleich beide Regimente

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 9 24.11.2025



entarten und aus Bollwerken Gottes gegen das Teufelsreich zu Werkzeugen der Tyrannis des
Teufelsreiches werden. Vermengung beider Amter bedeutet ihre Ddmonisierung und die Auf-
16sung der gottlichen Ordnung in Liige und Blutvergie3en.

6. Das Versinken der Einzigkeit des Leidens und Sterbens Jesu Christi im Leid unserer
Zeit

Zu den fiinf vorstehenden Unterscheidungen gehort viel Kraft. Wer sie heute in der Verkiindi-
gung und im kirchlichen Handeln ganz konsequent ernst nimmt, begibt sich in Lebensgefahr.
Der Angriff der Verkiindigung gegen die Gleichsetzung von politischer Wirklichkeit und
RechtmaBigkeit gilt als Angriff gegen den Staat. Die Infragestellung der politischen Gerech-
tigkeit durch die Gerechtigkeit Gottes gilt als Schwichung der Wehrkraft. Die Bezeugung der
Gleichberechtigung des Gegners vor Gott und des Handelns Gottes durch jegliche Obrigkeit,
das Mitleid mit dem leidenden Gegner und die Achtung vor dem tapfer kimpfenden Feind ist
des Landesverrats verdédchtig. Indem heute alle vorstehenden vom Bekenntnis geforderten Un-
terscheidungen bekdmpft werden, erhebt sich der Mensch zum Ma8 aller Dinge und wird zu
dem, der wie Gott gut und bose unterscheidet und Gericht und Gnade nicht nur vollzieht, son-
dern auch offenbart. Der Mensch erhebt hier den Anspruch auf religiose Verehrung, in gewal-
tiger Suggestion emporgehoben durch das ,,Wunder* des Erfolges.

Nun konnte ich mir denken, dafl mancher meine Ausfiihrungen fiir unnétig zugespitzt, fiir
hart, ja fiir lieblos hilt. MuB jetzt nicht alles zuriicktreten, was zu Konflikten und Belastungen
fiihren konnte? Ist nicht die alleinige Aufgabe der Kirche, in dem Leid des Krieges den deut-
schen Menschen aufzurichten, zu starken, zu trosten, ihm Mut zu machen und die Freudigkeit
zu erhalten zum Leben und zum Sterben? Haben wir nicht ,,allein das Evangelium® zu ver-
kiindigen?

In der Tat, es geht einzig und allein um die Predigt des Evangeliums, um den Zuspruch des
Leidens und Sterbens Jesu Christi an den Siinder. Aber das Evangelium wird nach lutheri-
scher Lehre nur recht verkiindigt in der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium. Wollte
man das Gesetz verkiindigen ohne das Evangelium, dann wire es nicht Gottes Gesetz. Wollte
man aber das Evangelium verkiindigen ohne Gottes Gesetz, dann wire es nicht mehr das
Evangelium. Denn das Evangelium ist die Botschaft von dem am unschuldigen Christus voll-
zogenen gottlichen Gericht. Jesus Christus ist als der Erloser vom Fluch des Gesetzes zugleich
der Ausleger des Gesetzes. Er ist der Heiland und der Gebieter. Sein Kreuzestod ist das Evan-
gelium und zugleich die schirfste Zuspitzung der Predigt des gottlichen Gesetzes und Ge-
richts.

Da im Kriege alle ethischen Begriffe von den Erfordernissen des Existenzkampfes her umge-
pragt werden, erwéchst der Verkiindigung die groBe Gefahr, daB sie die Gesetzespredigt der
weltlichen Obrigkeit tiberldt und ihrerseits isoliert das Evangelium verkiindigen und allein
trosten will. Die bekannten neulutherischen Thesen von Gogarten und Stapel haben diese
Preisgabe des gottlichen Gesetzes an den Staat bereits vor Jahren grundsétzlich gefordert.
Aber wer ,,allein, das Evangelium® predigen will, wird es nicht predigen kdnnen. Denn es ist
die Vergebung unserer Verstofle gegen Gottes Gesetz. Wer die Passion Jesu Christi allein zum
Troste verkiindigen will, wird erleben, daB3 sie verblalit gegeniiber der Passion der Menschen
in diesem Kriege. Schon jetzt bedeutet sie vielen nichts im Vergleich zu der ,,Passion der
volksdeutschen Briider in der Tschechoslowakei oder in Polen. Ohne die Predigt des Geset-
zes kann auch Christi stellvertretendes Leiden nichts besagen und werden die leidenden Men-
schen ungetrostet in einem Sumpf von Blut und Trinen versinken. Ohne das Wissen um Got-
tes Zorn gegen uns mul} die Botschaft von der Gottverlassenheit Jesu belanglos und freudlos
bleiben. Die Predigt des Gesetzes und des Evangeliums gehoren dhnlich zusammen wie im

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 10 24.11.2025



Glaubensbekenntnis die gottliche und die menschliche Natur Jesu Christi. Als der gebietende
Herr ist er der fiir uns leidende Mensch. Ohne die konkrete Predigt des Gesetzes zur Zeit und
zur Unzeit wird die Botschaft vom Sterben des menschgewordenen Gottessohns am Kreuz auf
der einen Seite zu einem bloBen Mythus, auf der anderen Seite geht die Unterscheidung zwi-
schen dem eingeborenen Sohn Gottes und uns verloren. Wie Gottes Gesetz nicht abgesehen
vom Evangelium, also nicht gesetzlich, verkiindigt werden darf, so auch das Evangelium nicht
in billiger Anbiederung unter Verschweigen der gottlichen Forderung und in faktischer Leug-
nung der Gottesherrschaft. Die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evangelium ist und
bleibt das Thema der Theologie im Krieg und Frieden.

Dies sind, vom lutherischen Bekenntnis her gesehen, die wichtigsten Gefahren, die die Ver-
kiindigung der Kirche im Kriege bedrohen. Zwischen diesen Gefahren fiihrt der Weg des
rechten Dienstes am Wort hindurch, ein Weg, so schmal, daf es oft scheint, als sei er {iber-
haupt nicht weiter gangbar. Ich konnte Thnen diese Gefahren zwar aufzeigen, aber ich kann
weder Sie noch mich vor diesen Gefahren bewahren. Das kann nur Gott.

Vortrag auf einer Freizeit Schleswig-Holsteinischer Pfarrer in Breklum (Friihjahr 1940)
Quelle: Edmund Schlink, Bekennende Kirche und Welt (Das christliche Deutschland 1933 bis

1945. Dokumente und Zeugnisse. Evangelische Reihe: Heft 10), Tiibingen: Furche-Verlag
1947, S. 54-68.

Schlink - Die Verkiindigung der Kirche im Kriege (1940) 11 24.11.2025



