
Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 1 24.11.2025 

Die Verkündigung der Kirche im Kriege 

Von Edmund Schlink 

Wie der Krieg der Bibel keinen neuen Text hinzugefügt so gibt er auch der kirchlichen Ver-

kündigung kein neues Thema. Die Verkündigung der Kirche hat immer die Problematik von 

Tod und Leben, Unrecht und Recht, Menschenherrschaft und Gottesherrschaft zu ihrem Ge-

genstand. Sie handelt auch zu allen Zeiten vom Amt der weltlichen Obrigkeit und dem ihm 

von Gott gegebenen Auftrag. Im Kriege wird zwar die Wirklichkeit dieser Welt krasser, ent-

hemmter, maßloser und grausamer sichtbar als im Frieden, aber die Menschen sind in Krieg 

und Frieden in allem Entscheidenden dieselben. Auch im Frieden befinden sie sich im Kriege 

gegen Gott und den Nächsten. Dies ist festzustellen, ohne damit den Krieg in irgendeiner 

Weise zu beschönigen. Die Kirche hat den Menschen im Kriege dasselbe zu verkündigen, was 

sie immer zu verkündigen hat. Der Wechsel Frieden – Krieg ist nicht zu überschätzen. 

So sind heute dieselben Zehn Gebote jedermann zuzurufen wie zu allen Zeiten, und zwar ohne 

Ansehen der Person: Nicht der Mensch, sondern Gott bestimmt, was gut und böse ist; der 

Krieg ist darin kein Ausnahmezustand. Gott hat dies ein für allemal bestimmt. Er ist und 

bleibt der Richter jedes Übertreters seiner Gebote, und seien diese Übertreter auch ge-

schmückt mit der Glorie des Heroismus und des Sieges. 

Ebenso hat heute die Kirche dasselbe Evangelium zu verkündigen wie zu allen Zeiten; Gott ist 

gnädig einzig und allein um des Opfers Jesu Christi willen. Die Opfer des Krieges sind da 

keine Ausnahme. Nicht um der Opfer willen, die wir selbst gebracht hätten, sondern allein im 

Glauben an das stellvertretende Opfer Jesu Christi sind wir Menschen Gott wohlgefällig. Al-

lein aus diesem Glauben erwachsen Früchte, die bleiben. 

Dies hat die Kirche allen Menschen zu verkündigen. Denn die Predigt vom Gesetz und Evan-

gelium ergeht wesensgemäß öffentlich an die ganze Welt. Sie wendet sich nicht nur an die, 

die sich in den Kirchenräumen versammeln, sondern auch an die, die nicht kommen und nicht 

hören wollen. Sie wendet sich an Untertanen und Obrigkeit, sowie an Freund und Feind. 

Wenn die Kirche durch diesen Krieg hindurch unbeirrt und ohne Ansehen der Person Gesetz 

und Evangelium weiter predigt, tut sie etwas ganz Großes. Dann tut sie bereits etwas anderes 

als fast durchweg im vorigen Kriege. 

Wir stehen darum heute nicht vor der positiven Aufgabe, etwas Neues zu predigen. Vielmehr 

ist die negative Aufgabe gestellt, die Gefahren zu sehen und zu meiden, die im Kriege die 

Verkündigung in besonderer Weise bedrohen. Die Gefahr aber des Deutschen und vollends 

des deutschen evangelischen Pfarrhauses ist nicht der Ungehorsam gegenüber der Obrigkeit, 

nicht mangelnde Opferbereitschaft für Volk und Vaterland, auch nicht Scheu vor Mannes-

zucht oder gar Feigheit auf dem Schlachtfelde. Die Gefahr ist vielmehr die, daß der Glaube 

der Suggestion des politischen und militärischen Geschehens verfällt, und daß die Verkündi-

gung sich lediglich als zusätzliche Steigerung der Schlagkraft unseres Volkes in seinem 

Kriegseinsatz versteht oder sich gar von daher neu zu rechtfertigen sucht. Die Gefahr ist die, 

daß die Verkündigung sich in ihrem Inhalt den politischen Bedürfnissen und Parolen dieses 

Kampfes unterordnet, anstatt das ihr aufgetragene ganz andere Wort Gottes in diesen Kampf 

hineinzurufen. Lassen Sie mich im einzelnen die hier lauernden Gefahren aufzeigen, indem 

ich jedesmal von denjenigen Aussagen der lutherischen Bekenntnisschriften ausgehe, die für 

unsere Kriegssituation von besonderer Bedeutung sind (zur näheren Begründung des hier vor-

getragenen Verständnisses der lutherischen Lehre vgl. meine „Theologie der lutherischen Be-

kenntnisschriften“, München 1940, bes. S. 82 ff., 184 ff. und 306-363). 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 2 24.11.2025 

1. Die Beschränkung Gottes des Schöpfers 

„Von Polizei und weltlichem Regiment wird gelehret, daß alle Obrigkeit in der Welt und ge-

ordente Regiment und Gesetze gute Ordnung, von Gott geschaffen und eingesetzt seind“ 

(Confessio Augustana XVI, 1 f.). Sie sind „gute Kreaturen Gottes und Gottes Ordnung, der 

ein Christ mit gutem Gewissen brauchen mag“ (Apologie XVI, 1). Gott läßt sie uns in glei-

cher Weise gebrauchen, „wie Medizin oder Baukunst oder Speise, Getränk, Luft“ (2) oder 

auch das Licht (VII, 50). Wir sind ihnen unterworfen wie dem Wechsel der Jahreszeiten 

(Apologie XVI, 6). „Gleichwie diese Natur der Dinge und dieser bestimmte Lauf der Gestirne 

wahrlich Gottes Ordnung sind und von Gott erhalten werden, so sind auch die rechtmäßigen 

Staaten wahrlich Gottes Ordnung und werden erhalten und verteidigt von Gott gegen den 

Teufel“ (Apologie VII, 50). Das Amt der weltlichen Obrigkeit ist somit Ordnung Gottes des 

Schöpfers und als diese Ordnung Gottes Schöpfung. Gott erhält die Ordnung des weltlichen 

Regiments, wie er seine Schöpfung erhält; und er erhält die Menschen durch die Ordnung die-

ses weltlichen Regiments, wie er sie erhält durch die Gaben der Natur. Das weltliche Amt ist 

Gottes Schöpfung und zugleich die „Hand, Rohre und Mittel, dadurch Gott alles gibt, wie er 

der Mutter Brüste und Milch gibt, dem Kinde zu reichen“ (Großer Katechismus I, 26). Dies 

wird von „aller Obrigkeit in der Welt“ gelehrt, unabhängig davon, ob die Menschen in diesem 

Amt Christen oder Heiden sind, ob sie um den Ursprung ihres Amtes in dem dreieinigen 

Schöpfer wissen oder nicht. Ist aber Gott der Schöpfer jeglicher Obrigkeit, so nehmen wir un-

sere eigene Obrigkeit als Gottes Schöpfung nur dann ernst, wenn wir das Handeln des Schöp-

fers durch alle Obrigkeiten, auch durch die uns fremden, ernst nehmen. So gewiß Gott an mir 

durch meine Obrigkeit handelt und mich ihr gegenüber zum Gehorsam verpflichtet, so gewiß 

sind alle Obrigkeiten Gottes „Hand“ und „Mittel“. 

Ein jeder Krieg bringt die Kämpfenden in Versuchung, dies zu vergessen oder gar zu leugnen. 

Die Situation des Kampfes legt es überaus nahe, Gott den Schöpfer für die eigene Sache zu 

usurpieren und dem Gegner sein Recht als Geschöpf und seine Funktion als Werkzeug Gottes 

abzusprechen. Das tröstliche Wort „Gott mit uns“, dieser messianische Name „Immanuel“, 

wird dann zum Ausdruck dieser Usurpation. Im Handeln der feindlichen Obrigkeit sieht man 

dann nur noch Machenschaften feindlicher Menschen oder gar die Ausgeburt finsterer satani-

scher Gewalten. Man reißt die feindlichen Obrigkeiten und die feindlichen Völker im Denken 

und Reden los von Gott dem Schöpfer und überantwortet sie dem Bösen. Das ist das Wesen 

des Hasses, der im Kriege immer wieder als Mittel der Einsatzsteigerung unentbehrlich zu 

sein scheint. In diesem Haß reißt man Geschöpflichkeit und Sünde auseinander und teilt sie 

falsch zu. Man will nicht mehr wahr haben, daß alle Menschen in allen Ämtern Geschöpf und 

Sünder zugleich sind, sondern beansprucht für sich selbst die Verheißungen des Schöpfers 

und überantwortet die Gegner dem Gericht über die Sünder. Das Wesen des Hasses ist die 

Selbstrechtfertigung als Gottes Geschöpf und die Gleichsetzung des Gegners mit der Sünde. 

Wird so Geschöpflichkeit und Sünde in der Wirklichkeit des Mit- und Gegeneinander der 

Völker auseinandergerissen, dann ist nicht einzusehen, weshalb nicht grundsätzlich ebenso in-

nerhalb des eigenen Volkes sich etwa die Starken und Gesunden unter Berufung auf den 

Schöpfer gegen die Kranken und Schwachen als die Ausgeburt der Sünde hassend und aus-

merzend wenden sollten. „Wenn die Verkündigung im Kriege Gott als Schöpfer aller Obrig-

keiten verschweigt, lehrt sie auch nicht mehr das Handeln des Schöpfers durch die eigene Ob-

rigkeit, der wir von Gott im Gehorsam zugewiesen sind. Die Monomanie nationalistischen 

Rausches ist vom Bekenntnis her unmöglich. Es ist darum entscheidend, daß die Kirche im 

Kriege über die Fronten hinweg für alle Obrigkeiten auf Erden Fürbitte tut. 

Wird im Kriege das Bekenntnis zu Gott als dem Schöpfer jeglicher Obrigkeit nicht festgehal-

ten, so entschwindet notwendig die Unterscheidung zwischen Schöpfer und Geschöpf. Die ei-

gene Obrigkeit begnügt sich dann nicht mehr damit, Schöpfung zu sein, sondern beansprucht 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 3 24.11.2025 

als Ursprung und absoluter Herr ihrer Untertanen religiös verehrt zu werden. Aber nur als Ge-

schöpfe, die bewußt und verantwortlich im Gliede stehen inmitten der gesamten Schöpfung, 

ehren wir Gott den Schöpfer. Identifizieren wir die eigene Sache mit der des Schöpfers und 

die der Gegner mit der des Bösen, dann leugnen wir den göttlichen Schöpfer und verlieren mit 

dem Schöpfer zugleich den Gebieter und den Retter. Gott ist entweder der Schöpfer aller, oder 

er ist ein Götze. 

2. Die Gleichsetzung der politischen Wirklichkeit mit dem Willen des göttlichen Gebie-

ters 

Die Gewalt weltlichen Regiments ist das Schwert. Auch wenn die Obrigkeit durch Worte – 

innenpolitisch durch Gesetze, Befehle und Urteile, außenpolitisch durch Verträge, Bündnisse 

und Ultimaten – regiert, ist die Gewalt aller dieser Worte das hinter ihnen stehende Schwert. 

Das Schwert ist der Obrigkeit von Gott gegeben zur Bestrafung der Übeltäter unter den Unter-

tanen und zum Schutze der Untertanen gegen äußere Feinde. Das Töten ist von Gott „einem 

gegen dem andern verpoten und nicht der Oberkeit“ (Großer Katechismus I, 181). Vielmehr 

tötet Gott selbst durch das Töten der Obrigkeit, wie er durch sie „Nahrung, Haus und Hof, 

Schutz und Sicherheit“ „gibt und erhält“ (150). „Die Rache und Strafe des Argen, so von der 

Oberkeit geschiehet, ist ... Gottes Werk, wie Paulus Röm. am 13. sagt. Dieselbige Rache ge-

schieht, wenn man Übeltäter strafet, Krieg führet um gemeines Friedes willen, des Schwerts, 

der Pferd und Harnisch braucht ec.“ (Apologie XVI, 8). In der Rache der Obrigkeit geschieht 

Gottes eigene Rache. 

Das alles bedeutet jedoch nicht, daß die vorhandenen politischen Ordnungen positivistisch 

gleichzusetzen, wären mit Gottes Ordnung und daß alle Maßnahmen und Taten weltlicher Ob-

rigkeit eo ipso der Vollzug des göttlichen Willens wären. Alle Aussagen über die Obrigkeit 

als Gottes Ordnung setzen vielmehr voraus, daß die Obrigkeit rechtmäßig ist. Es wird gelehrt, 

„daß die rechtmäßigen bürgerlichen Ordnungen (legitimae ordinationes civiles) gute Werke 

Gottes sind“ (Confessio Augustana XVI, 1). Gott erlaubt uns, „die rechtmäßigen politischen 

Ordnungen zu gebrauchen“ (Apologie XVI, 2). Gott handelt nicht als Rächer durch jedes 

Strafurteil und durch jeden Krieg weltlicher Gewalt, sondern das weltliche Regiment hat die 

Aufgabt, „rechtmäßig Strafen zu verhängen, rechtmäßig Kriege zu führen ...“ (jure ... jure ... 

Apologie XVI, 1 vgl. Confessio Augustana XVI, 2). Nicht nur die innere Rechtspflege, son-

dern auch das Kriegführen soll jure geschehen, ist nicht der Willkür des weltlichen Regiments 

überlassen. Auch das Kriegsschwert hat Gott der Obrigkeit nur zur „Strafe des Argen“ über-

tragen (Apologie XVI, 8). 

Was aber heißt hier rechtmäßig? Diese Frage wird von den Bekenntnisschriften nicht kasuis-

tisch beantwortet, aber auch nicht offen gelassen. Die Apologie weist hier besonders hin auf 

die Zweite Tafel des Dekalogs, die, wenngleich in der Verzeichnung der natürlichen Gotteser-

kenntnis, auch den Heiden bekannt ist. In diesem Sinne ist die „staatliche Gerechtigkeit“ (jus-

titia civilis) gleichbedeutend mit der „Gerechtigkeit der Vernunft“ (justitia rationis, vgl. zum 

Beispiel Apologie IV, 7 ff.). Norm für die staatliche Gerechtigkeit sind somit die Gebote Got-

tes, die Mord, Ehebruch, Diebstahl, Meineid und so fort verbieten; um den Mörder zu bestra-

fen, ist ihr das Schwert gegeben. Der Große Katechismus weist hier besonders auf die Werke 

hin, die Gott durch die Obrigkeit tun will. Der Segen und das Gute, das er uns durch sie er-

weist, besteht darin, „daß wir durch ihr Ampt Schutz und Friede haben und ohn sie das liebe 

Brot nicht essen noch behalten können“. Deshalb möchte Luther statt des Löwen einen Laib 

Brot ins Wappen der Fürsten setzen oder auf die Münzen prägen (Großer Katechismus III, 

75). Gott gibt durch die Obrigkeit Nahrung, Schutz und Sicherheit (I, 150; III, 74. 77 ff., 80 

f.). Norm für die staatliche Gerechtigkeit ist somit hier der Wille Gottes des Schöpfers und Er-

halters, der sie in Dienst nimmt. Diese Norm des göttlichen Rechtes, wie sie in Gottes 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 4 24.11.2025 

Geboten und in der göttlichen Ordnung dem politischen Handeln gegenüber tritt, gilt ohne 

Ausnahme. Nicht nur für den Bereich des einzelnen Staates, sondern auch für die zwischen-

staatlichen Beziehungen, nicht nur für das innerstaatliche Privat- und Strafrecht, sondern auch 

für Krieg und Frieden der Völker. Auch das Völkerrecht untersteht der Norm des göttlichen 

Rechts. Nächster ist nicht nur der Volksgenosse, sondern auch das Nachbarvolk. Auf jeden 

Fall ist der Krieg nie um des Krieges, sondern allein „um gemeines Friedes willen“ zu führen 

(Apologie XVI, 8). 

Im Kriege droht der Verkündigung die Versuchung, daß sie die grundsätzliche Infragestellung 

des politischen Handelns durch das göttliche Recht verschweigt und durch ihr Schweigen den 

Krieg als Ausnahmezustand, in dem allein der Anspruch, die Machtmittel und der Erfolg ent-

scheiden, sanktioniert. Dieses Schweigen ist zwar aus der territorialgeschichtlichen Vergan-

genheit der Kirchen lutherischen Bekenntnisses in Deutschland verständlich, aber von daher 

wahrlich nicht entschuldbar. Die Kirche, die dem lutherischen Bekenntnis treu bleibt und Lu-

ther, der die Frage der Gehorsamspflicht im Kriege in kritischer Offenheit erörtert hat, als ih-

ren Lehrer ernst nimmt, muß unüberhörbar die Frage der Rechtmäßigkeit an den Grund des 

Krieges und an die Methoden der Kriegsführung richten. Aller politische Rechtsanspruch ist 

zu stellen unter Gottes Wort und keineswegs von vornherein mit dem göttlichen Recht zu 

identifizieren. Vielmehr ist er kritisch von Gottes Gebot und Ordnung her in Frage zu stellen 

und immer wieder von neuem zu befragen. Diese Frage ist nicht vom Anspruch des Kriegfüh-

renden, sondern allein vom Anspruch Gottes her zu beantworten. Die Kirche darf das Recht 

nicht den Behauptungen der Welt überlassen. Zwar ist die Frage nach der Rechtmäßigkeit des 

Krieges schwer beantwortbar, da die Dämonie der Propaganda die Augen der Völker umne-

belt und nur wenige eine gewisse Wahrheit erfahren. Aber die grundsätzliche Infragestellung 

durch Gottes Recht darf trotzdem nicht verstummen, und die Kirche wird in allen Völkern 

diejenigen in ihrer Gemeinschaft brüderlich tragen und auch vor der Welt rechtfertigen müs-

sen, die um des Gehorsams gegen Gottes Gebote willen in Konflikt mit politischen Gehor-

samsforderungen kommen. 

Im übrigen ist es nötig, die Fürbitte für die eigene Obrigkeit in einer Form zu tun, die deutlich 

werden läßt, daß Gott der Herr und Richter der Obrigkeiten ist. In einer Zeit, in der der 

menschliche Rechtsanspruch sich so bewußt von Gottes Gebot und Auftrag gelöst hat wie 

heute, ist es zum mindesten mißverständlich, wenn ohne weiteren Zusatz gebetet wird: „Gott, 

segne den Führer“. Als ob Gottes Ja zu jeglichem Tun weltlicher Obrigkeit möglich und 

selbstverständlich wäre! Bekenntnisgemäßer und klarer sind die alten Gebetsformulare, die 

fürbittend die Obrigkeit ausdrücklich dem Maßstab der Ordnung Gottes unterwerfen. So be-

tete beispielsweise W. Löhe in seiner Gemeinde für die weltliche Obrigkeit und alle ihre Räte 

um „Gnade und Einigkeit, das Land nach deinem göttlichen Willen und Wohlgefallen zu re-

gieren, auf daß die Gerechtigkeit gefördert, die Bosheit verhindert und gestraft werde ...“. 

Verschweigt die Kirche im Kriege die Frage der Rechtmäßigkeit, dann redet sie von Gottes 

Willen in einer ähnlichen Weise wie der moderne Mensch, der Christus verloren hat. Dann 

wird Gott zu dem Schicksal, das mit dem unerbittlichen Ablauf des Geschehens dieser Welt 

zusammenfällt. Der Unterschied zwischen Gottes Willen in seinem Fordern und in seinem 

Begnadigen und in seinem allmächtigen Regieren geht verloren. All dem, was immer Men-

schen mit uns tun, werden wir ohne Hoffnung preisgegeben als göttlichem Tun, und der gött-

liche Name wird schließlich zur bloßen Gloriole der Willkür menschlicher Macht. Das aber ist 

die Verzweiflung des modernen Menschen: Weil etwas geschehen konnte und nun einmal da 

ist, wird es für Gottes Willen gehalten, und man weiß nicht mehr, daß Gottes Wille von oben 

fordernd und schenkend, richtend und rettend auf die Wirklichkeit dieser Welt auftrifft und sie 

durchschlägt. 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 5 24.11.2025 

3. Die Gleichsetzung von politischer Gerechtigkeit und Gerechtigkeit Gottes 

Auch die rechtmäßige weltliche Obrigkeit kann nur eine äußerliche Gerechtigkeit aufrichten. 

„Gott der Herr will, daß den groben Sunden durch ein äußerliche Zucht gewehret werde, und 

dasselbe zu erhalten, gibt er Gesetz, ordnet Oberkeit, gibt gelehrte weise Leute, die zum Regi-

ment dienen“ (Apologie IV, 22). „Gegen offensichtliches Unrecht“, „wider äußerliche Ge-

walt“ (Confessio Augustana XXVIII, 11) vermag die Obrigkeit zu schützen, aber unendlich 

viel Unrecht und Brutalität sonst bleibt dem Zugriff auch der besten Obrigkeit wesensgemäß 

entzogen. Es sind die äußerlichen Werke des Anstands geordneten bürgerlichen Zusammenle-

bens, die sie durch Erziehung und Strafandrohung bewirkt und schützt (externa opera civilia, 

– politica, – honesta). Durch solche Werke bürgerlicher Gerechtigkeit wird das menschliche 

Leben erhalten. Aber die weltliche Obrigkeit vermag weder strafend noch begnadigend die 

Bosheit des menschlichen Herzens zu beseitigen. Sie kann nur Werke wirken, die von außen 

gesehen Gottes Geboten entsprechen, aber nicht den eigentlichen Gehorsam schaffen, welcher 

im Glauben an Jesus Christus und in der Erneuerung der Herzen zur Liebe gegen Gott und die 

Menschen besteht. Dies geschieht allein durch das Evangelium und die Sakramente. Das welt-

liche Regiment wirkt eine äußerliche politische Gerechtigkeit, aber es macht nicht gerecht vor 

Gott. Es schafft nur Ordnung inmitten der Ungerechtigkeit. Diese Grenze ist ihm nicht vorzu-

werfen, sondern von Gott selbst gesetzt. Die bürgerliche Gerechtigkeit bleibt an und für sich 

im Bereich der Sünde ebenso wie die bürgerliche Ungerechtigkeit. Der bürgerlich Gerechte 

wird Gott wohlgefällig allein durch den Glauben um Jesu Christi willen, das heißt; allein 

durch die Vergebung, – ebenso wie der bürgerlich Ungerechte. So ist auch der Friede, dem 

dieses Regiment dient, nicht „der Friede, welcher höher ist denn alle Vernunft“, sondern der 

Friede des Unfriedens dieser Welt, die äußere Bändigung des Aufruhrs aller gegen alle. In 

diesem Sinn müssen die Aussagen verstanden werden: „Weltlich Gewalt schützt nicht die 

Seele, sonder Leib und Gut“ (Confessio Augustana XXVIII, 11). Weltlich Regiment rettet 

nicht aus der Gewalt der Sünde und des ewigen Todes, sondern durch dieses Regiment erhält 

Gott den Menschen trotz Sünde und Tod im Bereich der Sünde und des Todes. Aber bereits 

dies ist wahrlich eine unfaßbare große Gabe der Geduld des Schöpfers, deretwillen wir nicht 

aufhören sollten, ihm zu danken. 

Zu allen Zeiten hat die politische Gerechtigkeit die Tendenz, sich als Werkgerechtigkeit gegen 

die Botschaft von der Rechtfertigung des Sünders allein durch den Glauben aufzulehnen. Ist 

doch das Wesen der Werkgerechtigkeit die Loslösung der Zweiten Tafel des Dekalogs von 

der Ersten, die Anpassung der Gebote der Zweiten Tafel an die menschlichen Bedürfnisse und 

der Selbstruhm der Werke, die so den göttlichen Geboten zu entsprechen scheinen. Auf Grund 

dieser Werke rühmt sich dann der Mensch seiner Gerechtigkeit vor Gott und des göttlichen 

Beifalls zu seinem menschlichen Tun. Dieser Selbstruhm der Werkgerechtigkeit ist nach dem 

schriftgemäßen Zeugnis des Bekenntnisses die schlimmste Sünde, schlimmer als der offene 

Aufruhr der Leidenschaften gegen Gottes Gebote, schlimmer auch als die nackte Verzweif-

lung des Unglaubens. Im Selbstruhm der bürgerlichen Gerechtigkeit erreicht die Sünde des 

Menschen ihre Spitze. 

Zu keiner Zeit ist die Gefahr der Beseitigung der Glaubensgerechtigkeit durch die Werkge-

rechtigkeit so groß wie im Kriege. Bedeutet doch der Krieg die Entfaltung einer Fülle von 

kühnen, heroischen, großen Taten des Einsatzes und des Opfers, Taten, die die Enge und 

Selbstsucht des normalen bürgerlichen Lebens weit hinter sich lassen. Wird nicht der junge 

Held, der sein Leben freiwillig für sein Volk und damit für uns dahingegeben hat, schon durch 

dies Opfer gerecht vor Gott? Kann man denen, die ihrem Vaterland mit dem Lebenseinsatz 

gedient haben, die Botschaft zumuten, daß sie trotz dieses Einsatzes und trotz ihrer Wunden 

ganz und gar Sünder sind und unter Gottes Zorn stehen, wofern sie nicht an den gekreuzigten 

Christus glauben? Wird man das Ärgernis des Wortes vom Kreuz ihnen zumuten, wenn sie als 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 6 24.11.2025 

siegreiche Helden zum Gottesdienst kommen? Man wird nicht direkt sagen: Weil tapfer, des-

halb gerecht vor Gott; aber man wird doch nur allzu leicht das höchst anstößige Ärgernis der 

particula exclusiva: „Allein aus Glauben“, „Allein um Christi willen“, „Nicht aus Werken“ 

verschweigen, um nicht zu verletzen und in den Verdacht zu kommen, dem Kämpfer seine 

Ehre zu schmälern. So aber wird unversehens die Predigt von der Gerechtigkeit vor Gott an-

gepaßt der politischen Gerechtigkeit, und aus der Botschaft von der Rechtfertigung des Sün-

ders aus Gnaden wird die christliche Verklärung des heroischen Menschen aus seinen Wer-

ken. Die Ehre aber der Schmach und der Leiden der um des Evangeliums willen verfolgten 

Brüder wird vergessen. 

Diese Gefahr ist für die Verkündigung am größten an den Heldengedenktagen und immer 

wieder aufs neue bei jedem Gefallenen-Gedächtnisgottesdienst. Wer wäre nicht versucht, die 

Eltern von Söhnen, die dem christlichen Glauben den Rücken gekehrt haben, damit zu trösten, 

daß der Heldentod als solcher ja ein christliches Opfer sei? Wer wäre so roh, hier von Gottes 

kommendem Gericht zu sprechen und darauf hinzuweisen, daß nicht nur eine Auferstehung 

zum Leben, sondern auch eine Auferstehung zum Tode bevorsteht? Ersetzt nicht der Helden-

tod in gewisser Weise den Glauben an Christi Tod, und entspricht dieser Gleichsetzung Von 

justitia civilis und justitia dei nicht der merkwürdig verbreitete Mißbrauch, der von dem 

Worte Jesu gemacht zu werden pflegt: „Niemand hat größere Liebe denn die, daß er sein Le-

ben lasset für seine Freunde“ (Joh. 15, 13)? 

Wird die Unterscheidung von politischer Gerechtigkeit und Glaubensgerechtigkeit in der Ver-

kündigung nicht in aller ihrer Ärgerlichkeit bezeugt, dann fällt der Trost des Glaubens dahin 

und bleibt schließlich allein der Selbstruhm und die Verzweiflung der Werke übrig. Auf wel-

chen Trost hin sollte dann der Angefochtene und der Ausgestoßene sterben? Es ist große Ge-

fahr, daß nun im Kriege das verhängnisvolle neuprotestantische Programm zu seiner Erfül-

lung kommt: Die Unterscheidung von regnum naturae und regnum gratiae, die Unterschei-

dung von diesem Aeon und dem kommenden Aeon verschwindet, und Staat und Reich Gottes 

werden in den Proklamationen des Staates und in der Verkündigung der offiziellen Kirche 

eins. 

4. Die Gleichsetzung von Erfolg und Gottes Segen 

Die theologischen Aussagen der lutherischen Bekenntnisschriften gründen ausnahmslos in der 

Offenbarung Gottes in seinem Wort und sind somit sämtlich Schriftauslegung. So lehren sie, 

daß alle Menschen Sünder sind, die unter Gottes Gericht stehen, und daß die Gnade Gottes al-

lein in dem für uns gekreuzigten Christus erschienen ist. Die allgemeine Wirklichkeit des 

göttlichen Gerichtes ist erkennbar in Gottes geoffenbartem Gesetz, das Ereignis der göttlichen 

Gnade im Zuspruch des Evangeliums. Demgemäß sind die Bekenntnisschriften äußerst zu-

rückhaltend in ihren Aussagen über die Möglichkeit einer Erkenntnis Gottes abgesehen von 

seiner Offenbarung im Wort, nämlich einer Gotteserkenntnis aus Natur und Geschichte. Sie 

lehren, daß der Mensch zwar auch ohne Gottes Wort ein „Fünklein der Erkenntnus“ habe, 

„daß ein Gott sei; aber dies ist nur „ein tunkel Fünklein“ (Solida Declaratio II, 9), und sobald 

der Mensch mit diesem unklaren Wissen ernst machen und es konkretisieren will, indem er 

Gott mit Namen nennt und in bestimmten Ereignissen und an bestimmten Orten dieser Welt 

erfassen will, gelangt er nicht zu Gott, sondern zu den Götzen. Von der natürlichen Gotteser-

kenntnis gilt ausnahmslos; „da hat idermann zum sonderlichen Gott aufgeworfen, dazu er sich 

Guts, Hülfe und Trost versehen hat“. Es gilt hiervon, daß die Menschen eigentlich nur „ihren 

eigen erdichten Dünkel und Traum von Gott zum Abgott machen und sich auf eitel nichts ver-

lassen“ (Großer Katechismus I, 17 ff.). Der natürliche Mensch weiß, daß Gott ist, aber nicht, 

wer Gott ist, und gelangt ohne Gottes Wort weder zur Erkenntnis des göttlichen Gerichtes, 

noch derjenigen der göttlichen Gnade, noch seiner eigenen Wirklichkeit als Geschöpf und 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 7 24.11.2025 

Sünder. Die natürliche Gotteserkenntnis ist somit gleich Nichterkenntnis Gottes (Apologie II, 

8, 14; Großer Katechismus II, 52). 

Die Verkündigung der Kirche kommt im Kriege in besonderer Weise in Gefahr, sich nicht da-

mit begnügen zu wollen, Schriftauslegung und damit Zeugnis von der einmaligen Gnadentat 

Gottes in Christo zu bleiben, sondern das Kriegsgeschehen als Offenbarung der Gnade und 

des Gerichts Gottes zu deuten. Dies jedenfalls wird von ihr erwartet. Denn die Welt bean-

sprucht zur Überhöhung ihrer weltlichen Ansprüche und zur Sanktionierung ihrer Leistungen 

den Gottesnamen und die Behauptung des göttlichen Segens. So wird der Erfolg, der Sieg, das 

„Wunder“ des nicht vorhergesehenen Gelingens als Gottes Gnade und Segen verherrlicht und 

darin das Sichbekennen Gottes zum menschlichen Werk gesehen. Zugleich erklärt sich der 

Sieger als der bevollmächtigte Vollstrecker des göttlichen Gerichts an dem Besiegten. So wer-

den hier die biblischen Begriffe des Segens, der Gnade, des Gerichtes gebraucht, aber ihres 

biblischen Inhaltes entleert und zur Glorifizierung der eigenen Leistung mißbraucht. Wie ein-

seitig dies geschieht, zeigt das Reden vom göttlichen Gericht: Gericht ist die Niederlage der 

feindlichen Völker, Rückschläge und Leiden, die das eigene Volk treffen, bezeichnet man als 

Passion, als Erprobung und Prüfung. Segen ist der eigene Sieg, der Sieg des Gegners ist die 

Übermacht des Bösen. Wie sehr sich diese natürliche Religion von der wahren Bezeugung der 

göttlichen Gnade entfernt, wird an der Scheu deutlich, im unterlegenen Gegner den Bruder in 

Christo zu sehen und dem Besiegten die bedingungslose Gnade Gottes um Christi willen und 

die unantastbare Ehre des gerechtfertigten Sünders zuzuerkennen. 

In diesem Zusammenhang können alttestamentliche Texte eine verhängnisvolle Rolle spielen, 

wenn sie nicht von Jesus Christus als der Mitte der Schrift her ausgelegt werden. Denn die alt-

testamentlichen Verheißungen und Erwartungen irdischen Segens und die dort oft bezeugten 

Zusammenhänge von Erfolg und Segen sowie Niederlage und Gericht sind durch Jesu Tod im 

eigentlichsten Sinne durchkreuzt: Die im Alten Testament Verheißenen irdischen Güter sind 

durch Jesu Kreuz und Auferstehung als Schatten unendlich größerer ewiger Gaben enthüllt, 

nämlich als Hinweise auf den Auferstehungssieg, auf das ewige Leben, die himmlische Hei-

mat und Herrschaft. Außerdem sind sie nicht von Israel auf andere Völker und Staaten zu 

übertragen, sondern gelten nunmehr für das neutestamentliche Gottesvolk, das Israel nach 

dem Geist, die Kirche, deren Glieder aus allen Völkern und Staaten berufen sind. Das Wort 

des Jesaia: „Glaubet ihr nicht, so bleibt ihr nicht“, der Monatsspruch bei Kriegsausbruch, be-

sagt so zum Beispiel weder, daß unser Volk siegen wird, wenn es an Gottes Verheißung 

glaubt, noch daß es unterliegen wird, wenn es nicht glaubt. Es gilt der ecclesia perpetuo man-

sura. Wollte jemand dieses Wort einem Volk oder Staat unserer Tage als solchem zurufen, so 

wäre das nicht mehr eine Auslegung von Jes. 7, 9, sondern entweder eine Irreführung oder das 

Ereignis einer neuen Prophetie. 

5. Die zunehmende Preisgabe des geistlichen Amtes an die weltanschaulich gebundene 

weltliche Gewalt 

In den vorstehend aufgezeichneten Gefahren einer Vermengung von Schöpfer und Geschöpf, 

von Gottes Willen und menschlicher Wirklichkeit, von göttlicher und bürgerlicher Gerechtig-

keit sowie von menschlichem Erfolg und Gottes Gnade ging es immer zugleich um die Gefahr 

der Vermengung von kirchlichem und weltlichem Amt. 

Diese beiden Ämter sind die zwei höchsten Gaben Gottes auf Erden. Aber sie werden als Ga-

ben Gottes nur geehrt in der Unterscheidung beider Gewalten (Confessio Augustana XXVIII, 

4 u. 18): „Das Evangelium lehrt nicht ein äußerlich, zeitlich, sondern innerlich, ewig Wesen 

und Gerechtigkeit des Herzen und stoßet nicht um weltlich Regiment“ (XVI, 4); „weltlich Re-

giment gehet mit viel andern Sachen umb dann das Evangelium; weltlich Gewalt schützt nicht 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 8 24.11.2025 

die Seele, sondern Leib und Gut wider äußerlichen Gewalt ... Darumb soll man die zwei Regi-

ment, das geistlich und weltlich, nicht ineinander mengen und werfen“ (XXVIII, 10-12). 

Durch das weltliche Regiment wirkt Gott Werke äußerlicher Gerechtigkeit, durch das geistli-

che Regiment macht Gott den Sünder gerecht. Durch das weltliche Regiment erhält Gott den 

Sünder im Bereich der Sünde, durch das geistliche vergibt er die Sünde und erneuert den Sün-

der zum Gehorsam des Herzens. Durch das weltliche Amt erhält Gott den Sünder in der Welt 

des Todes, durch das kirchliche schenkt er dem Sünder das ewige Leben. Die Gewalt des 

weltlichen Amtes ist das Schwert, die Gewalt des kirchlichen Amtes ist allein Gottes Wort, 

„das Schwert des Geistes“ (Eph. 6, 17). Das weltliche Regiment hat nicht zu predigen und 

kann nicht Sünden vergeben. Das geistliche Regiment hat keine weltliche Gewalt anzustreben 

und sich ihrer zu bedienen. 

Dabei erstreckt sich der Gehorsamsanspruch beider Ämter auf alle Menschen. Das geistliche 

Amt hat allen Menschen Buße und Gnade zu predigen, auch den Inhabern des Amtes weltli-

cher Obrigkeit. Die weltliche Obrigkeit hat die äußere Gerechtigkeit aller Menschen ihres 

Landes zu schützen und zu fordern, auch die der Christen im geistlichen Amt. Man kann diese 

Überschneidung der Gehorsamsforderung nicht dadurch beseitigen, daß man der weltlichen 

Obrigkeit die Gewalt über Leib und Gut, dem geistlichen Amt aber die Gewalt über die See-

len, daß man dem weltlichen Amt das Diesseits, dem geistlichen Amt aber das Jenseits über-

läßt. Das wäre eine Fehldeutung der lutherischen Lehre. Beide Ämter fordern den Gehorsam 

Leibes und der Seele der gleichen Menschen inmitten dieser Welt. 

Zu der Unterscheidung von kirchlichem und weltlichem Amt gehört heute große Kraft, zumal 

jetzt in der Kriegszeit, die alle Kräfte bis aufs äußerste fordert; und wer sie ganz ernst nimmt, 

begibt sich in Gefahr. Denn wenn der Inhaber des weltlichen Amtes sich nicht mehr im Glau-

bensgehorsam unter den Anspruch des göttlichen Wortes beugt, wird er über kurz oder lang 

selbst anfangen, Aussagen über Gott zu machen und den Gehorsam der Untertanen auch ge-

genüber seiner „Weltanschauung“ fordern. Zumal im Kriege kann er die religiöse Verklärung 

seines Anspruchs und seiner Leistung nicht entbehren und wird sie sich immer wieder be-

schaffen. Dann aber ist es entscheidend für den Fortgang der Verkündigung des Evangeliums, 

daß sich die Kirche die Freiheit der Ordnung des geistlichen Amtes vom Totalitätsanspruch 

des weltlichen Regiments erkämpft und mit größter Gewissenhaftigkeit über der Erhaltung 

der rechten Ordination und Amtseinweisung wacht. Die Kraft zu diesem Kampf fehlt heute 

bei vielen. Die Erhaltung der politischen Widerstandskraft steht so im Vordergrund, daß die 

vom Bekenntnis geforderte Unterscheidung der beiden Regimente von vielen Amtsbrüdern als 

abzuschwächende angesehen wird, ja daß man den Kampf um die Freiheit des geistlichen 

Amtes weithin aufgibt, um den politischen Kampf nicht zu belasten. Eine Müdigkeit im 

Kampf um die Freiheit der Kirche ist unverkennbar. Der Trieb, lediglich zu erhalten, was 

noch an kirchlichen Arbeitsmöglichkeiten übrigblieb, ist bei vielen vorherrschend. Um sol-

chen Erhaltens willen schwächt man in der Verkündigung den unserer Zeit so anstößigen To-

talitätsanspruch des Wortes Gottes ab. Aber man vergesse nicht: Wir können die Kirche nicht 

erhalten, wenn Gott sie nicht erhalten will. Gott erhält sie aber, allein durch sein armes, ärger-

liches Wort. Man sollte darum heute nicht allzu sehr klagen über den offensichtlichen Ab-

stand zwischen den Worten der Staatsführung und dem Worte Gottes. Es könnte dies auch 

eine Hilfe sein, daß die Verkündigung der Kirche nicht in gleicher Weise abgleitet, wie dies in 

allen kriegführenden Völkern während des vorigen Weltkrieges geschah. Nur mit tiefer Be-

schämung kann man heute die weitaus meisten damaligen Kriegspredigten lesen. 

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, sich der vom Bekenntnis geforderten Unterscheidung 

von geistlichem und weltlichem Amt heute zu entziehen: 

Die einen passen in ihren Predigten die Sache Gottes mehr oder weniger der Sache des 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 9 24.11.2025 

kämpfenden Volkes an. Sie sehen im Kriege die letzte Möglichkeit, die Volkskirche zu erhal-

ten und den Nachweis zu erbringen, daß der Staat die Kirche braucht, und daß sie ihm mit ih-

rem Dienste nützlich ist. Der kirchliche Dienst erfolgt hier unterschiedslos an allen – selbst 

aus der Kirche Ausgetretene werden kirchlich getraut, zum Patenamt zugelassen und so fort –, 

und in möglichster Anpassung an die Ideologie der Schlagworte der Propaganda. 

Die anderen ziehen sich zurück auf „die innere Linie“. Sie beschränken sich im wesentlichen 

auf die Getreuen, die Gleichgesinnten; ihnen sagen sie in stillen Stunden das, was von der 

Schrift her heute allen gesagt werden müßte. Aber vor der Öffentlichkeit verschweigen sie das 

Anstößige und beschränken sich auf das, was ungestraft gesagt werden kann. Sie verzichten 

auf die konkrete Unterwerfung dieser Welt unter das Wort Gottes, klammern das Handeln der 

Obrigkeit aus dem Anspruch des Evangeliums aus, verzichten auf die Bußpredigt, die die 

Dinge offen bei Namen nennt. Es ist der Rückzug in die private Frömmigkeitssphäre und die 

Freigabe des Kriegsgeschehens an seine gottentfremdete Eigengesetzlichkeit. 

Wieder andere erklären die Predigt grundsätzlich für relativ unwichtig, sammeln kleine ästhe-

tisch interessierte Kreise zu liturgischen Arbeitsgemeinschaften und sakramentalen Feierstun-

den und erwarten hiervon die Erneuerung der Kirche. In mehr oder weniger ausgesprochener 

Verachtung blicken sie auf die Brüder herab, die in der Verkündigung und im kirchlichen 

Handeln gegen den Totalitätsanspruch der Welt kämpfen, und verdanken doch diesem stell-

vertretenden Kampf der anderen den geschützten Winkel, in dem sie sich ungefährdet versam-

meln. 

Wieder andere flüchten in apokalyptische Spekulationen, gehen ganz auf in den exegetischen 

Problemen eschatologischer Texte und halten für die entscheidende; Aufgabe der Kirche die 

Gnosis eines endgeschichtlichen Dramas, in dem die mannigfaltigen biblischen Aussagen in 

einem einsichtigen System einander zugeordnet sind. Auch die Apokalyptik kann Flucht vor 

dem Anspruch des Evangeliums sein, das nicht nur das Geschehen der Weltgeschichte endge-

schichtlich beleuchtet, sondern inmitten dieses Geschehens auf dieser Erde von jedermann 

den Gehorsam fordert. 

Wieder andere verharren in untätiger Resignation, arbeiten in ihren Gemeinden nur das Aller-

notwendigste und lassen die Dinge an sich herankommen im Warten auf das Ende des Krie-

ges. Sie erwarten vom Kriege einerseits eine Wandlung des deutschen Menschen durch die 

Disziplin, durch die Not, durch das Erlebnis des Todes, eine Wandlung, die ihn wieder zum 

Glauben und in die Kirchen führen soll. Andererseits hoffen sie, daß durch den Ausgang des 

Krieges die Not der Kirche beendet und wieder die Freiheit für kirchliche Arbeit gegeben 

wird. – Aber jetzt ist die Stunde des Heils! Wie könnte man die Predigt des Evangeliums auf-

schieben? 

So nötig es ist, daß die Verkündigung wieder im echten Sinn eschatologisch wird, so entschei-

dend es ist, daß die Gabe Gottes in den Sakramenten wieder im Glauben gesucht, empfangen 

und entfaltet wird, und so wichtig es ist, daß wir in der Wiederentdeckung der Liturgie in be-

wußter Gemeinschaft mit der Kirche aller Zeiten Gott anbeten und preisen, so verhängnisvoll 

ist doch das Aufgeben des Kampfes um die Freiheit des geistlichen Amtes zu Gunsten apoka-

lyptischer, sakramentalistischer, liturgischer oder auch pietistischer Sonderinteressen. Denn 

im Ergebnis bedeutet dies alles die zunehmende Unterwerfung des geistlichen Amtes unter 

den Totalitätsanspruch des weltanschaulich gebundenen Staates und damit das zunehmende 

Verstummen des Öffentlichkeitsanspruches des Evangeliums. Vor einer Vermengung der bei-

den Regimente aber warnen die Bekenntnisschriften so überaus ernst, weil in der Vermengung 

– gehen sie nun von Übergriffen des geistlichen Amtes aus wie im Mittelalter oder von Über-

griffen des weltlichen Amtes wie in der Gegenwart – immer zugleich beide Regimente 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 10 24.11.2025 

entarten und aus Bollwerken Gottes gegen das Teufelsreich zu Werkzeugen der Tyrannis des 

Teufelsreiches werden. Vermengung beider Ämter bedeutet ihre Dämonisierung und die Auf-

lösung der göttlichen Ordnung in Lüge und Blutvergießen. 

6. Das Versinken der Einzigkeit des Leidens und Sterbens Jesu Christi im Leid unserer 

Zeit 

Zu den fünf vorstehenden Unterscheidungen gehört viel Kraft. Wer sie heute in der Verkündi-

gung und im kirchlichen Handeln ganz konsequent ernst nimmt, begibt sich in Lebensgefahr. 

Der Angriff der Verkündigung gegen die Gleichsetzung von politischer Wirklichkeit und 

Rechtmäßigkeit gilt als Angriff gegen den Staat. Die Infragestellung der politischen Gerech-

tigkeit durch die Gerechtigkeit Gottes gilt als Schwächung der Wehrkraft. Die Bezeugung der 

Gleichberechtigung des Gegners vor Gott und des Handelns Gottes durch jegliche Obrigkeit, 

das Mitleid mit dem leidenden Gegner und die Achtung vor dem tapfer kämpfenden Feind ist 

des Landesverrats verdächtig. Indem heute alle vorstehenden vom Bekenntnis geforderten Un-

terscheidungen bekämpft werden, erhebt sich der Mensch zum Maß aller Dinge und wird zu 

dem, der wie Gott gut und böse unterscheidet und Gericht und Gnade nicht nur vollzieht, son-

dern auch offenbart. Der Mensch erhebt hier den Anspruch auf religiöse Verehrung, in gewal-

tiger Suggestion emporgehoben durch das „Wunder“ des Erfolges. 

Nun könnte ich mir denken, daß mancher meine Ausführungen für unnötig zugespitzt, für 

hart, ja für lieblos hält. Muß jetzt nicht alles zurücktreten, was zu Konflikten und Belastungen 

führen könnte? Ist nicht die alleinige Aufgabe der Kirche, in dem Leid des Krieges den deut-

schen Menschen aufzurichten, zu stärken, zu trösten, ihm Mut zu machen und die Freudigkeit 

zu erhalten zum Leben und zum Sterben? Haben wir nicht „allein das Evangelium“ zu ver-

kündigen? 

In der Tat, es geht einzig und allein um die Predigt des Evangeliums, um den Zuspruch des 

Leidens und Sterbens Jesu Christi an den Sünder. Aber das Evangelium wird nach lutheri-

scher Lehre nur recht verkündigt in der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium. Wollte 

man das Gesetz verkündigen ohne das Evangelium, dann wäre es nicht Gottes Gesetz. Wollte 

man aber das Evangelium verkündigen ohne Gottes Gesetz, dann wäre es nicht mehr das 

Evangelium. Denn das Evangelium ist die Botschaft von dem am unschuldigen Christus voll-

zogenen göttlichen Gericht. Jesus Christus ist als der Erlöser vom Fluch des Gesetzes zugleich 

der Ausleger des Gesetzes. Er ist der Heiland und der Gebieter. Sein Kreuzestod ist das Evan-

gelium und zugleich die schärfste Zuspitzung der Predigt des göttlichen Gesetzes und Ge-

richts. 

Da im Kriege alle ethischen Begriffe von den Erfordernissen des Existenzkampfes her umge-

prägt werden, erwächst der Verkündigung die große Gefahr, daß sie die Gesetzespredigt der 

weltlichen Obrigkeit überläßt und ihrerseits isoliert das Evangelium verkündigen und allein 

trösten will. Die bekannten neulutherischen Thesen von Gogarten und Stapel haben diese 

Preisgabe des göttlichen Gesetzes an den Staat bereits vor Jahren grundsätzlich gefordert. 

Aber wer „allein, das Evangelium“ predigen will, wird es nicht predigen können. Denn es ist 

die Vergebung unserer Verstöße gegen Gottes Gesetz. Wer die Passion Jesu Christi allein zum 

Troste verkündigen will, wird erleben, daß sie verblaßt gegenüber der Passion der Menschen 

in diesem Kriege. Schon jetzt bedeutet sie vielen nichts im Vergleich zu der „Passion der 

volksdeutschen Brüder“ in der Tschechoslowakei oder in Polen. Ohne die Predigt des Geset-

zes kann auch Christi stellvertretendes Leiden nichts besagen und werden die leidenden Men-

schen ungetröstet in einem Sumpf von Blut und Tränen versinken. Ohne das Wissen um Got-

tes Zorn gegen uns muß die Botschaft von der Gottverlassenheit Jesu belanglos und freudlos 

bleiben. Die Predigt des Gesetzes und des Evangeliums gehören ähnlich zusammen wie im 



Schlink - Die Verkündigung der Kirche im Kriege (1940) 11 24.11.2025 

Glaubensbekenntnis die göttliche und die menschliche Natur Jesu Christi. Als der gebietende 

Herr ist er der für uns leidende Mensch. Ohne die konkrete Predigt des Gesetzes zur Zeit und 

zur Unzeit wird die Botschaft vom Sterben des menschgewordenen Gottessohns am Kreuz auf 

der einen Seite zu einem bloßen Mythus, auf der anderen Seite geht die Unterscheidung zwi-

schen dem eingeborenen Sohn Gottes und uns verloren. Wie Gottes Gesetz nicht abgesehen 

vom Evangelium, also nicht gesetzlich, verkündigt werden darf, so auch das Evangelium nicht 

in billiger Anbiederung unter Verschweigen der göttlichen Forderung und in faktischer Leug-

nung der Gottesherrschaft. Die rechte Unterscheidung von Gesetz und Evangelium ist und 

bleibt das Thema der Theologie im Krieg und Frieden. 

Dies sind, vom lutherischen Bekenntnis her gesehen, die wichtigsten Gefahren, die die Ver-

kündigung der Kirche im Kriege bedrohen. Zwischen diesen Gefahren führt der Weg des 

rechten Dienstes am Wort hindurch, ein Weg, so schmal, daß es oft scheint, als sei er über-

haupt nicht weiter gangbar. Ich konnte Ihnen diese Gefahren zwar aufzeigen, aber ich kann 

weder Sie noch mich vor diesen Gefahren bewahren. Das kann nur Gott. 

Vortrag auf einer Freizeit Schleswig-Holsteinischer Pfarrer in Breklum (Frühjahr 1940) 

Quelle: Edmund Schlink, Bekennende Kirche und Welt (Das christliche Deutschland 1933 bis 

1945. Dokumente und Zeugnisse. Evangelische Reihe: Heft 10), Tübingen: Furche-Verlag 

1947, S. 54-68. 


