
Miskotte - Gemeinsinn (RGG) 1 02.11.2025 

Gemeinsinn 

Von Kornelis H. Miskotte 

Der Ursprung des heute schillernden Begriffes Gemeinsinn liegt im Begriff des sensus com-

munis. Ausgehend von der »allgemeinen und besonderen Empfindung« (koinê kai idia 

aisthêsis; Aristoteles, de anima III, 425) bestimmt Thomas von Aquino den sensus communis 

als »allgemeine Wurzel und Ursprung der äußeren Sinne« (S. Th. I q. 78a. 4 ad 1. 2; q. 84a. 8. 

ad 2; vgl. S. c. Gentiles II, 74), d. h. als für jeden der einzelnen Sinnesobjekte eigentümlichen 

Sinn, also erkenntnistheoretisch gesprochen etwa gleichbedeutend mit dem allgemeinen und 

gesunden Menschenverstand. In seiner Wertschätzung der Sprichwörter als Niederschlag von 

Logik, Moral und Weisheit in den äußeren Dingen verwendet Luther u. a. den Terminus »sen-

sus communis« (WA 40/I, 293; 17/I, 377; 18, 784).  

Erst im Deismus wird der sensus communis als »common sense« zentral und in vielen Rich-

tungen grundlegend für den Religionsbegriff wie für das Wesen der bürgerlichen Tugenden. 

Die Schottische Schule (u. a. Dugald Stewart) faßt »selbstevidente« Wahrheiten theoretischer 

und ethischer Art unter diesem einen Begriff zusammen. Eine Zuspitzung auf die Ästhetik hat 

Kant (Kritik der Urteilskraft §§ 20-23) unternommen. Das deutsche Wort Gemeinsinn hat ei-

nen wärmeren Ton als common sense, deutet mehr einen Gegensatz z. B. zu Egoismus an und 

hat eine gewisse religiös-romantische Färbung. Es unterscheidet sich von der Konstruktion ei-

nes volonté general und eines Gesamtbewußtseins. In »völkischer« Verwendung bekam es ei-

nen Hauch von Verklärung zum Absoluten. Das ging meistens nicht ab ohne Kurzschlüsse be-

züglich der Frage der Herkunft; die Menschennatur schließe mit anderen Trieben (Gattungs- 

und Fortpflanzungstrieb usw.) den Trieb zum Selbstschutz im Gefolge der Selbstbehauptung 

der Gemeinschaft oder der Gesellschaft mit ein; die Kehrseite dieses Triebes sei der Opfer-

wille, welcher sich im Zug des naturalistisch verstandenen Gemeinsinns irrational einstellte. 

Utilitaristisch- propagandistisch abgewandelt bedeutet das: »Gemeinnutz geht vor Eigen-

nutz«. Dabei liefen die von Tönnies eingeführten Unterscheidungen wie »Gemeinschaft« und 

»Gesellschaft«, »Wesenswille« und »Kürwille« durcheinander. 

Aber beinahe überall war die ethische Begründung des Gemeinsinns verwirrt. Wie der Ver-

such, den Altruismus von einem fundamentalen Egoismus in seinen Differenzierungen herzu-

leiten, ist auch die naturalistische Ableitung des Gemeinsinns abzulehnen. Und der Gemein-

sinn ist nicht als sittlich höher zu bewerten, solange noch der Gedanke einer prästabilierten 

Harmonie zwischen dem eigenen und dem fremden Wohl, der eigenen und der gesellschaftli-

chen Wohlfahrt überwiegt. Echter Gemeinsinn lebt nur da, wo der Mensch die Gemeinschaft 

als einen hohen Wert an sich erkannt hat und sein Leben danach richtet. Die heutige akute 

Vertrauenskrisis, der fortwährend genährte Argwohn aller gegen fast alle Mitmenschen, ist ein 

Symptom der Verwilderung des Gemeinsinns, das in einer krankhaften Einsamkeit wurzelt. 

Eine Stärkung des Gemeinsinns kann also nicht erwartet werden von einer Ethik, welche diese 

Gesinnung und dieses Gut als faktisch oder prinzipiell der Menschennatur mitgegeben dar-

stellt, und zwar um so weniger, als die Bezirke, woran sie sich orientieren möchte (Ehe, Fami-

lie, Volk, Staat, Gesellschaft), schon in früheren Formen ihrer Auflösung keinen Grund für 

solche Erwartung abgeben. Neuere Philosophie und Theologie haben deshalb die Ethik des 

Gemeinsinns (ohne die soziologischen Strukturen zu umgehen) in den Beziehungen von Per-

songemeinde und Gottesbegriff erörtert. Sowohl in der »Gemeinschaft« als in der »Gesell-

schaft« als Verband rationalen Handelns offenbart und bestätigt der Mensch sich selbst in der 

realen Schranke und Verschränkung von Ich und Du. Kraft dieser Grundbeziehung ist die ge-

samte Geistigkeit des Menschen in den Bund hineingehoben; deswegen geht mit dem Verlust 

lebendiger Gottesgemeinschaft allmählich nach Art der hier wesensmäßig herrschenden 



Miskotte - Gemeinsinn (RGG) 2 02.11.2025 

Strukturen die Gemeinschaft und der darauf gerichtete Gemeinsinn verloren. Die Kollektiv-

Gestalt als solche kann also der Einzelperson niemals übergeordnet sein, und der Gemeinsinn 

kann die ethische Führung nicht beanspruchen. Um zur Erfassung der ontisch-ethischen 

Grundbeziehungen der Personen in der Gemeinschaft und Gesellschaft durchzudringen, be-

dürfen wir mindestens der Ahnung einer ganz anderen Überlegenheit. Wie ich aber Gottes Ich 

erst kenne in der Offenbarung seiner Liebe, so auch den andern Menschen. Ein gemeinschaft-

liches Ethos, in dem der common sense und der Gemeinsinn den Raum ihrer Entfaltung fin-

den würden, setzt die genannten Grundbeziehungen voraus. Ebenso sind »Wesenswille« und 

»Kürwille«, wenn auch als Beschreibung wichtig, nicht an sich normativ für das Handeln der 

einzelnen im rechten Verständnis des Gemeinsinns. Hier hat der Kirchenbegriff einzusetzen. 

Nirgendwo kann Gemeinsinn so unerwartet stark und froh wachsen als da, wo die Erkenntnis 

der höchsten Einsamkeit des einzelnen in die (ihm offenbarte) Sünde die Erkenntnis weitester 

Gemeinschaft mit allen anderen einschließt. Da muß des Menschen Verhärtung, Zurückhal-

tung und Gleichgültigkeit gegenüber dem Gemeinwesen in allen ihren Gestalten ein Ende fin-

den. 

Lit.: L. SCHÜTZ, Thomas-Lexikon, (1881) 18952, 741 – W. WUNDT, Ethik, (1886) 1923, 

245 – F. TÖNNIES, Gemeinschaft u. Gesellschaft, (1887) 19538 – G. SIMMEL, Einleitung in 

die Moralwissenschaft I, (1892) 19113, 92 ff. – P. NATORP, Sozialpädagogik, (1800) 19225 – 

DERS., Sozialidealismus, (1920) 19222 – E. THIELE, Luthers Sprichwörtersammlung, 1900 

– E. DÜHRING, Soziale Rettung durch wirkliches Recht, 1907 – J. TH. BEYSENS, Allge-

meine Zielkunde I, Leiden 1912, 138 ff. – A. GÖRLAND, Ethik als Kritik der Weltge-

schichte, 1914, 358 – F. EBNER, Das Wort u. die geistigen Realitäten, 1921 – E. STEIN, In-

dividuum u. Gemeinschaft (Jb. f. Philosophie u. phänom. Forschung 5, 1922, 116-283) – M. 

BUBER, Ich u. Du, 1923 – D. BONHOEFFER, Sanctorum communio, (1930) 19542 – ST. 

ANTERS, Scholast. Lexicon, Antwerpen 1937, 291. 

RGG3, Bd. 2 (1958), Sp. 1374f. 


