Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklidrung
Von Friedrich Mildenberger

Wir haben alle die knappe dogmatische Formel gelernt, in welcher Luthers kleiner Katechis-
mus den Ertrag der altkirchlichen Bemiihungen um eine zutreffende Beschreibung der Person
Jesu zusammenfaBt: ,,Ich glaube, dal Jesus Christus, wahrhaftiger Gott, vom Vater in Ewig-
keit geboren und auch wahrhaftiger Mensch, von der Jungfrau Maria geboren, sei mein Herr
... Jesus, wahrer Gott und wahrer Mensch in der Einheit der Person, das war einmal eine Ant-
wort auf die Frage nach der Macht seiner Erscheinung. Aber diese Antwort ist uns wieder zur
Frage geworden: Was heilit das — wahrer Gott und Mensch in der Einheit der Person?

Der amerikanische Theologe Paul van Buren hat ein Buch geschrieben iiber The Secular Me-
aning of the Gospel (1965 unter dem irrefithrenden Titel ,,Reden von Gott in der Sprache der
Welt“ deutsch erschienen), dessen entscheidende These man so zusammengefal3t hat: Es gibt
keinen Gott — und Jesus ist sein eingeborener Sohn! Man kann nicht einmal sagen, dafl mit
dieser Zusammenfassung die Meinung van Burens vollig verfehlt worden ist. Diese These —
sie ist auf jeden Fall unbedacht und theologisch unhaltbar — kann uns auf einen Sachverhalt
aufmerksam machen, der uns hier zu beschéftigen hat: Die Anerkennung der durch die Zeiten
reichenden Vollmacht Jesu ist nicht an die Beschreibung seiner Person gebunden, die im alt-
kirchlichen Dogma, der sog. Zweinaturenlehre, gegeben worden ist. Diese Anerkennung der
Vollmacht Jesu findet sich in diesem extremen Fall sogar dort, wo Gott selbst und der Gottes-
glaube fragwiirdig geworden sind.

Ich kann auch so formulieren: Der Gottesglaube ist nicht mehr die selbstverstindliche Voraus-
setzung fiir eine Beschreibung der Vollmacht und Herrschaft Jesu. Vielmehr steht mit Jesu
Vollmacht, zu Gott zu fithren, der Gottesglaube selbst in Frage. Nur in Jesus und durch Jesus
kann es zur GewiBheit Gottes kommen.

Das bedeutet aber: Das Bekenntnis zu der Gottmenschheit Jesu ist nicht mehr unmittelbar als
das hilfreiche Evangelium verstidndlich. Das war ja einmal sein Sinn: Der Gott, der in allem
Geschehen den Menschen angeht und betrifft — der Gott, dessen Macht im Schicksal erfah-
ren wird, der Gott, dessen unerfiillte Forderung im Gewissen verklagt — eben dieser Gott ist
mit Jesus, dem Heiland der Siinder, wesenseins. An Jesus als wahren Gott glauben bedeutete
in dem alten Denkzusammenhang also: Gott trotz aller Anfechtung durch Gesetz, Siinde und
Tod, trotz der Anklage des Gewissens und der Erfahrung der vernichtenden Schicksalsmacht
als den gnidigen Gott glauben, der den Menschen in seinem Elend durch Jesus Christus auf-
gesucht und errettet hat.

Es mag sein, dall Menschen auch heute noch so glauben kénnen, daB fiir sie das Bekenntnis
zu Jesus als wahrhaftigem Gott und wahrhaftigem Menschen zugleich das Bekenntnis zur
Herrschaft Jesu iiber ihr Leben und tiber die ganze Welt ist. Aber fiir viele Zeitgenossen —
und wir alle sind vermutlich von dieser Zeitgenossenschaft mehr oder weniger mitbetroffen
— ist dieses Bekenntnis lange schon nichtssagend geworden. Nichtssagend — das heif3t ja
nicht, dal3 es nun einfach fiir falsch erklart wiirde. Aber es hilft nicht mehr, die Wiirde und
Herrschaft Jesu richtig zu verstehen, wenn wir einfach sagen: Er ist Gott, Das hilft dann nicht
mehr, wenn wir nicht mehr selbstverstdandlich unser Schicksal als bestimmt durch die Vorse-
hung eines personlichen Gottes ansehen kdnnen; und wenn wir das Gewissen nicht mehr un-
mittelbar als seine Stimme vernehmen, die uns anklagt und schuldig spricht. Auf solche Un-
mittelbarkeit und Selbstverstiandlichkeit kommt es an! Wenn einem Gott, dessen vernichten-
der Zorn in Schicksal und Schuld erlebt wird, entgegen gehalten werden kann: Jesus ist Gott!

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
1 20.10.2025



— dann ist das der rettende Glaube, der entgegen aller widersprechenden Gotteserfahrung
sieb an Gottes Gnade klammert. Wer aber Schicksal und Gewissen nicht als die unmittelbare
Betroffenheit durch Gottes Zorn erfahrt, fiir den ist jenes Bekenntnis zur Gottheit Jesu besten-
falls eine intellektuelle Ubung, die ihn im Zentrum seines Lebens nicht betrifft.

Darum muf es aber in einer richtigen theologischen Lehre von Christus gehen, diese Betrof-
fenheit durch Jesu Vollmacht iiber die Zeiten hinweg so auszusagen, dal deutlich wird: Wie
er mich selbst im Zentrum meines Lebens betrifft, so geht er jeden Menschen an. Der Herr
meines Lebens ist der Herr der Welt, und der Herr der Welt ist der Herr meines Lebens.

Wie kann das zutreffend und verstiandlich ausgesagt werden? Das ist die Frage, der wir nach-
zugehen haben, wenn wir uns iiber die Moglichkeiten einer zeitgemafen Christologie Gedan-
ken machen.

Dabei ist die personliche Betroffenheit durch Jesus vorausgesetzt. Ob einer von der Macht
Jesu erfal3t ist, das zeigt nicht einfach die korrekte theologische Formel an. Gerade auch unzu-
reichende Versuche, die neue Aussagemoglichkeiten finden wollen, verraten doch eine solche
Betroffenheit, die sich mit den traditionellen, abgegriffenen Formeln nicht begniigen will!
Wonach wir zu fragen und woriiber wir zu urteilen haben, das ist nicht solche Betroffenheit,
sondern die theologische Aussage. Ist sie gelungen? Kann sie Jesus, den Herrn des eigenen
Lebens, als den Herrn iiber die Welt so zur Sprache bringen, da3 wir verstehen, was gemeint
ist und darum in solche Aussage einstimmen konnen? Wir sind durch Jesu Vollmacht betrof-
fen. Das ist die Gemeinsamkeit, die der theologischen Gedankenarbeit vorausliegt. Damit ist
dem Ernst solcher Gedankenarbeit, der Frage nach richtig und falsch solcher theologischen
Aussage nichts abgebrochen. Aber diese Frage nach dem richtigen oder falschen Denken ist
begrenzt durch den Hinweis auf den lebendigen Gehorsam, der groBer ist als die theologische
Formel (vgl. Mt 7, 21).

I

Zunichst erscheint es so, wie wenn durch die Aufklidrung die Frage nach der richtigen Lehre
von Christus abgeldst wiirde durch die Frage nach der wahren Religion, die Jesus selbst ge-
lehrt und gelebt hat. So versucht ja die neu herautkommende Zeit die christliche Tradition
aufzunehmen: Die wahre, allgemeine und verniinftige Gottesverehrung ist in der Lehre Jesu
vorgegeben.

Freilich schlie3t diese Anerkennung eine kritische Wendung gegen die Tradition mit ein. Ein-
mal muB3 die Lehre Jesu selbst von zeitbedingten Unvollkommenheiten gereinigt werden. Um
sich mit der verniinftigen Wahrheit seinem kindlichen Zeitalter verstandlich zu machen, muf3-
te Jesus sich der Denk- und Vorstellungsweise seiner Zeitgenossen anpassen, akkommodie-
ren. Was zur zufélligen Schale solcher Akkommodation gehort, was zum bleibenden Kern der
verniinftigen Wahrheit — dariiber hat die gegenwirtige, zur Miindigkeit gelangte Vernunft zu
urteilen. Zu solcher Akkommodation gehdren auch die Wundertaten Jesu, die einem noch
kindlich gearteten Geschlecht das Ansehen der Lehre Jesu einprégen sollten. Wenn aber eine
zur Miindigkeit gelangte Vernunft die Wahrheit jener Religion, die Jesus lebte und lehrte,
ohne solche Zutat einsieht, so wird die Uberlieferung von jenen Wundertaten gewil3 keinen
Glauben mehr verlangen konnen.

Kritischer noch als gegen die Jesustiberlieferung wendet sich solche verniinftige Religiositét
freilich gegen den Kirchenglauben, der in orthodoxem Formelkram erstarrt ist, der iiber der
Sorge um die reine Lehre das religidose Leben vergessen hat — hier steht die Autklarung be-

kanntlich in einer Front mit den urspriinglichen Impulsen des Pietismus. Nicht der korrekte,

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
2 20.10.2025



orthodoxe Glaube erfiillt Jesu Willen, sondern jener Gehorsam, der sich mit der verehrungs-
wiirdigen Menschlichkeit Jesu verbunden weil3 in der Anerkennung der véterlichen Vorse-
hung Gottes und im Tun der Nichstenliebe. So kann Lessing — Meister in der prizisen For-
mulierung dessen, was an der Zeit ist — in zwei Flugschriften des Fragmentenstreites 1777
das ,,Evangelium Johannis* und das ,,Testament Johannis* einander gegeniiberstellen. Das
Evangelium des Johannes, als dessen Kernsatz die Aussage erscheint: ,,das Wort ward
Fleisch®, ist der Ansatz fiir die dogmatischen Formeln der Christologie, die zu glauben als re-
ligiose Pflicht auferlegt w'rd. Das Testament des Johannes ist jene apokryphe Anekdote von
dem alten Johannes, der in der Gemeindeversammlung immer nur dieselben Worte zu wieder-
holen wullte als Inbegriff dessen, was er von Jesus empfangen hatte: ,,Kindlein, liebt euch!*
— ,,Welches von beiden — so fragt Lessing — mochte wohl das Schwerere sein? — Die
christlichen Glaubenslehren annehmen und bekennen" oder die christliche Liebe ausiiben?*
(WW ed. P. Rilla 8, S. 21). Die Antwort ist in der Frage mitgegeben. Gegen einen auf die kor-
rekte Lehrformel eingeschworenen Glauben an Jesus Christus wird die lebendige Nachfolge
gestellt, die sich an den unmittelbaren Eindruck der Menschlichkeit Jesu hélt, seiner religidsen
und sittlichen Unterweisung, seines Vorbildes im Glauben und in der Liebe.

Mit diesem Verweis auf den Eindruck der Menschlichkeit Jesu, des Lehrers und Vorbildes der
wahren Religion, scheint sich das Problem einer ausgefiihrten Christologie, einer Lehre von
Person und Werk des Erlosers, erledigt zu haben. Die einfache, menschlich-verniinftige Weise
der Religion, die Jesus selbst lehrte und vorlebte, scheint jedenfalls weitere Fragen m dieser
Richtung tiberfliissig zu machen

Wir werden iibe» jene Zeit nicht aburteilen wollen, die ihr Bestes in Jesus vorgegeben fand:
den Optimismus ihres Glaubens an die viterliche Vorsehung Gottes und an den endlichen
Sieg der verniinftigen Humanitit. Aber diese Zeit konnte doch nichts anderes sein als der
Durchgang zu neuen Erfahrungen, zu neuen Fragen, die auch zu einer neuen Begegnung mit
Jesus fithren muBlten. Sollen wir Kant dieser Zeit der Aufkldrung noch zurechnen? Gewif3
steht er mit seinem Selbstgefiihl ungebrochen in dieser Zeit. Aber in der Grof3e und Konse-
quenz meines Denkens ragt er doch auch {iber diese Zeit hinaus. So finden wir bei ihm ein tie-
feres Nachdenken tiber die Vollmacht Jesu, das sich nicht einfach mit den beiden Stichworten
des weisen Lehrers und des vorbildlichen Frommen beruhigen will, sondern in der Frage nach
der Verwirklichung der wahren Religion weiter ausgreift und der kommenden theologischen
Arbeit vorausleuchtet.

Voraussetzung eines Verstehens dieser Macht Jesu, wie Kant sie zu interpretieren sucht, ist
der sittliche Kampf, in welchen sich der Mensch gestellt sieht. Dabei findet sich dieser
Mensch in scheinbar aussichtsloser Lage vor- er ist bestimmt durch das Bose. Nicht nur ein-
zelne unter seinen Handlungen sind bose; solche bosen Handlungen kdnnten dann ja auch
wieder durch gute abgeldst werden, und der Mensch wire teils gut, teils bose — er wére auf
jeden Fall immer neu vor die Wahl zwischen gut und bose gestellt. Nun findet er sich aber als
den vor, der sich imme" schon gegen das Gute entschieden hat — er ist bestimmt durch das
radikale Bose, das in seiner Gesinnung herrscht. Diese Herrschaft duf3ert sich darin, da3 der
Mensch nicht ohne Zogern der Stimme der Pflicht folgt, die er in seinem Gewissen vernimmt.
Vielmehr will er zugleich wissen, ob ihm ein solches Tun der sittlichen Pflicht wohl niitzt,
oder ob er nicht gar in diesem Fall besser einer pflichtwidrigen Neigung folgen soll. Das ist
das im Menschen herrschende radikale Bose: dal} er sich selbst das Urteil dariiber anmalft, ob
er dem Gebot der Pflicht folgen soll oder nicht. Eben damit wird ja jede einzelne Handlung
durch die pflichtwidrige Gesinnung verderbt: auch wenn ein Mensch seine Pflicht tut. tut er
sie nicht deshalb, weil sie ihm geboten ist, sondern weil er solches Tun im gegebenen Fall als
gut und niitzlich ansieht.

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
3 20.10.2025



Wie konnte es zu dieser Verderbnis des Menschen kommen — zur Herrschaft des bosen Prin-
zips im Menschen —, da dieser doch seinem Wesen nach gut ist, bestimmt durch eine ur-
spriingliche Anlage zum Guten? Nun, Kant bemiiht sich hier klugerweise nicht um eine Erkla-
rung des Unerklarlichen, sondern nimmt dieses radikale Bdse in seiner unbegreiflichen Fakti-
zitdt hin. So ist es nun einmal, dal der Mensch sich in einer solchen Verkehrung vorfindet;
warum es so ist, dafiir 146t sich keine andere Erklérung finden als die, dal der Mensch selbst
die Schuld an dieser Verkehrung tragt — sie ist seine selbstgewollte Tat, die sich freilich nicht
in der Erinnerung festlegen 148t, die aber dem Menschen im BewuBtsein seiner Verkehrtheit
jederzeit unmittelbar nahe ist und sich in jeder Regung der pflichtwidrigen Gesinnung aktuali-
siert.

Diese unbegreifliche Faktizitéit des radikalen Bosen ohne weitere Erklarung hinzunehmen be-
deutet freilich nicht, sich mit ihr als mit einer unabdnderlichen Gegebenheit abzufinden. Der
Mensch gehort nicht dem Bosen, das ihn festhalten will; er gehort vielmehr dem Guten, das
seine urspriingliche Bestimmung ist.

Diese urspriingliche Bestimmung des Menschen nun ist fiir Kant der entscheidende Begriff
seiner Christologie (freilich einer recht verklausuliert vorgetragenen Christologie. Das héngt
sicher mit den Umsténden zur Zeit der Abfassung seiner Religionsschrift zusammen, aber
auch mit dem Wunsch, seinerseits die Grenze zwischen den Fakultdten so zu respektieren, daf3
auf der anderen Seite eine theologische Bevormundung der freien philosophischen Untersu-
chung mit Berufung auf diese Grenze abgewiesen werden konnte). Die urspriingliche mensch-
liche Bestimmung zum Guten bezeichnet Kant als das Ideal der menschlichen Vollkommen-
heit und als das Urbild der sittlichen Gesinnung. Dieses Ideal als die Bestimmung des Men-
schen hat einen zweifachen Ort. Es gehort einmal zu Gott selbst — darum kann man es, wie
Kant in Anlehnung an den Prolog des Johannesevangeliums sagt, als Gottes eingeborenen
Sohn bezeichnen, als das Wort, durch welches alles geschaffen ist, in dem Gott die Welt ge-
liebt hat, durch das — nédmlich indem wir die ihm entsprechende Gesinnung annehmen — wir
hoffen konnen, Kinder Gottes zu werden (Religion innerhalb... 2. Stiick 1. Abschnitt, Studien-
ausgabe ed. W. Weischedel IV, S. 713).

Zugleich aber ist dieses Ideal im Menschen selbst — es wird ihm durch seine Vernunft als das
Vorbild vorgehalten, dem er nachzustreben hat. Insofern kann man sagen, dieses Ideal sei im
Menschen als sein besseres, moralisches Selbst. Aber auch wenn sich der Mensch bemiihte,
diesem Ideal nachzustreben und sich also in den Kampf mit dem radikalen Bosen einzulassen,
konnte er sich nicht einbilden, dieses Ideal zu verwirklichen.

Die Realitét dieser Idee der gottwohlgefalligen Menschheit ist vielmehr auBBer ihm. Er wird sie
sich denken miissen in einem Menschen, der sich fiir die Verwirklichung des Guten einsetzt,
ohne sich um den Widerstand zu kiimmern, der thm entgegengesetzt wird, ja der um dieses
Einsatzes fiir das Gute willen sogar Leiden und Tod bereitwillig iibernimmt. Obwohl Kant es
peinlich vermeidet, hier den Namen Jesu zu nennen, und meist sogar im Potentialis redet, ist
deutlich, was er sagen will: Wir denken uns dies Ideal eben als in Jesus verwirklicht — und
erkennen umgekehrt in Jesus das Ideal, das Urbild der Gott wohlgefilligen Menschheit.

Dal3 Jesus der vollkommene Mensch ist, das ist natiirlich in der christologischen Lehrbildung
keineswegs ein neuer Gedanke: von seiner Siindlosigkeit, von seinem vollkommenen Gehor-
sam ist immer schon die Rede gewesen. Aber diese Siindlosigkeit eignete der Menschheit Jesu
kraft ihrer Einung mit der Gottheit. Sie ist also von der gottheitlichen Wiirde Jesu abgeleitet
und verweist wieder auf diese Wiirde. Nun aber wird — das ist ein neuer Ton, der bis heute
nachklingt — die Wiirde Jesu ganz in der Vollkommenheit seiner Menschlichkeit gefunden.

War fiir die rationalistische Kritik von der alten dogmatischen Formel ,,wahrhaftiger Gott und

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
4 20.10.2025



wahrhaftiger Mensch, vere Deus — vere homo* nurmehr die wahre Menschlichkeit des Leh-
rers und Vorbildes iibrig geblieben, so wird dieses Menschsein Jesu nun vertieft zur idealen,
urbildlichen Menschlichkeit und erscheint so als neues Wiirdepridikat: Jesus als der wahre
Mensch ist die vollkommene Verwirklichung des Menschseins; als vere homo ist er die ge-
schichtliche Erscheinung der veritas humanitatis.

Man wird freilich gleich dazusetzen miissen: Hier bei Kant ist die Macht Jesu nicht als die
wirkende Macht dieser geschichtlichen Erscheinung bestimmt. Jesu Macht ist vielmehr in
Wahrheit die Macht des Ideals. Geht doch dieses Ideal aus auf die Reinheit der Gesinnung
und auf die vollkommene Giite des Willens. Eine solche Reinheit der Gesinnung kann sich
aber immer nur unvollkommen &duf3ern — so, daf} in keinem Fall ein dem Ideal widerspre-
chendes Reden, Verhalten und Handeln an einem Menschen sichtbar wird. Wenn darum in Je-
sus die Verwirklichung des Ideals gefunden wird, dann so, daf dieses Ideal auf eine ge-
schichtliche Erscheinung iibertragen wird, die dafiir wenigstens die Moglichkeit bietet, sofern
sie nichts diesem Ideal Widersprechendes zeigt. Jesus erscheint also fiir den Menschen als je-
nes bessere, moralische, Gottes Willen vollkommen entsprechende Selbst, das in jeder Ver-
nunft wohnt. Nicht die Verwirklichung des Ideals in Jesus aber, sondern dieses in jeder Brust
wohnende Ideal oder Urbild des vollkommenen Menschseins ist es, das als Macht den Men-
schen bestimmen kann.

Im praktischen Glauben an diesen Sohn Gottes nun, so meint Kant, kann der Mensch hoffen,
Gott wohlgefillig zu werden. Im praktischen Glauben — das heifit in dem Entschluf3, ihm
nachzufolgen, wobei wieder das Urbild, das bessere Selbst in der eigenen Brust, der Herr und
Meister ist, zu dessen Nachfolge der Mersch sich eigentlich entschlie3t. In solchem Entschluf3
vollzieht sich jene Revolution in der Gesinnung, in welcher das radikale Bose im Menschen
iiberwunden wird. Dieses Bose bestand in der grundsitzlichen Bereitschaft, das pflichtgeméfe
Tun der Frage nach dem Nutzen einer Handlung zu unterwerfen und es gegebenenfalls zu-
riickzustellen. Die neue Gesinnung der Nachfolge fragt dagegen nur nach der Pflicht und nicht
nach deren Folgen. Sie wird bereit sein, die Reinheit der Gesinnung auch dann nicht >n Frage
zu stellen, wenn daraus Leiden folgen miissen — wie das ja bei Jesus deutlich vor Augen
steht. Die Erinnerung an den fritheren unsittlichen Zustand und der Vergleich mit dem, was
jetzt das Handeln bestimmt, soll dabei die Beharrlichkeit zum Guten bekriftigen. Und wenn
die Schuld der Vergangenheit, die sich ja nicht riickgéngig machen 14Bt, den Menschen an
Gottes Wohlgefallen zweifeln macht, so soll er sich daran halten, daf3 die Leiden des Sohnes
Gottes, der er jetzt selbst durch seine neue Gesinnung geworden ist, fiir die Schuld des alten
Menschen, der er einmal war, genugtun werden.

Gewil} ist es nicht schwer, von einer traditionellen Orthodoxie aus diese Gedanken abzuwer-
ten. Der moralische Mensch vergewissert sich in dieser Umdeutung der Christologie seiner
selbst, seiner Moglichkeit zum Guten, seiner gottwohlgefalligen Gesinnung. Aber es ist nun
doch kennzeichnend, daf3 das hier bei Kant geschieht in einer kritischen Sichtung der christo-
logischen Lehrbildung der Kirche, der Lehren von der Fleischwerdung des Gottessohnes, von
seiner Erniedrigung, von seiner stellvertretenden Genugtuung. Sicher werden wir uns nicht
damit zufrieden geben wollen, dafl Kant die Macht, die Jesus ausgeiibt hat und ausiibt, als die
Macht des moralischen Ideals erklért, das in jeder Menschenbrust wohnt. Aber es geht hier
nun doch um die Macht Jesu, die dieser grof3e kritische Denker mit den Mitteln seiner selbst-
gewissen Verniinftigkeit zu erfassen und auszusagen suchte. Auch das sollten wir sehen.

Wie stark die Faszination durch Jesus in dieser verniinftigen Religionslehre Kants wirksam
ist, das wird vielleicht noch deutlicher, wenn wir auf die geschichtliche Dimension achten, die
ja der Kantischen Frage nach der Selbstverwirklichung der ihrer urspriinglichen Bestimmung

entsprechenden, moralisch vollkommenen Menschheit notwendig eignet. Denn zwar der

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
5 20.10.2025



Kampf zwischen Bose und Gut, jene Revolution der Gesinnung, die den Menschen zum Sohn
Gottes macht, wird sich im Einzelnen vollziehen. Aber der Sieg des Guten iiber das Bose
kann nur in der moralischen Vollendung der Menschheit im ganzen gesehen werden. Kant be-
zeichnet diesen Zustand der Vollendung als das Reich Gottes.

Dieses Reich Gottes auf Erden muf aber seinen Anfang nehmen — die Menschen miissen
heraus aus dem ,,ethischen Naturzustidnde®, in welchem sie sich stindig gegenseitig ihre ,,mo-
ralische Einlage* verderben. Das kann nur so geschehen, daf3 ein ,,Volk Gottes* Konstituiert
wird, eine Gemeinschaft, welche ihre moralische Pflicht als Gottes Gebot erfalit und sich so
im Gehorsam gegen ihn als den ,,Herzenskiindiger® zusammenschlieB3t. Ein solches Volk Got-
tes wird freilich dort, wo es als menschliche Veranstaltung verwirklicht werden soll, nur in
Gestalt einer Kirche existieren konnen, die mit ihrem historischen Ursprung zugleich den Of-
fenbarungslauben und zweckmiBigerweise eine heilige Schrift als autoritative Urkunde tra-
diert. ,,Gliicklich! wenn ein solches den Menschen zu Hianden gekommene Buch, neben sei-
nen Statuten als Glaubensgesetzen zugleich die reinste moralische Religionslehre mit Voll-
standigkeit enthélt, die mit jenen (als Vehikeln ihrer Introduktion) in die beste Harmonie ge-
bracht werden kann* (aaO, S. 768).

Wir bemerken hier dieselbe Distanz zur historischen Wirklichkeit wie dort, wo es um die Er-
scheinung Jesu ging: ist dort die eigentliche Macht Jesu die des moralischen Urbildes, so ist
hier die eigentliche Wahrheit die moralische Religionslehre, weshalb Kant ja — hier ganz im
Zuge der aufgeklirten Tradition bleibend — den reinen, d. h. den moralisch-verniinftigen Re-
ligionsglauben, als den authentischen Ausleger des Kirchenglaubens bezeichnet und als Ziel
die Ablosung des durch das Historische belasteten und verunreinigten Kirchenglaubens durch
diesen reinen Religionsglauben bestimmt.

Das bedeutet freilich nicht, daB3 damit die Bedeutung des Historischen vdllig negiert wére. Im
Gegenteil: die durch Jesu Wirken erfolgte Stiftung der christlichen Kirche bedeutet eine dhnli-
che Revolution fiir die Gesamtentwicklung der Menschheit wie die Revolution in der Gesin-
nung des Einzelnen, die seinen moralischen Charakter begriindet. Gewif3 betrifft diese durch
Jesus herbeigefiihrte Revolution zundchst eben die Glaubensweise des Judentums Aber es er-
scheint hier doch der Anfang jenes Volkes Gottes nach Tugendgesetzen in der Geschichte, das
sich als das umfassende Reich Gottes vollenden soll. Dabei ist fiir Kant das Erstaunliche am
Christentum, daB} hier als Offenbarungsreligion erscheint, was doch in Wahrheit die natiirli-
che, allgemein verniinftige Religion ist und sich als solche schlieBlich in der ganzen Mensch-
heit durchsetzen soll.

Es wire dem Denken Kants nicht angemessen, wollten wir ihm hier die Frage vorlegen: Wire
es zur faktischen Verwirklichung des reinen Religionsglaubens (zunéchst unter der Gestalt ei-
ner Kirche) auch anders gekommen als in der Weise jener durch Jesus bewirkten Revolution
im jiidischen Glauben? Denn daB es zur Selbstverwirklichung des moralischen Wesens der
Menschheit kommen soll, das ist ja der unaustilgbare Imperativ, der in jedem Menschen
wohnt — also muB sich diese Bestimmung des Menschen auch durchsetzen. Aber es ist nun
doch die Bedeutung des christlichen Glaubens, der sich auf die Stiftung Jesu zuriickfiihrt daf3
sich faktisch eben hier diese Revolution vollzogen und die Wahrheit des moralischen
Menschseins verwirklicht hat — in dem bleibenden Idealbilde Jesu als des gottwohlgefilligen
urbildlichen Menschen — und sich zugleich die menschheitliche Verwirklichung der Wahr-
heit angebahnt hat, die sich in dem Ubergang vom Kirchenglauben zum reinen Religionsglau-
ben vollenden wird.

Dal} das Christentum die verniinftige Religion sei, das ist fiir jene Zeit ein vertrauter Gedanke.

Aber die Wirksamkeit Jesu bekommt hier bei Kant doch ein besonderes Gewicht als jene Um-

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
6 20.10.2025



wilzung, in welcher ein Neues beginnt, das bestimmt ist, sich als die universale Wahrheit des
Menschseins durchzusetzen.

Ich betone: Auch hier bemerken wir die Vorbehalte, die Kant hindern, die Macht der ge-
schichtlichen Erscheinung Jesu in ihrer Wirksamkeit anzuerkennen. Die allgemeine, verniinf-
tige Wahrheit ist ja die einzige Autoritét, die er anerkennen will. Darum muf3 die Macht Jesu
als die Macht dieser Vernunft interpretiert werden. Darin hat Kant weitergewirkt, da3 er so
versuchte, die Macht der geschichtlichen Erscheinung Jesu verniinftig einsichtig zu machen
als die Macht der in ihm erschienenen wahren Humanitét. Doch in seiner Durchfithrung fallen
dann Geschichte und Vernunft immer wieder auseinander — die Wahrheit der Vernunft will
sich nicht ganz in die Geschichte hineingeben, die doch nur das Kleid sein kann, das abgelegt
werden mubB, soll sich die verniinftige Wahrheit rein zeigen.

Wir fragen weiter: ertrdgt die lebendige Religion eigentlich dieses Rdsonnement, dem sie auch
bei Kant unterworfen wird? Kann sie auf allgemeine Formeln reduziert werden, die die natiir-
liche Ausstattung eines jeden Menschen bezeichnen? LBt sie sich von dem lebendigen Kir-
chenglauben 16sen? Sicher nicht. Eine solche ,,natiirliche Religion" wird nicht auf sich selbst
stehen konnen. Die Reflexion, in der sie lebt, wird sie zur Selbstauflosung treiben. Das zeigt
sich etwa in den Konsequenzen, die Fichte, unmittelbarer Schiiler Kants in der moralischen
Begriindung der Religion, in seinem Denken zieht. Ich bemerke dazu, da3 aus den Schriften
Fichtes eine starke Frommigkeit spricht. Aber nicht dartiber haben wir zu urteilen. Wir stellen
vielmehr fest, 'wie hier der von der historisch-kirchlichen Bindung geloste Gottesglaube sich
selbst aufzuldsen droht. Das Ich, das unterwegs ist, seine Bestimmung zu verwirklichen, stof3t
hier alle Begrenzung ab. Gott wird zur Bezeichnung fiir die moralische Weltordnung. Im Got-
tesglauben versichert sich das nach seiner Freiheit strebende Ich dessen, daf3 es das Ziel dieses
Strebens nicht verfehlen wird. Denn auch das, was nicht unmittelbar in seiner Macht steht, die
Welt, die ihm die Situation fiir seine freie Entscheidung vorgibt, ist nur um seinetwillen und
darum im Dienste seiner Selbstbestimmung da, ndmlich als das versinnlichte Materiale der
Pflicht, das mit dem Formalen des Imperativs: sei frei! harmonisch zusammenstimmt.

Hier droht sich der verniinftige Glaube, gerade indem er sich an die weltliberlegene Macht des
Moralischen klammert, in das Grenzenlose einer wirklichkeitsfremden Spekulation zu verlie-
ren. Es ist Schleiermacher, der zwar den Kontakt mit seinem spekulativen Zeitalter gewil3
nicht verloren hatte, der aber doch demgegeniiber auf eine realistische Betrachtung des Glau-
bens dringte; realistisch heif3t hier offen fiir das Erleben, fiir die Geschichte, fiir die konkrete
Gemeinschaft. Nur in solcher Offenheit fiir die Realitédt kann sich der Gottesglaube als die Er-
fiillung des Menschseins behaupten — eines empfangenden Menschseins, nicht jener Selbst-
iiberhebung des Ich, das in dem Streben nach Selbstverwirklichung ins Unendliche zerflieft.
Nimmt Fichtes Spekulation den moralischen Rationalismus Kants auf, so greift Schleierma-
cher dort entschlossen zu, wo Kant selbst immer wieder zuriickschreckte, indem er die Einheit
des Verniinftigen und des Geschichtlichen in der Erscheinung Jesu Christi behauptet und
nachweist.

II

Religion ist nicht ein Gedankensystem — und ganz gewif nicht jene Sammlung abstrakter
Gemeinplitze, die als die natiirliche Religion ausgegeben wurde; Religion ist aber auch nicht
eine Hilfskonstruktion fiir die moralische Erziehung und Vervollkommnung der Menschheit
— sie ist eigenen Rechtes. Religion ist Erfahrung, eigenstes Erleben in der Unmittelbarkeit
des Gefiihls — oder sie ist gar nicht. In solchem Hinweis auf das personliche Erleben als den
eigentiimlichen Ort der Religion ist die bekannte Abgrenzung Schleiermachers gegeniiber

dem Wissen, das auf das Allgemeine der einen Wahrheit geht, und gegeniiber dem Handeln,

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
7 20.10.2025



das auf das Allgemeine des einen Guten geht, schon mitgesetzt. Freilich fiihrt dieses individu-
elle Erleben — das ist die andere Seite des Schleiermacherschen Religionsbegriffs — den
Einzelnen nicht in die Isolierung. Zum religiésen Erleben wird er durch andere angeregt, es
treibt ihn selbst zur Darstellung dieses Erlebens in der Gemeinschaft; nur in solcher Pflege des
religiosen Erlebens in einer frommen Gemeinschaft kann dieses lebendig bleiben. Mit der Un-
mittelbarkeit des religiosen Erlebens — Schleiermacher hat es nach anderen Versuchen
schlieBlich als das Gefiihl der schlechthin gen Abhéngigkeit begriffen und Gott als das Woher
dieses Gefiihls bezeichnet —, die ihm seine Urspriinglichkeit sichert und es gegen die Allge-
meinheiten von Metaphysik und Moi al absichert, ist also zugleich die Richtung auf Gemein-
schaft hin gegeben, die Anregung, Darstellung, Mitteilung des religiosen Erlebens fordert und
ermoglicht.

Wir koénnen uns hier nicht weiter bei dem Religionsbegriff Schleiermachers authalten. Nur auf
einen Sachverhalt soll noch aufmerksam gemacht werden: Den Unterschied von wahr und
falsch kann es bei solchem Verstindnis der Religion natiirlich nicht geben, sondern nur das
Nebeneinander verschiedener Gestalten des religiosen Lebens und das Nebeneinander from-
mer Gemeinschaften als geschichtlicher Gestaltungen der religiosen Anlage der Menschheit.
Die geldufige Unterscheidung des Christentums als der wahren Religion von allen anderen
Religionen, die man dann als falsch bezeichnet, muB3 hier aufgegeben werden. Von auen be-
trachtet — und das ist eine fiir die wissenschaftliche Fragestellung unumgéangliche und legi-
time Betrachtungsweise — erscheint das Christentum als eine Religion unter anderen.

Kann es von einem solchen Begriff von Religion aus iiberhaupt noch zu einer Lehre von
Christus kommen, die unseren Forderungen geniigt, zu einer Christologie also, die Jesus, den
Herrn des eigenen Lebens, zugleich als den Herrn der Welt verstindlich zur Sprache zu brin-
gen vermag? Oder handelt es sich hier um eine Art von quadratura circuli — auf dem Boden
eines allgemeinen Religionsbegriffs die Besonderheit des Christusglaubens mit seinem uni-
versalen Anspruch einsichtig zu machen?

Voraussetzung fiir einen jeden solchen Versuch muf3 die GewiBheit des eigenen religiosen Er-
lebens sein und der geschichtliche Standort solchen Erlebens 1d6t sich ja nicht willkiirlich aus-
suchen. Dieser Standort ist notwendig der christliche, d. hl der durch die Wirksamkeit Jesu
bedingte Standort. Allein aufgrund der erlésenden Tétigkeit Jesu ist hier Glaube, ist hier reli-
gioses Erleben moglich.

Wollen wir die Interpretation dieser erlosenden Tétigkeit Jesu durch Schleiermacher verste-
hen, miissen wir auch hier uns zunéchst seine Auffassung der Siinde klarmachen. Vereinfacht
ausgedriickt: Siinde ist die Hemmung des religiosen Lebens. Dieses religiose Leben kann da-
bei mit einem allgemeinen Begriff bestimmt werden — es ist fiir die Systematik Schleierma-
chers kennzeichnend, daf3 er diesen allgemeinen Begrift gerade so beniitzt, dal3 deutlich wird,
wie er sich in der Besonderheit des christlichen Glaubens erfiillt.

Der Mensch hat Selbstbewul3tsein im Gegensatz zu der ihn umgebenden Weltwirklichkeit Ich
unterscheide mich von dem, was nicht ich bin. Ich verhalte mich dann zu dieser Weltwirklich-
keit — zu der auch und zuerst die Menschen um mich gehoren — teils empfangend, abhéngig,
teils tatig, frei. Ich bin also in meinem IchbewuBtsein durch diese Wechselwirkung von Ab-
héngigkeit und Freiheit bestimmt — wobei einmal das Freiheitsgefiihl, das andere mal das
Abhingigkeitsgefiihl iiberwiegen kann. Schleiermacher nennt dieses Ichbewuftsein, das durch
die Selbstunterscheidung von der Weltwirklichkeit bestimmt ist, das niedere oder sinnliche
Selbstbewulltsein. Nun gibt es aber das religiose Erleben, in welchem der Gegensatz von Ich
und Weltwirklichkeit aufgehoben ist — in welchem das Ich sich in der Gemeinschaft des ge-

schaffenen Seins erlebt als schlechthin abhéngig von der alles Wirkliche hervorbringenden

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
8 20.10.2025



gottlichen Wirksamkeit. Das Ich erweitert sich hier gleichsam zum Selbstgefiihl des Univer-
sums, in welchem das Sein der Welt in seiner Bedingtheit durch Gott erlebt wird: ,,Ich glaube,
daBl mich Gott geschaffen hat samt allen Kreaturen®. Dieses religiose Erleben — das muf3
gleich dazugesetzt werden — ist nicht ein Zustand, der das sinnliche SelbstbewuBtsein ablost.
Er verbindet sich mit diesem sinnlichen SelbstbewuBtsein, begleitet dieses, oder soll doch we-
nigstens jederzeit zum sinnlichen Selbstbewuftsein ohne Hemmung hinzutreten kénnen. —
Das sind nun gewiB recht abstrakte Bestimmungen. Aber das kann ja nicht gut anders sein, wo
das individuelle Erleben mit allen seinen Verschiedenheiten und Abtonungen des Gefiihls auf
die begriffliche Formel gebracht werden soll. Was gemeint ist, zeigt sich eben nur im Versuch
des Nacherlebens.

In diesem Verhiltnis zwischen dem niederen und dem hoheren Selbstbewuftsein — dem
WeltbewuBtsein und dem GottesbewuBtsein — ist nun jene Stérung eingetreten, die als Siinde
zu bezeichnen ist — Schleiermacher redet auch von dem positiven Widerstreit des Fleisches
gegen den Geist —: jene Hemmung, in der das GottesbewulBtsein nicht als die liberlegene Be-
stimmung zum sinnlichen SelbstbewuBtsein hinzutreten soll. Siinde ist also verstanden als der
Versuch des Menschen, sich gegen seine Bestimmtheit durch Gott zu isolieren — fiihlt er
seine schlechthinnige Abhéngigkeit, so erzeugt das in ihm Unlust —; diese Isolierung betrifft
aber zugleich seinen Ort in der Welt, sein Geschick, das er nicht hinnehmen will, so daf3 die
Isolierung gegeniiber Gott zugleich die Isolierung und Selbstbehauptung gegeniiber der Welt
ist, in der er sich vorfindet.

Zur Uberwindung dieser siindigen Isolierung kann der Mensch nicht von sich aus kommen. Er
weif} das deshalb, weil diese Uberwindung durch den von Jesus ausgehenden religidsen An-
sto3 geschehen ist, der ihn erldst hat, ihn mit Gott und damit zugleich mit der Welt und mit
sich selbst in Einklang gebracht hat. Das christliche GlaubensbewuBtsein trigt also die siin-
dige Hemmung als durch Jesus iiberwundene in sich. Das ist die spezifische Bestimmtheit der
christlichen Religion, in der ,,alles... bezogen wird auf die durch Jesum von Nazareth voll-
brachte Erlosung® (Glaubenslehre 2. Aufl. § 11).

Hier ist der Ausgangspunkt fiir die Lehre von Christus, die zu entwickeln ist als die Frage
nach der Person und dem Werk Jesu als des Erlosers und die dann weiterzufiihren ist als die
Frage nach der geschichtlichen Vermittlung dieses Werkes Jesu und im Zusammenhang damit
nach seiner menschheitlichen Bedeutung.

Jeder Mensch ist in dem von Schleiermacher beschriebenen Sinne religids — das ist selbst-
verstdndliche Voraussetzung. Wendet sich jemand gegen die Religion, so ist das ein Mif3ver-
standnis seiner selbst wie des Wesens der Religion. Eben darum ist aber die gechemmte Religi-
ositét der entscheidende Defekt des Menschseins, ein individuell und sozial bedingter und
sich auswirkender Defekt.

Soll diese Hemmung {iberwunden und eben damit die Menschlichkeit verwirklicht werden, so
kann das nur durch die Darstellung des vollkommenen religiosen Menschseins geschehen.
Noch einmal: Das ist bei Schleiermacher nicht ein Postulat, sondern der Schlufl von der Wir-
kung auf die Ursache, von dem christlichen religiésen Erleben auf den Erloser, auf welchen
sich dieses Erleben zuriickfiihrt. Es geht hier in Schleiermachers Lehre vom Erloser mindes-
tens der Intention nach nicht um eine spekulative Konstruktion, sondern um die Beschreibung
einer Erfahrung und der darin erfafiten Tatsache. So ist es hier gemeint, wenn Jesus als der ur-
bildliche Mensch beschrieben wird, urbildlich gerade in der Vollkommenheit seines Gottesbe-
wuBtseins.

Gerade weil Schleiermacher hier den Begriff des Urbildlichen aufnimmt, um damit die Wiirde

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
9 20.10.2025



und Macht: Jesu als des Erlosers auszusagen, werden wir auf den entscheidenden Unterschied
zu Kant achten miissen: Nicht der Glaube macht Jesus zum Erldser, indem er das Ideal der
Gottessohnschaft, das in jedem Menschen kraft seiner Verniinftigkeit wohnt, auf Jesus tiber-
tragt. Vielmehr macht der Erloser den Glauben, indem er die siindige Hemmung der menschli-
chen Religiositit beseitigt.

Wir haben also die Nihe wie die Unterscheidung zu jener kantischen Konzeption genau zu
beachten. Es geht hier wie dort um die veritas humanitatis, als deren Erscheinung Jesus be-
griffen wird. Das ist seine einzigartige Wiirde. Aber wihrend diese Wiirde in der kantischen
Konzeption ihm nur in uneigentlicher Weise zukommt, als dem Repriasentanten der vollende-
ten Menschheit, als dem ersten Vertreter eines Christusprinzips, das nun Raum gewinnen soll,
also gleichsam im Vorgriff — proleptisch, um den heute gerne gebrauchten Begriff zu nennen
—, ist diese Wiirde bei Schleiermacher die notwendige Folgerung aus der erlebten Wirksam-
keit Jesu. Nur die geschichtliche Verwirklichung des urbildlichen Menschseins konnte im-
stande sein, die individuelle und soziale Hemmung des Gottesbewultseins zu liberwinden und
also die siindige Menschheit zu erlosen. Die Bezeichnung Jesu als des Urbildes der Humanitét
ist also nicht Folge einer Ubertragung — das innerliche Ideal wird ihm angetragen und so ob-
jektiviert. Vielmehr ist das erste die Tatsache dieser Urbildlichkeit Jesu, die ithm als seine
Wiirde zuerkannt wird, weil sie als seine Wirkung erfahren wird.

Die Beschreibung dieser Urbildlichkeit im Einzelnen ist relativ einfach zu geben: In Jesus be-
steht eine stetige Kréftigkeit des Gottesbewulltseins, so daB3 dieses ohne jede Hemmung und
ohne jeden Kampf zu jedem Moment des sinnlichen SelbstbewuBtseins hinzutreten konnte.
Das muf} bei Jesus — sonst wire seine erldsende Macht nicht denkbar — von Anfang seines
Lebens an der Fall gewesen sein. Die in jedem sinnlichen Selbstbewuftsein steckende Ten-
denz zur stindigen Isolierung und Selbstbehauptung ist bei ihm nie als Gefdhrdung seines
GottbewuBtseins da gewesen. Weder so, daB in seiner individuellen Entwicklung, wie das
sonst der Fall ist, das sinnliche SelbstbewuBtsein in seiner Ausbildung dem GottesbewuBtsein
vorauseilte, noch so, dal} er durch soziale Einfliisse infiziert wurde. Eben diese Vollkommen-
heit in der urbildlichen Verwirklichung des religiosen Menschseins ist das grole Wunder in
der Erscheinung des Erlosers. Aufgrund dieser Urbildlichkeit kann Schleiermacher dann die
Person Jesu im Schema der alten Zweinaturenlehre — freilich in einer volligen Umbildung
dieser Lehre — so beschreiben: ,,Der Erloser ist sonach allen Menschen gleich vermoge der
Selbigkeit der menschlichen Natur, von Allen aber unterschieden durch die stetige Kréftigkeit
seines Gottesbewultseins, welches ein eigentliches Sein Gottes in thm war* (Glaubenslehre §
94).

Jesu erlosendes Wirken besteht dann in der reinen Darstellung seines urbildlichen Menschs-
eins. Denn dadurch wird die religiose Empféanglichkeit anderer angeregt, die siindige Hem-
mung ihres GottesbewuBltseins zu iiberwinden. ,,Der Erloser nimmt die Glaubigen in die Kraf-
tigkeit seines GottesbewuBtseins auf, und dies ist seine erlosende Tatigkeit” (Glaubenslehre §
100) Person und Werk Jesu sind also zusammengefalit in der Beschreibung seines urbildli-
chen Menschseins. Dabei ist Urbild deshalb mehr als Vorbild, weil es nicht nur zeigt, was
wahres Menschsein ist, sondern durch seine Macht solches religiose Menschsein auch be-
wirkt.

Ist im Begriff des Urbildes die Wiirde und Macht des Erlsers bezeichnet, so ist nun nach der
Vermittlung seines Werkes zu fragen. Sicher ist diese Vermittlung dort schon wirklich gewor-
den, wo so gefragt wird. Nur dann kann der Mensch recht von Jesus als dem Erldser reden,
wenn er durch ihn erlost ist. Doch die Frage muB ja gestellt werden: Wie kann mich denn die
erlosende Wirksamkeit Jesu betreffen, doch seinem urbildlichen Menschsein doch nicht un-

mittelbar begegnen kann?

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
10 20.10.2025



Die Antwort kann hier nicht anders gegeben werden als mit dem Verweis auf die Kirche als
das neue, durch Jesus gestiftete religiose Gesamtleben, in welchem Jesu Wirksamkeit den
Einzelnen erreicht Die Erscheinung Jesu selbst, die geschichtliche Wirklichkeit des Urbildes,
ist nur als das Wunder zu begreifen, in welchem das alte Gesamtleben der Siinde dadurch zer-
rissen ist, daf} dieser Eine von ihr nicht erreicht wurde und darum als Erloser ein Neues begin-
nen kann. Dieses Neue aber ist wieder ganz in seinem geschichtlichen Zusammenhang zu be-
greifen, als die Folge einer Empfénglichkeit des Menschen fiir das religiose Erleben, die durch
die Siinde nicht zerstort, sondern nur gehemmt war, die nun aber durch die Wirksamkeit des
Erlosers entbunden ist. An die Stelle der Begegnung mit dem irdischen Jesus tritt im Fortgang
der Geschichte die Begegnung mit der von ihm gestifteten Kirche, die Stelle des in Jesus un-
gebrochen kriftigen GottesbewuBtseins nimmt dabei der Gemeingeist dieser Kirche ein — so
wird der traditionelle Begriff des Heiligen Geistes von Schleiermacher verstanden. Das sind
zundchst ganz einfache Folgerungen aus jenem Ansatz des Denkens bei dem durch Jesus ver-
wirklichten religiosen Wesen des Menschen, der sich im Zentralbegriff der Urbildlichkeit
zelgt.

Wichtiger als die Frage nach der Vermittlung des Werkes Jesu zum einzelnen Glaubenden
hin, die dort schon geschehen ist, wo man diese Frage stellt, ist das Problem der menschheitli-
chen Vermittlung dieses Werkes. Es muB3 sich ja bei Jesus um das in der Geschichte erschie-
nene Urbild des wahren Menschseins tiberhaupt handeln — der Gedanke mehrerer unterschie-
dener Urbilder wére Unsinn. Darum kann aber sein erlosendes Werk erst dann als vollendet
gedacht werden, wenn es sich vollig durchgesetzt hat und auf die ganze Menschheit erstreckt.
Der Bereich der Wirksamkeit Jesu muf3 also universal gedacht werden. Darum bezeichnet
Schleiermacher Jesus gerne als den zweiten Adam, in welchem die Schopfung vollendet wird
in der Erlosung des in die Siinde gefallenen Menschen.

Das bedeutet aber, da} gerade unter dem christologischen Aspekt jene historische Relativie-
rung nicht durchgehalten werden darf, welche das Christentum als Religion unter Religionen
betrachtet, seine Stiftung in Analogie zu anderen religidsen Stiftungen und seinen Stifter in
Analogie zu anderen religidsen Heroen ansieht. Wie das Urbild exklusiv sein mufl — es kann
nur ein vollkommenes Menschsein geben —, so muf3 auch seine Wirksamkeit exklusiv ge-
dacht werden: Jesus ist der einzige Erloser, und sein erldsendes Werk betrifft die ganze
Menschheit.

Das bedeutet aber, daf3 die geschichtliche Wirksamkeit Jesu wenigstens in Anndherung an die
behauptete Totalitét gesehen werden muf3. Alle auBBerchristlichen religidser Bildungen sind
hochstens Vorstufen gegeniiber der vollkommenen Erscheinung Jesu. Sie sind nur dann Of-
fenbarungen, wenn man sie fiir sich nimmt. Doch ist dann vom christlichen Standort aus
gleich dazuzusetzen, ,,dall im Vergleich mit ihm — Jesus — alles, was sonst fiir Offenbarung
gehalten werden kann, diesen Charakter wieder verliert” (Glaubenslehre § 13, 1). Denn alles
religiése Leben ist nur dazu bestimmt, im Werk des einen urbildlichen Erldsers aufzugehen,
des zweiten Adam, durch welchen die Schopfung vollendet und die Menschheit auf eine ho-
here geistige Stufe gehoben wird.

III

Wir konnen Schleiermachers theologische Leistung kaum hoch genug anschlagen, gerade in
ihrer entschlossenen Wendung zu einer Lehre von Jesus als dem Erldser, die das Besondere
des christlichen Glaubens aussagen soll. Doch sind mit der Lehrbildung Schleiermachers nicht
alle Probleme gel6st, und was sich zunéchst als ein wohl begehbarer und weiterfiihrender
Weg ausnahm, konnte sich mit der Zeit auch als eine Sackgasse herausstellen.

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
11 20.10.2025



Wir koénnen der christologischen Entwicklung, deren Ansatz wir an Kant und Schleiermacher
verdeutlichten, hier natiirlich nicht weiter ins Einzelne des gerade an christologischen Lehrbil-
dungen auBlerordentlich reichen 19. Jahrhunderts folgen. Ich will vielmehr einige Probleme
der Schleiermacherschen Christologie nennen und sie an charakteristischen Bildungen des
weiteren theologischen Nachdenkens illustrieren. (Die wesentlich durch Schelling und Hegel
bestimmten spekulativen Versuche konnen dabei ohne allzugro3en Schaden ausgeklammert
werden, da sie vor allem in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts bei weitem nicht das Echo
fanden wie die durch Schleiermacher bestimmte Arbeit und da das spekulative Denken —
trotz der gegenwirtigen Hegelrenaissance auch im theologischen. Bereich — vorerst noch
lange nicht das Gewicht hat wie von der Konzeption Schleiermachers bestimmte Entwiirfe —
Paul Tillich beispielsweise oder Friedrich Gogarten.)

Die Bestimmung Jesu als der geschichtlichen Erscheinung des urbildlichen Menschseins
scheint auf den ersten Blick das zentrale christologische Problem zu 16sen: Hier wird Jesus
eine Wiirde zuerkannt, die zugleich seine Wirksamkeit erklért. Doch wie soll solche Urbild-
lichkeit — die stetige Kriftigkeit des GottesbewulBtseins in Jesus als ein ,,eigentliches Sein
Gottes in ihm“ — denn nun genauer gedacht werden? Nicht nur, da3 damit der Formel des
christologischen Dogmas von der wahren Gottheit Jesu Christi kaum Geniige getan war; hier
ist doch die Eigentiimlichkeit Jesu im Grund nur quantitierend bestimmt: er ist immer und
ohne Kampf, was andere hin und wieder und in der Uberwindung der siindigen Hemmung
sind. Darum kann schlieBlich kaum mehr ausgesagt werden, was diese Urbildlichkeit eigent-
lich von einem nur vorbildlichen Menschsein unterscheidet, von der ersten und hervorra-
gendsten Verkorperung des Ideals eines religiosen Menschseins (das man dann mit geldufigen
Ausdriicken auch als Prinzip der Gottmenschheit oder als Christusprinzip bezeichnen kdnnte).

MuB man darum nicht doch, um die Macht der geschichtlichen Erscheinung Jesu zutreffend
auszusagen, wie das alte Dogma von der Gottheit ausgehen, um von hier aus die Eigentiim-
lichkeit der Person Christi zu erfassen? Also nicht an dem GottesbewuB3tsein Jesu so lange
herumquantitieren, bis schlieBlich doch so etwas wie eine Einwohnung der Gottheit in thm
herauskommt; sondern die vollige Bestimmtheit Jesu durch Gott von vornherein als ein gottli-
ches Tun und nicht als einen menschlichen Zustand begreifen. Freilich soll durch diese per-
sonliche Einung Gottes mit Jesus die Menschlichkeit seiner geschichtlichen Erscheinung nicht
undenkbar gemacht werden. Darum fand der Gedanke der Kenosis, der SelbstentduBerung des
gottlichen Logos, der zweiten Person der gottlichen Dreieinigkeit, in der Menschwerdung eine
zeitlang im christologischen Denken unserer Epoche starken Widerhall: dieser gottliche Lo-
gos hat sich seiner gottheitlichen Eigenschaften — Allmacht, Allgegenwart, Allwissenheit —
entduflert, um in der Annahme der menschlichen Natur Jesu die Menschheit zu erlésen. Doch
hat man mit diesem Gedanken der Kenosis statt des einen Rétsels, wie eine quantitative Stei-
gerung eines allgemein-menschlichen Zustandes zu der qualitativen Besonderheit des Erlosers
fiihren kann, nun zwei neue Ritsel eingetauscht: das Ritsel eines sich verdndernden Gottes-
der ohne gottheitliche Eigenschaften doch Gott bleibt, und das Rétsel, wie BewuBtsein und
Wille des gottlichen Logos mit dem Bewultsein und Willen des Menschen Jesus in einer ge-
schichtlichen Personlichkeit zusammenbestehen konnen. Hier zeigt es sich, daf3 die Metaphy-
sik des Dogmas sich nicht mit den Bediirfnissen historischer Anschaulichkeit harmonisieren
1aR3t.

Umgekehrt: Kann sich eigentlich alle Fiille des Menschseins in einem einzigen Individuum
verwirklichen? Bedarf es nicht unzidhliger Menschen in ihrem Miteinander und Nacheinander,
um alle Moglichkeiten des Menschsems auszuschopfen? Das ist der beriihmte Einwand von
David Friedlich Straul3, der meinte, es sei nicht die Art der Idee, ihre ganze Fiille in ein einzi-
ges Individuum auszuschiitten and gegen die anderen zu geizen. Will man das nicht zugeben,

sondern an der geschichtlichen Verwirklichung des Urbilds in Jesus festhalten, so muf3 sein

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
12 20.10.2025



Menschsein ganz besonderer Art sein, mufl das Menschsein der ganzen Gattung in sich be-
greifen. Derartige Spekulationen iiber die Besonderheit des Menschseins Jesu bedienten sich
insbesondere der Bezeichnung Jesu als des Zentralindividuums der Menschheit. Freilich zei-
gen dann ndhere Versuche, zu bestimmen, was damit gemeint ist, da3 einem solchen ,,Zentra-
lindividuum*® gerade eine eigentiimliche Individualitit nicht zukommen kann.

Diese Uberlegung leitet schon zu einem zweiten Problemkreis iiber, der das Jahrhundert theo-
logisch in Atem halten sollte — mehr noch als diese spekulativen Versuche, den Begrift der
Urbildlichkeit Jesu ndher zu bestimmen. Es geht Schleiermacher zentral um die geschichtliche
Verwirklichung des Urbildes. Darum muf3 Jesus gerade in dieser Urbildlichkeit historisch er-
faBBbar sein. Ist nach Schleiermachers Definition das Ideal einer Lebensbeschreibung dies, daf3
ein Mensch in seinem Innersten so erfat wird, daB man seine AuBerungen in einer bestimm-
ten Situation gewissermalen berechnen konnte, so darf auch Jesu historische Erscheinung
nicht etwa wegen der besonderen Dignitit, die ihm als dem Erléser zukommt, von der Frage
nach einem solchen ,,Calculus® ausgenommen werden (Leben Jesu WW 1, VI 1864, S. 9).
Jesu personliches, innerliches Leben wird also in seiner Besonderheit historisch erfragt Zu-
gleich aber soll diese Besonderheit die Tatsache sein, von welcher sich der Glaube abhéngig
weil. ,,Eben deswegen* — so sagt Schleiermacher in seiner Vorlesung iiber das Leben Jesu
— ,,miissen wir es im Interesse unseres Glaubens fiir unsere bedeutendste Aufgabe halten,
auch andern diese Tatsache zu solcher Anschauung zu bringen, wie sie in uns Quelle des
Glaubens ist* (aaO, S. 20).

Wird das moglich sein? Oder stehen die beiden Tendenzen — die historische Frage nach der
individuellen Besonderheit Jesu und die religiose Frage nach der Quelle des Glaubens —|
nicht in einem unaufldslichen Widerspruch? Entweder wird das religiose Interesse die histori-
sche Wirklichkeit tiberwuchern und dort eben eine Bestitigung der eigenen Dogmatik finden
— Schleiermachers Leben Jesu etwa kann man von diesem Vorwurf nicht vollig frei sprechen
—, oder die Ausarbeitung der historischen Individualitét Jesu wird den Anhalt des Glaubens
an thm fraglich machen.

Albert Schweitzers Geschichte der Leben-Jesu-Forschung illustriert dieses Dilemma in einer
grofartigen Weise, wenn auch vielleicht insofern etwas einseitig, als hier die Untauglichkeit
des religiosen Interesses, die historische Wirklichkeit Jesu zu erfassen, ibermifBig betont
wird. Sind es doch gerade die an der historischen Erscheinung Jesu religios Uninteressierten,
die die eigentlichen Fortschritte der historischen Arbeit markieren — Reimarus, Strauf3,
Schweitzer selbst mit seiner konsequent eschatologischen Deutung des Lebens Jesu. Der his-
torische Jesus ist fiir unsere Zeit ein Fremdling, mit dessen bestimmender Eigentiimlichkeit —
der Messiasdogmatik, die allein sein Verhalten verstdndlich macht — diese Zeit nichts anfan-
gen kann. Nur in der Intensitét des ethischen Wollens kann es eine Gemeinschaft mit Jesus
geben — aber gerade nicht mit seiner historischen Besonderheit.

Kann ein solches Ergebnis tiberhaupt vermieden werden, wenn die historische Besonderheit
Jesu gerade in der Verwirklichung das Allgemein-menschlichen, des Ideals liegen soll? Diese
Frage mul} nicht nur von der Leben-Jesu-Forschung her gestellt werden, deren Geschichte
Schweitzer so eindriicklich dargestellt hat. Vielmehr stellt sich diese Frage vom Ansatz der
Schleiermacherschen Christologie her, und wo der Ansatz wiederholt wird, da muf sich auch
das Problem einstellen.

Nun 148t sich freilich in der Christologie Schleiermachers die Wirklichkeit des Erlosers nicht
von seiner erlésenden Wirksamkeit trennen. So muf3 die historische Erscheinung Jesu als des
urbildlichen Menschen — auf die Probleme, die hier vorliegen, wurde eben hingewiesen —

immer zugleich mit seiner historischen Wirkung beschrieben werden, wenn sie richtig erfaf3t

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
13 20.10.2025



werden soll. Der Eindruck der Vollkommenheit, den Jesus erweckt, entsteht ja nicht nur durch
sein in der Gemeinde lebendiges Bild. Er entsteht ebenso durch die trotz aller Verwirrungen
bleibende Richtung des geschichtlichen Lebens der Gemeinde, die einen vollkommen reinen,
von Jesus ausgehenden Impuls voraussetzt. Weil Jesus ihr Herr ist, darum kann die geschicht-
liche Entwicklung der Kirche nicht vollig in die Irre gehen. Sie wird vielmehr immer wieder
durch ihren Herrn auf dessen Willen hin ausgerichtet werden. Doch ist es mit solchem dogma-
tischen Behaupten allein hier nicht getan. Vielmehr muf3 zur dogmatischen Behauptung der
geschichtliche Nachweis treten: was Jesus selbst wollte, das vollzieht sich nun im geschichtli-
chen Fortgang seiner Stiftung.

Aber wollte Jesus denn die Kirche so, wie sie geworden ist — auch dann, wenn wir jetzt nicht
die geschichtlichen Verwirrungen und Verirrungen, sondern ihr innerliches, religioses Leben
im Blick haben? Hat diese Kirche das Recht, sich auf Jesus zu berufen? Und kann das Recht
einer solchen Berufung auf Jesus geschichtlich nachgewiesen werden?

Es ist sicher nur ein Notbehelf, wenn nur im Rahmen dieses Problems der Name Albrecht
Ritschls genannt wird — gerade iiber ihn miifite sicher auch noch anderes und mehr gesagt
werden, als hier mdglich ist. Ritschl sieht Jesus wirksam in der Erfiillung seines Berufs zur
Stiftung des Reiches Gottes, unter welchem er die vollkommene sittliche Verbindung aller
Menschen versteht. Wie in der sittlichen Welt jede personliche Autoritit begriindet ist in der
Anlage zur Erfiillung eines bestimmten Berufes und in der treuen Ausiibung desselben, so die
Autoritét Jesu darin, ,,daB er zu seinem Beruf der Einfiihrung des Reiches Gottes ausschlief3-
lich befahigt war, daf3 er der Ausiibung dieses Berufes im Reden der Wahrheit und im liebe-
vollen Handeln ausschlieBlich obgelegen hat, und daf er insbesondere die Ubel, welche die
Feindschaft der Fiihrer des israelitischen Volkes und dessen Wankelmut iiber ihn verhingte,
und welche ebensoviele Versuchungen zum Zuriickweichen vom Beruf waren, in bereitwilli-
ger Geduld als Proben seiner Standhaftigkeit in demselben sich angeeignet hat* (Unterricht in
der christlichen Religion § 21). Dieser Beruf Jesu — Einfithrung des Reiches Gottes als sittli-
che Verbindung aller Menschen — wird von Jesus zugleich als der Endzweck Gottes in der
Welt erkannt. Durch seine Berufserfiillung ist dieses Reich Gottes dann als der gemeinschaft-
liche Zweck der christlichen Gemeinde gesetzt. Damit ist in diesem Begriff des Reiches Got-
tes flir Ritschl die Einheit des Rillens Jesu mit dem Wollen seiner Gemeinde gegeben.

Vorausgesetzt ist dabei freilich, dal Jesus unter dem Reich Gottes dasselbe verstanden hat wie
diejenige Theologie und Gemeinde, die damit ihre sittliche Aufgabe bezeichnet. Eben diese
Voraussetzung ist aber in der Folge rasch erschiittert worden durch den exegetischen Nach-
weis, daf3 Jesus unter dem Reich Gottes den durch Gottes wunderbares Wirken herbeigefiihr-
ten neuen Weltzustand verstand und keineswegs damit die sittliche Aufgabe einer von ihm ge-
griindeten Gemeinde meinte. Damit ist natiirlich noch nicht einfach der Ritschl’sche Begriff
des Reiches Gottes als illegitim erwiesen. Aber es zeigte sich mindestens in diesem Fall, daf3
die Berufung auf Jesus selbst in der Form eines historischen Nachweises der Ubereinstim-
mung mit seinem Wollen unméglich ist. Wie soll sich die Gemeinde aber dann der Uberein-
stimmung ihres Wollens mit ihrem Herrn vergewissern?

Kann es eine Unmittelbarkeit des Glaubens zu Jesus geben, die zwar die Bindung an die
kirchliche Gemeinschaft nicht umgeht, die aber in der Anerkennung der Macht Jesu nicht auf
die Autoritit dieser Gemeinschaft vertraut, die doch auch irren kann, sondern sich allein durch
Jesus bestimmt sieht? So ist in diesem Zusammenhang nun weitet zu fragen. In der Abgren-
zung der evangelischen gegen die katholische Gestalt des christlichen Glaubens konnte ja ge-
rade diese Frage nicht umgangen werden. Schleiermacher selbst hat fiir diese Abgrenzung die
Formel geprigt, man konne den Gegensatz von Protestantismus und Katholizismus so fassen,

,»dal} ersterer das Verhéltnis des Einzelnen zur Kirche abhdngig macht von seinem Verhéltnis

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
14 20.10.2025



zu Christo, der letztere aber umgekehrt das Verhiltnis des Einzelnen zu Christo abhéngig von
seinem Verhéltnis zur Kirche* (Glaubenslehre § 24). Eine klare Durchfiihrung dieser Unter-
scheidung ist aber bei Schleiermacher selbst schlecht denkbar — die Bestimmung des Heili-
gen Geistes als des Gemeingeistes der Kirche 146t nicht erkennen, wie die Autoritdt Christi
notfalls auch gegen die Autoritit der Kirche zum Zug gebracht werden kann. Der Ausweg der
altprotestantischen Dogmatik, die diese der Kirche iibergeordnete Autoritit in der inspirierten
Schrift fand, ist flir uns ja nicht mehr in der alten Weise gangbar.

Wie also kann sich der Glaube unmittelbar auf Jesus griinden, ohne daf3 hier ein kirchlicher
Christusglaube vermitteln mii3te? Sonst wére ja nicht Jesus selbst Grund des Glaubens; dieser
wire vielmehr Unterwerfung unter eine kirchliche Autoritét, die sich an die Stelle Jesu gesetzt
hat.

GewilB kann eine solche Frage nach Jesus die Schrift nicht umgehen. Doch soll dabei der
Glaube nicht auf die Vermittlung einer kirchlichen, aber auch nicht einer wissenschaftlich-his-
torischen Auslegung angewiesen sein. Er will Jesus in der Schrift unmittelbar begegnen. Der
bekannte Marburger Theologe Wilhelm Herrmann — Schiiler Ritschls und Lehrer von Barth
und Bultmann — war es, der unerbittlich diese Frage stellte, und zwar in ihrer schirfsten
Form: Wie kann Jesus der Grund des Glaubens bleiben auch dann, wenn dieser Glaube selbst
in der Anfechtung verschwindet?

Zwei Voraussetzungen miissen zur Beantwortung dieser Frage gemacht werden: Einmal die
Betroffenheit des Menschen durch die sittliche Forderung, die ihm als unabweisbare Autoritit
entgegentritt. Zum anderen Jesus selbst als eine unbestreitbare Tatsache, die mit zur Wirklich-
keit dieses Menschen gehort. Jesus selbst — aber nicht einfach Jesus, wie er im Spiegel des
biblischen Glaubenszeugnisses erscheint, wie Martin Kdhler meinte. Das hieB3e ja wieder den
Glauben auf fremden Glauben, auf den Glauben der biblischen Zeugen griinden. Jesus selbst
ist hier vielmehr Jesus m der Macht seines ,,inneren Lebens®. Zwei Momente dieses inneren
Lebens hebt Herrmann dabei hervor, die als unbezweifelte Tatsache gelten miissen: Einmal
das messianische Sendungsbewultsein Jesu, der sich dazu berufen weil3, gerade den durch
sein sittliches Versagen, seine Schuld umgetriebenen Menschen der unwandelbaren Liebe
Gottes zu versichern. Zum anderen Jesu ungetriibte sittliche Lauterkeit, die davon liberzeugt,
daB} jenes SendungsbewuBtsein nicht AnmafBung oder Irrtum sein kann. Dieses innere Leben
Jesu ist die Tatsache, die jedem sittlich aufgeschlossenen Menschen in der Schrift begegnet —
auch dann, wenn er die ,,Glaubensgedanken* des Schriftzeugnisses nicht einfach als Tatsache
gelten lassen kann.

Wir fragen hier nicht weiter, ob sich die genannten Voraussetzungen Herrmanns fiir die Er-
fahrung Jesu als des Glaubensgrundes als stichhaltig erwiesen haben. Genug, da3 wir auch in
dieser scharfsinnigen Antwort Herrmanns das Ineinandergreifen der allgemein anthropologi-
schen Voraussetzung der Betroffenheit des Menschen durch die sittliche Forderung und der
Erfahrung der historischen Erscheinung Jesu wahrnehmen — Kennzeichen der christologi-
schen Bemiihungen der durch Schleiermacher inaugurierten Epoche.

Wir schliefen diesen Abschnitt mit einem Hinweis auf die religionsgeschichtliche Problema-
tik. Es wurde schon darauf hingewiesen, wie die historische Relativierung des Christentums
als einer bestimmten Erscheinungsform der Religion neben anderen bei Schleiermacher durch
die Bestimmung Jesu als des urbildlichen Erlosers wieder auf gehoben wurde. Durch ihn ist
die Menschheit auf eine hohere, geistige Stufe gehoben worden. Das zeigt sich in der Wirk-
samkeit Jesu, die bestimmt ist, sich {iber die ganze Menschheit hin durchzusetzen.

LaBt sich diese theologische Behauptung aber auch historisch nachweisen? LBt sie sich auch

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
15 20.10.2025



gegeniiber den Hochreligionen Asiens vertreten? Oder zeigt sich gerade in der Hérte des Wi-
derstandes, den diese Hochreligionen der christlichen Mission entgegensetzen, daf3 die ge-
schichtlich-kulturelle Vielfalt der Menschheit sich nicht zu einer religidsen Einheit zusam-
menzwingen 1d6t? Das hiefle dann, da3 das Christentum eben die religiose Gestaltung der eu-
ropdischen Menschheit ist, neben der andere religiose Gestaltungen etwa fiir die Menschen
Asiens gleichberechtigt bestehen bleiben.

Was hier fragweise angesprochen worden ist, das sind Probleme, mit denen sich Ernst Troelt-
sch, der groBBe Systematiker der religionsgeschichtlichen Schule, zeitlebens herumgeschlagen
hat; dabei ndherte sich seine Position immer mehr der angedeuteten Relativierung des Chris-
tentums. Es ist hier nicht der Platz, seine Christologie darzubieten, deren Eigentiimlichkeit
etwa darin zu suchen wére, dal} hier Christus vom Christentum her und nicht das Christentum
von Christus her begriffen werden soll. Genug, da3 wir sehen, wie hier im Zuge einer immer
weiter ausgreifenden Erkenntnis der geschichtlichen Bedingtheit des Menschseins die Allge-
meinheit des religiosen Lebens, von der aus Schleiermacher seine Urbild-Christologie ent-
warf, ins Wanken kommt. Nicht, dall Troeltsch schon das Herautkommen des religionslosen
Menschen propagiert hétte. Aber die allgemeine religiose Anlage im Menschen, das ,,religiose
Apriori®, ist geschichtliche Wirklichkeit nur in verschiedenen Gestaltungen, die sich gegenei-
nander abstof3end verhalten. Von hier aus ist es nicht mehr moglich, von der universalen,
menschheitlichen Wirkung der Erscheinung Jesu auf dessen Wiirde als Erloser der Mensch-
heit zurtickzuschlieBen. Auch hier zeigt sich also am Ende dort eine offene Frage, wo am An-
fang des Jahrhunderts eine zuversichtliche Antwort stand.

Ich versuchte zuletzt einige Probleme aufzuweisen, die im christologischer Ansatz Schleier-
machers mitgegeben sind, und diese Probleme an typischen Lehrbildungen des 19. Jahrhun-
derts zu veranschaulichen. Schleiermachers Denken selbst ist wieder in Ankniipfung und Wi-
derspruch bestimmt durch die aufgeklarte Position, die wir uns an Kant klarmachten. Durch
diese Nachbarschaft sind ja die Bemiihungen, die Jesu Macht und Wiirde beschreiben wollen
als die in ihm verwirklichte Wahrheit des Menschseins, stindig von der kritischen Frage be-
gleitet Wird hier nicht eben ein Ideal der Menschlichkeit auf Jesus {libertragen? Das hief3e ja:
Die Macht und Wiirde jener Wahrheit des Menschseins eignet Jesus gar nicht im eigentlichen
Sinne — sie eignet in Wahrheit vielmehr jenem Ideal. Es hie3e weiter: Jesus ist nicht die
ganze, die vollkommene und urbildliche Verwirklichung dieses Ideals; denn die Kluft zwi-
schen dem idealen Wesen und der geschichtlichen Verwirklichung 148t sich hochstens anné-
herungsweise schliefen. Jesus ist die erste und vollkommenste Verkorperung eines Christus-
prinzips, das Beispiel, in welchem uns das ideale Gesetz des Menschseins vorgegeben ist, das
wir zu verwirklichen haben. Es hiefle schlieBlich: im geschichtlichen Wandel des allgemeinen
Humanititsideals wandelt sich zugleich das Bild Jesu, dessen Name, dessen geschichtliche
Erscheinung mit diesen sich wandelnden Humanititsidealen bekleidet wird.

Diese Interpretationsmdglichkeit folgt wie ein Schatten jeder Christologie, die mit Schleier-
macher beim Menschen und bei Jessen Frage nach der Verwirklichung seines Menschseins
einsetzt. Kann auf diesem Wege deutlich gemacht werden, da3 Gott in Jesus handelt um des
verlorenen Menschen willen und an seiner statt? Wird so die Nachricht von Jesus als rettendes
Evangelium verstindlich — oder betrifft sie stattdessen den Menschen als das fordernde Ge-
setz seines Menschseins, das ihm zur Verwirklichung auferlegt wird? Das ist die entschei-
dende Frage an diesen christologischen Ansatz, der in Jesus die Wahrheit des Menschseins
verwirklicht sieht. Diese Hauptfrage ist freilich begleitet von anderen Fragen, die sich aus der
Beobachtung ergeben, wie von Schleiermacher zuversichtlich beschrittene Wege in der Weg-
losigkeit enden.

Darum fragen wir abschlieBend: Darf eine Lehre von Christus so ganz vom Menschen her

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
16 20.10.2025



entwickelt werden, wie das bei dieser Konzeption geschieht? Die Frage des Menschen nach
der Verwirklichung seines Menschseins wird hier ja als der Grund fiir die Macht Jesu verstan-
den: Weil er mit seiner Menschlichkeit die Antwort auf diese Frage gibt — darum ist er der
Herr. In ihm findet der suchende und fragende Mensch, der davon umgetrieben ist, daf3 er
nicht der ist, der er eigentlich sein sollte, sein Eigenstes verwirklicht. Er anerkennt in Jesus die
verpflichtende Macht der Humanitdt — einer Humanitét, die durch ihre Verwirklichung in Je-
sus fiir ihn selbst zu der Mdglichkeit geworden ist, sein Wesen zu finden und zu verwirkli-
chen. Der nach der Wahrheit seines Menschseins fragende Mensch und Jesus, in dem diese
Wahrheit des Menschseins geschichtlich erschienen ist — das sind die beiden Pole dieser
Christologie. Was bedeutet Jesus fiir mein Menschsein? Was bedeutet er fiir die Verwirkli-
chung des Menschseins iiberhaupt? Das steht hier in Frage.

Kann und mufl man aber nicht auch ganz anders fragen? Was bedeutet Jesus fiir Gott — fiir
Gottes Gottheit, nicht nur fiir die Menschlichkeit des Menschen? Ich bemerkte zum Eingang,
daB es zu den Kennzeichen unserer Zeit gehore, dall der Gottesglaube nicht mehr die selbst-
verstindliche Voraussetzung fiir eine Beschreibung der Vollmacht und Herrschaft Jesu sei,
dal3 vielmehr mit der Frage nach der Vollmacht Jesu zugleich der Gottesglaube in Frage stehe.
Ist diese Frage eigentlich in den genannten anthropozentrischen Ansatz der Christologie mit
eingebracht? So sieht es in der Tat aus, solange der Mensch selbst noch religids interpretiert
werden kann — und solange er sich in einer solchen Interpretation verstanden fiihlt. Dann ist
Jesu wahres Menschsein durch die Vollkommenheit seiner Gottesbeziechung — bei Schleier-
macher beispielsweise seines GottesbewuBtseins — zu kennzeichnen. Der nach seiner Selbst-
verwirklichung fragende Mensch wird in Jesus sein religioses Wesen finden und es als Glau-
ben, als Gottesbewultsein oder GottesgewiBBheit, verwirklichen. Die fiir uns kaum mehr er-
schwingliche Unmittelbarkeit und Selbstverstindlichkeit, mit welcher vergangene Zeiten ihre
Wirklichkeitserfahrung auf Gott bezogen, ist hier also nicht mehr Voraussetzung, sondern
eher Ziel eines Verstehens Jesu: Er erweist seine Macht darin, daf} er die Wirklichkeitserfah-
rung als Gotteserfahrung moglich macht und vermittelt.

So scheint hier auch Gott zu seinem Recht zu kommen. Denn der Mensch, dessen Wahrheit in
Jesus erschienen ist und durch ihn in der Geschichte verwirklicht wird, ist der religidse
Mensch, der seine Welt in Gottes Hand weill und die Wirklichkeit, die er erfahrt, von diesem
Gott her und auf ihn hin versteht. Was aber dann, wenn eine solche religiose Interpretation der
Humanitét ihre Einsichtigkeit verliert — wenn es so aussieht, als ob Gottesgewilheit dem
Menschen iiberhaupt unerschwinglich geworden sei, wie das das Schlagwort vom Tode Got-
tes andeuten will? Soll die Theologie dann versuchen, Jesu Macht versténdlich zu machen,
ohne den Gottesglauben zu Hilfe zu nehmen? ,,Es gibt Menschen genug, die beiden Erfahrun-
gen, der vom Tode Gottes und der vom Leben Christi, ausgesetzt sind und die beiden standzu-
halten versuchen* — so schreibt Dorothee Solle (Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach
dem Tode Gottes, 2. Aufl. 1965, S. 181) und versucht Jesus als den Stellvertreter verstdndlich
zu machen, der dem von der Frage nach seiner Identitit, seiner Unersetzlichkeit umgetriebe-
nen Menschen in der Liebe den Weg zur Antwort erdffnet.

Das Schema, in welchen eine solche atheistische — oder besser nach-theistische — Lehre von
Christus hier bei D. Sélle oder auch in dem eingangs erwdhnten Buch P. van Burens entwor-
fen wird, ist immer noch dasselbe, das wir bei Schleiermacher kennenlernten. Ob es freilich
dadurch nun tragféhiger wird, dal3 Jesus statt eines Menschseins in der GottesgewiBBheit (die
die sittliche Bestimmung des Menschen ja voraussetzte oder einschlo3!) ein Menschsein in
der Liebe darstellen und verwirklichen soll?

Diese jiingste Entwicklung der Christologie mag die Frage einschirfen: Ist dieser Weg, eine

Lehre von Christus zu entwerfen, wirklich der einzig mogliche, zeitgemafle Weg? Kann dort

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
17 20.10.2025



die Macht Jesu zureichend versténdlich gemacht werden, wo der Mensch, umgetrieben von
der Frage nach seiner Menschlichkeit, in Jesus diese Antwort sucht und finden will? Miif3te
nicht besser unser Bemiihen um ein Verstiandnis Jesu damit beginnen, da3 wir anerkennen:
Nicht wir sind die Fragenden! — Sehen wir uns von der modernen Christologie, wie sie
Schleiermacher inaugurierte, in die Stellung der nach ihrer Menschlichkeit Fragenden ge-
dringt, so werden wir dabei den Verdacht nicht los, dal es gerade die Fragen sind, die die
Antwort bestimmen, die man angeblich in der geschichtlichen Erscheinung Jesu findet. Nicht
wir sind die Fragenden — wir sind vielmehr die Gefragten, von Gott in Jesus Christus gefragt,
wohin wir gehoren.

Es ist nicht meine Aufgabe, von einem solchen Ausgangspunkt aus nun eine Christologie zu
entfalten. Ich sollte einige der Probleme zeigen, mit welchen sich die Lehre von Christus seit
der Aufklarung befal3t hat. Das konnte nur so geschehen, dal3 nicht nur die einzelnen Frage-
stellungen genannt wurden, die sich als Probleme aus dem Ansatz bei der Menschlichkeit des
Menschen ergeben. Vielmehr muB3te zuletzt doch auch auf die Fragwiirdigkeit dieses ganzen,
durch die Auftkldrung bestimmten christologischen Ansatzes hingewiesen werden.

Quelle: Was heifst: Ich glaube an Jesus Christus? Zweites Reichenau-Gesprdch, hrsg. von der
Evangelischen Landessynode in Wiirttemberg, Stuttgart: Calwer Verlag, 1968, S. 9-37.

Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklarung
18 20.10.2025



