
Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 1 20.10.2025 

Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung 

Von Friedrich Mildenberger 

Wir haben alle die knappe dogmatische Formel gelernt, in welcher Luthers kleiner Katechis-

mus den Ertrag der altkirchlichen Bemühungen um eine zutreffende Beschreibung der Person 

Jesu zusammenfaßt: „Ich glaube, daß Jesus Christus, wahrhaftiger Gott, vom Vater in Ewig-

keit geboren und auch wahrhaftiger Mensch, von der Jungfrau Maria geboren, sei mein Herr 

...“ Jesus, wahrer Gott und wahrer Mensch in der Einheit der Person, das war einmal eine Ant-

wort auf die Frage nach der Macht seiner Erscheinung. Aber diese Antwort ist uns wieder zur 

Frage geworden: Was heißt das — wahrer Gott und Mensch in der Einheit der Person? 

Der amerikanische Theologe Paul van Buren hat ein Buch geschrieben über The Secular Me-

aning of the Gospel (1965 unter dem irreführenden Titel „Reden von Gott in der Sprache der 

Welt“ deutsch erschienen), dessen entscheidende These man so zusammengefaßt hat: Es gibt 

keinen Gott — und Jesus ist sein eingeborener Sohn! Man kann nicht einmal sagen, daß mit 

dieser Zusammenfassung die Meinung van Burens völlig verfehlt worden ist. Diese These — 

sie ist auf jeden Fall unbedacht und theologisch unhaltbar — kann uns auf einen Sachverhalt 

aufmerksam machen, der uns hier zu beschäftigen hat: Die Anerkennung der durch die Zeiten 

reichenden Vollmacht Jesu ist nicht an die Beschreibung seiner Person gebunden, die im alt-

kirchlichen Dogma, der sog. Zweinaturenlehre, gegeben worden ist. Diese Anerkennung der 

Vollmacht Jesu findet sich in diesem extremen Fall sogar dort, wo Gott selbst und der Gottes-

glaube fragwürdig geworden sind. 

Ich kann auch so formulieren: Der Gottesglaube ist nicht mehr die selbstverständliche Voraus-

setzung für eine Beschreibung der Vollmacht und Herrschaft Jesu. Vielmehr steht mit Jesu 

Vollmacht, zu Gott zu führen, der Gottesglaube selbst in Frage. Nur in Jesus und durch Jesus 

kann es zur Gewißheit Gottes kommen. 

Das bedeutet aber: Das Bekenntnis zu der Gottmenschheit Jesu ist nicht mehr unmittelbar als 

das hilfreiche Evangelium verständlich. Das war ja einmal sein Sinn: Der Gott, der in allem 

Geschehen den Menschen angeht und betrifft — der Gott, dessen Macht im Schicksal erfah-

ren wird, der Gott, dessen unerfüllte Forderung im Gewissen verklagt — eben dieser Gott ist 

mit Jesus, dem Heiland der Sünder, wesenseins. An Jesus als wahren Gott glauben bedeutete 

in dem alten Denkzusammenhang also: Gott trotz aller Anfechtung durch Gesetz, Sünde und 

Tod, trotz der Anklage des Gewissens und der Erfahrung der vernichtenden Schicksalsmacht 

als den gnädigen Gott glauben, der den Menschen in seinem Elend durch Jesus Christus auf-

gesucht und errettet hat. 

Es mag sein, daß Menschen auch heute noch so glauben können, daß für sie das Bekenntnis 

zu Jesus als wahrhaftigem Gott und wahrhaftigem Menschen zugleich das Bekenntnis zur 

Herrschaft Jesu über ihr Leben und über die ganze Welt ist. Aber für viele Zeitgenossen — 

und wir alle sind vermutlich von dieser Zeitgenossenschaft mehr oder weniger mitbetroffen 

— ist dieses Bekenntnis lange schon nichtssagend geworden. Nichtssagend — das heißt ja 

nicht, daß es nun einfach für falsch erklärt würde. Aber es hilft nicht mehr, die Würde und 

Herrschaft Jesu richtig zu verstehen, wenn wir einfach sagen: Er ist Gott, Das hilft dann nicht 

mehr, wenn wir nicht mehr selbstverständlich unser Schicksal als bestimmt durch die Vorse-

hung eines persönlichen Gottes ansehen können; und wenn wir das Gewissen nicht mehr un-

mittelbar als seine Stimme vernehmen, die uns anklagt und schuldig spricht. Auf solche Un-

mittelbarkeit und Selbstverständlichkeit kommt es an! Wenn einem Gott, dessen vernichten-

der Zorn in Schicksal und Schuld erlebt wird, entgegen gehalten werden kann: Jesus ist Gott! 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 2 20.10.2025 

— dann ist das der rettende Glaube, der entgegen aller widersprechenden Gotteserfahrung 

sieb an Gottes Gnade klammert. Wer aber Schicksal und Gewissen nicht als die unmittelbare 

Betroffenheit durch Gottes Zorn erfährt, für den ist jenes Bekenntnis zur Gottheit Jesu besten-

falls eine intellektuelle Übung, die ihn im Zentrum seines Lebens nicht betrifft. 

Darum muß es aber in einer richtigen theologischen Lehre von Christus gehen, diese Betrof-

fenheit durch Jesu Vollmacht über die Zeiten hinweg so auszusagen, daß deutlich wird: Wie 

er mich selbst im Zentrum meines Lebens betrifft, so geht er jeden Menschen an. Der Herr 

meines Lebens ist der Herr der Welt, und der Herr der Welt ist der Herr meines Lebens. 

Wie kann das zutreffend und verständlich ausgesagt werden? Das ist die Frage, der wir nach-

zugehen haben, wenn wir uns über die Möglichkeiten einer zeitgemäßen Christologie Gedan-

ken machen. 

Dabei ist die persönliche Betroffenheit durch Jesus vorausgesetzt. Ob einer von der Macht 

Jesu erfaßt ist, das zeigt nicht einfach die korrekte theologische Formel an. Gerade auch unzu-

reichende Versuche, die neue Aussagemöglichkeiten finden wollen, verraten doch eine solche 

Betroffenheit, die sich mit den traditionellen, abgegriffenen Formeln nicht begnügen will! 

Wonach wir zu fragen und worüber wir zu urteilen haben, das ist nicht solche Betroffenheit, 

sondern die theologische Aussage. Ist sie gelungen? Kann sie Jesus, den Herrn des eigenen 

Lebens, als den Herrn über die Welt so zur Sprache bringen, daß wir verstehen, was gemeint 

ist und darum in solche Aussage einstimmen können? Wir sind durch Jesu Vollmacht betrof-

fen. Das ist die Gemeinsamkeit, die der theologischen Gedankenarbeit vorausliegt. Damit ist 

dem Ernst solcher Gedankenarbeit, der Frage nach richtig und falsch solcher theologischen 

Aussage nichts abgebrochen. Aber diese Frage nach dem richtigen oder falschen Denken ist 

begrenzt durch den Hinweis auf den lebendigen Gehorsam, der größer ist als die theologische 

Formel (vgl. Mt 7, 21). 

I 

Zunächst erscheint es so, wie wenn durch die Aufklärung die Frage nach der richtigen Lehre 

von Christus abgelöst würde durch die Frage nach der wahren Religion, die Jesus selbst ge-

lehrt und gelebt hat. So versucht ja die neu heraufkommende Zeit die christliche Tradition 

aufzunehmen: Die wahre, allgemeine und vernünftige Gottesverehrung ist in der Lehre Jesu 

vorgegeben. 

Freilich schließt diese Anerkennung eine kritische Wendung gegen die Tradition mit ein. Ein-

mal muß die Lehre Jesu selbst von zeitbedingten Unvollkommenheiten gereinigt werden. Um 

sich mit der vernünftigen Wahrheit seinem kindlichen Zeitalter verständlich zu machen, muß-

te Jesus sich der Denk- und Vorstellungsweise seiner Zeitgenossen anpassen, akkommodie-

ren. Was zur zufälligen Schale solcher Akkommodation gehört, was zum bleibenden Kern der 

vernünftigen Wahrheit — darüber hat die gegenwärtige, zur Mündigkeit gelangte Vernunft zu 

urteilen. Zu solcher Akkommodation gehören auch die Wundertaten Jesu, die einem noch 

kindlich gearteten Geschlecht das Ansehen der Lehre Jesu einprägen sollten. Wenn aber eine 

zur Mündigkeit gelangte Vernunft die Wahrheit jener Religion, die Jesus lebte und lehrte, 

ohne solche Zutat einsieht, so wird die Überlieferung von jenen Wundertaten gewiß keinen 

Glauben mehr verlangen können. 

Kritischer noch als gegen die Jesusüberlieferung wendet sich solche vernünftige Religiosität 

freilich gegen den Kirchenglauben, der in orthodoxem Formelkram erstarrt ist, der über der 

Sorge um die reine Lehre das religiöse Leben vergessen hat — hier steht die Aufklärung be-

kanntlich in einer Front mit den ursprünglichen Impulsen des Pietismus. Nicht der korrekte, 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 3 20.10.2025 

orthodoxe Glaube erfüllt Jesu Willen, sondern jener Gehorsam, der sich mit der verehrungs-

würdigen Menschlichkeit Jesu verbunden weiß in der Anerkennung der väterlichen Vorse-

hung Gottes und im Tun der Nächstenliebe. So kann Lessing — Meister in der präzisen For-

mulierung dessen, was an der Zeit ist — in zwei Flugschriften des Fragmentenstreites 1777 

das „Evangelium Johannis“ und das „Testament Johannis“ einander gegenüberstellen. Das 

Evangelium des Johannes, als dessen Kernsatz die Aussage erscheint: „das Wort ward 

Fleisch“, ist der Ansatz für die dogmatischen Formeln der Christologie, die zu glauben als re-

ligiöse Pflicht auferlegt wird. Das Testament des Johannes ist jene apokryphe Anekdote von 

dem alten Johannes, der in der Gemeindeversammlung immer nur dieselben Worte zu wieder-

holen wußte als Inbegriff dessen, was er von Jesus empfangen hatte: „Kindlein, liebt euch!“ 

— „Welches von beiden — so fragt Lessing — möchte wohl das Schwerere sein? — Die 

christlichen Glaubenslehren annehmen und bekennen'“ oder die christliche Liebe ausüben?“ 

(WW ed. P. Rilla 8, S. 21). Die Antwort ist in der Frage mitgegeben. Gegen einen auf die kor-

rekte Lehrformel eingeschworenen Glauben an Jesus Christus wird die lebendige Nachfolge 

gestellt, die sich an den unmittelbaren Eindruck der Menschlichkeit Jesu hält, seiner religiösen 

und sittlichen Unterweisung, seines Vorbildes im Glauben und in der Liebe. 

Mit diesem Verweis auf den Eindruck der Menschlichkeit Jesu, des Lehrers und Vorbildes der 

wahren Religion, scheint sich das Problem einer ausgeführten Christologie, einer Lehre von 

Person und Werk des Erlösers, erledigt zu haben. Die einfache, menschlich-vernünftige Weise 

der Religion, die Jesus selbst lehrte und vorlebte, scheint jedenfalls weitere Fragen m dieser 

Richtung überflüssig zu machen 

Wir werden übe» jene Zeit nicht aburteilen wollen, die ihr Bestes in Jesus vorgegeben fand: 

den Optimismus ihres Glaubens an die väterliche Vorsehung Gottes und an den endlichen 

Sieg der vernünftigen Humanität. Aber diese Zeit konnte doch nichts anderes sein als der 

Durchgang zu neuen Erfahrungen, zu neuen Fragen, die auch zu einer neuen Begegnung mit 

Jesus führen mußten. Sollen wir Kant dieser Zeit der Aufklärung noch zurechnen? Gewiß 

steht er mit seinem Selbstgefühl ungebrochen in dieser Zeit. Aber in der Größe und Konse-

quenz meines Denkens ragt er doch auch über diese Zeit hinaus. So finden wir bei ihm ein tie-

feres Nachdenken über die Vollmacht Jesu, das sich nicht einfach mit den beiden Stichworten 

des weisen Lehrers und des vorbildlichen Frommen beruhigen will, sondern in der Frage nach 

der Verwirklichung der wahren Religion weiter ausgreift und der kommenden theologischen 

Arbeit vorausleuchtet. 

Voraussetzung eines Verstehens dieser Macht Jesu, wie Kant sie zu interpretieren sucht, ist 

der sittliche Kampf, in welchen sich der Mensch gestellt sieht. Dabei findet sich dieser 

Mensch in scheinbar aussichtsloser Lage vor- er ist bestimmt durch das Böse. Nicht nur ein-

zelne unter seinen Handlungen sind böse; solche bösen Handlungen könnten dann ja auch 

wieder durch gute abgelöst werden, und der Mensch wäre teils gut, teils böse — er wäre auf 

jeden Fall immer neu vor die Wahl zwischen gut und böse gestellt. Nun findet er sich aber als 

den vor, der sich immer schon gegen das Gute entschieden hat — er ist bestimmt durch das 

radikale Böse, das in seiner Gesinnung herrscht. Diese Herrschaft äußert sich darin, daß der 

Mensch nicht ohne Zögern der Stimme der Pflicht folgt, die er in seinem Gewissen vernimmt. 

Vielmehr will er zugleich wissen, ob ihm ein solches Tun der sittlichen Pflicht wohl nützt, 

oder ob er nicht gar in diesem Fall besser einer pflichtwidrigen Neigung folgen soll. Das ist 

das im Menschen herrschende radikale Böse: daß er sich selbst das Urteil darüber anmaßt, ob 

er dem Gebot der Pflicht folgen soll oder nicht. Eben damit wird ja jede einzelne Handlung 

durch die pflichtwidrige Gesinnung verderbt: auch wenn ein Mensch seine Pflicht tut. tut er 

sie nicht deshalb, weil sie ihm geboten ist, sondern weil er solches Tun im gegebenen Fall als 

gut und nützlich ansieht. 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 4 20.10.2025 

Wie konnte es zu dieser Verderbnis des Menschen kommen — zur Herrschaft des bösen Prin-

zips im Menschen —, da dieser doch seinem Wesen nach gut ist, bestimmt durch eine ur-

sprüngliche Anlage zum Guten? Nun, Kant bemüht sich hier klugerweise nicht um eine Erklä-

rung des Unerklärlichen, sondern nimmt dieses radikale Böse in seiner unbegreiflichen Fakti-

zität hin. So ist es nun einmal, daß der Mensch sich in einer solchen Verkehrung vorfindet; 

warum es so ist, dafür läßt sich keine andere Erklärung finden als die, daß der Mensch selbst 

die Schuld an dieser Verkehrung trägt — sie ist seine selbstgewollte Tat, die sich freilich nicht 

in der Erinnerung festlegen läßt, die aber dem Menschen im Bewußtsein seiner Verkehrtheit 

jederzeit unmittelbar nahe ist und sich in jeder Regung der pflichtwidrigen Gesinnung aktuali-

siert. 

Diese unbegreifliche Faktizität des radikalen Bösen ohne weitere Erklärung hinzunehmen be-

deutet freilich nicht, sich mit ihr als mit einer unabänderlichen Gegebenheit abzufinden. Der 

Mensch gehört nicht dem Bösen, das ihn festhalten will; er gehört vielmehr dem Guten, das 

seine ursprüngliche Bestimmung ist. 

Diese ursprüngliche Bestimmung des Menschen nun ist für Kant der entscheidende Begriff 

seiner Christologie (freilich einer recht verklausuliert vorgetragenen Christologie. Das hängt 

sicher mit den Umständen zur Zeit der Abfassung seiner Religionsschrift zusammen, aber 

auch mit dem Wunsch, seinerseits die Grenze zwischen den Fakultäten so zu respektieren, daß 

auf der anderen Seite eine theologische Bevormundung der freien philosophischen Untersu-

chung mit Berufung auf diese Grenze abgewiesen werden konnte). Die ursprüngliche mensch-

liche Bestimmung zum Guten bezeichnet Kant als das Ideal der menschlichen Vollkommen-

heit und als das Urbild der sittlichen Gesinnung. Dieses Ideal als die Bestimmung des Men-

schen hat einen zweifachen Ort. Es gehört einmal zu Gott selbst — darum kann man es, wie 

Kant in Anlehnung an den Prolog des Johannesevangeliums sagt, als Gottes eingeborenen 

Sohn bezeichnen, als das Wort, durch welches alles geschaffen ist, in dem Gott die Welt ge-

liebt hat, durch das — nämlich indem wir die ihm entsprechende Gesinnung annehmen — wir 

hoffen können, Kinder Gottes zu werden (Religion innerhalb... 2. Stück 1. Abschnitt, Studien-

ausgabe ed. W. Weischedel IV, S. 713). 

Zugleich aber ist dieses Ideal im Menschen selbst — es wird ihm durch seine Vernunft als das 

Vorbild vorgehalten, dem er nachzustreben hat. Insofern kann man sagen, dieses Ideal sei im 

Menschen als sein besseres, moralisches Selbst. Aber auch wenn sich der Mensch bemühte, 

diesem Ideal nachzustreben und sich also in den Kampf mit dem radikalen Bösen einzulassen, 

könnte er sich nicht einbilden, dieses Ideal zu verwirklichen. 

Die Realität dieser Idee der gottwohlgefälligen Menschheit ist vielmehr außer ihm. Er wird sie 

sich denken müssen in einem Menschen, der sich für die Verwirklichung des Guten einsetzt, 

ohne sich um den Widerstand zu kümmern, der ihm entgegengesetzt wird, ja der um dieses 

Einsatzes für das Gute willen sogar Leiden und Tod bereitwillig übernimmt. Obwohl Kant es 

peinlich vermeidet, hier den Namen Jesu zu nennen, und meist sogar im Potentialis redet, ist 

deutlich, was er sagen will: Wir denken uns dies Ideal eben als in Jesus verwirklicht — und 

erkennen umgekehrt in Jesus das Ideal, das Urbild der Gott wohlgefälligen Menschheit. 

Daß Jesus der vollkommene Mensch ist, das ist natürlich in der christologischen Lehrbildung 

keineswegs ein neuer Gedanke: von seiner Sündlosigkeit, von seinem vollkommenen Gehor-

sam ist immer schon die Rede gewesen. Aber diese Sündlosigkeit eignete der Menschheit Jesu 

kraft ihrer Einung mit der Gottheit. Sie ist also von der gottheitlichen Würde Jesu abgeleitet 

und verweist wieder auf diese Würde. Nun aber wird — das ist ein neuer Ton, der bis heute 

nachklingt — die Würde Jesu ganz in der Vollkommenheit seiner Menschlichkeit gefunden. 

War für die rationalistische Kritik von der alten dogmatischen Formel „wahrhaftiger Gott und 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 5 20.10.2025 

wahrhaftiger Mensch, vere Deus — vere homo“ nurmehr die wahre Menschlichkeit des Leh-

rers und Vorbildes übrig geblieben, so wird dieses Menschsein Jesu nun vertieft zur idealen, 

urbildlichen Menschlichkeit und erscheint so als neues Würdeprädikat: Jesus als der wahre 

Mensch ist die vollkommene Verwirklichung des Menschseins; als vere homo ist er die ge-

schichtliche Erscheinung der veritas humanitatis. 

Man wird freilich gleich dazusetzen müssen: Hier bei Kant ist die Macht Jesu nicht als die 

wirkende Macht dieser geschichtlichen Erscheinung bestimmt. Jesu Macht ist vielmehr in 

Wahrheit die Macht des Ideals. Geht doch dieses Ideal aus auf die Reinheit der Gesinnung 

und auf die vollkommene Güte des Willens. Eine solche Reinheit der Gesinnung kann sich 

aber immer nur unvollkommen äußern — so, daß in keinem Fall ein dem Ideal widerspre-

chendes Reden, Verhalten und Handeln an einem Menschen sichtbar wird. Wenn darum in Je-

sus die Verwirklichung des Ideals gefunden wird, dann so, daß dieses Ideal auf eine ge-

schichtliche Erscheinung übertragen wird, die dafür wenigstens die Möglichkeit bietet, sofern 

sie nichts diesem Ideal Widersprechendes zeigt. Jesus erscheint also für den Menschen als je-

nes bessere, moralische, Gottes Willen vollkommen entsprechende Selbst, das in jeder Ver-

nunft wohnt. Nicht die Verwirklichung des Ideals in Jesus aber, sondern dieses in jeder Brust 

wohnende Ideal oder Urbild des vollkommenen Menschseins ist es, das als Macht den Men-

schen bestimmen kann. 

Im praktischen Glauben an diesen Sohn Gottes nun, so meint Kant, kann der Mensch hoffen, 

Gott wohlgefällig zu werden. Im praktischen Glauben — das heißt in dem Entschluß, ihm 

nachzufolgen, wobei wieder das Urbild, das bessere Selbst in der eigenen Brust, der Herr und 

Meister ist, zu dessen Nachfolge der Mersch sich eigentlich entschließt. In solchem Entschluß 

vollzieht sich jene Revolution in der Gesinnung, in welcher das radikale Böse im Menschen 

überwunden wird. Dieses Böse bestand in der grundsätzlichen Bereitschaft, das pflichtgemäße 

Tun der Frage nach dem Nutzen einer Handlung zu unterwerfen und es gegebenenfalls zu-

rückzustellen. Die neue Gesinnung der Nachfolge fragt dagegen nur nach der Pflicht und nicht 

nach deren Folgen. Sie wird bereit sein, die Reinheit der Gesinnung auch dann nicht >n Frage 

zu stellen, wenn daraus Leiden folgen müssen — wie das ja bei Jesus deutlich vor Augen 

steht. Die Erinnerung an den früheren unsittlichen Zustand und der Vergleich mit dem, was 

jetzt das Handeln bestimmt, soll dabei die Beharrlichkeit zum Guten bekräftigen. Und wenn 

die Schuld der Vergangenheit, die sich ja nicht rückgängig machen läßt, den Menschen an 

Gottes Wohlgefallen zweifeln macht, so soll er sich daran halten, daß die Leiden des Sohnes 

Gottes, der er jetzt selbst durch seine neue Gesinnung geworden ist, für die Schuld des alten 

Menschen, der er einmal war, genugtun werden. 

Gewiß ist es nicht schwer, von einer traditionellen Orthodoxie aus diese Gedanken abzuwer-

ten. Der moralische Mensch vergewissert sich in dieser Umdeutung der Christologie seiner 

selbst, seiner Möglichkeit zum Guten, seiner gottwohlgefälligen Gesinnung. Aber es ist nun 

doch kennzeichnend, daß das hier bei Kant geschieht in einer kritischen Sichtung der christo-

logischen Lehrbildung der Kirche, der Lehren von der Fleischwerdung des Gottessohnes, von 

seiner Erniedrigung, von seiner stellvertretenden Genugtuung. Sicher werden wir uns nicht 

damit zufrieden geben wollen, daß Kant die Macht, die Jesus ausgeübt hat und ausübt, als die 

Macht des moralischen Ideals erklärt, das in jeder Menschenbrust wohnt. Aber es geht hier 

nun doch um die Macht Jesu, die dieser große kritische Denker mit den Mitteln seiner selbst-

gewissen Vernünftigkeit zu erfassen und auszusagen suchte. Auch das sollten wir sehen. 

Wie stark die Faszination durch Jesus in dieser vernünftigen Religionslehre Kants wirksam 

ist, das wird vielleicht noch deutlicher, wenn wir auf die geschichtliche Dimension achten, die 

ja der Kantischen Frage nach der Selbstverwirklichung der ihrer ursprünglichen Bestimmung 

entsprechenden, moralisch vollkommenen Menschheit notwendig eignet. Denn zwar der 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 6 20.10.2025 

Kampf zwischen Böse und Gut, jene Revolution der Gesinnung, die den Menschen zum Sohn 

Gottes macht, wird sich im Einzelnen vollziehen. Aber der Sieg des Guten über das Böse 

kann nur in der moralischen Vollendung der Menschheit im ganzen gesehen werden. Kant be-

zeichnet diesen Zustand der Vollendung als das Reich Gottes. 

Dieses Reich Gottes auf Erden muß aber seinen Anfang nehmen — die Menschen müssen 

heraus aus dem „ethischen Naturzustände“, in welchem sie sich ständig gegenseitig ihre „mo-

ralische Einlage“ verderben. Das kann nur so geschehen, daß ein „Volk Gottes“ Konstituiert 

wird, eine Gemeinschaft, welche ihre moralische Pflicht als Gottes Gebot erfaßt und sich so 

im Gehorsam gegen ihn als den „Herzenskündiger“ zusammenschließt. Ein solches Volk Got-

tes wird freilich dort, wo es als menschliche Veranstaltung verwirklicht werden soll, nur in 

Gestalt einer Kirche existieren können, die mit ihrem historischen Ursprung zugleich den Of-

fenbarungslauben und zweckmäßigerweise eine heilige Schrift als autoritative Urkunde tra-

diert. „Glücklich! wenn ein solches den Menschen zu Händen gekommene Buch, neben sei-

nen Statuten als Glaubensgesetzen zugleich die reinste moralische Religionslehre mit Voll-

ständigkeit enthält, die mit jenen (als Vehikeln ihrer Introduktion) in die beste Harmonie ge-

bracht werden kann“ (aaO, S. 768). 

Wir bemerken hier dieselbe Distanz zur historischen Wirklichkeit wie dort, wo es um die Er-

scheinung Jesu ging: ist dort die eigentliche Macht Jesu die des moralischen Urbildes, so ist 

hier die eigentliche Wahrheit die moralische Religionslehre, weshalb Kant ja — hier ganz im 

Zuge der aufgeklärten Tradition bleibend — den reinen, d. h. den moralisch-vernünftigen Re-

ligionsglauben, als den authentischen Ausleger des Kirchenglaubens bezeichnet und als Ziel 

die Ablösung des durch das Historische belasteten und verunreinigten Kirchenglaubens durch 

diesen reinen Religionsglauben bestimmt. 

Das bedeutet freilich nicht, daß damit die Bedeutung des Historischen völlig negiert wäre. Im 

Gegenteil: die durch Jesu Wirken erfolgte Stiftung der christlichen Kirche bedeutet eine ähnli-

che Revolution für die Gesamtentwicklung der Menschheit wie die Revolution in der Gesin-

nung des Einzelnen, die seinen moralischen Charakter begründet. Gewiß betrifft diese durch 

Jesus herbeigeführte Revolution zunächst eben die Glaubensweise des Judentums Aber es er-

scheint hier doch der Anfang jenes Volkes Gottes nach Tugendgesetzen in der Geschichte, das 

sich als das umfassende Reich Gottes vollenden soll. Dabei ist für Kant das Erstaunliche am 

Christentum, daß hier als Offenbarungsreligion erscheint, was doch in Wahrheit die natürli-

che, allgemein vernünftige Religion ist und sich als solche schließlich in der ganzen Mensch-

heit durchsetzen soll. 

Es wäre dem Denken Kants nicht angemessen, wollten wir ihm hier die Frage vorlegen: Wäre 

es zur faktischen Verwirklichung des reinen Religionsglaubens (zunächst unter der Gestalt ei-

ner Kirche) auch anders gekommen als in der Weise jener durch Jesus bewirkten Revolution 

im jüdischen Glauben? Denn daß es zur Selbstverwirklichung des moralischen Wesens der 

Menschheit kommen soll, das ist ja der unaustilgbare Imperativ, der in jedem Menschen 

wohnt — also muß sich diese Bestimmung des Menschen auch durchsetzen. Aber es ist nun 

doch die Bedeutung des christlichen Glaubens, der sich auf die Stiftung Jesu zurückführt daß 

sich faktisch eben hier diese Revolution vollzogen und die Wahrheit des moralischen 

Menschseins verwirklicht hat — in dem bleibenden Idealbilde Jesu als des gottwohlgefälligen 

urbildlichen Menschen — und sich zugleich die menschheitliche Verwirklichung der Wahr-

heit angebahnt hat, die sich in dem Übergang vom Kirchenglauben zum reinen Religionsglau-

ben vollenden wird. 

Daß das Christentum die vernünftige Religion sei, das ist für jene Zeit ein vertrauter Gedanke. 

Aber die Wirksamkeit Jesu bekommt hier bei Kant doch ein besonderes Gewicht als jene Um-



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 7 20.10.2025 

wälzung, in welcher ein Neues beginnt, das bestimmt ist, sich als die universale Wahrheit des 

Menschseins durchzusetzen. 

Ich betone: Auch hier bemerken wir die Vorbehalte, die Kant hindern, die Macht der ge-

schichtlichen Erscheinung Jesu in ihrer Wirksamkeit anzuerkennen. Die allgemeine, vernünf-

tige Wahrheit ist ja die einzige Autorität, die er anerkennen will. Darum muß die Macht Jesu 

als die Macht dieser Vernunft interpretiert werden. Darin hat Kant weitergewirkt, daß er so 

versuchte, die Macht der geschichtlichen Erscheinung Jesu vernünftig einsichtig zu machen 

als die Macht der in ihm erschienenen wahren Humanität. Doch in seiner Durchführung fallen 

dann Geschichte und Vernunft immer wieder auseinander — die Wahrheit der Vernunft will 

sich nicht ganz in die Geschichte hineingeben, die doch nur das Kleid sein kann, das abgelegt 

werden muß, soll sich die vernünftige Wahrheit rein zeigen. 

Wir fragen weiter: erträgt die lebendige Religion eigentlich dieses Räsonnement, dem sie auch 

bei Kant unterworfen wird? Kann sie auf allgemeine Formeln reduziert werden, die die natür-

liche Ausstattung eines jeden Menschen bezeichnen? Läßt sie sich von dem lebendigen Kir-

chenglauben lösen? Sicher nicht. Eine solche „natürliche Religion" wird nicht auf sich selbst 

stehen können. Die Reflexion, in der sie lebt, wird sie zur Selbstauflösung treiben. Das zeigt 

sich etwa in den Konsequenzen, die Fichte, unmittelbarer Schüler Kants in der moralischen 

Begründung der Religion, in seinem Denken zieht. Ich bemerke dazu, daß aus den Schriften 

Fichtes eine starke Frömmigkeit spricht. Aber nicht darüber haben wir zu urteilen. Wir stellen 

vielmehr fest, 'wie hier der von der historisch-kirchlichen Bindung gelöste Gottesglaube sich 

selbst aufzulösen droht. Das Ich, das unterwegs ist, seine Bestimmung zu verwirklichen, stößt 

hier alle Begrenzung ab. Gott wird zur Bezeichnung für die moralische Weltordnung. Im Got-

tesglauben versichert sich das nach seiner Freiheit strebende Ich dessen, daß es das Ziel dieses 

Strebens nicht verfehlen wird. Denn auch das, was nicht unmittelbar in seiner Macht steht, die 

Welt, die ihm die Situation für seine freie Entscheidung vorgibt, ist nur um seinetwillen und 

darum im Dienste seiner Selbstbestimmung da, nämlich als das versinnlichte Materiale der 

Pflicht, das mit dem Formalen des Imperativs: sei frei! harmonisch zusammenstimmt. 

Hier droht sich der vernünftige Glaube, gerade indem er sich an die weltüberlegene Macht des 

Moralischen klammert, in das Grenzenlose einer wirklichkeitsfremden Spekulation zu verlie-

ren. Es ist Schleiermacher, der zwar den Kontakt mit seinem spekulativen Zeitalter gewiß 

nicht verloren hatte, der aber doch demgegenüber auf eine realistische Betrachtung des Glau-

bens drängte; realistisch heißt hier offen für das Erleben, für die Geschichte, für die konkrete 

Gemeinschaft. Nur in solcher Offenheit für die Realität kann sich der Gottesglaube als die Er-

füllung des Menschseins behaupten — eines empfangenden Menschseins, nicht jener Selbst-

überhebung des Ich, das in dem Streben nach Selbstverwirklichung ins Unendliche zerfließt. 

Nimmt Fichtes Spekulation den moralischen Rationalismus Kants auf, so greift Schleierma-

cher dort entschlossen zu, wo Kant selbst immer wieder zurückschreckte, indem er die Einheit 

des Vernünftigen und des Geschichtlichen in der Erscheinung Jesu Christi behauptet und 

nachweist. 

II 

Religion ist nicht ein Gedankensystem — und ganz gewiß nicht jene Sammlung abstrakter 

Gemeinplätze, die als die natürliche Religion ausgegeben wurde; Religion ist aber auch nicht 

eine Hilfskonstruktion für die moralische Erziehung und Vervollkommnung der Menschheit 

— sie ist eigenen Rechtes. Religion ist Erfahrung, eigenstes Erleben in der Unmittelbarkeit 

des Gefühls — oder sie ist gar nicht. In solchem Hinweis auf das persönliche Erleben als den 

eigentümlichen Ort der Religion ist die bekannte Abgrenzung Schleiermachers gegenüber 

dem Wissen, das auf das Allgemeine der einen Wahrheit geht, und gegenüber dem Handeln, 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 8 20.10.2025 

das auf das Allgemeine des einen Guten geht, schon mitgesetzt. Freilich führt dieses individu-

elle Erleben — das ist die andere Seite des Schleiermacherschen Religionsbegriffs — den 

Einzelnen nicht in die Isolierung. Zum religiösen Erleben wird er durch andere angeregt, es 

treibt ihn selbst zur Darstellung dieses Erlebens in der Gemeinschaft; nur in solcher Pflege des 

religiösen Erlebens in einer frommen Gemeinschaft kann dieses lebendig bleiben. Mit der Un-

mittelbarkeit des religiösen Erlebens — Schleiermacher hat es nach anderen Versuchen 

schließlich als das Gefühl der schlechthin gen Abhängigkeit begriffen und Gott als das Woher 

dieses Gefühls bezeichnet —, die ihm seine Ursprünglichkeit sichert und es gegen die Allge-

meinheiten von Metaphysik und Moi al absichert, ist also zugleich die Richtung auf Gemein-

schaft hin gegeben, die Anregung, Darstellung, Mitteilung des religiösen Erlebens fordert und 

ermöglicht. 

Wir können uns hier nicht weiter bei dem Religionsbegriff Schleiermachers aufhalten. Nur auf 

einen Sachverhalt soll noch aufmerksam gemacht werden: Den Unterschied von wahr und 

falsch kann es bei solchem Verständnis der Religion natürlich nicht geben, sondern nur das 

Nebeneinander verschiedener Gestalten des religiösen Lebens und das Nebeneinander from-

mer Gemeinschaften als geschichtlicher Gestaltungen der religiösen Anlage der Menschheit. 

Die geläufige Unterscheidung des Christentums als der wahren Religion von allen anderen 

Religionen, die man dann als falsch bezeichnet, muß hier aufgegeben werden. Von außen be-

trachtet — und das ist eine für die wissenschaftliche Fragestellung unumgängliche und legi-

time Betrachtungsweise — erscheint das Christentum als eine Religion unter anderen. 

Kann es von einem solchen Begriff von Religion aus überhaupt noch zu einer Lehre von 

Christus kommen, die unseren Forderungen genügt, zu einer Christologie also, die Jesus, den 

Herrn des eigenen Lebens, zugleich als den Herrn der Welt verständlich zur Sprache zu brin-

gen vermag? Oder handelt es sich hier um eine Art von quadratura circuli — auf dem Boden 

eines allgemeinen Religionsbegriffs die Besonderheit des Christusglaubens mit seinem uni-

versalen Anspruch einsichtig zu machen? 

Voraussetzung für einen jeden solchen Versuch muß die Gewißheit des eigenen religiösen Er-

lebens sein und der geschichtliche Standort solchen Erlebens läßt sich ja nicht willkürlich aus-

suchen. Dieser Standort ist notwendig der christliche, d. hl der durch die Wirksamkeit Jesu 

bedingte Standort. Allein aufgrund der erlösenden Tätigkeit Jesu ist hier Glaube, ist hier reli-

giöses Erleben möglich. 

Wollen wir die Interpretation dieser erlösenden Tätigkeit Jesu durch Schleiermacher verste-

hen, müssen wir auch hier uns zunächst seine Auffassung der Sünde klarmachen. Vereinfacht 

ausgedrückt: Sünde ist die Hemmung des religiösen Lebens. Dieses religiöse Leben kann da-

bei mit einem allgemeinen Begriff bestimmt werden — es ist für die Systematik Schleierma-

chers kennzeichnend, daß er diesen allgemeinen Begriff gerade so benützt, daß deutlich wird, 

wie er sich in der Besonderheit des christlichen Glaubens erfüllt. 

Der Mensch hat Selbstbewußtsein im Gegensatz zu der ihn umgebenden Weltwirklichkeit Ich 

unterscheide mich von dem, was nicht ich bin. Ich verhalte mich dann zu dieser Weltwirklich-

keit — zu der auch und zuerst die Menschen um mich gehören — teils empfangend, abhängig, 

teils tätig, frei. Ich bin also in meinem Ichbewußtsein durch diese Wechselwirkung von Ab-

hängigkeit und Freiheit bestimmt — wobei einmal das Freiheitsgefühl, das andere mal das 

Abhängigkeitsgefühl überwiegen kann. Schleiermacher nennt dieses Ichbewußtsein, das durch 

die Selbstunterscheidung von der Weltwirklichkeit bestimmt ist, das niedere oder sinnliche 

Selbstbewußtsein. Nun gibt es aber das religiöse Erleben, in welchem der Gegensatz von Ich 

und Weltwirklichkeit aufgehoben ist — in welchem das Ich sich in der Gemeinschaft des ge-

schaffenen Seins erlebt als schlechthin abhängig von der alles Wirkliche hervorbringenden 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 9 20.10.2025 

göttlichen Wirksamkeit. Das Ich erweitert sich hier gleichsam zum Selbstgefühl des Univer-

sums, in welchem das Sein der Welt in seiner Bedingtheit durch Gott erlebt wird: „Ich glaube, 

daß mich Gott geschaffen hat samt allen Kreaturen“. Dieses religiöse Erleben — das muß 

gleich dazugesetzt werden — ist nicht ein Zustand, der das sinnliche Selbstbewußtsein ablöst. 

Er verbindet sich mit diesem sinnlichen Selbstbewußtsein, begleitet dieses, oder soll doch we-

nigstens jederzeit zum sinnlichen Selbstbewußtsein ohne Hemmung hinzutreten können. — 

Das sind nun gewiß recht abstrakte Bestimmungen. Aber das kann ja nicht gut anders sein, wo 

das individuelle Erleben mit allen seinen Verschiedenheiten und Abtönungen des Gefühls auf 

die begriffliche Formel gebracht werden soll. Was gemeint ist, zeigt sich eben nur im Versuch 

des Nacherlebens. 

In diesem Verhältnis zwischen dem niederen und dem höheren Selbstbewußtsein — dem 

Weltbewußtsein und dem Gottesbewußtsein — ist nun jene Störung eingetreten, die als Sünde 

zu bezeichnen ist — Schleiermacher redet auch von dem positiven Widerstreit des Fleisches 

gegen den Geist —: jene Hemmung, in der das Gottesbewußtsein nicht als die überlegene Be-

stimmung zum sinnlichen Selbstbewußtsein hinzutreten soll. Sünde ist also verstanden als der 

Versuch des Menschen, sich gegen seine Bestimmtheit durch Gott zu isolieren — fühlt er 

seine schlechthinnige Abhängigkeit, so erzeugt das in ihm Unlust —; diese Isolierung betrifft 

aber zugleich seinen Ort in der Welt, sein Geschick, das er nicht hinnehmen will, so daß die 

Isolierung gegenüber Gott zugleich die Isolierung und Selbstbehauptung gegenüber der Welt 

ist, in der er sich vorfindet. 

Zur Überwindung dieser sündigen Isolierung kann der Mensch nicht von sich aus kommen. Er 

weiß das deshalb, weil diese Überwindung durch den von Jesus ausgehenden religiösen An-

stoß geschehen ist, der ihn erlöst hat, ihn mit Gott und damit zugleich mit der Welt und mit 

sich selbst in Einklang gebracht hat. Das christliche Glaubensbewußtsein trägt also die sün-

dige Hemmung als durch Jesus überwundene in sich. Das ist die spezifische Bestimmtheit der 

christlichen Religion, in der „alles... bezogen wird auf die durch Jesum von Nazareth voll-

brachte Erlösung“ (Glaubenslehre 2. Aufl. § 11). 

Hier ist der Ausgangspunkt für die Lehre von Christus, die zu entwickeln ist als die Frage 

nach der Person und dem Werk Jesu als des Erlösers und die dann weiterzuführen ist als die 

Frage nach der geschichtlichen Vermittlung dieses Werkes Jesu und im Zusammenhang damit 

nach seiner menschheitlichen Bedeutung. 

Jeder Mensch ist in dem von Schleiermacher beschriebenen Sinne religiös — das ist selbst-

verständliche Voraussetzung. Wendet sich jemand gegen die Religion, so ist das ein Mißver-

ständnis seiner selbst wie des Wesens der Religion. Eben darum ist aber die gehemmte Religi-

osität der entscheidende Defekt des Menschseins, ein individuell und sozial bedingter und 

sich auswirkender Defekt. 

Soll diese Hemmung überwunden und eben damit die Menschlichkeit verwirklicht werden, so 

kann das nur durch die Darstellung des vollkommenen religiösen Menschseins geschehen. 

Noch einmal: Das ist bei Schleiermacher nicht ein Postulat, sondern der Schluß von der Wir-

kung auf die Ursache, von dem christlichen religiösen Erleben auf den Erlöser, auf welchen 

sich dieses Erleben zurückführt. Es geht hier in Schleiermachers Lehre vom Erlöser mindes-

tens der Intention nach nicht um eine spekulative Konstruktion, sondern um die Beschreibung 

einer Erfahrung und der darin erfaßten Tatsache. So ist es hier gemeint, wenn Jesus als der ur-

bildliche Mensch beschrieben wird, urbildlich gerade in der Vollkommenheit seines Gottesbe-

wußtseins. 

Gerade weil Schleiermacher hier den Begriff des Urbildlichen aufnimmt, um damit die Würde 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 10 20.10.2025 

und Macht: Jesu als des Erlösers auszusagen, werden wir auf den entscheidenden Unterschied 

zu Kant achten müssen: Nicht der Glaube macht Jesus zum Erlöser, indem er das Ideal der 

Gottessohnschaft, das in jedem Menschen kraft seiner Vernünftigkeit wohnt, auf Jesus über-

trägt. Vielmehr macht der Erlöser den Glauben, indem er die sündige Hemmung der menschli-

chen Religiosität beseitigt. 

Wir haben also die Nähe wie die Unterscheidung zu jener kantischen Konzeption genau zu 

beachten. Es geht hier wie dort um die veritas humanitatis, als deren Erscheinung Jesus be-

griffen wird. Das ist seine einzigartige Würde. Aber während diese Würde in der kantischen 

Konzeption ihm nur in uneigentlicher Weise zukommt, als dem Repräsentanten der vollende-

ten Menschheit, als dem ersten Vertreter eines Christusprinzips, das nun Raum gewinnen soll, 

also gleichsam im Vorgriff — proleptisch, um den heute gerne gebrauchten Begriff zu nennen 

—, ist diese Würde bei Schleiermacher die notwendige Folgerung aus der erlebten Wirksam-

keit Jesu. Nur die geschichtliche Verwirklichung des urbildlichen Menschseins konnte im-

stande sein, die individuelle und soziale Hemmung des Gottesbewußtseins zu überwinden und 

also die sündige Menschheit zu erlösen. Die Bezeichnung Jesu als des Urbildes der Humanität 

ist also nicht Folge einer Übertragung — das innerliche Ideal wird ihm angetragen und so ob-

jektiviert. Vielmehr ist das erste die Tatsache dieser Urbildlichkeit Jesu, die ihm als seine 

Würde zuerkannt wird, weil sie als seine Wirkung erfahren wird. 

Die Beschreibung dieser Urbildlichkeit im Einzelnen ist relativ einfach zu geben: In Jesus be-

steht eine stetige Kräftigkeit des Gottesbewußtseins, so daß dieses ohne jede Hemmung und 

ohne jeden Kampf zu jedem Moment des sinnlichen Selbstbewußtseins hinzutreten konnte. 

Das muß bei Jesus — sonst wäre seine erlösende Macht nicht denkbar — von Anfang seines 

Lebens an der Fall gewesen sein. Die in jedem sinnlichen Selbstbewußtsein steckende Ten-

denz zur sündigen Isolierung und Selbstbehauptung ist bei ihm nie als Gefährdung seines 

Gottbewußtseins da gewesen. Weder so, daß in seiner individuellen Entwicklung, wie das 

sonst der Fall ist, das sinnliche Selbstbewußtsein in seiner Ausbildung dem Gottesbewußtsein 

vorauseilte, noch so, daß er durch soziale Einflüsse infiziert wurde. Eben diese Vollkommen-

heit in der urbildlichen Verwirklichung des religiösen Menschseins ist das große Wunder in 

der Erscheinung des Erlösers. Aufgrund dieser Urbildlichkeit kann Schleiermacher dann die 

Person Jesu im Schema der alten Zweinaturenlehre — freilich in einer völligen Umbildung 

dieser Lehre — so beschreiben: „Der Erlöser ist sonach allen Menschen gleich vermöge der 

Selbigkeit der menschlichen Natur, von Allen aber unterschieden durch die stetige Kräftigkeit 

seines Gottesbewußtseins, welches ein eigentliches Sein Gottes in ihm war“ (Glaubenslehre § 

94). 

Jesu erlösendes Wirken besteht dann in der reinen Darstellung seines urbildlichen Menschs-

eins. Denn dadurch wird die religiöse Empfänglichkeit anderer angeregt, die sündige Hem-

mung ihres Gottesbewußtseins zu überwinden. „Der Erlöser nimmt die Gläubigen in die Kräf-

tigkeit seines Gottesbewußtseins auf, und dies ist seine erlösende Tätigkeit“ (Glaubenslehre § 

100) Person und Werk Jesu sind also zusammengefaßt in der Beschreibung seines urbildli-

chen Menschseins. Dabei ist Urbild deshalb mehr als Vorbild, weil es nicht nur zeigt, was 

wahres Menschsein ist, sondern durch seine Macht solches religiöse Menschsein auch be-

wirkt. 

Ist im Begriff des Urbildes die Würde und Macht des Erlösers bezeichnet, so ist nun nach der 

Vermittlung seines Werkes zu fragen. Sicher ist diese Vermittlung dort schon wirklich gewor-

den, wo so gefragt wird. Nur dann kann der Mensch recht von Jesus als dem Erlöser reden, 

wenn er durch ihn erlöst ist. Doch die Frage muß ja gestellt werden: Wie kann mich denn die 

erlösende Wirksamkeit Jesu betreffen, doch seinem urbildlichen Menschsein doch nicht un-

mittelbar begegnen kann? 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 11 20.10.2025 

Die Antwort kann hier nicht anders gegeben werden als mit dem Verweis auf die Kirche als 

das neue, durch Jesus gestiftete religiöse Gesamtleben, in welchem Jesu Wirksamkeit den 

Einzelnen erreicht Die Erscheinung Jesu selbst, die geschichtliche Wirklichkeit des Urbildes, 

ist nur als das Wunder zu begreifen, in welchem das alte Gesamtleben der Sünde dadurch zer-

rissen ist, daß dieser Eine von ihr nicht erreicht wurde und darum als Erlöser ein Neues begin-

nen kann. Dieses Neue aber ist wieder ganz in seinem geschichtlichen Zusammenhang zu be-

greifen, als die Folge einer Empfänglichkeit des Menschen für das religiöse Erleben, die durch 

die Sünde nicht zerstört, sondern nur gehemmt war, die nun aber durch die Wirksamkeit des 

Erlösers entbunden ist. An die Stelle der Begegnung mit dem irdischen Jesus tritt im Fortgang 

der Geschichte die Begegnung mit der von ihm gestifteten Kirche, die Stelle des in Jesus un-

gebrochen kräftigen Gottesbewußtseins nimmt dabei der Gemeingeist dieser Kirche ein — so 

wird der traditionelle Begriff des Heiligen Geistes von Schleiermacher verstanden. Das sind 

zunächst ganz einfache Folgerungen aus jenem Ansatz des Denkens bei dem durch Jesus ver-

wirklichten religiösen Wesen des Menschen, der sich im Zentralbegriff der Urbildlichkeit 

zeigt. 

Wichtiger als die Frage nach der Vermittlung des Werkes Jesu zum einzelnen Glaubenden 

hin, die dort schon geschehen ist, wo man diese Frage stellt, ist das Problem der menschheitli-

chen Vermittlung dieses Werkes. Es muß sich ja bei Jesus um das in der Geschichte erschie-

nene Urbild des wahren Menschseins überhaupt handeln — der Gedanke mehrerer unterschie-

dener Urbilder wäre Unsinn. Darum kann aber sein erlösendes Werk erst dann als vollendet 

gedacht werden, wenn es sich völlig durchgesetzt hat und auf die ganze Menschheit erstreckt. 

Der Bereich der Wirksamkeit Jesu muß also universal gedacht werden. Darum bezeichnet 

Schleiermacher Jesus gerne als den zweiten Adam, in welchem die Schöpfung vollendet wird 

in der Erlösung des in die Sünde gefallenen Menschen. 

Das bedeutet aber, daß gerade unter dem christologischen Aspekt jene historische Relativie-

rung nicht durchgehalten werden darf, welche das Christentum als Religion unter Religionen 

betrachtet, seine Stiftung in Analogie zu anderen religiösen Stiftungen und seinen Stifter in 

Analogie zu anderen religiösen Heroen ansieht. Wie das Urbild exklusiv sein muß — es kann 

nur ein vollkommenes Menschsein geben —, so muß auch seine Wirksamkeit exklusiv ge-

dacht werden: Jesus ist der einzige Erlöser, und sein erlösendes Werk betrifft die ganze 

Menschheit. 

Das bedeutet aber, daß die geschichtliche Wirksamkeit Jesu wenigstens in Annäherung an die 

behauptete Totalität gesehen werden muß. Alle außerchristlichen religiöser Bildungen sind 

höchstens Vorstufen gegenüber der vollkommenen Erscheinung Jesu. Sie sind nur dann Of-

fenbarungen, wenn man sie für sich nimmt. Doch ist dann vom christlichen Standort aus 

gleich dazuzusetzen, „daß im Vergleich mit ihm — Jesus — alles, was sonst für Offenbarung 

gehalten werden kann, diesen Charakter wieder verliert“ (Glaubenslehre § 13, 1). Denn alles 

religiöse Leben ist nur dazu bestimmt, im Werk des einen urbildlichen Erlösers aufzugehen, 

des zweiten Adam, durch welchen die Schöpfung vollendet und die Menschheit auf eine hö-

here geistige Stufe gehoben wird. 

III 

Wir können Schleiermachers theologische Leistung kaum hoch genug anschlagen, gerade in 

ihrer entschlossenen Wendung zu einer Lehre von Jesus als dem Erlöser, die das Besondere 

des christlichen Glaubens aussagen soll. Doch sind mit der Lehrbildung Schleiermachers nicht 

alle Probleme gelöst, und was sich zunächst als ein wohl begehbarer und weiterführender 

Weg ausnahm, konnte sich mit der Zeit auch als eine Sackgasse herausstellen. 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 12 20.10.2025 

Wir können der christologischen Entwicklung, deren Ansatz wir an Kant und Schleiermacher 

verdeutlichten, hier natürlich nicht weiter ins Einzelne des gerade an christologischen Lehrbil-

dungen außerordentlich reichen 19. Jahrhunderts folgen. Ich will vielmehr einige Probleme 

der Schleiermacherschen Christologie nennen und sie an charakteristischen Bildungen des 

weiteren theologischen Nachdenkens illustrieren. (Die wesentlich durch Schelling und Hegel 

bestimmten spekulativen Versuche können dabei ohne allzugroßen Schaden ausgeklammert 

werden, da sie vor allem in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bei weitem nicht das Echo 

fanden wie die durch Schleiermacher bestimmte Arbeit und da das spekulative Denken — 

trotz der gegenwärtigen Hegelrenaissance auch im theologischen. Bereich — vorerst noch 

lange nicht das Gewicht hat wie von der Konzeption Schleiermachers bestimmte Entwürfe — 

Paul Tillich beispielsweise oder Friedrich Gogarten.) 

Die Bestimmung Jesu als der geschichtlichen Erscheinung des urbildlichen Menschseins 

scheint auf den ersten Blick das zentrale christologische Problem zu lösen: Hier wird Jesus 

eine Würde zuerkannt, die zugleich seine Wirksamkeit erklärt. Doch wie soll solche Urbild-

lichkeit — die stetige Kräftigkeit des Gottesbewußtseins in Jesus als ein „eigentliches Sein 

Gottes in ihm“ — denn nun genauer gedacht werden? Nicht nur, daß damit der Formel des 

christologischen Dogmas von der wahren Gottheit Jesu Christi kaum Genüge getan war; hier 

ist doch die Eigentümlichkeit Jesu im Grund nur quantitierend bestimmt: er ist immer und 

ohne Kampf, was andere hin und wieder und in der Überwindung der sündigen Hemmung 

sind. Darum kann schließlich kaum mehr ausgesagt werden, was diese Urbildlichkeit eigent-

lich von einem nur vorbildlichen Menschsein unterscheidet, von der ersten und hervorra-

gendsten Verkörperung des Ideals eines religiösen Menschseins (das man dann mit geläufigen 

Ausdrücken auch als Prinzip der Gottmenschheit oder als Christusprinzip bezeichnen könnte). 

Muß man darum nicht doch, um die Macht der geschichtlichen Erscheinung Jesu zutreffend 

auszusagen, wie das alte Dogma von der Gottheit ausgehen, um von hier aus die Eigentüm-

lichkeit der Person Christi zu erfassen? Also nicht an dem Gottesbewußtsein Jesu so lange 

herumquantitieren, bis schließlich doch so etwas wie eine Einwohnung der Gottheit in ihm 

herauskommt; sondern die völlige Bestimmtheit Jesu durch Gott von vornherein als ein göttli-

ches Tun und nicht als einen menschlichen Zustand begreifen. Freilich soll durch diese per-

sönliche Einung Gottes mit Jesus die Menschlichkeit seiner geschichtlichen Erscheinung nicht 

undenkbar gemacht werden. Darum fand der Gedanke der Kenosis, der Selbstentäußerung des 

göttlichen Logos, der zweiten Person der göttlichen Dreieinigkeit, in der Menschwerdung eine 

zeitlang im christologischen Denken unserer Epoche starken Widerhall: dieser göttliche Lo-

gos hat sich seiner gottheitlichen Eigenschaften — Allmacht, Allgegenwart, Allwissenheit — 

entäußert, um in der Annahme der menschlichen Natur Jesu die Menschheit zu erlösen. Doch 

hat man mit diesem Gedanken der Kenosis statt des einen Rätsels, wie eine quantitative Stei-

gerung eines allgemein-menschlichen Zustandes zu der qualitativen Besonderheit des Erlösers 

führen kann, nun zwei neue Rätsel eingetauscht: das Rätsel eines sich verändernden Gottes- 

der ohne gottheitliche Eigenschaften doch Gott bleibt, und das Rätsel, wie Bewußtsein und 

Wille des göttlichen Logos mit dem Bewußtsein und Willen des Menschen Jesus in einer ge-

schichtlichen Persönlichkeit zusammenbestehen können. Hier zeigt es sich, daß die Metaphy-

sik des Dogmas sich nicht mit den Bedürfnissen historischer Anschaulichkeit harmonisieren 

läßt. 

Umgekehrt: Kann sich eigentlich alle Fülle des Menschseins in einem einzigen Individuum 

verwirklichen? Bedarf es nicht unzähliger Menschen in ihrem Miteinander und Nacheinander, 

um alle Möglichkeiten des Menschsems auszuschöpfen? Das ist der berühmte Einwand von 

David Friedlich Strauß, der meinte, es sei nicht die Art der Idee, ihre ganze Fülle in ein einzi-

ges Individuum auszuschütten and gegen die anderen zu geizen. Will man das nicht zugeben, 

sondern an der geschichtlichen Verwirklichung des Urbilds in Jesus festhalten, so muß sein 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 13 20.10.2025 

Menschsein ganz besonderer Art sein, muß das Menschsein der ganzen Gattung in sich be-

greifen. Derartige Spekulationen über die Besonderheit des Menschseins Jesu bedienten sich 

insbesondere der Bezeichnung Jesu als des Zentralindividuums der Menschheit. Freilich zei-

gen dann nähere Versuche, zu bestimmen, was damit gemeint ist, daß einem solchen „Zentra-

lindividuum“ gerade eine eigentümliche Individualität nicht zukommen kann. 

Diese Überlegung leitet schon zu einem zweiten Problemkreis über, der das Jahrhundert theo-

logisch in Atem halten sollte — mehr noch als diese spekulativen Versuche, den Begriff der 

Urbildlichkeit Jesu näher zu bestimmen. Es geht Schleiermacher zentral um die geschichtliche 

Verwirklichung des Urbildes. Darum muß Jesus gerade in dieser Urbildlichkeit historisch er-

faßbar sein. Ist nach Schleiermachers Definition das Ideal einer Lebensbeschreibung dies, daß 

ein Mensch in seinem Innersten so erfaßt wird, daß man seine Äußerungen in einer bestimm-

ten Situation gewissermaßen berechnen könnte, so darf auch Jesu historische Erscheinung 

nicht etwa wegen der besonderen Dignität, die ihm als dem Erlöser zukommt, von der Frage 

nach einem solchen „Calculus“ ausgenommen werden (Leben Jesu WW I, VI 1864, S. 9). 

Jesu persönliches, innerliches Leben wird also in seiner Besonderheit historisch erfragt Zu-

gleich aber soll diese Besonderheit die Tatsache sein, von welcher sich der Glaube abhängig 

weiß. „Eben deswegen“ — so sagt Schleiermacher in seiner Vorlesung über das Leben Jesu 

— „müssen wir es im Interesse unseres Glaubens für unsere bedeutendste Aufgabe halten, 

auch andern diese Tatsache zu solcher Anschauung zu bringen, wie sie in uns Quelle des 

Glaubens ist“ (aaO, S. 20). 

Wird das möglich sein? Oder stehen die beiden Tendenzen — die historische Frage nach der 

individuellen Besonderheit Jesu und die religiöse Frage nach der Quelle des Glaubens —| 

nicht in einem unauflöslichen Widerspruch? Entweder wird das religiöse Interesse die histori-

sche Wirklichkeit überwuchern und dort eben eine Bestätigung der eigenen Dogmatik finden 

— Schleiermachers Leben Jesu etwa kann man von diesem Vorwurf nicht völlig frei sprechen 

—, oder die Ausarbeitung der historischen Individualität Jesu wird den Anhalt des Glaubens 

an ihm fraglich machen. 

Albert Schweitzers Geschichte der Leben-Jesu-Forschung illustriert dieses Dilemma in einer 

großartigen Weise, wenn auch vielleicht insofern etwas einseitig, als hier die Untauglichkeit 

des religiösen Interesses, die historische Wirklichkeit Jesu zu erfassen, übermäßig betont 

wird. Sind es doch gerade die an der historischen Erscheinung Jesu religiös Uninteressierten, 

die die eigentlichen Fortschritte der historischen Arbeit markieren — Reimarus, Strauß, 

Schweitzer selbst mit seiner konsequent eschatologischen Deutung des Lebens Jesu. Der his-

torische Jesus ist für unsere Zeit ein Fremdling, mit dessen bestimmender Eigentümlichkeit — 

der Messiasdogmatik, die allein sein Verhalten verständlich macht — diese Zeit nichts anfan-

gen kann. Nur in der Intensität des ethischen Wollens kann es eine Gemeinschaft mit Jesus 

geben — aber gerade nicht mit seiner historischen Besonderheit. 

Kann ein solches Ergebnis überhaupt vermieden werden, wenn die historische Besonderheit 

Jesu gerade in der Verwirklichung das Allgemein-menschlichen, des Ideals liegen soll? Diese 

Frage muß nicht nur von der Leben-Jesu-Forschung her gestellt werden, deren Geschichte 

Schweitzer so eindrücklich dargestellt hat. Vielmehr stellt sich diese Frage vom Ansatz der 

Schleiermacherschen Christologie her, und wo der Ansatz wiederholt wird, da muß sich auch 

das Problem einstellen. 

Nun läßt sich freilich in der Christologie Schleiermachers die Wirklichkeit des Erlösers nicht 

von seiner erlösenden Wirksamkeit trennen. So muß die historische Erscheinung Jesu als des 

urbildlichen Menschen — auf die Probleme, die hier vorliegen, wurde eben hingewiesen — 

immer zugleich mit seiner historischen Wirkung beschrieben werden, wenn sie richtig erfaßt 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 14 20.10.2025 

werden soll. Der Eindruck der Vollkommenheit, den Jesus erweckt, entsteht ja nicht nur durch 

sein in der Gemeinde lebendiges Bild. Er entsteht ebenso durch die trotz aller Verwirrungen 

bleibende Richtung des geschichtlichen Lebens der Gemeinde, die einen vollkommen reinen, 

von Jesus ausgehenden Impuls voraussetzt. Weil Jesus ihr Herr ist, darum kann die geschicht-

liche Entwicklung der Kirche nicht völlig in die Irre gehen. Sie wird vielmehr immer wieder 

durch ihren Herrn auf dessen Willen hin ausgerichtet werden. Doch ist es mit solchem dogma-

tischen Behaupten allein hier nicht getan. Vielmehr muß zur dogmatischen Behauptung der 

geschichtliche Nachweis treten: was Jesus selbst wollte, das vollzieht sich nun im geschichtli-

chen Fortgang seiner Stiftung. 

Aber wollte Jesus denn die Kirche so, wie sie geworden ist — auch dann, wenn wir jetzt nicht 

die geschichtlichen Verwirrungen und Verirrungen, sondern ihr innerliches, religiöses Leben 

im Blick haben? Hat diese Kirche das Recht, sich auf Jesus zu berufen? Und kann das Recht 

einer solchen Berufung auf Jesus geschichtlich nachgewiesen werden? 

Es ist sicher nur ein Notbehelf, wenn nur im Rahmen dieses Problems der Name Albrecht 

Ritschls genannt wird — gerade über ihn müßte sicher auch noch anderes und mehr gesagt 

werden, als hier möglich ist. Ritschl sieht Jesus wirksam in der Erfüllung seines Berufs zur 

Stiftung des Reiches Gottes, unter welchem er die vollkommene sittliche Verbindung aller 

Menschen versteht. Wie in der sittlichen Welt jede persönliche Autorität begründet ist in der 

Anlage zur Erfüllung eines bestimmten Berufes und in der treuen Ausübung desselben, so die 

Autorität Jesu darin, „daß er zu seinem Beruf der Einführung des Reiches Gottes ausschließ-

lich befähigt war, daß er der Ausübung dieses Berufes im Reden der Wahrheit und im liebe-

vollen Handeln ausschließlich obgelegen hat, und daß er insbesondere die Übel, welche die 

Feindschaft der Führer des israelitischen Volkes und dessen Wankelmut über ihn verhängte, 

und welche ebensoviele Versuchungen zum Zurückweichen vom Beruf waren, in bereitwilli-

ger Geduld als Proben seiner Standhaftigkeit in demselben sich angeeignet hat“ (Unterricht in 

der christlichen Religion § 21). Dieser Beruf Jesu — Einführung des Reiches Gottes als sittli-

che Verbindung aller Menschen — wird von Jesus zugleich als der Endzweck Gottes in der 

Welt erkannt. Durch seine Berufserfüllung ist dieses Reich Gottes dann als der gemeinschaft-

liche Zweck der christlichen Gemeinde gesetzt. Damit ist in diesem Begriff des Reiches Got-

tes für Ritschl die Einheit des Rillens Jesu mit dem Wollen seiner Gemeinde gegeben. 

Vorausgesetzt ist dabei freilich, daß Jesus unter dem Reich Gottes dasselbe verstanden hat wie 

diejenige Theologie und Gemeinde, die damit ihre sittliche Aufgabe bezeichnet. Eben diese 

Voraussetzung ist aber in der Folge rasch erschüttert worden durch den exegetischen Nach-

weis, daß Jesus unter dem Reich Gottes den durch Gottes wunderbares Wirken herbeigeführ-

ten neuen Weltzustand verstand und keineswegs damit die sittliche Aufgabe einer von ihm ge-

gründeten Gemeinde meinte. Damit ist natürlich noch nicht einfach der Ritschl’sche Begriff 

des Reiches Gottes als illegitim erwiesen. Aber es zeigte sich mindestens in diesem Fall, daß 

die Berufung auf Jesus selbst in der Form eines historischen Nachweises der Übereinstim-

mung mit seinem Wollen unmöglich ist. Wie soll sich die Gemeinde aber dann der Überein-

stimmung ihres Wollens mit ihrem Herrn vergewissern? 

Kann es eine Unmittelbarkeit des Glaubens zu Jesus geben, die zwar die Bindung an die 

kirchliche Gemeinschaft nicht umgeht, die aber in der Anerkennung der Macht Jesu nicht auf 

die Autorität dieser Gemeinschaft vertraut, die doch auch irren kann, sondern sich allein durch 

Jesus bestimmt sieht? So ist in diesem Zusammenhang nun weitet zu fragen. In der Abgren-

zung der evangelischen gegen die katholische Gestalt des christlichen Glaubens konnte ja ge-

rade diese Frage nicht umgangen werden. Schleiermacher selbst hat für diese Abgrenzung die 

Formel geprägt, man könne den Gegensatz von Protestantismus und Katholizismus so fassen, 

„daß ersterer das Verhältnis des Einzelnen zur Kirche abhängig macht von seinem Verhältnis 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 15 20.10.2025 

zu Christo, der letztere aber umgekehrt das Verhältnis des Einzelnen zu Christo abhängig von 

seinem Verhältnis zur Kirche“ (Glaubenslehre § 24). Eine klare Durchführung dieser Unter-

scheidung ist aber bei Schleiermacher selbst schlecht denkbar — die Bestimmung des Heili-

gen Geistes als des Gemeingeistes der Kirche läßt nicht erkennen, wie die Autorität Christi 

notfalls auch gegen die Autorität der Kirche zum Zug gebracht werden kann. Der Ausweg der 

altprotestantischen Dogmatik, die diese der Kirche übergeordnete Autorität in der inspirierten 

Schrift fand, ist für uns ja nicht mehr in der alten Weise gangbar. 

Wie also kann sich der Glaube unmittelbar auf Jesus gründen, ohne daß hier ein kirchlicher 

Christusglaube vermitteln müßte? Sonst wäre ja nicht Jesus selbst Grund des Glaubens; dieser 

wäre vielmehr Unterwerfung unter eine kirchliche Autorität, die sich an die Stelle Jesu gesetzt 

hat. 

Gewiß kann eine solche Frage nach Jesus die Schrift nicht umgehen. Doch soll dabei der 

Glaube nicht auf die Vermittlung einer kirchlichen, aber auch nicht einer wissenschaftlich-his-

torischen Auslegung angewiesen sein. Er will Jesus in der Schrift unmittelbar begegnen. Der 

bekannte Marburger Theologe Wilhelm Herrmann — Schüler Ritschls und Lehrer von Barth 

und Bultmann — war es, der unerbittlich diese Frage stellte, und zwar in ihrer schärfsten 

Form: Wie kann Jesus der Grund des Glaubens bleiben auch dann, wenn dieser Glaube selbst 

in der Anfechtung verschwindet? 

Zwei Voraussetzungen müssen zur Beantwortung dieser Frage gemacht werden: Einmal die 

Betroffenheit des Menschen durch die sittliche Forderung, die ihm als unabweisbare Autorität 

entgegentritt. Zum anderen Jesus selbst als eine unbestreitbare Tatsache, die mit zur Wirklich-

keit dieses Menschen gehört. Jesus selbst — aber nicht einfach Jesus, wie er im Spiegel des 

biblischen Glaubenszeugnisses erscheint, wie Martin Kähler meinte. Das hieße ja wieder den 

Glauben auf fremden Glauben, auf den Glauben der biblischen Zeugen gründen. Jesus selbst 

ist hier vielmehr Jesus m der Macht seines „inneren Lebens“. Zwei Momente dieses inneren 

Lebens hebt Herrmann dabei hervor, die als unbezweifelte Tatsache gelten müssen: Einmal 

das messianische Sendungsbewußtsein Jesu, der sich dazu berufen weiß, gerade den durch 

sein sittliches Versagen, seine Schuld umgetriebenen Menschen der unwandelbaren Liebe 

Gottes zu versichern. Zum anderen Jesu ungetrübte sittliche Lauterkeit, die davon überzeugt, 

daß jenes Sendungsbewußtsein nicht Anmaßung oder Irrtum sein kann. Dieses innere Leben 

Jesu ist die Tatsache, die jedem sittlich aufgeschlossenen Menschen in der Schrift begegnet — 

auch dann, wenn er die „Glaubensgedanken“ des Schriftzeugnisses nicht einfach als Tatsache 

gelten lassen kann. 

Wir fragen hier nicht weiter, ob sich die genannten Voraussetzungen Herrmanns für die Er-

fahrung Jesu als des Glaubensgrundes als stichhaltig erwiesen haben. Genug, daß wir auch in 

dieser scharfsinnigen Antwort Herrmanns das Ineinandergreifen der allgemein anthropologi-

schen Voraussetzung der Betroffenheit des Menschen durch die sittliche Forderung und der 

Erfahrung der historischen Erscheinung Jesu wahrnehmen — Kennzeichen der christologi-

schen Bemühungen der durch Schleiermacher inaugurierten Epoche. 

Wir schließen diesen Abschnitt mit einem Hinweis auf die religionsgeschichtliche Problema-

tik. Es wurde schon darauf hingewiesen, wie die historische Relativierung des Christentums 

als einer bestimmten Erscheinungsform der Religion neben anderen bei Schleiermacher durch 

die Bestimmung Jesu als des urbildlichen Erlösers wieder auf gehoben wurde. Durch ihn ist 

die Menschheit auf eine höhere, geistige Stufe gehoben worden. Das zeigt sich in der Wirk-

samkeit Jesu, die bestimmt ist, sich über die ganze Menschheit hin durchzusetzen. 

Läßt sich diese theologische Behauptung aber auch historisch nachweisen? Läßt sie sich auch 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 16 20.10.2025 

gegenüber den Hochreligionen Asiens vertreten? Oder zeigt sich gerade in der Härte des Wi-

derstandes, den diese Hochreligionen der christlichen Mission entgegensetzen, daß die ge-

schichtlich-kulturelle Vielfalt der Menschheit sich nicht zu einer religiösen Einheit zusam-

menzwingen läßt? Das hieße dann, daß das Christentum eben die religiöse Gestaltung der eu-

ropäischen Menschheit ist, neben der andere religiöse Gestaltungen etwa für die Menschen 

Asiens gleichberechtigt bestehen bleiben. 

Was hier fragweise angesprochen worden ist, das sind Probleme, mit denen sich Ernst Troelt-

sch, der große Systematiker der religionsgeschichtlichen Schule, zeitlebens herumgeschlagen 

hat; dabei näherte sich seine Position immer mehr der angedeuteten Relativierung des Chris-

tentums. Es ist hier nicht der Platz, seine Christologie darzubieten, deren Eigentümlichkeit 

etwa darin zu suchen wäre, daß hier Christus vom Christentum her und nicht das Christentum 

von Christus her begriffen werden soll. Genug, daß wir sehen, wie hier im Zuge einer immer 

weiter ausgreifenden Erkenntnis der geschichtlichen Bedingtheit des Menschseins die Allge-

meinheit des religiösen Lebens, von der aus Schleiermacher seine Urbild-Christologie ent-

warf, ins Wanken kommt. Nicht, daß Troeltsch schon das Heraufkommen des religionslosen 

Menschen propagiert hätte. Aber die allgemeine religiöse Anlage im Menschen, das „religiöse 

Apriori“, ist geschichtliche Wirklichkeit nur in verschiedenen Gestaltungen, die sich gegenei-

nander abstoßend verhalten. Von hier aus ist es nicht mehr möglich, von der universalen, 

menschheitlichen Wirkung der Erscheinung Jesu auf dessen Würde als Erlöser der Mensch-

heit zurückzuschließen. Auch hier zeigt sich also am Ende dort eine offene Frage, wo am An-

fang des Jahrhunderts eine zuversichtliche Antwort stand. 

Ich versuchte zuletzt einige Probleme aufzuweisen, die im christologischer Ansatz Schleier-

machers mitgegeben sind, und diese Probleme an typischen Lehrbildungen des 19. Jahrhun-

derts zu veranschaulichen. Schleiermachers Denken selbst ist wieder in Anknüpfung und Wi-

derspruch bestimmt durch die aufgeklärte Position, die wir uns an Kant klarmachten. Durch 

diese Nachbarschaft sind ja die Bemühungen, die Jesu Macht und Würde beschreiben wollen 

als die in ihm verwirklichte Wahrheit des Menschseins, ständig von der kritischen Frage be-

gleitet Wird hier nicht eben ein Ideal der Menschlichkeit auf Jesus übertragen? Das hieße ja: 

Die Macht und Würde jener Wahrheit des Menschseins eignet Jesus gar nicht im eigentlichen 

Sinne — sie eignet in Wahrheit vielmehr jenem Ideal. Es hieße weiter: Jesus ist nicht die 

ganze, die vollkommene und urbildliche Verwirklichung dieses Ideals; denn die Kluft zwi-

schen dem idealen Wesen und der geschichtlichen Verwirklichung läßt sich höchstens annä-

herungsweise schließen. Jesus ist die erste und vollkommenste Verkörperung eines Christus-

prinzips, das Beispiel, in welchem uns das ideale Gesetz des Menschseins vorgegeben ist, das 

wir zu verwirklichen haben. Es hieße schließlich: im geschichtlichen Wandel des allgemeinen 

Humanitätsideals wandelt sich zugleich das Bild Jesu, dessen Name, dessen geschichtliche 

Erscheinung mit diesen sich wandelnden Humanitätsidealen bekleidet wird. 

Diese Interpretationsmöglichkeit folgt wie ein Schatten jeder Christologie, die mit Schleier-

macher beim Menschen und bei Jessen Frage nach der Verwirklichung seines Menschseins 

einsetzt. Kann auf diesem Wege deutlich gemacht werden, daß Gott in Jesus handelt um des 

verlorenen Menschen willen und an seiner statt? Wird so die Nachricht von Jesus als rettendes 

Evangelium verständlich — oder betrifft sie stattdessen den Menschen als das fordernde Ge-

setz seines Menschseins, das ihm zur Verwirklichung auferlegt wird? Das ist die entschei-

dende Frage an diesen christologischen Ansatz, der in Jesus die Wahrheit des Menschseins 

verwirklicht sieht. Diese Hauptfrage ist freilich begleitet von anderen Fragen, die sich aus der 

Beobachtung ergeben, wie von Schleiermacher zuversichtlich beschrittene Wege in der Weg-

losigkeit enden. 

Darum fragen wir abschließend: Darf eine Lehre von Christus so ganz vom Menschen her 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 17 20.10.2025 

entwickelt werden, wie das bei dieser Konzeption geschieht? Die Frage des Menschen nach 

der Verwirklichung seines Menschseins wird hier ja als der Grund für die Macht Jesu verstan-

den: Weil er mit seiner Menschlichkeit die Antwort auf diese Frage gibt — darum ist er der 

Herr. In ihm findet der suchende und fragende Mensch, der davon umgetrieben ist, daß er 

nicht der ist, der er eigentlich sein sollte, sein Eigenstes verwirklicht. Er anerkennt in Jesus die 

verpflichtende Macht der Humanität — einer Humanität, die durch ihre Verwirklichung in Je-

sus für ihn selbst zu der Möglichkeit geworden ist, sein Wesen zu finden und zu verwirkli-

chen. Der nach der Wahrheit seines Menschseins fragende Mensch und Jesus, in dem diese 

Wahrheit des Menschseins geschichtlich erschienen ist — das sind die beiden Pole dieser 

Christologie. Was bedeutet Jesus für mein Menschsein? Was bedeutet er für die Verwirkli-

chung des Menschseins überhaupt? Das steht hier in Frage. 

Kann und muß man aber nicht auch ganz anders fragen? Was bedeutet Jesus für Gott — für 

Gottes Gottheit, nicht nur für die Menschlichkeit des Menschen? Ich bemerkte zum Eingang, 

daß es zu den Kennzeichen unserer Zeit gehöre, daß der Gottesglaube nicht mehr die selbst-

verständliche Voraussetzung für eine Beschreibung der Vollmacht und Herrschaft Jesu sei, 

daß vielmehr mit der Frage nach der Vollmacht Jesu zugleich der Gottesglaube in Frage stehe. 

Ist diese Frage eigentlich in den genannten anthropozentrischen Ansatz der Christologie mit 

eingebracht? So sieht es in der Tat aus, solange der Mensch selbst noch religiös interpretiert 

werden kann — und solange er sich in einer solchen Interpretation verstanden fühlt. Dann ist 

Jesu wahres Menschsein durch die Vollkommenheit seiner Gottesbeziehung — bei Schleier-

macher beispielsweise seines Gottesbewußtseins — zu kennzeichnen. Der nach seiner Selbst-

verwirklichung fragende Mensch wird in Jesus sein religiöses Wesen finden und es als Glau-

ben, als Gottesbewußtsein oder Gottesgewißheit, verwirklichen. Die für uns kaum mehr er-

schwingliche Unmittelbarkeit und Selbstverständlichkeit, mit welcher vergangene Zeiten ihre 

Wirklichkeitserfahrung auf Gott bezogen, ist hier also nicht mehr Voraussetzung, sondern 

eher Ziel eines Verstehens Jesu: Er erweist seine Macht darin, daß er die Wirklichkeitserfah-

rung als Gotteserfahrung möglich macht und vermittelt. 

So scheint hier auch Gott zu seinem Recht zu kommen. Denn der Mensch, dessen Wahrheit in 

Jesus erschienen ist und durch ihn in der Geschichte verwirklicht wird, ist der religiöse 

Mensch, der seine Welt in Gottes Hand weiß und die Wirklichkeit, die er erfährt, von diesem 

Gott her und auf ihn hin versteht. Was aber dann, wenn eine solche religiöse Interpretation der 

Humanität ihre Einsichtigkeit verliert — wenn es so aussieht, als ob Gottesgewißheit dem 

Menschen überhaupt unerschwinglich geworden sei, wie das das Schlagwort vom Tode Got-

tes andeuten will? Soll die Theologie dann versuchen, Jesu Macht verständlich zu machen, 

ohne den Gottesglauben zu Hilfe zu nehmen? „Es gibt Menschen genug, die beiden Erfahrun-

gen, der vom Tode Gottes und der vom Leben Christi, ausgesetzt sind und die beiden standzu-

halten versuchen“ — so schreibt Dorothee Solle (Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach 

dem Tode Gottes, 2. Aufl. 1965, S. 181) und versucht Jesus als den Stellvertreter verständlich 

zu machen, der dem von der Frage nach seiner Identität, seiner Unersetzlichkeit umgetriebe-

nen Menschen in der Liebe den Weg zur Antwort eröffnet. 

Das Schema, in welchen eine solche atheistische — oder besser nach-theistische — Lehre von 

Christus hier bei D. Sölle oder auch in dem eingangs erwähnten Buch P. van Burens entwor-

fen wird, ist immer noch dasselbe, das wir bei Schleiermacher kennenlernten. Ob es freilich 

dadurch nun tragfähiger wird, daß Jesus statt eines Menschseins in der Gottesgewißheit (die 

die sittliche Bestimmung des Menschen ja voraussetzte oder einschloß!) ein Menschsein in 

der Liebe darstellen und verwirklichen soll? 

Diese jüngste Entwicklung der Christologie mag die Frage einschärfen: Ist dieser Weg, eine 

Lehre von Christus zu entwerfen, wirklich der einzig mögliche, zeitgemäße Weg? Kann dort 



Mildenberger - Probleme der Lehre von Christus seit der Aufklärung

 18 20.10.2025 

die Macht Jesu zureichend verständlich gemacht werden, wo der Mensch, umgetrieben von 

der Frage nach seiner Menschlichkeit, in Jesus diese Antwort sucht und finden will? Müßte 

nicht besser unser Bemühen um ein Verständnis Jesu damit beginnen, daß wir anerkennen: 

Nicht wir sind die Fragenden! — Sehen wir uns von der modernen Christologie, wie sie 

Schleiermacher inaugurierte, in die Stellung der nach ihrer Menschlichkeit Fragenden ge-

drängt, so werden wir dabei den Verdacht nicht los, daß es gerade die Fragen sind, die die 

Antwort bestimmen, die man angeblich in der geschichtlichen Erscheinung Jesu findet. Nicht 

wir sind die Fragenden — wir sind vielmehr die Gefragten, von Gott in Jesus Christus gefragt, 

wohin wir gehören. 

Es ist nicht meine Aufgabe, von einem solchen Ausgangspunkt aus nun eine Christologie zu 

entfalten. Ich sollte einige der Probleme zeigen, mit welchen sich die Lehre von Christus seit 

der Aufklärung befaßt hat. Das konnte nur so geschehen, daß nicht nur die einzelnen Frage-

stellungen genannt wurden, die sich als Probleme aus dem Ansatz bei der Menschlichkeit des 

Menschen ergeben. Vielmehr mußte zuletzt doch auch auf die Fragwürdigkeit dieses ganzen, 

durch die Aufklärung bestimmten christologischen Ansatzes hingewiesen werden. 

Quelle: Was heißt: Ich glaube an Jesus Christus? Zweites Reichenau-Gespräch, hrsg. von der 

Evangelischen Landessynode in Württemberg, Stuttgart: Calwer Verlag, 1968, S. 9-37. 


