
Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 1 07.10.2025 

Im Angesicht der Gefahr 

Von Johann Baptist Metz 

In einem »außerkanonischen Wort«, das uns von Origenes überliefert ist, sagt Jesus: »Wer 

mir nahe ist, ist dem Feuer nahe; wer mir fern ist, ist dem Reiche fern.« Dies ist für mich ein 

geraffter Kommentar zu den beiden apokalyptischen Texten aus dem 21. Kapitel des Lukas-

evangeliums und aus der Geheimen Offenbarung des Johannes. 

Es ist gefährlich, Jesus nahe zu sein, feuergefährlich, brandgefährlich. Und nur im Angesicht 

der Gefahr leuchtet die Vision vom Reich Gottes, das in ihm nahegekommen ist. »Gefahr« ist 

offensichtlich eine Grundkategorie zur Wahrnehmung seines Lebens und seiner Botschaft und 

zur Bestimmung christlicher Identität. Der Blitz der Gefahr durchleuchtet die ganze biblische 

Landschaft, speziell die neutestamentliche Szene. Gefahr und Gefährdung durchziehen alle 

neutestamentlichen Aussagen. So sind die Nachfolgegeschichten der Synoptiker keine unter-

haltsamen Geschichten, auch keine belehrenden, sondern Geschichten im Angesichte der Ge-

fahr, kurzum »gefährliche Geschichten«. Sie laden nicht einfach zum Nachsinnen ein, sondern 

zum Nachgehen, und nur im Wagnis dieses Weges offenbaren sie ihr rettendes Geheimnis. 

Das bestätigt auch Johannes: »Wenn die Welt euch haßt, dann wißt, daß sie mich schon vor 

euch gehaßt hat ... Denkt an das Wort, das ich euch gesagt habe: Der Knecht ist nicht größer 

als sein Herr. Wenn sie mich verfolgt haben, werden sie auch euch verfolgen« (15, 18f.). Und 

Paulus bekennt: »Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben und finden doch noch 

Raum; wir wissen weder aus noch ein, verzweifeln aber nicht; wir werden gehetzt und sind 

doch nicht verlassen, niedergestreckt und doch nicht vernichtet« (2. Korinther 4, 8f.). 

Dem gefährlichen Christus ausweichen? 

Was verstehen wir eigentlich vom Neuen Testament, wenn in unserer modernen Deutung die 

Gegenwart von Gefahr systematisch ausgeblendet ist? Was, wenn wir – aufklärungsbeflissen 

und auf strikte Entmythologisierung bedacht – den Horizont der Gefahr einfach wegwischen 

oder übertünchen, jenen Horizont der Gefahr, der die biblische, speziell die neutestamentliche 

Geschichte umspannt und zusammenhält? Was steckt hinter unserer Kritik an den apokalypti-

schen Bildern: Der Wille zur Aufklärung über die unbegriffene Macht der Mythen in diesen 

Traditionen oder der Wille, dem gefährlichen Christus auszuweichen und die Gefahr stillzu-

stellen, sie allenfalls in die fast schon exterritoriale Situation des Todes abzudrängen? 

Vermutlich ist beides am Werk. Immer aber auch dieses Ausweichen; und es fehlt ja nicht an 

Versuchen, die Geschichte post Christum natum als ein großes Ausweichmanöver vor dem 

gefährlichen Christus zu interpretieren. Im Zuge dieses Ausweichens entsteht ein Christentum 

– und ich sage das nicht denunziatorisch, sondern mit einem Anflug von Trauer und Ratlosig-

keit –: ein Christentum nach Art einer bürgerlichen Heimatreligion, die der Gefahren ledig ist, 

aber auch des Trostes. Denn ein ungefährliches und ungefährdetes Christentum tröstet auch 

nicht. Sollte ich mich da täuschen? 

In manchen Regionen des Christentums sehe ich Gegenbilder zu einer bürgerlich beruhigten 

Religion auftauchen. In jenen armen Kirchen etwa, die ihre Treue zu Christus auch als Befrei-

ung verstehen und als Befreiung suchen im Angesichte höchster Gefahr. Ist es vermessen an-

zunehmen, daß dort eine neue, eine deutlichere Ahnung dessen aufbricht, was Nähe zu Jesus 

ist, was also die Nachfolge dessen verspricht und fordert, der von sich gesagt haben soll: Wer 

mir nahe ist, ist dem Feuer nahe? 



Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 2 07.10.2025 

Banalität als tödliche Krankheit 

Die tödliche Krankheit der Religion ist nicht Naivität, sondern Banalität. Banal kann Religion 

werden, wenn sie in ihren Kommentaren zum Leben nur das verdoppelt, was ohne sie – und 

nicht selten gegen sie – ohnehin zum modernen Konsens wurde. Die Naivität der Religion 

lauert diesen Selbstverständlichkeiten auf. Sie tut es dadurch, daß sie bei Texten und Bildern 

wie denen aus dem Lukas-Evangelium und der Johannes-Apokalypse einen Augenblick län-

ger verweilt und ihnen wenigstens um ein Geringes länger standhält, als dies der moderne 

Konsens erlaubt. Sie will sich ja mit diesen Texten und Bildern nicht mit Hilfe von tausend 

subtilen Modifikationen schiedlich-friedlich versöhnen, sondern sich an ihnen »ärgern«. Denn 

daß diese Worte ein Ärgernis sind, haben gerade auch jene gewußt, die sie zuerst gesprochen 

und nachgesprochen haben. 

Mit ihren apokalyptischen Bildern will die Religion das Menschenbild der Moderne ärgern 

und ihm, zumindest für Augenblicke, widerstehen. Der Widerstand gilt jenem Menschenbild, 

das heute quer durch alle Blöcke vorherrscht, dem prometheisch-faustischen Menschenbild, 

jenem Bild, in dem der kommende Mensch ohne den dunklen Hintergrund der Trauer und des 

Leidens, der Schuld und des Todes entworfen ist. Der Aufstand der apokalyptischen Bilder 

wendet sich gegen das Bild vom geheimnisleeren Menschen, der unfähig ist zu trauern und 

unfähig, sich trösten zu lassen; dessen Lebensräume zwar erfolgreich abgedichtet scheinen ge-

gen alle Gottesstürme, der sich aber immer wehrloser der Dämmerung der Banalität ergibt 

und dem langgestreckten Tod der Langeweile und dessen Glücksträume am Ende sich wie 

Bilder eines sehnsuchts- und leidensfreien Unglücks ausmachen. 

Mit ihren apokalyptischen Bildern will die Religion schließlich auch das Zeit- und Ge-

schichtsverständnis der Moderne ärgern und ihm, zumindest für Augenblicke, widerstehen. 

Dieser Widerstand, diese Art der Unterbrechung unserer Selbstverständlichkeiten, ist noch 

schwerer zu fassen und kaum zu befreien vom Verdacht des Abwegigen. Was Wunder, daß 

auch die Theologen längst in den modernen Konsens einstimmen und in diesen apokalypti-

schen Texten und Bildern kaum etwas anderes sehen als die Projektion archaischer Ängste, 

die dem modernen Menschen schlecht anstehen. Wenn die Religion gleichwohl diese Texte 

und Bilder tradiert und in ihnen Elemente einer gefährlichen Erinnerung vermutet, dann tut sie 

das nicht, um den Gang der Weltgeschichte mit apokalyptisch gestimmter Schadenfreunde zu 

kommentieren, sondern um die Quellen unserer Angst aufzuspüren. 

Angst vor dem Unendlichen 

Mag sein, daß der archaische Mensch immer geängstigt war vom Gefühl des nahen Endes sei-

nes Lebens und seiner Welt. Etwas davon schlägt auch in den gegenwärtigen Katastrophen-

ängsten durch. Doch für den modernen Menschen gibt es nicht nur eine Angst davor, daß alles 

zu Ende gehen und der Planet dem Untergang geweiht sein könnte, sondern eine Angst davor, 

daß nichts mehr zu Ende geht, daß es überhaupt kein Ende gibt, daß vielmehr alles hineinge-

rissen ist in das Gewoge einer antlitzlosen Evolution, die schließlich jeden von hinten über-

rollt wie das Sandkorn am Meer, und die alles gleich-gültig macht wie der Tod. 

Es gibt heute einen Machbarkeitskult: Alles ist machbar. Ja, aber es gibt auch einen neuen 

Schicksalskult: Alles ist überholbar. Der Wille zur Machbarkeit ist unterströmt von Resigna-

tion. Der Kult der Schicksalsbewältigung einerseits und der Kult der Apathie anderseits: 

Beide gehören zusammen wie zwei Seiten einer Münze. Dai Wirklichkeitsverständnis, das die 

wissenschaftlich-technische Naturbeherrschung leitet und aus dem der Kult der Machbarkeit 

seine Reserven zieht, ist geprägt von einer Vorstellung von Zeit als einem leeren, evolutionär 

ins Unendliche wachsenden Kontinuum, in das alles gnadenlos eingeschlossen ist. 



Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 3 07.10.2025 

Dieses Zeitverständnis treibt jede substantielle Erwartung aus und erzeugt so jene heimliche 

Identitätsangst, die an der Seele des modernen Menschen frißt. Sie ist schwer entzifferbar, 

weil sie unter den Chiffren von Fortschritt und Entwicklung längst erfolgreich eingeübt ist, 

ehe wir sie, für Augenblicke, auf dem Grund unserer Seelen entdecken. 

Die apokalyptischen Texte sprechen vom Ende der Zeit und der Geschichte, rücken die Unter-

brechung nahe heran. Dabei muß man diese Texte und Bilder genau besehen. Sie enthalten 

nicht müßige Spekulationen über den Zeitpunkt einer Katastrophe, sondern bildhafte Kom-

mentierungen zum katastrophischen Wesen der Zeit selbst. Im subversiven Blick der Apoka-

lyptik ist die Zeit selbst voll Gefahr. Sie ist nicht einfach jene evolutionär zerdehnte, leere und 

überraschungsfreie Unendlichkeit, in die wir widerstandslos unsere Fortschritte projizieren. 

Sie gehört nicht Prometheus oder Faust, sondern – Gott. 

Für den Apokalyptiker ist Gott das noch nicht herausgebrachte, das anstehende Geheimnis der 

Zeit. Gott wird nicht gesehen als das Jenseits zur Zeit, sondern als ihr andrängendes Ende, 

ihre Begrenzung, ihre rettende Unterbrechung. Denn im Blick der Apokalyptik erscheint die 

Zeit vor allem als Leidenszeit. Die Apokalyptik ordnet umstandslos die Naturzeit der Passi-

onszeit der Menschen unter. Für die Apokalyptik meldet sich in den Leidenserfahrungen der 

Menschen ein Identitätswissen, das sich dagegen wehrt, auf die triviale Identität der naturzeit-

lichen Beharrung zurückgeführt zu werden. 

Die Kontinuität der Zeit ist für den Apokalyptiker nicht das leere Kontinuum der Evolution, 

sondern die Spur der Leiden. Und der Respekt vor der Würde des in der Zeit angehäuften Lei-

dens treibt den Apokalyptiker dazu, die Naturzeit von der Leidenszeit her zu verstehen, also 

Evolution von Geschichte her, und die Milliarden Jahre der Naturzeit gegenüber der Leidens-

zeit der Menschen zwar nicht zu ignorieren, sie aber als eine Art »Inflationszeit« (E. Bloch) 

zu werten. 

Empfinden und leben wir aber nicht eigentlich alle so? Wer bringt schon seine Lebenszeit in 

ein Verhältnis zu den Milliarden Jahren Evolutionszeit? Wer richtet und wertet sein Handeln 

danach? Sind wir also alle in einer gnädigen Illusion befangen? Oder gibt es eine noch nicht 

herausgebrachte, eine verdrängte Wahrheit in den apokalyptischen Bildern? 

Von Hölderlin stammt der viel zitierte Satz: Wo Gefahr ist, wächst das Rettende auch. Seine 

apokalyptische Umkehrung, die schon Ernst Bloch angedeutet hat, müßte lauten: Wo Rettung 

naht, wächst auch die Gefahr. Die Vision der Rettung, wie sie uns aus den biblischen Ge-

schichten entgegenleuchtet, ist nicht ohne endzeitliche Dialektik. Von ihr sprechen unsere bei-

den Texte überdeutlich. Was ich aus ihnen, vielleicht allzu kurz und bündig, ableiten will? 

Den Krisenbildern treu bleiben 

Wo das Christentum immer beheimateter, immer erträglicher wird, wo es immer lebbarer wird 

und für viele zur symbolischen Überhöhung dessen gerät, was ohnehin geschieht und was so 

den Lauf der Welt bestimmt, ist seine messianische Zukunft schwach. Wo es schwer erträg-

lich wirkt, widerspenstig und dabei mehr Gefahr verspricht als Sicherung, mehr Heimatlosig-

keit als Geborgenheit, da ist es offensichtlich dem nahe, der von sich gesagt haben soll: Wer 

mir nahe ist, ist dem Feuer nahe; wer mir fern steht, steht dem Reich fern. 

Es wird schon so sein: Nur wenn wir in diesen schwer erträglichen apokalyptischen Bildern 

der Gefahr und des Untergangs etwas von der Situation christlicher Hoffnung wiedererken-

nen, werden auch die anderen Hoffnungsbilder, die Bilder vom Reich Gottes, nicht wie längst 

durchschaute archaische Wunschträume zerfallen. Nur wenn wir den Krisenbildern treu 



Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 4 07.10.2025 

bleiben, werden auch die Verheißungsbilder uns treu bleiben: die Bilder vom großen Frieden 

der Menschen und der Natur im Angesichte Gottes, von der Heimat und vom Vater, vom 

Reich der Freiheit, der Versöhnung und der Gerechtigkeit, von den abgewischten Tränen und 

vom Lachen der Kinder Gottes. 

Quelle: Evangelische Kommentare 17 (1984), Heft 5, S. 267f. 


