Im Angesicht der Gefahr
Von Johann Baptist Metz

In einem »auBlerkanonischen Wort«, das uns von Origenes iiberliefert ist, sagt Jesus: »Wer
mir nahe ist, ist dem Feuer nahe; wer mir fern ist, ist dem Reiche fern.« Dies ist fiir mich ein
geraffter Kommentar zu den beiden apokalyptischen Texten aus dem 21. Kapitel des Lukas-
evangeliums und aus der Geheimen Offenbarung des Johannes.

Es ist gefahrlich, Jesus nahe zu sein, feuergefahrlich, brandgeféahrlich. Und nur im Angesicht
der Gefahr leuchtet die Vision vom Reich Gottes, das in ihm nahegekommen ist. »Gefahr« ist
offensichtlich eine Grundkategorie zur Wahrnehmung seines Lebens und seiner Botschaft und
zur Bestimmung christlicher Identitét. Der Blitz der Gefahr durchleuchtet die ganze biblische
Landschaft, speziell die neutestamentliche Szene. Gefahr und Gefdhrdung durchziehen alle
neutestamentlichen Aussagen. So sind die Nachfolgegeschichten der Synoptiker keine unter-
haltsamen Geschichten, auch keine belehrenden, sondern Geschichten im Angesichte der Ge-
fahr, kurzum »gefahrliche Geschichten«. Sie laden nicht einfach zum Nachsinnen ein, sondern
zum Nachgehen, und nur im Wagnis dieses Weges offenbaren sie ihr rettendes Geheimnis.

Das bestitigt auch Johannes: »Wenn die Welt euch haf3t, dann willt, daB3 sie mich schon vor
euch gehaft hat ... Denkt an das Wort, das ich euch gesagt habe: Der Knecht ist nicht groBBer
als sein Herr. Wenn sie mich verfolgt haben, werden sie auch euch verfolgen« (15, 18f.). Und
Paulus bekennt: »Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben und finden doch noch
Raum; wir wissen weder aus noch ein, verzweifeln aber nicht; wir werden gehetzt und sind
doch nicht verlassen, niedergestreckt und doch nicht vernichtet« (2. Korinther 4, 8f.).

Dem gefihrlichen Christus ausweichen?

Was verstehen wir eigentlich vom Neuen Testament, wenn in unserer modernen Deutung die
Gegenwart von Gefahr systematisch ausgeblendet ist? Was, wenn wir — autklarungsbeflissen
und auf strikte Entmythologisierung bedacht — den Horizont der Gefahr einfach wegwischen
oder iibertiinchen, jenen Horizont der Gefahr, der die biblische, speziell die neutestamentliche
Geschichte umspannt und zusammenhélt? Was steckt hinter unserer Kritik an den apokalypti-
schen Bildern: Der Wille zur Aufkldrung tiber die unbegriffene Macht der Mythen in diesen
Traditionen oder der Wille, dem geféhrlichen Christus auszuweichen und die Gefahr stillzu-
stellen, sie allenfalls in die fast schon exterritoriale Situation des Todes abzudrangen?

Vermutlich ist beides am Werk. Immer aber auch dieses Ausweichen; und es fehlt ja nicht an
Versuchen, die Geschichte post Christum natum als ein grofles Ausweichmandver vor dem
gefdhrlichen Christus zu interpretieren. Im Zuge dieses Ausweichens entsteht ein Christentum
—und ich sage das nicht denunziatorisch, sondern mit einem Anflug von Trauer und Ratlosig-
keit —: ein Christentum nach Art einer biirgerlichen Heimatreligion, die der Gefahren ledig ist,
aber auch des Trostes. Denn ein ungefahrliches und ungefahrdetes Christentum trdstet auch
nicht. Sollte ich mich da tduschen?

In manchen Regionen des Christentums sehe ich Gegenbilder zu einer biirgerlich beruhigten
Religion auftauchen. In jenen armen Kirchen etwa, die ihre Treue zu Christus auch als Befrei-
ung verstehen und als Befreiung suchen im Angesichte hochster Gefahr. Ist es vermessen an-
zunehmen, daB3 dort eine neue, eine deutlichere Ahnung dessen aufbricht, was Nihe zu Jesus
ist, was also die Nachfolge dessen verspricht und fordert, der von sich gesagt haben soll: Wer
mir nahe ist, ist dem Feuer nahe?

Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 1 07.10.2025



Banalitiit als todliche Krankheit

Die tddliche Krankheit der Religion ist nicht Naivitét, sondern Banalitit. Banal kann Religion
werden, wenn sie in ihren Kommentaren zum Leben nur das verdoppelt, was ohne sie — und
nicht selten gegen sie — ohnehin zum modernen Konsens wurde. Die Naivitit der Religion
lauert diesen Selbstverstiandlichkeiten auf. Sie tut es dadurch, daf} sie bei Texten und Bildern
wie denen aus dem Lukas-Evangelium und der Johannes-Apokalypse einen Augenblick lan-
ger verweilt und ihnen wenigstens um ein Geringes linger standhélt, als dies der moderne
Konsens erlaubt. Sie will sich ja mit diesen Texten und Bildern nicht mit Hilfe von tausend
subtilen Modifikationen schiedlich-friedlich versdhnen, sondern sich an ihnen »érgern«. Denn
daB diese Worte ein Argernis sind, haben gerade auch jene gewuBt, die sie zuerst gesprochen
und nachgesprochen haben.

Mit ihren apokalyptischen Bildern will die Religion das Menschenbild der Moderne drgern
und ihm, zumindest fiir Augenblicke, widerstehen. Der Widerstand gilt jenem Menschenbild,
das heute quer durch alle Blocke vorherrscht, dem prometheisch-faustischen Menschenbild,
jenem Bild, in dem der kommende Mensch ohne den dunklen Hintergrund der Trauer und des
Leidens, der Schuld und des Todes entworfen ist. Der Aufstand der apokalyptischen Bilder
wendet sich gegen das Bild vom geheimnisleeren Menschen, der unfahig ist zu trauern und
unfdhig, sich trosten zu lassen; dessen Lebensrdume zwar erfolgreich abgedichtet scheinen ge-
gen alle Gottesstlirme, der sich aber immer wehrloser der Dammerung der Banalitét ergibt
und dem langgestreckten Tod der Langeweile und dessen Gliickstraume am Ende sich wie
Bilder eines sehnsuchts- und leidensfreien Ungliicks ausmachen.

Mit ihren apokalyptischen Bildern will die Religion schlielich auch das Zeit- und Ge-
schichtsverstindnis der Moderne drgern und ihm, zumindest fiir Augenblicke, widerstehen.
Dieser Widerstand, diese Art der Unterbrechung unserer Selbstverstindlichkeiten, ist noch
schwerer zu fassen und kaum zu befreien vom Verdacht des Abwegigen. Was Wunder, daf3
auch die Theologen léngst in den modernen Konsens einstimmen und in diesen apokalypti-
schen Texten und Bildern kaum etwas anderes sehen als die Projektion archaischer Angste,

die dem modernen Menschen schlecht anstehen. Wenn die Religion gleichwohl diese Texte
und Bilder tradiert und in ithnen Elemente einer gefahrlichen Erinnerung vermutet, dann tut sie
das nicht, um den Gang der Weltgeschichte mit apokalyptisch gestimmter Schadenfreunde zu
kommentieren, sondern um die Quellen unserer Angst aufzuspiiren.

Angst vor dem Unendlichen

Mag sein, dal3 der archaische Mensch immer geédngstigt war vom Gefiihl des nahen Endes sei-
nes Lebens und seiner Welt. Etwas davon schlédgt auch in den gegenwiértigen Katastrophen-
angsten durch. Doch fiir den modernen Menschen gibt es nicht nur eine Angst davor, daf3 alles
zu Ende gehen und der Planet dem Untergang geweiht sein konnte, sondern eine Angst davor,
daB3 nichts mehr zu Ende geht, daf3 es tiberhaupt kein Ende gibt, daB3 vielmehr alles hineinge-
rissen ist in das Gewoge einer antlitzlosen Evolution, die schlieBlich jeden von hinten iiber-
rollt wie das Sandkorn am Meer, und die alles gleich-giiltig macht wie der Tod.

Es gibt heute einen Machbarkeitskult: Alles ist machbar. Ja, aber es gibt auch einen neuen
Schicksalskult: Alles ist iiberholbar. Der Wille zur Machbarkeit ist unterstrémt von Resigna-
tion. Der Kult der Schicksalsbewéltigung einerseits und der Kult der Apathie anderseits:
Beide gehoren zusammen wie zwei Seiten einer Miinze. Dai Wirklichkeitsverstdndnis, das die
wissenschaftlich-technische Naturbeherrschung leitet und aus dem der Kult der Machbarkeit
seine Reserven zieht, ist gepragt von einer Vorstellung von Zeit als einem leeren, evolutiondr
ins Unendliche wachsenden Kontinuum, in das alles gnadenlos eingeschlossen ist.

Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 2 07.10.2025



Dieses Zeitverstindnis treibt jede substantielle Erwartung aus und erzeugt so jene heimliche
Identitdtsangst, die an der Seele des modernen Menschen frift. Sie ist schwer entzifferbar,
weil sie unter den Chiffren von Fortschritt und Entwicklung ldngst erfolgreich eingeiibt ist,
ehe wir sie, fiir Augenblicke, auf dem Grund unserer Seelen entdecken.

Die apokalyptischen Texte sprechen vom Ende der Zeit und der Geschichte, riicken die Unter-
brechung nahe heran. Dabei mufl man diese Texte und Bilder genau besehen. Sie enthalten
nicht miilige Spekulationen iliber den Zeitpunkt einer Katastrophe, sondern bildhafte Kom-
mentierungen zum katastrophischen Wesen der Zeit selbst. Im subversiven Blick der Apoka-
lyptik ist die Zeit selbst voll Gefahr. Sie ist nicht einfach jene evolutionér zerdehnte, leere und
iiberraschungsfreie Unendlichkeit, in die wir widerstandslos unsere Fortschritte projizieren.
Sie gehort nicht Prometheus oder Faust, sondern — Gott.

Fiir den Apokalyptiker ist Gott das noch nicht herausgebrachte, das anstehende Geheimnis der
Zeit. Gott wird nicht gesehen als das Jenseits zur Zeit, sondern als ihr andriangendes Ende,
ithre Begrenzung, ihre rettende Unterbrechung. Denn im Blick der Apokalyptik erscheint die
Zeit vor allem als Leidenszeit. Die Apokalyptik ordnet umstandslos die Naturzeit der Passi-
onszeit der Menschen unter. Fiir die Apokalyptik meldet sich in den Leidenserfahrungen der
Menschen ein Identitdtswissen, das sich dagegen wehrt, auf die triviale Identitét der naturzeit-
lichen Beharrung zuriickgefiihrt zu werden.

Die Kontinuitét der Zeit ist fiir den Apokalyptiker nicht das leere Kontinuum der Evolution,
sondern die Spur der Leiden. Und der Respekt vor der Wiirde des in der Zeit angehéduften Lei-
dens treibt den Apokalyptiker dazu, die Naturzeit von der Leidenszeit her zu verstehen, also
Evolution von Geschichte her, und die Milliarden Jahre der Naturzeit gegeniiber der Leidens-
zeit der Menschen zwar nicht zu ignorieren, sie aber als eine Art »Inflationszeit« (E. Bloch)
zu werten.

Empfinden und leben wir aber nicht eigentlich alle so? Wer bringt schon seine Lebenszeit in
ein Verhéltnis zu den Milliarden Jahren Evolutionszeit? Wer richtet und wertet sein Handeln
danach? Sind wir also alle in einer gniddigen Illusion befangen? Oder gibt es eine noch nicht
herausgebrachte, eine verdringte Wahrheit in den apokalyptischen Bildern?

Von Holderlin stammt der viel zitierte Satz: Wo Gefahr ist, wichst das Rettende auch. Seine
apokalyptische Umkehrung, die schon Ernst Bloch angedeutet hat, miifite lauten: Wo Rettung
naht, wéchst auch die Gefahr. Die Vision der Rettung, wie sie uns aus den biblischen Ge-
schichten entgegenleuchtet, ist nicht ohne endzeitliche Dialektik. Von ihr sprechen unsere bei-
den Texte tiberdeutlich. Was ich aus ihnen, vielleicht allzu kurz und biindig, ableiten will?

Den Krisenbildern treu bleiben

Wo das Christentum immer beheimateter, immer ertriaglicher wird, wo es immer lebbarer wird
und fiir viele zur symbolischen Uberhdhung dessen gerit, was ohnehin geschieht und was so
den Lauf der Welt bestimmt, ist seine messianische Zukunft schwach. Wo es schwer ertrig-
lich wirkt, widerspenstig und dabei mehr Gefahr verspricht als Sicherung, mehr Heimatlosig-
keit als Geborgenheit, da ist es offensichtlich dem nahe, der von sich gesagt haben soll: Wer
mir nahe ist, ist dem Feuer nahe; wer mir fern steht, steht dem Reich fern.

Es wird schon so sein: Nur wenn wir in diesen schwer ertrdglichen apokalyptischen Bildern
der Gefahr und des Untergangs etwas von der Situation christlicher Hoffnung wiedererken-
nen, werden auch die anderen Hoffnungsbilder, die Bilder vom Reich Gottes, nicht wie ldngst
durchschaute archaische Wunschtraume zerfallen. Nur wenn wir den Krisenbildern treu

Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 3 07.10.2025



bleiben, werden auch die VerheiBBungsbilder uns treu bleiben: die Bilder vom grof3en Frieden
der Menschen und der Natur im Angesichte Gottes, von der Heimat und vom Vater, vom
Reich der Freiheit, der Versohnung und der Gerechtigkeit, von den abgewischten Trédnen und
vom Lachen der Kinder Gottes.

Quelle: Evangelische Kommentare 17 (1984), Heft 5, S. 267f.

Metz - Im Angesicht der Gefahr (EK) 4 07.10.2025



