
Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 1 28.10.2025 

Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun 

Von Eberhard Jüngel 

Am Evangelium von der Rechtfertigung des Sünders scheiden sich die Geister: von Anfang 

an, immer wieder aufs neue und vermutlich auch am heutigen Tag. Daß der Mensch allein 

durch Gottes Gnade und deshalb allein aus Glauben, ohne des Gesetzes Werke und das heißt: 

ohne jede moralische Anstrengung eine anerkannte Person, eine vor Gott und also unwiderruf-

lich anerkannte Person wird, das war nicht nur zur Zeit des entstehenden Christentums den 

Griechen eine Torheit und den Juden ein Skandal. Daß wir ohne jede moralische Anstren-

gung, ohne jede eigene Mitwirkung, allein durch unser Vertrauen auf Gottes Gnade von Gott 

akzeptiert werden und dadurch ein für allemal akzeptabel geworden sind, das mutet auch in 

einer Zeit, in der der Fortbestand der Menschheit doch gerade nach außerordentlichen morali-

schen Anstrengungen verlangt, töricht, ja skandalös an. 

Und es sind keineswegs nur Nichtchristen, sondern durchaus auch Menschen, die mit Ernst 

Christen sein wollen, denen der Rechtfertigungsartikel als Torheit und Skandal in einem er-

scheint: als eine unüberbietbare Absurdität, über die man am besten mit Stillschweigen hin-

weggeht. Als Johann Gottlieb Fichte 1804/05 die »Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters« 

beschrieb, hatte er über den neutestamentlichen Grundsatz, daß der Mensch allein aus Glau-

ben ohne des Gesetzes Werke gerecht wird, bemerkt: »Fast hat es die Kirche schon aufgege-

ben, jenen Satz zu predigen; und wo sie es noch thut, thut sie es ohne Frucht, denn niemand 

nimmt es zu Herzen« (S. Werke Bd. 7, 193). 

Ist das auch ein Grundzug unseres gegenwärtigen Zeitalters? Hat es die Kirche nicht tatsäch-

lich fast schon aufgegeben, das Evangelium von der Rechtfertigung zu predigen? Und wenn 

sie es noch predigt, tut sie es mit Frucht, so daß man es sich zu Herzen nehmen und von Her-

zen bejahen kann? Wagen wir es denn überhaupt noch, von Sünde zu reden: von der Beleidi-

gung Gottes durch unseren in Gedanken, Worten und Werken sich manifestierenden Unglau-

ben? Oder haben wir den Begriff der Sünde längst durch moralische Schuldvorwürfe ersetzt? 

Sünde – das klingt nach religiösem Muff: dem Muff von fast zweitausend Jahren unter pfäffi-

schen Talaren. Und in der Tat: Es gab und gibt noch immer eine künstliche Fixierung auf 

menschliche Schuld, in der Menschen zerbrechen können. Es gab und gibt die pfäffische 

Kunst, Schuld zu erzeugen, statt die wirkliche Schuld aufzudecken und beim Namen zu nen-

nen. Es gab und gibt die pfäffischen Versuche, uns künstlich ein schlechtes Gewissen zu ma-

chen. Es ist nicht zuletzt der falsche Umgang mit Begriffen wie Schuld und Sünde, der die 

Verkündigung des Evangeliums von der Rechtfertigung des Sünders so oft leerlaufen läßt. 

Behält Fichtes Diagnose also recht? Dann wäre die Kirche allerdings nur noch ein großes 

Selbstmißverständnis. Aber auch die Welt wäre dann – das war jedenfalls Luthers Überzeu-

gung – ihrem sicheren Untergang geweiht. Denn »ohne diesen Artikel«, bemerkt Luther im 

Blick auf den Rechtfertigungsartikel, »ist die Welt nichts als Tod und Finsternis« (WA 39/I, 

205). 

Es ist demnach nicht so, als ob die Rechtfertigungsbotschaft nur das geistliche Leben oder den 

inneren Menschen beträfe. Sie betrifft das Leben des ganzen Menschen. Sie betrifft sein Le-

ben vor Gott und vor der Welt. Und sie deckt allererst auf, was die Ganzheit dieses Lebens 

zerstört. Sie führt allererst zu rechter Sündenerkenntnis. Das ganze Gewicht menschlicher 

Sünde und Schuld wird erst da erkannt, wo Sünde und Schuld in das Licht der Vergebung rü-

cken. Indem Gott uns ganz macht, zeigt er uns, was zerstört. 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 2 28.10.2025 

Gott steht selbst auf dem Spiel 

Inwiefern bringt die Rechtfertigungsbotschaft Licht und Leben nicht nur in unsere Herzen und 

in unsere Kirche, sondern zugleich in unsere Welt? … Setzt die Gerechtigkeit Gottes Leben, 

neues menschliches Leben aus sich heraus, dann hat die Frage nach unserem Sein Vorrang vor 

der Frage nach unserem Tun. Beiden Fragen voraus liegt jedoch die Frage nach Gott selbst. 

Ihr wenden wir uns deshalb zuerst zu, indem wir danach fragen, was eigentlich gemeint ist, 

wenn die Heilige Schrift von Gottes Gerechtigkeit redet. 

Daß Gott gerecht ist – das ist eine die alttestamentlichen und neutestamentlichen Glaubens-

zeugnisse so beherrschende Gewißheit, daß man im Bekenntnis zur Gerechtigkeit Gottes gera-

dezu das Bekenntnis zur Gottheit Gottes erblicken muß. Daß Gott gerecht ist – das heißt nicht 

weniger als daß Gott Gott ist. Mit Gottes Gerechtigkeit steht Gott selbst auf dem Spiel. 

Gott selbst! Wir würden von vornherein unser Thema verfehlen, an der Sache vorbeireden 

und vorbeidenken, wir würden in die Irre gehen, wenn wir uns Gedanken machten über ein 

»Leben aus Gerechtigkeit«, ohne dabei an Gott selbst zu denken. Ein Leben aus Gerechtig-

keit, wenn es denn ein solches gibt, ist ein Leben aus Gott. Das aber heißt, daß die biblische 

Rede von Gottes Gerechtigkeit mißbraucht wird, wenn sie instrumentalisiert wird zu einer re-

gulativen Idee für unser menschliches Tun. So wenig ein Mensch jemals zu einem bloßen 

Mittel zum Zweck herabgewürdigt werden darf, so wenig darf Gott – und sei es zu den besten 

Zwecken – instrumentalisiert werden. Man würde dann nicht mehr um Gottes willen von Gott 

reden. Genau damit beginnt aber schon immer der Aberglaube und Götzendienst: daß uns 

Gott nicht um seiner selbst willen, sondern um eines anderen – und sei es noch so hehren – 

Zweckes willen interessant ist. 

Wer einen anderen Menschen wirklich liebt, dem ist die geliebte Person um ihrer selbst willen 

interessant. Wer an Gott wirklich glaubt, dem ist Gott um seiner selbst willen interessant. Al-

les andere ist Aberglauben – ganz egal, ob er in der respektablen Gestalt pietistischer Fröm-

migkeit oder in der nicht weniger respektablen Gestalt des politischen Moralismus auftritt. 

Aberglaube tritt fast immer in respektabler Gestalt auf. Das macht es ja so schwer, ihn zu 

identifizieren und vom Glauben zu unterscheiden. An der Frage, ob wir um Gottes willen von 

Gott und seiner Gerechtigkeit reden oder ob uns die Rede von Gott und von Gottes Gerechtig-

keit nur ein Mittel zum Zweck ist, dürfte es sich entscheiden, ob in unserer Kirche der Glaube 

oder aber der Aberglaube regiert. 

Protestantische Theologie und Frömmigkeit muß in dieser Hinsicht besonders wachsam sein, 

um nicht falschen Alternativen das Wort zu reden: falschen Alternativen, die von den Anfän-

gen der Reformation an die spezifische Gefährdung der evangelischen Christenheit ausma-

chen. Gerade das Verständnis der Gerechtigkeit Gottes ist ein signifikantes Beispiel dafür. Ich 

erinnere an das wichtigste. 

Als der alt gewordene Martin Luther auf seine entscheidende reformatorische Entdeckung zu-

rückblickte, beschrieb er sie als Entdeckung der wahren Bedeutung der biblischen Rede von 

Gottes Gerechtigkeit. Luther schreibt: »Ich haßte nämlich diesen Ausdruck ›Gerechtigkeit 

Gottes‹, den ich nach Brauch und Gewohnheit aller Doktoren philosophisch zu verstehen ge-

lehrt worden war im Sinne der sogenannten formalen oder aktiven Gerechtigkeit, gemäß wel-

cher Gott selbst gerecht ist und die Sender und Ungerechten straft ... Dennoch klopfte ich 

rücksichtslos an jener Stelle (im Brief) des Paulus an und dürstete brennend danach, was Pau-

lus meinte. Bis Gott sich meiner, der ich Tag und Nacht grübelte, erbarmte und ich den Zu-

sammenhang der Wörter beachtete ... Da begann ich Gottes Gerechtigkeit zu verstehen ... als 

passive (Gerechtigkeit), mit der uns Gott gerecht macht durch Glauben, wie geschrieben steht: 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 3 28.10.2025 

der aus Glauben Gerechte wird leben. Da kam ich mir vor, als sei ich ganz und gar neu gebo-

ren und durch die offenen Tore ins Paradies selber eingegangen« ... (WA 54, 185f). 

Luthers »Entdeckung« war zweifellos eine Wiederentdeckung biblischer Wahrheit. Sie be-

stand schlicht darin, den Ort der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes ernst zu nehmen. Nicht 

im Gesetz, sondern im Evangelium wird Gottes Gerechtigkeit offenbar. Was ist gemeint? 

Das Gesetz ist dasjenige Wort Gottes, mit dem uns Gott fordert und, wenn wir seiner Forde-

rung nicht gerecht werden, anklagt und verurteilt. Würde Gottes Gerechtigkeit im Gesetz of-

fenbar werden, dann wäre der gerechte Gott ein Gott, der den geforderten, aber die göttliche 

Forderung nicht erfüllenden Menschen anklagt, verurteilt und bestraft. Gottes Gerechtigkeit 

wäre dann – wie es im Anschluß an Aristoteles (Rhetorik A 1366b 9f.) der römische Jurist Ul-

pian (Fragment 10) formuliert hatte – der beständige und feste Wille, jedem sein Recht zuzu-

teilen. Würde Gottes Gerechtigkeit im Gesetz offenbar, dann wäre sie angesichts des unbe-

streitbaren Tatbestandes, daß alle Menschen Sünder sind, nichts anderes als der unbeirrbare 

Wille Gottes, der Menschheit die ihr zustehende Verdammnis zuzuteilen. Gott wäre dann ge-

recht, indem er die Ungerechten verdammt. 

Der Sünder ist sich der Nächste 

Doch die Entdeckung, daß Gottes Gerechtigkeit eben nicht im Gesetz, sondern vielmehr im 

Evangelium offenbar wird, gibt dem Ausdruck »Gottes Gerechtigkeit« eine ganz andere Be-

deutung. Das Evangelium ist dasjenige Wort Gottes, mit dem uns Gott beschenkt, und zwar 

nicht nur mit irgend etwas, sondern mit sich selbst beschenkt. Im Evangelium kommt mir der 

Gott, der mir im Gesetz fordernd gegenübersteht, nahe, ja näher, als ich mir selber nahe zu 

sein vermag. Und nun erkenne ich, was es heißt, ein Sünder zu sein. 

Der Sünder ist sich selbst der Nächste. Kommt Gott im Evangelium mir jedoch näher, als ich 

mir selber nahe zu sein vermag, dann bin ich mir gerade nicht mehr selber der Nächste. Und 

ist es die Gerechtigkeit Gottes, die mir im Evangelium derart offenbar wird, daß sie mir näher 

kommt, als ich mir selber nahe zu sein vermag, dann ist Gottes Gerechtigkeit offenbar nicht 

die den Ungerechten verdammende, sondern die den Ungerechten gerecht machende Gerech-

tigkeit. Im Evangelium ereignet sich mithin die Rechtfertigung des Sünders. 

Die protestantische Theologie hat jedoch diese wichtige Wiederentdeckung des biblischen 

Sinnes der Gerechtigkeit Gottes dadurch problematisiert, daß sie oft genug nur noch von der 

göttlichen Gabe der dem Ungerechten zuteil werdenden göttlichen Gerechtigkeit, nicht aber 

mehr vom Gerechtsein Gottes selber reden wollte. In Aufnahme einer Auslegung Augustins 

definierte man: Gottes Gerechtigkeit ist nicht diejenige Gerechtigkeit, mit der Gott selbst ge-

recht ist, sondern sie ist diejenige Gerechtigkeit, mit der Gott uns gerecht macht. Das ent-

sprach der programmatischen Erklärung des jungen Melanchthon in seinen Loci von 1521, 

dergemäß Christus erkennen nichts anderes sei als seine Wohltaten erkennen, Gotteserkennt-

nis dementsprechend nichts anderes sei als die Erkenntnis der Werke und nur der Werke Got-

tes. 

Gerecht werden durch Handeln? 

Damit drohte nun aber Gott selbst von seinem Wirken so unterschieden zu werden, daß hinter 

dem uns mit seiner Gerechtigkeit beschenkenden Gott auch noch ein ganz anderer Gott denk-

bar wird, der dann – wie Ludwig Feuerbach formuliert hatte – als ein liebloses göttliches Un-

geheuer im Hintergrund lauert. Damit sind wir einer unmöglichen Alternative ausgeliefert die 

jedenfalls Luther selber nicht gewollt hat. Wir werden, wenn wir dieser falschen Alternative 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 4 28.10.2025 

entgehen wollen, folglich nach Gott selbst in seinen Taten, wir werden nach dem Gerechtsein 

Gottes fragen müssen, um so die wahre Tiefe der Behauptung zu erfassen, daß Gottes Gerech-

tigkeit den Ungerechten gerecht macht. 

Für die philosophische Ethik gilt seit Aristoteles bis zum heutigen Tag der Grundsatz, daß 

man gerecht ist, weil man das Gerechte tut, bzw. daß man gerecht ward, indem man gerecht 

handelt (Nikomachische Ethik 1103b 1). Luther (WA 56, 255 u.ö.) hat diesen Grundsatz im 

Blick auf die Situation des Menschen vor Gott bestritten und unter Berufung auf Paulus das 

Gegenteil behauptet: Nicht dadurch, daß wir das Gerechte tun, werden wir gerecht, sondern 

dadurch, daß wir gerecht werden und sind, tun wir das Gerechte. Und Luther hat daraus die 

weitergehende Folgerung gezogen, daß unser Personsein nicht durch unser Handeln konstitu-

iert wird. Nicht das Werk, das ich tue, macht mich zu der Person, die ich bin, sondern die Per-

son, die ich durch den Glauben an den mich gerechtsprechenden Gott werde, tut das die For-

derung Gottes erfüllende Werk (WA 39/I, 283). 

Die Bedeutung dieser These Luthers wird uns noch zu beschäftigen haben. Zuvor ist jedoch 

herauszustellen, daß das nicht nur für uns Menschen, sondern auch für Gott gilt: Weil Gott ge-

recht ist. deshalb handelt er gerecht. Damit stellt sich unsere Frage nach der Gerechtigkeit 

Gottes aber unabweislich als Frage nach dem Sein Gottes, als Frage nach Gott selbst. Wer ist 

Gott, wenn er gerade darin, daß er den Sünder gerecht macht, selber gerecht ist? Was verrät 

uns die Gerechtigkeit Gottes über Gott selbst? Das ist die Frage. 

Die Beantwortung dieser Frage hat davon auszugehen, daß Gerechtigkeit ein Verhältnisbegriff 

ist. Sowohl in seinem philosophisch-juristischen Gebrauch wie auch in seiner biblisch-theolo-

gischen Bedeutung bezeichnet Gerechtigkeit ein Verhältnis der Wohlordnung, durch das eine 

– in der Regel komplexe – Menge von Beziehungen so geordnet ist oder wird, daß alle in die-

se Beziehungen einbezogenen Personen (Größen) zu ihrem Recht kommen, ohne es sich – 

oder dem anderen – nehmen zu müssen. Gerechtigkeit ist insofern diejenige Steuerung des 

Beziehungsreichtums voneinander unterschiedener, aber miteinander existierender und also 

aufeinander angewiesener personaler Wesen, die dem anarchischen Mißverständnis der Frei-

heit durch die Ausrichtung der jeweils eigenen Freiheit auf das Recht des anderen zuvorkom-

mend entgegenwirkt. 

Man hat die Gerechtigkeit deshalb auch – wenig glücklich – negativ als gegenseitige Frei-

heitseinschränkung bestimmt – wenig glücklich, weil damit vorausgesetzt wird, daß Freiheit 

eigentlich ein »Recht auf alles« impliziere, das – weil alle unmöglich ihr »Recht auf alles« 

durchsetzen können, ohne sich gegenseitig zugrunde zu richten – durch eine gegenseitige 

Freiheitseinschränkung so limitiert wird, daß die miteinander existieren müssenden Personen 

im Frieden miteinander existieren können. 

Frieden und Gerechtigkeit 

Problematisch ist das hier vorausgesetzte Verständnis von Freiheit, die »nach der eigentlichen 

Bedeutung des Wortes die Abwesenheit äußerer Hindernisse« (Thomas Hobbes, Leviathan c. 

14) sein soll. Richtig ist jedoch der Hinweis, daß die Gerechtigkeit aufs engste mit dem Frie-

den verbunden ist. Das gilt auch für das biblische Verständnis beider Begriffe. Die Konnexion 

von Frieden und Gerechtigkeit ist nach biblischem Verständnis so eng, daß sie sich gegensei-

tig bedingen. Die Gerechtigkeit ist – um es mit der berühmten Bestimmung des Verhältnisses 

von Schöpfung und Bund durch Karl Barth zu formulieren – der äußere Grund des Friedens, 

der Friede der innere Grund der Gerechtigkeit. Eines ist ohne das andere nicht zu haben. 

Wird nun von Gott gesagt, er sei gerecht, dann bedeutet das für den christlichen Glauben zu-



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 5 28.10.2025 

erst und grundlegend, daß Gott nicht erst gegenüber seinem Geschöpf, sondern schon in sei-

nem Selbstverhältnis als Vater, Sohn und Heiliger Geist das beziehungsreiche und in seinem 

Beziehungsreichtum so wohl geordnete Wesen ist, daß die voneinander unterschiedenen trini-

tarischen Personen einander recht geben. Man erfaßt die Geschichte Jesu Christi, wie sie uns 

die Texte des Neuen Testaments erzählen, in ihrer theologischen Tiefendimension nur dann, 

wenn man in ihr dies sich ereignen sieht: daß der Mensch gewordene Gottessohn dem himmli-

schen Vater recht gibt – bis hin zur Zumutung, den Kelch des Todes zu trinken (»... aber nicht 

wie ich, sondern wie Du willst«: Markus 14,36); und daß der himmlische Vater dem gekreu-

zigten Jesus Christus, indem er ihn von den Toten auferweckt, recht gibt (vgl. 1. Timotheus 

3,16; Acta 3,13ff.). 

Es ist offensichtlich der Heilige Geist, in dem sich Vater und Sohn gegenseitig recht geben 

und dem sie beide, indem sie sich so im Geist aufeinander beziehen, ihrerseits recht geben. 

Und derselbe Geist gibt wiederum Gott dem Vater und Jesus Christus recht, indem er von 

ihnen Zeugnis ablegt. Indem dies geschieht, wird in Gott selbst Andersheit bejaht. Der Vater, 

der Sohn und der Geist bejahen sich in ihrem gegenseitigen personalen Anderssein und bilden 

gerade so die intimste Gemeinschaft: die trinitarische Gemeinschaft gegenseitigen Anderss-

eins. 

Gott stimmt mit sich überein 

Man bedenke: Der himmlische Vater ist dem Mensch gewordenen Sohn gegenüber der an-

dere, indem er, der ewige Ursprung und Schöpfer des Lebens, den Sohn in die Welt der Sün-

der sendet und dort, in der durch Vergänglichkeit und Tod qualifizierten Tiefe, als seinen ge-

liebten Sohn bejaht (Markus 1,11). Und der Sohn ist dem Vater gegenüber der andere, indem 

er sich gehorsam in diese Sendung schickt und so den Vater bejaht: gehorsam bis zum Tode 

am Kreuz (Philipper 2,8). Das personale Anderssein von Vater und Sohn impliziert den Ge-

gensatz von Leben und Tod. Gegenseitiges Anderssein läßt sich extremer kaum denken. Und 

doch ist es, statt sich zerstörerisch gegeneinander zu wenden, in der Kraft des Heiligen Geis-

tes zur Gemeinschaft gegenseitigen Andersseins schöpferisch verbunden. 

So, das Anderssein nicht aus sich ausschließend, sondern in sich selber bejahend, ist Gott in 

Übereinstimmung mit sich selbst. So ist er gerecht. Denn das ist das Zentrum oder der Kern 

der Gerechtigkeit Gottes: daß Gott mit sich selber übereinstimmt, daß Gott »in sich richtig« 

ist. »Diese Übereinstimmung mit sich selbst ist Gottes Recht ... Das ist das Rückgrat des 

Rechtfertigungsgeschehens ... Daß ›Gott gerecht ist und Gerechtigkeit lieb hat‹ (Psalm 11,7), 

das ist ... ein ontologischer und also ... unveränderlich gültiger Satz. Gott ist in sich richtig« 

(Karl Barth: KD IV/1, 591f.). 

Erst von dieser Voraussetzung aus wird die entscheidende Aussage der Rechtfertigungsbot-

schaft verständlich: daß Gott den Sünder allein aus Gnade gerecht spricht und gerecht macht. 

Die Rechtfertigungsbotschaft besagt ja nicht etwa, daß Gott Gnade vor Recht ergehen läßt. 

Davon ist an keiner Stelle, an der die Bibel auf Gottes Gnade oder Barmherzigkeit zu spre-

chen kommt, die Rede. Es kann also keine Rede davon sein, daß Gott zwar da, wo er den Sün-

der richtet, gerecht sei, daß er aber da, wo er den Sünder rechtfertigt, also allein aus Gnade ge-

recht spricht, an seinem Recht und an seiner Gerechtigkeit irgendwelche Abstriche mache, in-

dem er Milde walten und eben Gnade vor Recht ergehen ließe. Das Gegenteil ist der Fall. 

»Gott braucht seiner Gerechtigkeit nichts zu vergeben, indem er barmherzig ist. Gerade indem 

er barmherzig ist, ist er gerecht« (Karl Barth: KD II/1, 431). Gott ist mit seiner Gnade im 

Recht. 

Denn darin ist Gott der gnädige Gott, das ist seine Gnade: daß er nicht nur für sich selbst da 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 6 28.10.2025 

sein will, sondern die Gemeinschaft gegenseitigen Andersseins, die er als der dreieinige Gott 

ist, auch nach außen betätigt, indem er sich ein geschöpfliches Gegenüber schafft und diesem 

seinem Geschöpf unverbrüchlich die Treue hält. Schon die Erschaffung der Kreatur ist also 

ein Akt göttlicher Gnade. Und erst recht ist die Erwählung Israels und mit Israel die Erwäh-

lung des Menschen zum Bundespartner Gottes ein Akt göttlicher Gnade, mit dem Gott seine 

Gerechtigkeit betätigt. Ein Akt der Gnade ist dann aber auch das Gericht, mit dem Gott seine 

Gerechtigkeit durchsetzt. 

Theologie und Kirche haben sich fälschlicherweise angewöhnt, Gericht und Gnade als Alter-

native anzusehen. Doch wir müssen es lernen, daß Gott sich auch und gerade im Akt des 

Richtens als der gnädige Gott erweist. Es wäre ein gnadenloser Gott, der dem Unrecht seinen 

Lauf ließe. Gott wäre gerade nicht gnädig, wenn er nicht der Richter wäre. Denn dann wäre 

die Weltgeschichte selber das Weltgericht. Dann würden am Ende die Mörder über ihre Opfer 

triumphieren. 

Gibt es eine Rechtfertigung des Sünders, dann also nicht an Gottes Gericht vorbei, sondern 

durch die Gnade seines Richtens hindurch. Dieser Aspekt ist nicht zuletzt deshalb von erhebli-

cher Bedeutung, weil er in das Zentrum des Evangeliums von der Rechtfertigung des Sünders 

führt. In seinem Zentrum ist das Evangelium ja das Wort vom Kreuz (1. Korinther 1,18). Das 

heißt, daß Gottes Gerechtigkeit mit der Ungerechtigkeit dieser Welt keine Kompromisse 

macht, sondern sie in der Person Jesu Christi zum Vergehen verurteilt hat. Sein Tod ist eben 

deshalb der Tod des Sünders. In ihm, der selber von keiner Sünde wußte, sind wir mitgekreu-

zigt worden und mitgestorben – das ist die eine Seite der neutestamentlichen Behauptung, daß 

Christus für uns, nämlich an unserer Stelle, den Tod des Sünders gestorben ist. Gottes Gerech-

tigkeit geht über die Sünde der Welt nicht wie über eine quantité négligeable hinweg, sondern 

sie setzt sich gegen die Ungerechtigkeit durch, indem sie sie im Tode Jesu Christi zum Verge-

hen verurteilt und zum Vergehen bringt. Der Gekreuzigte steht dafür gut, daß die Ungerech-

tigkeit aus der Welt geschafft wird. Am Kreuz ergeht über sie das Gericht. Und schon das ist 

Gnade. 

Doch nun ist dieses Ende menschlicher Ungerechtigkeit und Schuld final auf einen neuen An-

fang gerichtet. Gottes Gerechtigkeit ist ja, wie wir sahen, der Inbegriff eines wohlgeordneten 

Beziehungsreichtums, den Gott nicht sich selber vorbehält, sondern an dem er seinem Volk 

teilgibt, indem er es zum Bundespartner erwählt. Die außerbiblische Idee der Gerechtigkeit 

hat die Aufgabe, Gleichheit unter Gleichen zu garantieren. Gottes Gerechtigkeit hingegen teilt 

sich den ihm ganz und gar Ungleichen mit. Gottes Gerechtigkeit ist keine für Gott reservierte 

metaphysische göttliche Eigenschaft, sondern ein kommunikables Attribut: Gott ist gerecht, 

indem er andere gerecht macht. 

Was die Heilige Schrift Sünde nennt, ist hingegen das genaue Gegenteil: nämlich der Drang, 

sein eigenes Recht auf Kosten anderer durchzusetzen und so sich selbst der Nächste zu sein. 

Wir haben die Gerechtigkeit dahin verstanden, daß sie den Beziehungsreichtum miteinander 

existierender Personen so regelt, daß alle in ihn einbezogenen Personen zu ihrem Recht kom-

men, ohne es sich nehmen zu müssen. Der Sünder ist hingegen dadurch charakterisiert daß er 

sich sein Recht nehmen zu müssen und nehmen zu können meint. Wer sich sein eigenes Recht 

zu nehmen versucht, nimmt anderen ihr Recht. Und er bricht gerade damit aus dem wohlge-

ordneten Beziehungsreichtum aus, in den Gott ihn einbezogen hat. 

Die Sünde macht beziehungslos 

Sünde ist der gottlose Drang aus dem von Gott gewährten Beziehungsreichtum geschöpfli-

chen Lebens in die Beziehungslosigkeit. Die Sünde macht alles beziehungslos und verhält-



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 7 28.10.2025 

nislos. Gerade so aber zerstört sie die Wohlordnung des Lebens und damit das Leben selbst. 

Der Tod ist in einem sehr präzisen Sinne der »Sünde Sold«. Denn der Tod ist das definitive 

Ende aller Beziehungen. Im Tode vollendet sich der sündige Drang in die Verhältnis- und Be-

ziehungslosigkeit: Der Sünder erntet, was er gesät hat, den Fluch rücksichtsloser Selbstbezo-

genheit, daß sie fortzeugend Beziehungslosigkeit gebären muß und am Ende auch das Ver-

hältnis zu sich selbst zerstört. Wer sich selber der Nächste sein will, wird sich nicht finden, 

sondern verfehlen. Wer rücksichtslos sich selbst verwirklichen will, wird sich selbst verwir-

ken (Markus 8,35). 

Nun ist es das tiefste Geheimnis der Gerechtigkeit Gottes, daß Gott diesen Fluch auf sich ge-

nommen hat. In der Person des gekreuzigten Christus hat er sich selber an unserer Stelle der 

tödlichen Beziehungslosigkeit ausgesetzt, um eben da, wo das sündige Leben endet, einen 

neuen Anfang zu machen. Denn indem er unsere Beziehungslosigkeit, indem er den tödlichen 

Fluch der Sünde an sich selber erträgt, setzt er seine Gerechtigkeit, setzt er den Beziehungs-

reichtum seines eigenen Seins bei uns so durch, daß er ihn uns zuwendet und uns dadurch zu 

gerechtfertigten Sündern macht. Deshalb also »hat Gott den, der von keiner Sünde wußte, an 

unserer Stelle zur Sünde gemacht: damit wir Gottes Gerechtigkeit werden in ihm« (2. Korin-

ther 5,21). Luther hat dieses Geschehen einen »fröhlichen Wechsel« genannt. Der Ausdruck 

ist treffend, darf aber nicht vergessen lassen, daß er einen Wechsel vom Tod zum Leben be-

schreibt. Der neue Anfang, der in Jesus Christus Wirklichkeit wird, ist also ein Anfang, der 

nur mit einer neuen Geburt oder mit einer Totenauferweckung verglichen werden kann. Ja, in 

ihm ereignet sich tatsächlich bereits der Anfang des neuen Lebens der von den Toten Aufer-

weckten: »Die Liebe Christi nötigt uns zum dem Urteil, daß einer für alle gestorben ist; also 

sind alle gestorben. Und er ist für alle gestorben, damit die Lebenden nicht mehr beziehungs-

los für sich selbst leben, sondern in der Beziehung zum dem, der für sie gestorben ist und auf-

erweckt wurde« (5,14f.). 

Was es bedeutet, nicht für sich selbst, sondern aus der Gerechtigkeit Gottes in der Beziehung 

zu dem für uns gestorbenen und auferstandenen Jesus Christus zu leben, das soll nun in einer 

Reihe von Folgerungen aus dem bisher Gesagten erörtert werden. 

Wenn unsere Rechtfertigung ein Geschehen ist, in dem sich ein Wechsel vom Tod zum Leben 

ereignet, dann ist der neue Anfang, um den es hier geht, von uns nicht machbar. Geboren wer-

den ist ebenso wie von den Toten auferweckt werden ein Vorgang, an dem der Mensch selber 

nur unter Ausschluß aller eigenen Aktivität beteiligt ist. Man kann sich nicht selbst ins Leben 

rufen. Man kann sich nicht selber erzeugen. Und genausowenig kann ein Sünder irgend etwas 

dafür tun, daß er vor Gott ein Gerechter wird und damit am Beziehungsreichtum des göttli-

chen Lebens Anteil gewinnt. Den neuen Anfang, der mit dem fröhlichen Wechsel vom Tod 

zum Leben gesetzt ist, kann nur Gott selber machen. Wir können ihn nur empfangen. Und das 

heißt, daß wir uns selbst nur empfangen können. 

Aus der Gerechtigkeit Gottes leben ist folglich zunächst einmal nichts anderes als in neuer 

Weise da zu sein und sich dessen zu freuen. Das ist der Sinn der paulinischen Behauptung, 

daß der Mensch allein durch Glauben gerecht wird (Römer 3,28). Der Glaube ist der präzi-

seste Ausschluß jeder Art menschlicher Selbstverwirklichung. Denn der Glaubende vertraut 

auf Gottes Wirken. Und dieses Gottvertrauen besteht im Blick auf uns selbst sehr elementar 

darin, sich über das eigene Dasein wie über ein Geschenk zu freuen. Ob wir abendländischen 

Christen, die wir unser Dasein mit unserem Tun gleichzusetzen und den »Wert« eines Men-

schen nach seinen Leistungen zu bemessen pflegen, das wohl noch einmal begreifen werden? 

Ob wir noch einmal anfangen werden, nicht nur mit Ernst, sondern mit Freuden Christen zu 

sein – und also überhaupt Christen zu sein? Denn ein Mensch ohne Freude an seinem ihm ge-

schenkten Dasein ist per definitionem kein Christ. 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 8 28.10.2025 

Ob wir aus Handelnden und Habenden noch einmal Seiende werden, die staunend ihrer selbst 

ansichtig werden? Ob wir uns selber noch einmal als Gottes Kinder entdecken werden: als 

neugeborene Kinder, die für ihr eigenes Sein noch nichts, aber auch gar nichts tun können? 

Ob wir endlich entdecken, daß all unser Tun aus einem Nicht-Tun hervorgehen muß. wenn es 

ein hilfreiches und nicht ein gerade auch durch seine Erfolge zerstörerisches Tun sein soll? 

Die Arbeitswoche lebt in einem unauslotbar tiefen Sinn von der Sabbatruhe die der christliche 

Glaube nicht zufällig mit dem die Auferstehung Jesu Christi feiernden Sonntag identifiziert 

und an den Anfang der Woche gerückt hat, um deutlich zu machen, daß Sein und Sein-lassen 

der Ursprung aller Tätigkeiten ist. Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung wird 

es nur geben, wenn unser Handeln aus solchem Sein und Sein-lassen hervorgeht und auch im-

mer wieder dahin zurückkehrt – so wie die Arbeitswoche vom Sonntag herkommt und auch 

wieder zu ihm zurückkehrt. 

Es gibt also eine Institution, die uns unentwegt tätige, die Welt bearbeitende und zum bloßen 

Material herabsetzende Menschen in unserem Tätigsein, Arbeiten, Leisten und auch in unserer 

moralischen Selbstverwirklichung elementar zu unterbrechen und ins Staunen zu versetzen 

vermag. Es gibt eine Institution, in der wir uns selbst als Empfangende und Gott als den Ge-

benden entdecken. Diese Institution ist der »Tag des Herrn« und genauer der Gottesdienst. In 

ihm wird die Wirklichkeit des Sünders so elementar unterbrochen, daß Neues möglich wird. 

Denn im Gottesdienst wird Gott uns um seiner selbst willen interessant. 

Aus dem Imperium muß wieder ein Dominium werden 

Indem uns Gott um seiner selbst willen interessant wird, lernen wir zugleich die Welt als seine 

Schöpfung und uns selbst als seine Kinder entdecken. Im Gottesdienst erfahren wir, daß die 

Welt nicht unserer Hände, sondern seiner Hände Werk ist, das wir zu schonen, mit dem wir 

pfleglich umzugehen haben. Wir werden deshalb über die Erde nur dann herrschen dürfen, 

wenn wir das Herrschen beherrschen, so daß unsere Herrschaft aus einem Imperium wieder zu 

einem Dominium wird. Im Gottesdienst werden wir auf uns selbst als Personen angesprochen, 

die mehr sind als die Summe ihrer Taten. Im Gottesdienst entdecken wir uns als Gemeinde 

gerechtfertigter Sünder, deren erste Handlung gerade keine Leistung, sondern Lob und Dank 

ist. Im Gottesdienst entdecken wir uns als von unserer eigenen Vergangenheit Befreite, die 

sich ihres Befreiers und ihrer eigenen Freiheit gar nicht genug freuen können. 

Der Gottesdienst will und muß allerdings ausstrahlen in den Alltag der Welt. Die Rechtferti-

gung des Sünders kann nicht liturgisch limitiert werden. Sie will auch im alltäglichen Leben 

gelebt werden, um so das ganze Leben in einen »vernünftigen Gottesdienst« (Römer 12,2) zu 

verwandeln. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, wird sich im Alltag entsprechend verhal-

ten. 

Zu solchem Verhalten gehört vor allem, daß wir den unbedingten Vorrang der Person vor ih-

ren Werken nicht nur in geistlicher, sondern in jeder Hinsicht bejahen und zur Geltung brin-

gen. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, weiß, daß wir unsere eigene Anerkennung nicht 

selber ins Werk setzen müssen. Gerechtfertigt sein heißt: eine unwiderruflich anerkannte Per-

son sein. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, wird aber auch im anderen Menschen eine 

von Gott unwiderruflich anerkannte Person respektieren: allen ihren möglichen Leistungen 

und Erfolgen zuvorkommend, allen ihren faktischen Fehlleistungen und Mißerfolgen zum 

Trotz. 

Nicht was ein Mensch aus sich macht, entscheidet über ihn, sondern daß Gott aus Sündern 

Gerechte gemacht hat, entscheidet über unser ewiges und deshalb auch über unser zeitliches 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 9 28.10.2025 

Leben. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, der wird in jeder menschlichen Person mehr se-

hen als nur einen Täter oder Untäter. Die Rechtfertigung des Sünders verbietet es, die beste 

Tat, aber auch die schlimmste Untat mit dem Ich zu identifizieren, das sie tat. Sie entmytholo-

gisiert den Mythos vom sich durch seine Erfolge selber übertreffenden Übermenschen und 

läßt uns hinter der Fassade des sich mit seinem Lebenswerk verwechselnden Selbstgerechten 

einen erbarmungswürdigen Menschen entdecken. Sie entmythologisiert aber genauso den My-

thos vom sich durch seine Untaten zur Unperson machenden Unmenschen und läßt uns auch 

im schlimmsten Fall hinter einer trostlosen Lebensgeschichte die Person entdecken, derer sich 

Gott selber erbarmt hat. 

Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, kennt keine hoffnungslosen Fälle. Er erkennt in jedem 

Fall eine Person, der göttliche Erbarmung widerfahren ist und die deshalb auch unter Men-

schen erbarmungswürdig ist – wie jeder von uns. Es gibt unheimlich viele unmenschliche Ta-

ten. Doch Gottes Gerechtigkeit verbietet es uns, die unmenschliche Tat kategorisch so auszu-

weiten, daß ihr Subjekt mit ihr identifiziert und derart zum Unmenschen erklärt wird. Die Ka-

tegorie des Unmenschen ist selber eine unmenschliche Kategorie. 

Mehr als die Summe seiner Taten 

Es liegt auf der Hand, daß der derart erfaßte unbedingte Vorrang der Person vor ihren Werken 

in vielfältiger Hinsicht zur Geltung zu bringen wäre. Ich beschränke mich auf wenige Bei-

spiele: Der Strafvollzug sprach nicht nur im einstigen christlichen Abendland dem Rechtferti-

gungsartikel Hohn. Er wartet auch heute noch auf eine Reform, die den unbestreitbaren Zu-

sammenhang von Person und Werk elementar unterbricht, indem sie den Gefangenen als eine 

von ihren Taten unterscheidbare Person anerkennt. Ich weiß wohl, daß es nicht wenige wegen 

ihrer Untaten verurteilte und inhaftierte Personen gibt, die für diese Unterscheidung unan-

sprechbar sind. Insbesondere bei politisch motivierten Verbrechen ist das nicht selten der Fall. 

Aber was tun wir, die wir außerhalb der Gefängnisse leben (zu leben das weltliche Recht und 

das Glück haben), was tut unsere Gesellschaft, was tun Kirche und Staat, um solche Men-

schen wieder dafür ansprechbar zu machen, daß sie mehr sind als die Summe ihrer Taten, daß 

sie auch als Strafgefangene ihre Würde haben: die weltlich oft kaum noch wahrnehmbare und 

dennoch unzerstörbare Würde einer von Gott gerechtfertigten menschlichen Person? Gehört 

dazu nicht ein menschlicher Handschlag, der Anfang eines menschlichen Brückenschlags von 

draußen in diese gespenstisch andere Welt hinein: ein Handschlag und ein Brückenschlag, der 

unsere Gesellschaft mit jenen Täterinnen und Tätern – die eben nicht nur Täterinnen und Tä-

ter, sondern zuerst und vor allem menschliche Personen sind – und diese mit uns versöhnt: ein 

Handschlag und ein Brückenschlag, der aus jener gespenstischen anderen Welt einen Weg zu-

rück in unsere Gesellschaft bahnt? 

Einige Bürgerinnen – Antje Vollmer ist mutig vorangegangen – und Bürger versuchen solche 

Hand- und Brückenschläge ohne sich von der Schwierigkeit der Aufgabe entmutigen zu las-

sen. Werden die Kirchen, werden wir gerechtfertigte Sünder sie bei diesem Versuch unterstüt-

zen? Oder geben wir unsere Hand dafür nicht her? Haben wir Angst, sie uns schmutzig zu ma-

chen? Wollen wir lieber, daß das verurteilende und bestrafende Gesetz das letzte Wort behält 

und der Ungerechte ungerecht bleibt? Dann freilich leben wir selbst weder weltlich noch 

geistlich aus der Gerechtigkeit Gottes, die den Ungerechten eben dadurch gerecht gemacht 

hat, daß der gerechte Gott »mich verlorenen und verdammten Menschen erlöst hat, erworben 

und gewonnen ...«. 

Aber auch für den Stellenwert, den wir in unserer Leistungsgesellschaft den Personen geben, 

die für ihr Dasein wenig oder gar nichts tun können, ist das Dargelegte unmittelbar relevant. 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 10 28.10.2025 

Kinder und Alte repräsentieren auf natürlichste Weise den unbedingten Vorrang der Person 

vor ihren Taten. Sie sind ja primär Nehmende und können für ihr Dasein noch nichts oder 

nichts mehr tun. Nur wenn wir sie als solche, die für ihr Dasein noch nichts oder nichts mehr 

tun können, als eine Wohltat empfinden, nur wenn wir statt nach ihrem Wert zu fragen, ihre 

Würde respektieren, strahlen unsere Gottesdienste das Evangelium so in den Alltag der Welt 

aus, daß unsere Leistungsgesellschaft eine menschliche Gesellschaft genannt zu werden ver-

dient. 

Unsere bisherige Aufmerksamkeit galt dem Menschen am Rande der Gesellschaft, dem Men-

schen, der sich unten befindet. Das ist sachgemäß. Der Blick derer, die aus der Rechtfertigung 

Gottes leben, folgt der unaufhaltsamen Bewegung Gottes nach unten, der sich unsere Recht-

fertigung verdankt. Das ist heutzutage zumindest in der Theorie unbestritten. Doch ich wage 

es, unsere Aufmerksamkeit nun auch in die umgekehrte Richtung zu lenken. Wie leicht ma-

chen wir es uns mit »denen da oben«! 

Nachdem die evangelische Christenheit jahrhundertelang nur zu oft allzu obrigkeitshörig ge-

wesen ist, scheinen wir heute nur allzu leicht die – immerhin von uns selbst gewählten – Trä-

ger der politischen Macht für Unpersonen zu halten, die hinter der poetischen Maske, die sie 

nicht selten selber zur Schau tragen, als Personen verschwinden. Und wenn, wie im Falle des 

Uwe Barschel, der schändliche Machtmißbrauch offen zu Tage liegt, dann sind wir geneigt, in 

der Ausnahme die Regel zu sehen. 

Wir haben als evangelische Christen ein zutiefst gestörtes Verhältnis zur Macht und lassen das 

die Mächtigen büßen, indem wir sie unbarmherzig darauf reduzieren, nichts anderes als »die 

da oben« zu sein, die man am liebsten so tief wie möglich fallen sähe. Es ist wahr: Gott stößt 

die Gewaltigen vom Stuhl. Aber er verstößt sie nicht als die Sünder, die sie genau so sind wie 

wir. Ihre Würde als von Gott anerkannte Personen steht nicht zur Disposition. Wer aus der 

Gerechtigkeit Gottes lebt, wird soviel politische Kultur entwickeln, daß er auch in den verant-

wortlichen Trägern politischer und wirtschaftlicher Macht von ihren Taten und Untaten zu un-

terscheidende Personen entdeckt, die wie jeder von uns ihre unzerstörbare Würde haben. 

Wir wenden unsere Aufmerksamkeit zum Schluß noch einmal dem Begriff der Gerechtigkeit 

Gottes selber zu und fragen, was das den Sünder rechtfertigende Handeln Gottes für unser ei-

genes Bemühen um weltliche Gerechtigkeit bedeutet. Daß das göttliche Handeln nicht unmit-

telbar in unser weltliches Handeln übergehen kann, dürfte klar sein. Dem göttlichen Handeln 

entspricht unmittelbar nur das von ihm selbst geschaffene menschliche Sein. Unser menschli-

ches Bemühen um weltliche Gerechtigkeit kann dem göttlichen Handeln immer nur mittelbar 

entsprechen. Unser Sein verdanken wir Gott allein. Zu unserem Tun hingegen bestimmen wir 

uns selbst, und zwar auch dann, wenn wir im Gehorsam gegen Gottes Gebot handeln wollen. 

Unser Sein, unser Dasein als Person ist ein Geschenk, das wir empfangen. Es ist Gabe des 

Evangeliums. Unser Tun aber wird von uns gefordert. Es unterliegt der Forderung des Geset-

zes. Wollte man unser menschliches Handeln als eine Art Prolongatur des göttlichen Han-

delns ansehen, dann würde man damit das Evangelium in ein neues Gesetz verkehren. Das 

aber wäre die Bestreitung der Rechtfertigung des Sünders. 

Wenn wir dennoch nach der Bedeutung des rechtfertigenden Handelns Gottes für unsere 

Sorge um und für unser Trachten nach weltlicher Gerechtigkeit fragen, dann deshalb, weil 

weltliche Gerechtigkeit nichts anderes als menschliche Gerechtigkeit ist, Gottes Gerechtigkeit 

aber eben darin unter uns Ereignis wurde, daß Gott Mensch wurde und als Mensch für uns ge-

litten hat und für uns gestorben ist. Es ist die Menschlichkeit Gottes, die es uns nicht nur er-

laubt, sondern die es uns geradezu zur Pflicht macht, von der Gerechtigkeit Gottes herkom-



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 11 28.10.2025 

mend nicht nur menschliche Gerechtigkeit zu fordern, sondern auch Kriterien dafür anzuge-

ben, was in Wahrheit menschliche Gerechtigkeit genannt zu werden verdient, um dann die be-

stehende weltliche Gerechtigkeit dadurch gerechter zu machen, daß sie menschlicher gemacht 

wird. 

Menschlicher wird sie allerdings nicht schon dadurch, daß man das geltende Recht schlecht 

macht, sondern allein dadurch, daß man – unter Vermeidung von Rechtsunsicherheit – das 

geltende Recht besser macht. 

Ich nenne nur das entscheidende Kriterium, indem ich noch einmal auf die Einsicht zurück-

komme, daß Gott der dreieinige Gott ist, der in der trinitarischen Gemeinschaft gegenseitigen 

Andersseins so existiert, daß Vater, Sohn und Heiliger Geist sich gegenseitig Recht geben. 

Die göttliche Gerechtigkeit hat ihr Kriterium darin, daß sie Recht gewährt, Recht gibt, Recht 

setzt. Und dies so, daß jeder an der Rechtsgemeinschaft Beteiligte nicht das Seine, sondern 

das Recht des anderen sucht. 

Wo Gerechtigkeit und Friede sich küssen 

Nicht: Ich will mein Recht, und nehme nur mein Recht gilt hier, sondern: Ich gebe Dir Recht 

und suche Dein Recht. Die so verstandene Gerechtigkeit wahrt nicht nur den Beziehungs-

reichtum der miteinander Lebenden, sondern sie organisiert die konstitutiven Lebensbezie-

hungen so, daß sie untereinander in der Beziehung größtmöglicher gegenseitiger Begünsti-

gung stehen. Genau das aber nennt die Bibel Frieden, shalom. 

Die göttliche Gerechtigkeit ist auf Frieden aus. Und das heißt: Sie intendiert das Ganzsein der 

Rechtsgemeinschaft und die Ganzheit jeder zu dieser Gemeinschaft gehörenden Person. Denn 

das heißt nach biblischem Verständnis Frieden: Ganzsein – und zwar nicht die totalitäre Ganz-

heit eines nur durch äußere Gewalt zusammengehaltenen totum, das ohne diese Zwangsgewalt 

sofort zerfiele, sondern die friedliche Ganzheit einer Wohlordnung, in der ein jeder des ande-

ren Recht sucht. Wo das geschieht, da werden Gerechtigkeit und Friede sich küssen (Psalm 

85,11). 

Gewiß, wir werden das Reich Gottes auf Erden nicht errichten. Wir bleiben gerechtfertigte 

Sünder. Aber als gerechtfertigte Sünder leben wir schon jetzt aus der Gerechtigkeit Gottes und 

können und sollen in diesem Leben irdische Gleichnisse des Himmelreiches wagen. Und das 

auch in politischer Hinsicht. 

Man wird dabei besonderen Nachdruck auf die Tatsache legen dürfen, daß Gottes Gerechtig-

keit immer über die ursprüngliche Rechtsgemeinschaft hinausgreift und den anderen, den 

Fremden in sie einbezieht. Gott existiert auch in der trinitarischen Gemeinschaft gegenseitigen 

Andersseins nicht nur so, daß der Vater, der Sohn und der Geist auf das Recht der jeweils an-

deren göttlichen Person bedacht sind. Sondern als der erwählende Gott läßt er das erwählte 

Volk, läßt er Israel an seiner eigenen göttlichen Gerechtigkeit partizipieren, indem er einen 

Bund, also eine Rechtsgemeinschaft zwischen sich und diesem Volk errichtet. 

Und als der rechtfertigende Gott bezieht er die gesamte Menschheit in diese Rechtsgemein-

schaft ein, indem er als Begründer des neuen Bundes der ganzen Welt Sünde auf sich nimmt, 

um ihr an seiner Gerechtigkeit teilzugeben. Indem sie sich derart als kommunikables göttli-

ches Attribut, indem sie sich als an sich teilgebende und gerechtmachende Gerechtigkeit er-

weist, steht Gottes Gerechtigkeit in einem pointierten Gegensatz zu aller Selbstgerechtigkeit. 

Eben deshalb kann man aus ihr leben, während das Leben an der Selbstgerechtigkeit zugrun-

degeht. 



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 12 28.10.2025 

Soll nun die menschliche Gerechtigkeit, ohne sich als Prolongatur der göttlichen Gerechtig-

keit mißzuverstehen, dieser dennoch entsprechen, dann wird sie sich an dem dargelegten Kri-

terium orientieren und also auch auf ihre menschliche Weise darauf aus sein, das Recht des 

anderen zu suchen, um so jene Ganzheit zu schaffen, in der die dazugehörigen Personen und 

die konstitutiven Lebensverhältnisse zueinander im Verhältnis größtmöglicher gegenseitiger 

Begünstigung stehen. Sie wird sich darin als Gerechtigkeit erweisen, daß sie einen Frieden 

schafft, der nicht mehr nur aus dem Gegensatz zum Krieg zu begreifen ist. Sie wird als der 

Gerechtigkeit Gottes entsprechende menschliche Gerechtigkeit nicht maßlos und verhältnislos 

sein und also gerade nicht der Devise folgen: fiat iustitia et pereat mundus. Oder auch nur: 

fiat iustitia et pereat homo. Die Gerechtigkeit muß so geschehen, daß kein Mensch zugrunde 

geht, daß auch der im weltlichen Sinne ungerechte Mensch menschlich leben kann oder wie-

der menschlich zu leben lernt. Menschliche Gerechtigkeit, die diesen Namen verdient, wird 

dessen eingedenk sein, daß der gerechte Gott mit seiner Gnade im Recht ist. Auch die 

menschliche Gerechtigkeit verdient ihren Namen nur dann, wenn man aus ihr leben kann. 

Dazu gehört die praktizierte Erinnerung an die Kommunikabilität nicht nur der göttlichen, 

sondern eben auch der menschlichen Gerechtigkeit. Wer aus der uns gegenüber fremden Ge-

rechtigkeit Gottes lebt, wird die eigene irdische Gerechtigkeit auf keinen Fall für sich reser-

viert wissen wollen. 

Was das für unseren Umgang mit Ausländern bedeutet, liegt auf der Hand. Und ebenso ist 

evident, daß wir selber gerade nicht gerecht wären, wenn wir uns mit der Ungerechtigkeit in 

anderen Teilen der Welt abfinden oder gar arrangieren würden. Wir haben der Welt auch 

durch unser politisches und wirtschaftliches Handeln zu bezeugen, daß Unrecht und Unge-

rechtigkeit im Tod Jesu Christi von Gott definitiv zum Vergehen verurteilt sind. Wir haben 

das wohlgemerkt zu bezeugen, haben also als Zeugen Jesu Christi zu handeln – und nicht zur 

Demonstration moralistischer Selbstgerechtigkeit. 

Aber auch dies dürfte deutlich sein, daß es zu unserer Gerechtigkeit gehören muß, das Recht 

zukünftiger Generationen zu wahren oder zu suchen, wenn denn der Gerechte das Recht des 

anderen sucht. Nach biblischem Verständnis bezieht die Gerechtigkeit sogar die ganze Krea-

tur ein, indem sie am Sabbat den ursprünglichen Schöpfungsfrieden wenigstens für einen Tag 

wieder herstellt und jeden Eingriff in die uns umgebende Lebenswelt an diesem Tag verwehrt. 

Wenn Gerechtigkeit und Frieden sich küssen sollen, wird die menschliche Gerechtigkeit wohl 

auch in dieser Hinsicht über die eigene Rechtsgemeinschaft hinaus so wirksam werden müs-

sen, daß die nichtmenschliche Kreatur nicht unter unseren Händen zu bloßem Material ver-

kommt ... Doch die Kirche hat selber keine politischen Gesetze zu machen, sondern das Evan-

gelium zu verkündigen. Sie wird deshalb im Blick auf die weltliche Gerechtigkeit nicht mehr 

tun können, als aus dem Evangelium gewonnene Zumutungen an den Gesetzgeber zu formu-

lieren. Und sie wird zugleich daran erinnern, daß es ein Zeichen unserer angemaßten Gottähn-

lichkeit ist, wenn wir Gesetze machen, um herrschen zu können, und Recht sprechen, um 

nicht zugrunde zu gehen. 

Der Resignation zum Trotz 

Und sie wird auch daran erinnern, daß der Mensch, nachdem er einmal nach diesem göttlichen 

Amt gegriffen hat, es nach Gottes Willen nun auch ausüben muß bis zum Höben jüngsten 

Tag. Aber die Christen hoffen dabei auf den Tag, an dem dieses Amt wieder ausschließlich 

Gottes Amt sein wird und wir von dem Zwang, herrschen und richten zu müssen, befreit wer-

den, weil dann Gottes Gerechtigkeit alles in allem sein wird. 

Diese Hoffnung gibt der menschlichen Sorge um irdische Gerechtigkeit eine den Zwang, herr-



Jüngel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)

 13 28.10.2025 

schen und richten zu müssen, erträglich machende Verheißung. Und deshalb kehrt eine sich 

selbst recht verstehende Sorge um weltliche, ja menschliche Gerechtigkeit immer wieder in 

den Gottesdienst zurück, der Gottes Gerechtigkeit als die Rechtfertigung des Sünders prokla-

miert. Wer aus dieser Gerechtigkeit lebt, wird gerade im Blick auf die irdischen Belange nicht 

aufhören zu beten: Vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern. 

Denn in dieser Bitte endet das dem göttlichen Handeln entsprechende menschliche Tun. Und 

aus dieser Bitte gewinnen die gerechtfertigten Sünder die Freiheit, aller Enttäuschung und Re-

signation zum Trotz mit solchem Tun immer wieder anzufangen. 

Quelle: Evangelische Kommentare 20 (1988), Heft 12, S. 696-701 und Evangelische Kom-

mentare 21 (1989), Heft 1, S. 34-36. 


