Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun
Von Eberhard Jiingel

Am Evangelium von der Rechtfertigung des Siinders scheiden sich die Geister: von Anfang
an, immer wieder aufs neue und vermutlich auch am heutigen Tag. Dal} der Mensch allein
durch Gottes Gnade und deshalb allein aus Glauben, ohne des Gesetzes Werke und das heif3t:
ohne jede moralische Anstrengung eine anerkannte Person, eine vor Gott und also unwiderruf-
lich anerkannte Person wird, das war nicht nur zur Zeit des entstehenden Christentums den
Griechen eine Torheit und den Juden ein Skandal. Dal} wir ohne jede moralische Anstren-
gung, ohne jede eigene Mitwirkung, allein durch unser Vertrauen auf Gottes Gnade von Gott
akzeptiert werden und dadurch ein fiir allemal akzeptabel geworden sind, das mutet auch in
einer Zeit, in der der Fortbestand der Menschheit doch gerade nach auerordentlichen morali-
schen Anstrengungen verlangt, toricht, ja skandalds an.

Und es sind keineswegs nur Nichtchristen, sondern durchaus auch Menschen, die mit Ernst
Christen sein wollen, denen der Rechtfertigungsartikel als Torheit und Skandal in einem er-
scheint: als eine untiberbietbare Absurditét, iiber die man am besten mit Stillschweigen hin-
weggeht. Als Johann Gottlieb Fichte 1804/05 die »Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters«
beschrieb, hatte er iiber den neutestamentlichen Grundsatz, da3 der Mensch allein aus Glau-
ben ohne des Gesetzes Werke gerecht wird, bemerkt: »Fast hat es die Kirche schon aufgege-
ben, jenen Satz zu predigen; und wo sie es noch thut, thut sie es ohne Frucht, denn niemand
nimmt es zu Herzen« (S. Werke Bd. 7, 193).

Ist das auch ein Grundzug unseres gegenwértigen Zeitalters? Hat es die Kirche nicht tatséch-
lich fast schon aufgegeben, das Evangelium von der Rechtfertigung zu predigen? Und wenn
sie es noch predigt, tut sie es mit Frucht, so dal man es sich zu Herzen nehmen und von Her-
zen bejahen kann? Wagen wir es denn {liberhaupt noch, von Siinde zu reden: von der Beleidi-
gung Gottes durch unseren in Gedanken, Worten und Werken sich manifestierenden Unglau-
ben? Oder haben wir den Begriff der Siinde ldngst durch moralische Schuldvorwlirfe ersetzt?
Siinde — das klingt nach religiosem Muff: dem Muff von fast zweitausend Jahren unter pfaffi-
schen Talaren. Und in der Tat: Es gab und gibt noch immer eine kiinstliche Fixierung auf
menschliche Schuld, in der Menschen zerbrechen konnen. Es gab und gibt die pfaffische
Kunst, Schuld zu erzeugen, statt die wirkliche Schuld aufzudecken und beim Namen zu nen-
nen. Es gab und gibt die pfaffischen Versuche, uns kiinstlich ein schlechtes Gewissen zu ma-
chen. Es ist nicht zuletzt der falsche Umgang mit Begriffen wie Schuld und Siinde, der die
Verkiindigung des Evangeliums von der Rechtfertigung des Siinders so oft leerlaufen laft.

Behilt Fichtes Diagnose also recht? Dann wire die Kirche allerdings nur noch ein grofB3es
SelbstmiBverstindnis. Aber auch die Welt wire dann — das war jedenfalls Luthers Uberzeu-
gung — ihrem sicheren Untergang geweiht. Denn »ohne diesen Artikel«, bemerkt Luther im
Blick auf den Rechtfertigungsartikel, »ist die Welt nichts als Tod und Finsternis« (WA 39/1,
205).

Es ist demnach nicht so, als ob die Rechtfertigungsbotschaft nur das geistliche Leben oder den
inneren Menschen betréfe. Sie betrifft das Leben des ganzen Menschen. Sie betrifft sein Le-
ben vor Gott und vor der Welt. Und sie deckt allererst auf, was die Ganzheit dieses Lebens
zerstort. Sie fiihrt allererst zu rechter Stindenerkenntnis. Das ganze Gewicht menschlicher
Stinde und Schuld wird erst da erkannt, wo Siinde und Schuld in das Licht der Vergebung rii-
cken. Indem Gott uns ganz macht, zeigt er uns, was zerstort.

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
1 28.10.2025



Gott steht selbst auf dem Spiel

Inwiefern bringt die Rechtfertigungsbotschaft Licht und Leben nicht nur in unsere Herzen und
in unsere Kirche, sondern zugleich in unsere Welt? ... Setzt die Gerechtigkeit Gottes Leben,
neues menschliches Leben aus sich heraus, dann hat die Frage nach unserem Sein Vorrang vor
der Frage nach unserem Tun. Beiden Fragen voraus liegt jedoch die Frage nach Gott selbst.
Ihr wenden wir uns deshalb zuerst zu, indem wir danach fragen, was eigentlich gemeint ist,
wenn die Heilige Schrift von Gottes Gerechtigkeit redet.

Dal} Gott gerecht ist — das ist eine die alttestamentlichen und neutestamentlichen Glaubens-
zeugnisse so beherrschende Gewi3heit, dal man im Bekenntnis zur Gerechtigkeit Gottes gera-
dezu das Bekenntnis zur Gottheit Gottes erblicken muf3. Dall Gott gerecht ist — das heif3t nicht
weniger als dall Gott Gott ist. Mit Gottes Gerechtigkeit steht Gott selbst auf dem Spiel.

Gott selbst! Wir wiirden von vornherein unser Thema verfehlen, an der Sache vorbeireden
und vorbeidenken, wir wiirden in die Irre gehen, wenn wir uns Gedanken machten {iber ein
»Leben aus Gerechtigkeit«, ohne dabei an Gott selbst zu denken. Ein Leben aus Gerechtig-
keit, wenn es denn ein solches gibt, ist ein Leben aus Gott. Das aber heif3it, da3 die biblische
Rede von Gottes Gerechtigkeit miflbraucht wird, wenn sie instrumentalisiert wird zu einer re-
gulativen Idee fiir unser menschliches Tun. So wenig ein Mensch jemals zu einem bloBen
Mittel zum Zweck herabgewiirdigt werden darf, so wenig darf Gott —und sei es zu den besten
Zwecken — instrumentalisiert werden. Man wiirde dann nicht mehr um Gottes willen von Gott
reden. Genau damit beginnt aber schon immer der Aberglaube und Gotzendienst: daB3 uns
Gott nicht um seiner selbst willen, sondern um eines anderen — und sei es noch so hehren —
Zweckes willen interessant ist.

Wer einen anderen Menschen wirklich liebt, dem ist die geliebte Person um ihrer selbst willen
interessant. Wer an Gott wirklich glaubt, dem ist Gott um seiner selbst willen interessant. Al-
les andere ist Aberglauben — ganz egal, ob er in der respektablen Gestalt pietistischer From-
migkeit oder in der nicht weniger respektablen Gestalt des politischen Moralismus auftritt.
Aberglaube tritt fast immer in respektabler Gestalt auf. Das macht es ja so schwer, ihn zu
identifizieren und vom Glauben zu unterscheiden. An der Frage, ob wir um Gottes willen von
Gott und seiner Gerechtigkeit reden oder ob uns die Rede von Gott und von Gottes Gerechtig-
keit nur ein Mittel zum Zweck ist, diirfte es sich entscheiden, ob in unserer Kirche der Glaube
oder aber der Aberglaube regiert.

Protestantische Theologie und Frommigkeit muf} in dieser Hinsicht besonders wachsam sein,
um nicht falschen Alternativen das Wort zu reden: falschen Alternativen, die von den Anfan-
gen der Reformation an die spezifische Gefahrdung der evangelischen Christenheit ausma-
chen. Gerade das Verstindnis der Gerechtigkeit Gottes ist ein signifikantes Beispiel dafiir. Ich
erinnere an das wichtigste.

Als der alt gewordene Martin Luther auf seine entscheidende reformatorische Entdeckung zu-
riickblickte, beschrieb er sie als Entdeckung der wahren Bedeutung der biblischen Rede von
Gottes Gerechtigkeit. Luther schreibt: »Ich hafite ndmlich diesen Ausdruck »Gerechtigkeit
Gottes¢, den ich nach Brauch und Gewohnheit aller Doktoren philosophisch zu verstehen ge-
lehrt worden war im Sinne der sogenannten formalen oder aktiven Gerechtigkeit, gemil3 wel-
cher Gott selbst gerecht ist und die Sender und Ungerechten straft ... Dennoch klopfte ich
riicksichtslos an jener Stelle (im Brief) des Paulus an und diirstete brennend danach, was Pau-
lus meinte. Bis Gott sich meiner, der ich Tag und Nacht griibelte, erbarmte und ich den Zu-
sammenhang der Worter beachtete ... Da begann ich Gottes Gerechtigkeit zu verstehen ... als

passive (Gerechtigkeit), mit der uns Gott gerecht macht durch Glauben, wie geschrieben steht:

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
2 28.10.2025



der aus Glauben Gerechte wird leben. Da kam ich mir vor, als sei ich ganz und gar neu gebo-
ren und durch die offenen Tore ins Paradies selber eingegangen« ... (WA 54, 185f).

Luthers »Entdeckung« war zweifellos eine Wiederentdeckung biblischer Wahrheit. Sie be-
stand schlicht darin, den Ort der Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes ernst zu nehmen. Nicht
im Gesetz, sondern im Evangelium wird Gottes Gerechtigkeit offenbar. Was ist gemeint?

Das Gesetz ist dasjenige Wort Gottes, mit dem uns Gott fordert und, wenn wir seiner Forde-
rung nicht gerecht werden, anklagt und verurteilt. Wiirde Gottes Gerechtigkeit im Gesetz of-
fenbar werden, dann wire der gerechte Gott ein Gott, der den geforderten, aber die gottliche
Forderung nicht erfiillenden Menschen anklagt, verurteilt und bestraft. Gottes Gerechtigkeit
wire dann — wie es im Anschlul an Aristoteles (Rhetorik A 1366b 9f.) der romische Jurist Ul-
pian (Fragment 10) formuliert hatte — der bestéindige und feste Wille, jedem sein Recht zuzu-
teilen. Wiirde Gottes Gerechtigkeit im Gesetz offenbar, dann wire sie angesichts des unbe-
streitbaren Tatbestandes, dal3 alle Menschen Siinder sind, nichts anderes als der unbeirrbare
Wille Gottes, der Menschheit die ihr zustehende Verdammnis zuzuteilen. Gott wire dann ge-
recht, indem er die Ungerechten verdammt.

Der Siinder ist sich der Nichste

Doch die Entdeckung, dafl Gottes Gerechtigkeit eben nicht im Gesetz, sondern vielmehr im
Evangelium offenbar wird, gibt dem Ausdruck »Gottes Gerechtigkeit« eine ganz andere Be-
deutung. Das Evangelium ist dasjenige Wort Gottes, mit dem uns Gott beschenkt, und zwar
nicht nur mit irgend etwas, sondern mit sich selbst beschenkt. Im Evangelium kommt mir der
Gott, der mir im Gesetz fordernd gegeniibersteht, nahe, ja ndher, als ich mir selber nahe zu
sein vermag. Und nun erkenne ich, was es heil3t, ein Siinder zu sein.

Der Siinder ist sich selbst der Nédchste. Kommt Gott im Evangelium mir jedoch niher, als ich
mir selber nahe zu sein vermag, dann bin ich mir gerade nicht mehr selber der Nachste. Und
ist es die Gerechtigkeit Gottes, die mir im Evangelium derart offenbar wird, dal3 sie mir ndher
kommit, als ich mir selber nahe zu sein vermag, dann ist Gottes Gerechtigkeit offenbar nicht
die den Ungerechten verdammende, sondern die den Ungerechten gerecht machende Gerech-
tigkeit. Im Evangelium ereignet sich mithin die Rechtfertigung des Siinders.

Die protestantische Theologie hat jedoch diese wichtige Wiederentdeckung des biblischen
Sinnes der Gerechtigkeit Gottes dadurch problematisiert, daf3 sie oft genug nur noch von der
gottlichen Gabe der dem Ungerechten zuteil werdenden gottlichen Gerechtigkeit, nicht aber
mehr vom Gerechtsein Gottes selber reden wollte. In Aufnahme einer Auslegung Augustins
definierte man: Gottes Gerechtigkeit ist nicht diejenige Gerechtigkeit, mit der Gott selbst ge-
recht ist, sondern sie ist diejenige Gerechtigkeit, mit der Gott uns gerecht macht. Das ent-
sprach der programmatischen Erkldrung des jungen Melanchthon in seinen Loci von 1521,
dergemal Christus erkennen nichts anderes sei als seine Wohltaten erkennen, Gotteserkennt-
nis dementsprechend nichts anderes sei als die Erkenntnis der Werke und nur der Werke Got-
tes.

Gerecht werden durch Handeln?

Damit drohte nun aber Gott selbst von seinem Wirken so unterschieden zu werden, daf3 hinter
dem uns mit seiner Gerechtigkeit beschenkenden Gott auch noch ein ganz anderer Gott denk-
bar wird, der dann — wie Ludwig Feuerbach formuliert hatte — als ein liebloses gottliches Un-
geheuer im Hintergrund lauert. Damit sind wir einer unmdoglichen Alternative ausgeliefert die

jedenfalls Luther selber nicht gewollt hat. Wir werden, wenn wir dieser falschen Alternative

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
3 28.10.2025



entgehen wollen, folglich nach Gott selbst in seinen Taten, wir werden nach dem Gerechtsein
Gottes fragen miissen, um so die wahre Tiefe der Behauptung zu erfassen, da3 Gottes Gerech-
tigkeit den Ungerechten gerecht macht.

Fiir die philosophische Ethik gilt seit Aristoteles bis zum heutigen Tag der Grundsatz, dafl
man gerecht ist, weil man das Gerechte tut, bzw. dall man gerecht ward, indem man gerecht
handelt (Nikomachische Ethik 1103b 1). Luther (WA 56, 255 u.6.) hat diesen Grundsatz im
Blick auf die Situation des Menschen vor Gott bestritten und unter Berufung auf Paulus das
Gegenteil behauptet: Nicht dadurch, dall wir das Gerechte tun, werden wir gerecht, sondern
dadurch, daB3 wir gerecht werden und sind, tun wir das Gerechte. Und Luther hat daraus die
weitergehende Folgerung gezogen, dal unser Personsein nicht durch unser Handeln konstitu-
iert wird. Nicht das Werk, das ich tue, macht mich zu der Person, die ich bin, sondern die Per-
son, die ich durch den Glauben an den mich gerechtsprechenden Gott werde, tut das die For-
derung Gottes erfiillende Werk (WA 39/1, 283).

Die Bedeutung dieser These Luthers wird uns noch zu beschéftigen haben. Zuvor ist jedoch
herauszustellen, da3 das nicht nur fiir uns Menschen, sondern auch fiir Gott gilt: Weil Gott ge-
recht ist. deshalb handelt er gerecht. Damit stellt sich unsere Frage nach der Gerechtigkeit
Gottes aber unabweislich als Frage nach dem Sein Gottes, als Frage nach Gott selbst. Wer ist
Gott, wenn er gerade darin, daf} er den Siinder gerecht macht, selber gerecht ist? Was verrit
uns die Gerechtigkeit Gottes {iber Gott selbst? Das ist die Frage.

Die Beantwortung dieser Frage hat davon auszugehen, dafl Gerechtigkeit ein Verhéltnisbegriff
ist. Sowohl in seinem philosophisch-juristischen Gebrauch wie auch in seiner biblisch-theolo-
gischen Bedeutung bezeichnet Gerechtigkeit ein Verhéltnis der Wohlordnung, durch das eine
—in der Regel komplexe — Menge von Beziehungen so geordnet ist oder wird, daf} alle in die-
se Beziehungen einbezogenen Personen (Gréflen) zu ithrem Recht kommen, ohne es sich —
oder dem anderen — nehmen zu miissen. Gerechtigkeit ist insofern diejenige Steuerung des
Beziehungsreichtums voneinander unterschiedener, aber miteinander existierender und also
aufeinander angewiesener personaler Wesen, die dem anarchischen Mif3verstdndnis der Frei-
heit durch die Ausrichtung der jeweils eigenen Freiheit auf das Recht des anderen zuvorkom-
mend entgegenwirkt.

Man hat die Gerechtigkeit deshalb auch — wenig gliicklich — negativ als gegenseitige Frei-
heitseinschrankung bestimmt — wenig gliicklich, weil damit vorausgesetzt wird, daB3 Freiheit
eigentlich ein »Recht auf alles« impliziere, das — weil alle unmdglich ihr »Recht auf alles«
durchsetzen konnen, ohne sich gegenseitig zugrunde zu richten — durch eine gegenseitige
Freiheitseinschrankung so limitiert wird, daf3 die miteinander existieren miissenden Personen
im Frieden miteinander existieren kdnnen.

Frieden und Gerechtigkeit

Problematisch ist das hier vorausgesetzte Verstindnis von Freiheit, die »nach der eigentlichen
Bedeutung des Wortes die Abwesenheit dullerer Hindernisse« (Thomas Hobbes, Leviathan c.
14) sein soll. Richtig ist jedoch der Hinweis, dal3 die Gerechtigkeit aufs engste mit dem Frie-
den verbunden ist. Das gilt auch fiir das biblische Verstindnis beider Begriffe. Die Konnexion
von Frieden und Gerechtigkeit ist nach biblischem Versténdnis so eng, dal} sie sich gegensei-
tig bedingen. Die Gerechtigkeit ist — um es mit der berithmten Bestimmung des Verhéltnisses
von Schopfung und Bund durch Karl Barth zu formulieren — der duflere Grund des Friedens,
der Friede der innere Grund der Gerechtigkeit. Eines ist ohne das andere nicht zu haben.

Wird nun von Gott gesagt, er sei gerecht, dann bedeutet das fiir den christlichen Glauben zu-

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
4 28.10.2025



erst und grundlegend, daB3 Gott nicht erst gegeniiber seinem Geschdpf, sondern schon in sei-
nem Selbstverhéltnis als Vater, Sohn und Heiliger Geist das beziehungsreiche und in seinem
Beziehungsreichtum so wohl geordnete Wesen ist, dal die voneinander unterschiedenen trini-
tarischen Personen einander recht geben. Man erfaf3t die Geschichte Jesu Christi, wie sie uns
die Texte des Neuen Testaments erzéhlen, in ihrer theologischen Tiefendimension nur dann,
wenn man in ihr dies sich ereignen sieht: da3 der Mensch gewordene Gottessohn dem himmli-
schen Vater recht gibt — bis hin zur Zumutung, den Kelch des Todes zu trinken (»... aber nicht
wie ich, sondern wie Du willst«: Markus 14,36); und dal} der himmlische Vater dem gekreu-
zigten Jesus Christus, indem er ihn von den Toten auferweckt, recht gibt (vgl. 1. Timotheus
3,16; Acta 3,13ft.).

Es ist offensichtlich der Heilige Geist, in dem sich Vater und Sohn gegenseitig recht geben
und dem sie beide, indem sie sich so im Geist aufeinander beziehen, ihrerseits recht geben.
Und derselbe Geist gibt wiederum Gott dem Vater und Jesus Christus recht, indem er von
ihnen Zeugnis ablegt. Indem dies geschieht, wird in Gott selbst Andersheit bejaht. Der Vater,
der Sohn und der Geist bejahen sich in ithrem gegenseitigen personalen Anderssein und bilden
gerade so die intimste Gemeinschaft: die trinitarische Gemeinschaft gegenseitigen Anderss-
eins.

Gott stimmt mit sich iiberein

Man bedenke: Der himmlische Vater ist dem Mensch gewordenen Sohn gegeniiber der an-
dere, indem er, der ewige Ursprung und Schopfer des Lebens, den Sohn in die Welt der Siin-
der sendet und dort, in der durch Vergéinglichkeit und Tod qualifizierten Tiefe, als seinen ge-
liebten Sohn bejaht (Markus 1,11). Und der Sohn ist dem Vater gegeniiber der andere, indem
er sich gehorsam in diese Sendung schickt und so den Vater bejaht: gehorsam bis zum Tode
am Kreuz (Philipper 2,8). Das personale Anderssein von Vater und Sohn impliziert den Ge-
gensatz von Leben und Tod. Gegenseitiges Anderssein 148t sich extremer kaum denken. Und
doch ist es, statt sich zerstorerisch gegeneinander zu wenden, in der Kraft des Heiligen Geis-
tes zur Gemeinschaft gegenseitigen Andersseins schopferisch verbunden.

So, das Anderssein nicht aus sich ausschlieBend, sondern in sich selber bejahend, ist Gott in
Ubereinstimmung mit sich selbst. So ist er gerecht. Denn das ist das Zentrum oder der Kern
der Gerechtigkeit Gottes: dal Gott mit sich selber libereinstimmt, dall Gott »in sich richtig«
ist. »Diese Ubereinstimmung mit sich selbst ist Gottes Recht ... Das ist das Riickgrat des
Rechtfertigungsgeschehens ... Dal} »Gott gerecht ist und Gerechtigkeit lieb hat< (Psalm 11,7),
das ist ... ein ontologischer und also ... unverdnderlich giiltiger Satz. Gott ist in sich richtig«
(Karl Barth: KD 1V/1, 591f.).

Erst von dieser Voraussetzung aus wird die entscheidende Aussage der Rechtfertigungsbot-
schaft versténdlich: daB Gott den Siinder allein aus Gnade gerecht spricht und gerecht macht.
Die Rechtfertigungsbotschaft besagt ja nicht etwa, dal Gott Gnade vor Recht ergehen 1a6t.
Davon ist an keiner Stelle, an der die Bibel auf Gottes Gnade oder Barmherzigkeit zu spre-
chen kommt, die Rede. Es kann also keine Rede davon sein, dal} Gott zwar da, wo er den Siin-
der richtet, gerecht sei, da3 er aber da, wo er den Siinder rechtfertigt, also allein aus Gnade ge-
recht spricht, an seinem Recht und an seiner Gerechtigkeit irgendwelche Abstriche mache, in-
dem er Milde walten und eben Gnade vor Recht ergehen liele. Das Gegenteil ist der Fall.
»Gott braucht seiner Gerechtigkeit nichts zu vergeben, indem er barmherzig ist. Gerade indem
er barmherzig ist, ist er gerecht« (Karl Barth: KD II/1, 431). Gott ist mit seiner Gnade im
Recht.

Denn darin ist Gott der gnddige Gott, das ist seine Gnade: daf} er nicht nur fiir sich selbst da

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
5 28.10.2025



sein will, sondern die Gemeinschaft gegenseitigen Andersseins, die er als der dreieinige Gott
ist, auch nach auflen betétigt, indem er sich ein geschopfliches Gegeniiber schafft und diesem
seinem Geschopf unverbriichlich die Treue hélt. Schon die Erschaffung der Kreatur ist also
ein Akt gottlicher Gnade. Und erst recht ist die Erwdhlung Israels und mit Israel die Erwih-
lung des Menschen zum Bundespartner Gottes ein Akt gottlicher Gnade, mit dem Gott seine
Gerechtigkeit betdtigt. Ein Akt der Gnade ist dann aber auch das Gericht, mit dem Gott seine
Gerechtigkeit durchsetzt.

Theologie und Kirche haben sich filschlicherweise angewo6hnt, Gericht und Gnade als Alter-
native anzusehen. Doch wir miissen es lernen, dafl Gott sich auch und gerade im Akt des
Richtens als der gnddige Gott erweist. Es wire ein gnadenloser Gott, der dem Unrecht seinen
Lauf lieBe. Gott wéare gerade nicht gnddig, wenn er nicht der Richter wére. Denn dann wére
die Weltgeschichte selber das Weltgericht. Dann wiirden am Ende die Mdrder tiber ihre Opfer
triumphieren.

Gibt es eine Rechtfertigung des Siinders, dann also nicht an Gottes Gericht vorbei, sondern
durch die Gnade seines Richtens hindurch. Dieser Aspekt ist nicht zuletzt deshalb von erhebli-
cher Bedeutung, weil er in das Zentrum des Evangeliums von der Rechtfertigung des Siinders
fiihrt. In seinem Zentrum ist das Evangelium ja das Wort vom Kreuz (1. Korinther 1,18). Das
heiflt, daBB Gottes Gerechtigkeit mit der Ungerechtigkeit dieser Welt keine Kompromisse
macht, sondern sie in der Person Jesu Christi zum Vergehen verurteilt hat. Sein Tod ist eben
deshalb der Tod des Siinders. In ihm, der selber von keiner Siinde wuBte, sind wir mitgekreu-
zigt worden und mitgestorben — das ist die eine Seite der neutestamentlichen Behauptung, daf3
Christus fiir uns, ndmlich an unserer Stelle, den Tod des Siinders gestorben ist. Gottes Gerech-
tigkeit geht tiber die Siinde der Welt nicht wie tiber eine quantité négligeable hinweg, sondern
sie setzt sich gegen die Ungerechtigkeit durch, indem sie sie im Tode Jesu Christi zum Verge-
hen verurteilt und zum Vergehen bringt. Der Gekreuzigte steht dafiir gut, da3 die Ungerech-
tigkeit aus der Welt geschafft wird. Am Kreuz ergeht iiber sie das Gericht. Und schon das ist
Gnade.

Doch nun ist dieses Ende menschlicher Ungerechtigkeit und Schuld final auf einen neuen An-
fang gerichtet. Gottes Gerechtigkeit ist ja, wie wir sahen, der Inbegriff eines wohlgeordneten
Beziehungsreichtums, den Gott nicht sich selber vorbehélt, sondern an dem er seinem Volk
teilgibt, indem er es zum Bundespartner erwihlt. Die auBBerbiblische Idee der Gerechtigkeit
hat die Aufgabe, Gleichheit unter Gleichen zu garantieren. Gottes Gerechtigkeit hingegen teilt
sich den thm ganz und gar Ungleichen mit. Gottes Gerechtigkeit ist keine fiir Gott reservierte
metaphysische gottliche Eigenschaft, sondern ein kommunikables Attribut: Gott ist gerecht,
indem er andere gerecht macht.

Was die Heilige Schrift Siinde nennt, ist hingegen das genaue Gegenteil: ndmlich der Drang,
sein eigenes Recht auf Kosten anderer durchzusetzen und so sich selbst der Néchste zu sein.
Wir haben die Gerechtigkeit dahin verstanden, da3 sie den Beziehungsreichtum miteinander
existierender Personen so regelt, daf alle in ihn einbezogenen Personen zu ihrem Recht kom-
men, ohne es sich nehmen zu miissen. Der Siinder ist hingegen dadurch charakterisiert da3 er
sich sein Recht nehmen zu miissen und nehmen zu kénnen meint. Wer sich sein eigenes Recht
zu nehmen versucht, nimmt anderen ihr Recht. Und er bricht gerade damit aus dem wohlge-
ordneten Beziehungsreichtum aus, in den Gott ihn einbezogen hat.

Die Siinde macht beziehungslos

Stinde ist der gottlose Drang aus dem von Gott gewéhrten Beziehungsreichtum geschopfli-

chen Lebens in die Beziehungslosigkeit. Die Stinde macht alles beziehungslos und verhalt-

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
6 28.10.2025



nislos. Gerade so aber zerstort sie die Wohlordnung des Lebens und damit das Leben selbst.
Der Tod ist in einem sehr priazisen Sinne der »Siinde Sold«. Denn der Tod ist das definitive
Ende aller Beziehungen. Im Tode vollendet sich der siindige Drang in die Verhéltnis- und Be-
ziehungslosigkeit: Der Siinder erntet, was er gesét hat, den Fluch riicksichtsloser Selbstbezo-
genheit, daB sie fortzeugend Beziehungslosigkeit gebdren muf3 und am Ende auch das Ver-
héltnis zu sich selbst zerstort. Wer sich selber der Néachste sein will, wird sich nicht finden,
sondern verfehlen. Wer riicksichtslos sich selbst verwirklichen will, wird sich selbst verwir-
ken (Markus 8,35).

Nun ist es das tiefste Geheimnis der Gerechtigkeit Gottes, dall Gott diesen Fluch auf sich ge-
nommen hat. In der Person des gekreuzigten Christus hat er sich selber an unserer Stelle der
todlichen Beziehungslosigkeit ausgesetzt, um eben da, wo das siindige Leben endet, einen
neuen Anfang zu machen. Denn indem er unsere Beziehungslosigkeit, indem er den tddlichen
Fluch der Siinde an sich selber ertrégt, setzt er seine Gerechtigkeit, setzt er den Beziehungs-
reichtum seines eigenen Seins bei uns so durch, da3 er ihn uns zuwendet und uns dadurch zu
gerechtfertigten Stindern macht. Deshalb also »hat Gott den, der von keiner Siinde wullte, an
unserer Stelle zur Siinde gemacht: damit wir Gottes Gerechtigkeit werden in ihm« (2. Korin-
ther 5,21). Luther hat dieses Geschehen einen »frohlichen Wechsel« genannt. Der Ausdruck
ist treffend, darf aber nicht vergessen lassen, dal3 er einen Wechsel vom Tod zum Leben be-
schreibt. Der neue Anfang, der in Jesus Christus Wirklichkeit wird, ist also ein Anfang, der
nur mit einer neuen Geburt oder mit einer Totenauferweckung verglichen werden kann. Ja, in
ihm ereignet sich tatséchlich bereits der Anfang des neuen Lebens der von den Toten Aufer-
weckten: »Die Liebe Christi notigt uns zum dem Urteil, da3 einer fiir alle gestorben ist; also
sind alle gestorben. Und er ist fiir alle gestorben, damit die Lebenden nicht mehr beziehungs-
los fiir sich selbst leben, sondern in der Beziehung zum dem, der fiir sie gestorben ist und auf-
erweckt wurde« (5,14f.).

Was es bedeutet, nicht fiir sich selbst, sondern aus der Gerechtigkeit Gottes in der Beziehung
zu dem fiir uns gestorbenen und auferstandenen Jesus Christus zu leben, das soll nun in einer
Reihe von Folgerungen aus dem bisher Gesagten erdrtert werden.

Wenn unsere Rechtfertigung ein Geschehen ist, in dem sich ein Wechsel vom Tod zum Leben
ereignet, dann ist der neue Anfang, um den es hier geht, von uns nicht machbar. Geboren wer-
den ist ebenso wie von den Toten auferweckt werden ein Vorgang, an dem der Mensch selber
nur unter Ausschluf} aller eigenen Aktivitdt beteiligt ist. Man kann sich nicht selbst ins Leben
rufen. Man kann sich nicht selber erzeugen. Und genausowenig kann ein Siinder irgend etwas
dafiir tun, daf} er vor Gott ein Gerechter wird und damit am Beziehungsreichtum des gottli-
chen Lebens Anteil gewinnt. Den neuen Anfang, der mit dem fréhlichen Wechsel vom Tod
zum Leben gesetzt ist, kann nur Gott selber machen. Wir konnen ihn nur empfangen. Und das
heif3t, da3 wir uns selbst nur empfangen konnen.

Aus der Gerechtigkeit Gottes leben ist folglich zunédchst einmal nichts anderes als in neuer
Weise da zu sein und sich dessen zu freuen. Das ist der Sinn der paulinischen Behauptung,
dafl der Mensch allein durch Glauben gerecht wird (Romer 3,28). Der Glaube ist der prézi-
seste Ausschlul3 jeder Art menschlicher Selbstverwirklichung. Denn der Glaubende vertraut
auf Gottes Wirken. Und dieses Gottvertrauen besteht im Blick auf uns selbst sehr elementar
darin, sich {liber das eigene Dasein wie iiber ein Geschenk zu freuen. Ob wir abendléndischen
Christen, die wir unser Dasein mit unserem Tun gleichzusetzen und den » Wert« eines Men-
schen nach seinen Leistungen zu bemessen pflegen, das wohl noch einmal begreifen werden?
Ob wir noch einmal anfangen werden, nicht nur mit Ernst, sondern mit Freuden Christen zu
sein — und also iiberhaupt Christen zu sein? Denn ein Mensch ohne Freude an seinem ihm ge-

schenkten Dasein ist per definitionem kein Christ.

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
7 28.10.2025



Ob wir aus Handelnden und Habenden noch einmal Seiende werden, die staunend ihrer selbst
ansichtig werden? Ob wir uns selber noch einmal als Gottes Kinder entdecken werden: als
neugeborene Kinder, die fiir ihr eigenes Sein noch nichts, aber auch gar nichts tun kénnen?
Ob wir endlich entdecken, daf3 all unser Tun aus einem Nicht-Tun hervorgehen muf3. wenn es
ein hilfreiches und nicht ein gerade auch durch seine Erfolge zerstorerisches Tun sein soll?

Die Arbeitswoche lebt in einem unauslotbar tiefen Sinn von der Sabbatruhe die der christliche
Glaube nicht zufillig mit dem die Auferstehung Jesu Christi feiernden Sonntag identifiziert
und an den Anfang der Woche geriickt hat, um deutlich zu machen, daf3 Sein und Sein-lassen
der Ursprung aller Tatigkeiten ist. Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung wird
es nur geben, wenn unser Handeln aus solchem Sein und Sein-lassen hervorgeht und auch im-
mer wieder dahin zuriickkehrt — so wie die Arbeitswoche vom Sonntag herkommt und auch
wieder zu ihm zurtickkehrt.

Es gibt also eine Institution, die uns unentwegt titige, die Welt bearbeitende und zum bloflen
Material herabsetzende Menschen in unserem Tétigsein, Arbeiten, Leisten und auch in unserer
moralischen Selbstverwirklichung elementar zu unterbrechen und ins Staunen zu versetzen
vermag. Es gibt eine Institution, in der wir uns selbst als Empfangende und Gott als den Ge-
benden entdecken. Diese Institution ist der »Tag des Herrn« und genauer der Gottesdienst. In
thm wird die Wirklichkeit des Siinders so elementar unterbrochen, da3 Neues moglich wird.
Denn im Gottesdienst wird Gott uns um seiner selbst willen interessant.

Aus dem Imperium muf} wieder ein Dominium werden

Indem uns Gott um seiner selbst willen interessant wird, lernen wir zugleich die Welt als seine
Schopfung und uns selbst als seine Kinder entdecken. Im Gottesdienst erfahren wir, dal} die
Welt nicht unserer Hiande, sondern seiner Hinde Werk ist, das wir zu schonen, mit dem wir
pfleglich umzugehen haben. Wir werden deshalb tiber die Erde nur dann herrschen diirfen,
wenn wir das Herrschen beherrschen, so dafl unsere Herrschaft aus einem Imperium wieder zu
einem Dominium wird. Im Gottesdienst werden wir auf uns selbst als Personen angesprochen,
die mehr sind als die Summe ihrer Taten. Im Gottesdienst entdecken wir uns als Gemeinde
gerechtfertigter Siinder, deren erste Handlung gerade keine Leistung, sondern Lob und Dank
ist. Im Gottesdienst entdecken wir uns als von unserer eigenen Vergangenheit Befreite, die
sich ihres Befreiers und ihrer eigenen Freiheit gar nicht genug freuen konnen.

Der Gottesdienst will und muB allerdings ausstrahlen in den Alltag der Welt. Die Rechtferti-
gung des Siinders kann nicht liturgisch limitiert werden. Sie will auch im alltdglichen Leben
gelebt werden, um so das ganze Leben in einen »verniinftigen Gottesdienst« (Romer 12,2) zu
verwandeln. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, wird sich im Alltag entsprechend verhal-
ten.

Zu solchem Verhalten gehdort vor allem, da3 wir den unbedingten Vorrang der Person vor ih-
ren Werken nicht nur in geistlicher, sondern in jeder Hinsicht bejahen und zur Geltung brin-
gen. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, weil, da3 wir unsere eigene Anerkennung nicht
selber ins Werk setzen miissen. Gerechtfertigt sein heif3t: eine unwiderruflich anerkannte Per-
son sein. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, wird aber auch im anderen Menschen eine
von Gott unwiderruflich anerkannte Person respektieren: allen ithren mdglichen Leistungen
und Erfolgen zuvorkommend, allen ihren faktischen Fehlleistungen und MiBerfolgen zum
Trotz.

Nicht was ein Mensch aus sich macht, entscheidet iiber ithn, sondern dafl Gott aus Siindern

Gerechte gemacht hat, entscheidet iiber unser ewiges und deshalb auch {iber unser zeitliches

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
8 28.10.2025



Leben. Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, der wird in jeder menschlichen Person mehr se-
hen als nur einen Téter oder Untéter. Die Rechtfertigung des Siinders verbietet es, die beste
Tat, aber auch die schlimmste Untat mit dem Ich zu identifizieren, das sie tat. Sie entmytholo-
gisiert den Mythos vom sich durch seine Erfolge selber iibertreffenden Ubermenschen und
146t uns hinter der Fassade des sich mit seinem Lebenswerk verwechselnden Selbstgerechten
einen erbarmungswiirdigen Menschen entdecken. Sie entmythologisiert aber genauso den My-
thos vom sich durch seine Untaten zur Unperson machenden Unmenschen und 148t uns auch
im schlimmsten Fall hinter einer trostlosen Lebensgeschichte die Person entdecken, derer sich
Gott selber erbarmt hat.

Wer aus der Gerechtigkeit Gottes lebt, kennt keine hoffnungslosen Fille. Er erkennt in jedem
Fall eine Person, der gottliche Erbarmung widerfahren ist und die deshalb auch unter Men-
schen erbarmungswiirdig ist — wie jeder von uns. Es gibt unheimlich viele unmenschliche Ta-
ten. Doch Gottes Gerechtigkeit verbietet es uns, die unmenschliche Tat kategorisch so auszu-
weiten, dal3 ihr Subjekt mit ihr identifiziert und derart zum Unmenschen erklért wird. Die Ka-
tegorie des Unmenschen ist selber eine unmenschliche Kategorie.

Mehr als die Summe seiner Taten

Es liegt auf der Hand, daf3 der derart erfa3te unbedingte Vorrang der Person vor ihren Werken
in vielfaltiger Hinsicht zur Geltung zu bringen wire. Ich beschrinke mich auf wenige Bei-
spiele: Der Strafvollzug sprach nicht nur im einstigen christlichen Abendland dem Rechtferti-
gungsartikel Hohn. Er wartet auch heute noch auf eine Reform, die den unbestreitbaren Zu-
sammenhang von Person und Werk elementar unterbricht, indem sie den Gefangenen als eine
von ihren Taten unterscheidbare Person anerkennt. Ich weil3 wohl, da3 es nicht wenige wegen
ihrer Untaten verurteilte und inhaftierte Personen gibt, die fiir diese Unterscheidung unan-
sprechbar sind. Insbesondere bei politisch motivierten Verbrechen ist das nicht selten der Fall.

Aber was tun wir, die wir aulerhalb der Gefangnisse leben (zu leben das weltliche Recht und
das Gliick haben), was tut unsere Gesellschaft, was tun Kirche und Staat, um solche Men-
schen wieder dafiir ansprechbar zu machen, daf} sie mehr sind als die Summe ihrer Taten, daf3
sie auch als Strafgefangene ithre Wiirde haben: die weltlich oft kaum noch wahrnehmbare und
dennoch unzerstorbare Wiirde einer von Gott gerechtfertigten menschlichen Person? Gehort
dazu nicht ein menschlicher Handschlag, der Anfang eines menschlichen Briickenschlags von
drauflen in diese gespenstisch andere Welt hinein: ein Handschlag und ein Briickenschlag, der
unsere Gesellschaft mit jenen Téterinnen und Tétern — die eben nicht nur Téterinnen und Ta-
ter, sondern zuerst und vor allem menschliche Personen sind — und diese mit uns versohnt: ein
Handschlag und ein Briickenschlag, der aus jener gespenstischen anderen Welt einen Weg zu-
riick in unsere Gesellschaft bahnt?

Einige Biirgerinnen — Antje Vollmer ist mutig vorangegangen — und Biirger versuchen solche
Hand- und Briickenschldge ohne sich von der Schwierigkeit der Aufgabe entmutigen zu las-
sen. Werden die Kirchen, werden wir gerechtfertigte Stinder sie bei diesem Versuch unterstiit-
zen? Oder geben wir unsere Hand dafiir nicht her? Haben wir Angst, sie uns schmutzig zu ma-
chen? Wollen wir lieber, daf} das verurteilende und bestrafende Gesetz das letzte Wort behalt
und der Ungerechte ungerecht bleibt? Dann freilich leben wir selbst weder weltlich noch
geistlich aus der Gerechtigkeit Gottes, die den Ungerechten eben dadurch gerecht gemacht
hat, dal3 der gerechte Gott »mich verlorenen und verdammten Menschen erldst hat, erworben
und gewonnen ...«.

Aber auch fiir den Stellenwert, den wir in unserer Leistungsgesellschaft den Personen geben,

die fiir ihr Dasein wenig oder gar nichts tun konnen, ist das Dargelegte unmittelbar relevant.

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
9 28.10.2025



Kinder und Alte repriasentieren auf natiirlichste Weise den unbedingten Vorrang der Person
vor ihren Taten. Sie sind ja primidr Nehmende und konnen fiir ihr Dasein noch nichts oder
nichts mehr tun. Nur wenn wir sie als solche, die fiir ihr Dasein noch nichts oder nichts mehr
tun konnen, als eine Wohltat empfinden, nur wenn wir statt nach ihrem Wert zu fragen, ihre
Wiirde respektieren, strahlen unsere Gottesdienste das Evangelium so in den Alltag der Welt
aus, daf} unsere Leistungsgesellschaft eine menschliche Gesellschaft genannt zu werden ver-
dient.

Unsere bisherige Aufmerksamkeit galt dem Menschen am Rande der Gesellschaft, dem Men-
schen, der sich unten befindet. Das ist sachgemal. Der Blick derer, die aus der Rechtfertigung
Gottes leben, folgt der unauthaltsamen Bewegung Gottes nach unten, der sich unsere Recht-
fertigung verdankt. Das ist heutzutage zumindest in der Theorie unbestritten. Doch ich wage
es, unsere Aufmerksamkeit nun auch in die umgekehrte Richtung zu lenken. Wie leicht ma-
chen wir es uns mit »denen da oben«!

Nachdem die evangelische Christenheit jahrhundertelang nur zu oft allzu obrigkeitshorig ge-
wesen ist, scheinen wir heute nur allzu leicht die — immerhin von uns selbst gewihlten — Tré-
ger der politischen Macht fiir Unpersonen zu halten, die hinter der poetischen Maske, die sie
nicht selten selber zur Schau tragen, als Personen verschwinden. Und wenn, wie im Falle des
Uwe Barschel, der schdandliche Machtmifbrauch offen zu Tage liegt, dann sind wir geneigt, in
der Ausnahme die Regel zu sehen.

Wir haben als evangelische Christen ein zutiefst gestortes Verhéltnis zur Macht und lassen das
die Méchtigen biilen, indem wir sie unbarmherzig darauf reduzieren, nichts anderes als »die
da oben« zu sein, die man am liebsten so tief wie moglich fallen sdhe. Es ist wahr: Gott stof3t
die Gewaltigen vom Stuhl. Aber er verstoB3t sie nicht als die Siinder, die sie genau so sind wie
wir. Thre Wiirde als von Gott anerkannte Personen steht nicht zur Disposition. Wer aus der
Gerechtigkeit Gottes lebt, wird soviel politische Kultur entwickeln, dal3 er auch in den verant-
wortlichen Trigern politischer und wirtschaftlicher Macht von ihren Taten und Untaten zu un-
terscheidende Personen entdeckt, die wie jeder von uns ihre unzerstérbare Wiirde haben.

Wir wenden unsere Aufmerksamkeit zum Schluf3 noch einmal dem Begriff der Gerechtigkeit
Gottes selber zu und fragen, was das den Siinder rechtfertigende Handeln Gottes fiir unser ei-
genes Bemiihen um weltliche Gerechtigkeit bedeutet. Dal3 das gottliche Handeln nicht unmit-
telbar in unser weltliches Handeln {ibergehen kann, diirfte klar sein. Dem goéttlichen Handeln

entspricht unmittelbar nur das von ithm selbst geschaffene menschliche Sein. Unser menschli-
ches Bemiihen um weltliche Gerechtigkeit kann dem goéttlichen Handeln immer nur mittelbar
entsprechen. Unser Sein verdanken wir Gott allein. Zu unserem Tun hingegen bestimmen wir
uns selbst, und zwar auch dann, wenn wir im Gehorsam gegen Gottes Gebot handeln wollen.

Unser Sein, unser Dasein als Person ist ein Geschenk, das wir empfangen. Es ist Gabe des
Evangeliums. Unser Tun aber wird von uns gefordert. Es unterliegt der Forderung des Geset-
zes. Wollte man unser menschliches Handeln als eine Art Prolongatur des gottlichen Han-
delns ansehen, dann wiirde man damit das Evangelium in ein neues Gesetz verkehren. Das
aber wire die Bestreitung der Rechtfertigung des Siinders.

Wenn wir dennoch nach der Bedeutung des rechtfertigenden Handelns Gottes fiir unsere
Sorge um und fiir unser Trachten nach weltlicher Gerechtigkeit fragen, dann deshalb, weil
weltliche Gerechtigkeit nichts anderes als menschliche Gerechtigkeit ist, Gottes Gerechtigkeit
aber eben darin unter uns Ereignis wurde, dal Gott Mensch wurde und als Mensch fiir uns ge-
litten hat und fiir uns gestorben ist. Es ist die Menschlichkeit Gottes, die es uns nicht nur er-

laubt, sondern die es uns geradezu zur Pflicht macht, von der Gerechtigkeit Gottes herkom-

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
10 28.10.2025



mend nicht nur menschliche Gerechtigkeit zu fordern, sondern auch Kriterien dafiir anzuge-
ben, was in Wahrheit menschliche Gerechtigkeit genannt zu werden verdient, um dann die be-
stehende weltliche Gerechtigkeit dadurch gerechter zu machen, da3 sie menschlicher gemacht
wird.

Menschlicher wird sie allerdings nicht schon dadurch, dal man das geltende Recht schlecht
macht, sondern allein dadurch, dal man — unter Vermeidung von Rechtsunsicherheit — das
geltende Recht besser macht.

Ich nenne nur das entscheidende Kriterium, indem ich noch einmal auf die Einsicht zuriick-
komme, dal Gott der dreieinige Gott ist, der in der trinitarischen Gemeinschaft gegenseitigen
Andersseins so existiert, dafl Vater, Sohn und Heiliger Geist sich gegenseitig Recht geben.
Die gottliche Gerechtigkeit hat ihr Kriterium darin, daf sie Recht gewihrt, Recht gibt, Recht
setzt. Und dies so, da3 jeder an der Rechtsgemeinschaft Beteiligte nicht das Seine, sondern
das Recht des anderen sucht.

Wo Gerechtigkeit und Friede sich kiissen

Nicht: Ich will mein Recht, und nehme nur mein Recht gilt hier, sondern: Ich gebe Dir Recht
und suche Dein Recht. Die so verstandene Gerechtigkeit wahrt nicht nur den Beziehungs-
reichtum der miteinander Lebenden, sondern sie organisiert die konstitutiven Lebensbezie-
hungen so, daf} sie untereinander in der Beziehung gro3tmoglicher gegenseitiger Begiinsti-
gung stehen. Genau das aber nennt die Bibel Frieden, shalom.

Die gottliche Gerechtigkeit ist auf Frieden aus. Und das heif3t: Sie intendiert das Ganzsein der
Rechtsgemeinschaft und die Ganzheit jeder zu dieser Gemeinschaft gehérenden Person. Denn
das heifit nach biblischem Verstindnis Frieden: Ganzsein — und zwar nicht die totalitidre Ganz-
heit eines nur durch dullere Gewalt zusammengehaltenen totum, das ohne diese Zwangsgewalt
sofort zerfiele, sondern die friedliche Ganzheit einer Wohlordnung, in der ein jeder des ande-
ren Recht sucht. Wo das geschieht, da werden Gerechtigkeit und Friede sich kiissen (Psalm
85,11).

Gewil3, wir werden das Reich Gottes auf Erden nicht errichten. Wir bleiben gerechtfertigte
Siinder. Aber als gerechtfertigte Siinder leben wir schon jetzt aus der Gerechtigkeit Gottes und
konnen und sollen in diesem Leben irdische Gleichnisse des Himmelreiches wagen. Und das
auch in politischer Hinsicht.

Man wird dabei besonderen Nachdruck auf die Tatsache legen diirfen, dafl Gottes Gerechtig-
keit immer iiber die urspriingliche Rechtsgemeinschaft hinausgreift und den anderen, den
Fremden in sie einbezieht. Gott existiert auch in der trinitarischen Gemeinschaft gegenseitigen
Andersseins nicht nur so, dall der Vater, der Sohn und der Geist auf das Recht der jeweils an-
deren gottlichen Person bedacht sind. Sondern als der erwéhlende Gott 146t er das erwéhlte
Volk, 146t er Israel an seiner eigenen gottlichen Gerechtigkeit partizipieren, indem er einen
Bund, also eine Rechtsgemeinschaft zwischen sich und diesem Volk errichtet.

Und als der rechtfertigende Gott bezieht er die gesamte Menschheit in diese Rechtsgemein-
schaft ein, indem er als Begriinder des neuen Bundes der ganzen Welt Siinde auf sich nimmt,
um ihr an seiner Gerechtigkeit teilzugeben. Indem sie sich derart als kommunikables gottli-
ches Attribut, indem sie sich als an sich teilgebende und gerechtmachende Gerechtigkeit er-
weist, steht Gottes Gerechtigkeit in einem pointierten Gegensatz zu aller Selbstgerechtigkeit.
Eben deshalb kann man aus ihr leben, wihrend das Leben an der Selbstgerechtigkeit zugrun-
degeht.

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
11 28.10.2025



Soll nun die menschliche Gerechtigkeit, ohne sich als Prolongatur der gottlichen Gerechtig-
keit milzuverstehen, dieser dennoch entsprechen, dann wird sie sich an dem dargelegten Kri-
terium orientieren und also auch auf ihre menschliche Weise darauf aus sein, das Recht des
anderen zu suchen, um so jene Ganzheit zu schaffen, in der die dazugehorigen Personen und
die konstitutiven Lebensverhiltnisse zueinander im Verhéltnis groBtmoglicher gegenseitiger
Begiinstigung stehen. Sie wird sich darin als Gerechtigkeit erweisen, daf3 sie einen Frieden
schafft, der nicht mehr nur aus dem Gegensatz zum Krieg zu begreifen ist. Sie wird als der
Gerechtigkeit Gottes entsprechende menschliche Gerechtigkeit nicht maBlos und verhéltnislos
sein und also gerade nicht der Devise folgen: fiat iustitia et pereat mundus. Oder auch nur:
fiat iustitia et pereat homo. Die Gerechtigkeit mul} so geschehen, dal3 kein Mensch zugrunde
geht, dafl auch der im weltlichen Sinne ungerechte Mensch menschlich leben kann oder wie-
der menschlich zu leben lernt. Menschliche Gerechtigkeit, die diesen Namen verdient, wird
dessen eingedenk sein, da3 der gerechte Gott mit seiner Gnade im Recht ist. Auch die
menschliche Gerechtigkeit verdient ihren Namen nur dann, wenn man aus ihr leben kann.

Dazu gehort die praktizierte Erinnerung an die Kommunikabilitdt nicht nur der gottlichen,
sondern eben auch der menschlichen Gerechtigkeit. Wer aus der uns gegeniiber fremden Ge-
rechtigkeit Gottes lebt, wird die eigene irdische Gerechtigkeit auf keinen Fall fiir sich reser-
viert wissen wollen.

Was das fiir unseren Umgang mit Ausldndern bedeutet, liegt auf der Hand. Und ebenso ist
evident, da3 wir selber gerade nicht gerecht wiren, wenn wir uns mit der Ungerechtigkeit in
anderen Teilen der Welt abfinden oder gar arrangieren wiirden. Wir haben der Welt auch
durch unser politisches und wirtschaftliches Handeln zu bezeugen, da3 Unrecht und Unge-
rechtigkeit im Tod Jesu Christi von Gott definitiv zum Vergehen verurteilt sind. Wir haben
das wohlgemerkt zu bezeugen, haben also als Zeugen Jesu Christi zu handeln — und nicht zur
Demonstration moralistischer Selbstgerechtigkeit.

Aber auch dies diirfte deutlich sein, daf es zu unserer Gerechtigkeit gehdren muf3, das Recht
zukiinftiger Generationen zu wahren oder zu suchen, wenn denn der Gerechte das Recht des
anderen sucht. Nach biblischem Versténdnis bezieht die Gerechtigkeit sogar die ganze Krea-
tur ein, indem sie am Sabbat den urspriinglichen Schopfungsfrieden wenigstens fiir einen Tag
wieder herstellt und jeden Eingriff in die uns umgebende Lebenswelt an diesem Tag verwehrt.
Wenn Gerechtigkeit und Frieden sich kiissen sollen, wird die menschliche Gerechtigkeit wohl
auch in dieser Hinsicht iiber die eigene Rechtsgemeinschaft hinaus so wirksam werden miis-
sen, dal} die nichtmenschliche Kreatur nicht unter unseren Hianden zu bloem Material ver-
kommt ... Doch die Kirche hat selber keine politischen Gesetze zu machen, sondern das Evan-
gelium zu verkiindigen. Sie wird deshalb im Blick auf die weltliche Gerechtigkeit nicht mehr
tun konnen, als aus dem Evangelium gewonnene Zumutungen an den Gesetzgeber zu formu-
lieren. Und sie wird zugleich daran erinnern, daf3 es ein Zeichen unserer angemalfiten Gottdhn-
lichkeit ist, wenn wir Gesetze machen, um herrschen zu kénnen, und Recht sprechen, um
nicht zugrunde zu gehen.

Der Resignation zum Trotz

Und sie wird auch daran erinnern, da3 der Mensch, nachdem er einmal nach diesem géottlichen
Amt gegriffen hat, es nach Gottes Willen nun auch ausiiben muf} bis zum Hdben jlingsten
Tag. Aber die Christen hoffen dabei auf den Tag, an dem dieses Amt wieder ausschlieflich
Gottes Amt sein wird und wir von dem Zwang, herrschen und richten zu miissen, befreit wer-
den, weil dann Gottes Gerechtigkeit alles in allem sein wird.

Diese Hoffnung gibt der menschlichen Sorge um irdische Gerechtigkeit eine den Zwang, herr-

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
12 28.10.2025



schen und richten zu miissen, ertréglich machende Verheiung. Und deshalb kehrt eine sich
selbst recht verstehende Sorge um weltliche, ja menschliche Gerechtigkeit immer wieder in
den Gottesdienst zuriick, der Gottes Gerechtigkeit als die Rechtfertigung des Siinders prokla-
miert. Wer aus dieser Gerechtigkeit lebt, wird gerade im Blick auf die irdischen Belange nicht
aufhdren zu beten: Vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.
Denn in dieser Bitte endet das dem gottlichen Handeln entsprechende menschliche Tun. Und
aus dieser Bitte gewinnen die gerechtfertigten Stinder die Freiheit, aller Enttduschung und Re-
signation zum Trotz mit solchem Tun immer wieder anzufangen.

Quelle: Evangelische Kommentare 20 (1988), Heft 12, S. 696-701 und Evangelische Kom-
mentare 21 (1989), Heft 1, S. 34-36.

Jiingel - Leben aus Gerechtigkeit. Gottes Handeln und menschliches Tun (EK)
13 28.10.2025



