
Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 1 02.10.2025 

Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche 

Von Eberhard Jüngel 

In Form eines Not- und Freudenschreis hat die Bekenntnissynode von Barmen am 31. Mai 

1934 vor Gott und den Menschen der Wahrheit die Ehre gegeben: der befreienden Wahrheit, 

mit der die Kirche steht und fällt. Denn die Kirche steht, wenn sie zu ihrer ureigenen Freiheit 

steht, zur Freiheit eines Christenmenschen, die durch keine menschliche Tat erworben, er-

kämpft oder herbeigezwungen, sondern allein dadurch erlangt werden kann, daß man der 

Wahrheit die Ehre gibt, die Befreiung verheißt (Joh. 8,32). Und die Kirche fällt, wenn sie ihre 

ureigene Freiheit verleugnet und gegen irgendein weltliches Gut — und sei es das höchste Gut 

— oder gegen irgendeinen weltlichen Wert – und seien es alle sogenannten Grundwerte zu-

sammen – eintauscht. «Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Darum stehet und laßt Euch nicht 

wieder unter das Joch der Knechtschaft zwingen» (Gal. 5,1) — diese Wahrheit wurde in Bar-

men gehört und erkannt, dieser Wahrheit wurde am 31. Mai 1934 die Ehre gegeben. Der apos-

tolische Ruf hatte auf jener Synode seine Gemeinde gefunden. Und die Gemeinde hatte, als 

Theologie und Kirche auf Sand zu bauen begannen, zu ihrem apostolischen Grund zurückge-

funden; sie hatte, als alles bodenlos zu werden drohte, wieder Boden unter den Füßen gewon-

nen, den einzigen Boden, der trägt, den einzigen Grund, auf dem die Kirche erbaut werden 

und bestehen kann: Jesus Christus (1. Kor. 3,10f.). 

Was innerhalb eines hochpolitischen Umfeldes, eines nicht nur kirchenpolitisch, sondern auch 

staats- und machtpolitisch brisanten Umfeldes mit der Verabschiedung der Theologischen Er-

klärung zur gegenwärtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche geschah, war zwar 

auch selber ein sowohl kirchenpolitisch wie staats- und machtpolitisch hochbedeutsames Er-

eignis. Es war das aber gerade nur deshalb und insofern, als es etwas ganz anderes sein wollte: 

nämlich ein geistliches Ereignis, das eine dem Schema dieser Welt gleichgeschaltete und an-

gepaßte, schlimmer noch: sich selbst gleichschaltende und anpassende Kirche geistlich zu er-

neuern versprach. «Ein Wunder vor unseren Augen» hatte Klugkist Hesse im Wochenblatt 

Unter dem Wort vom 10. Juni 1934 das Ereignis von Barmen genannt.1 Und Karl Barth hat – 

wohl wissend, daß professorale Tinte keine Wunder zu vollbringen pflegt! – ebenfalls von ei-

nem «Wunder vor den Augen derer», die dabei gewesen, gesprochen.2 Ein anderer, der dabei 

war, hatte noch unmittelbar vor Beginn der Barmer Synode in einem besonders problemati-

schen Augenblick recht ernüchternd und jedenfalls fern von jedem mirakulösen Mißverständ-

nis bemerkt: «Gott hat uns zusammengeprügelt, und vielleicht brauchen wir noch mehr Prü-

gel.»3 Das ist ein nüchterner Hinweis darauf, wie wenig selbstverständlich der Barmer Kon-

sens war. Er war gleichermaßen die Frucht strenger theologischer Argumentation und ein Er-

eignis von durch Argumentation allein niemals herbeizuführender Geistesgegenwart. Man 

versteht die Theologische Erklärung von Barmen in der Tat nur dann angemessen, wenn man 

sie als die «öffentliche Rechenschaftsablage eben über das Wunder» liest, «das wider alles Er-

warten ... an der Kirche geschehen war».4 Barth hat deshalb nachdrücklich davor gewarnt, die 

Barmer Erklärung als ein bloßes «Theologenfündlein» zu verharmlosen: «... die Lage im 

Frühling 1934 war nicht eben so, daß man in Deutschland mit Theologenfündlein sein Glück 

machen konnte ...»5 Gewiß, der Text von Barmen war Satz für Satz gemeißelte Theologie. 

Aber in dieser Theologie meldete sich die inmitten wachsender Verwüstung nach frischem 

 
1 Vgl. G. Niemöller, Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu Barmen, Bd. II. Text-

Dokumente-Berichte, AGK 6, 1959, 28. 
2 K. Barth, KD II/1, 198. 
3 So Pfarrer Graeber aus Essen. Vgl. A. Burgsmüller/R. Weth (Hg.), Die Barmer Theologische Erklärung. Einfüh-

rung und Dokumentation. Mit einem Geleitwort von E. Lohse, 1983, 24. 
4 K. Barth, KD II/1, 198. 
5 Ebd. 



Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 2 02.10.2025 

Wasser schreiende Seele der deutschen Christenheit – «man sagt wohl am Besten: in Form ei-

nes Not- und Freudenschreis»6 — zu Wort. 

Heute, 50 Jahre danach, scheint davon wenig oder gar nichts mehr bemerkbar zu sein. Wir ha-

ben nur noch jene gemeißelten Sätze, die man bei passender und unpassender Gelegenheit zi-

tieren und je nach Gelegenheit so oder so interpretieren kann, um sie wie wertvolle Edelsteine 

der neueren Kirchengeschichte vorzuzeigen oder gar an den eigenen Hut (bzw. an das eigene 

Barett oder an die eigene Baskenmütze) zu stecken. Aber auch Edelsteine sind eben Steine — 

nicht Brot. Ais kirchengeschichtliche Brillanten mögen die Sätze vor› Barmen den Historiker 

interessieren; für die Gegenwart und den Auftrag der Kirche heute haben sie keine Bedeutung. 

Ja, man könnte im Rückblick auf die Ereignisse von 1934, wenn man den geistlichen Tonus 

der Worte von Barmen verkennt, nicht einmal die auch der Barmer Theologischen Erklärung 

gegenüber gebotenen kritischen Rückfragen mit der dafür unerläßlichen sachlichen Sensibili-

tät stellen. Denn was immer im Blick auf Barmen als Kritik in Betracht kommen können soll, 

das muß sich an dem geistlichen Charakter jenes de profundis laut gewordenen Notschreies 

nach Befreiung und Freudenschreies angesichts der Wahrheit, die frei macht, messen lassen. 

Was 1934 in Barmen geschehen ist, «das will geistlich gewürdigt sein, oder es kann gar nicht 

gewürdigt werden».7 Eine geistliche Würdigung ist aber etwas anderes als – sagen wir einmal: 

kirchliche Heldenverehrung. Eine geistliche Würdigung der Barmer Theologischen Erklärung 

kann auch nicht eigentlich ein Rückblick in die Zeit des Kirchenkampfes und seiner Entschei-

dungen, sondern nur ein in eigenen, von uns heute zu treffenden Entscheidungen sich vollzie-

hendes Vorwärtsschreiten sein Karl Barths Bemerkung von 1954 gilt heute nicht weniger als 

damals: «Zu irgend einer Barmer Romantik haben wir alle keine Zeit und zu irgend einer Bar-

mer Orthodoxie wahrhaftig keine Lust. Barmen war ein Ruf nach vorwärts.»8 Nichts wäre 

also fataler, als wenn man 1984 Barmen 1934 kirchengeschichtlich groß machen würde, um 

im übrigen entscheidungslos seinen Weg zu gehen. 

Andererseits kann man die Barmer Situation auch nicht künstlich für die unsrige ausgeben. 

Man wird sowohl bei der Frage nach der gegenwärtigen Bedeutung der Barmer Theologi-

schen Erklärung als auch bei einer möglichen Kritik jenes Textes sorgfältig zu prüfen haben, 

ob wir auch nur annähernd vergleichbaren Herausforderungen ausgesetzt sind wie die deut-

sche Christenheit im Jahre 1934. Die Bekenntnissynode von Barmen war durch ganz be-

stimmte Verwüstungen der Kirche Jesu Christi herausgefordert worden. Für sie war ohne je-

den Zweifel der Status confessionis gegeben. Sie hatte deshalb in einer konkreten Situation 

eine konkrete Wahrheit zu bekennen. Jene Situation ist die unsrige nicht. Von «die Kirche 

verwüstenden und damit auch die Einheit der Deutschen Evangelischen Kirche sprengenden 

Irrtümer[n]» — wie es in der Präambel der Erklärung heißt – kann im Blick auf die gegenwär-

tige Situation nicht gut die Rede sein. Eine ganz andere Frage ist es, ob die Kirche heute nicht 

durch Irrtümer, die die Erde zu verwüsten und die elementarste conditio humana zu sprengen 

drohen, in vergleichbarer Weise wie die Barmer Synode durch die «Irrtümer der Deutschen 

Christen und der» damaligen «Reichskirchenregierung» – so wiederum die Präambel – her-

ausgefordert und also zum Bekennen aufgerufen, ja verpflichtet ist. Diese ganz andere Frage 

wirft allerdings auch im Rückblick auf die Barmer Theologische Erklärung das prinzipielle 

Problem auf, ob dieser Text überhaupt als ein kirchliches Bekenntnis im strikten Sinne zu gel-

ten hat. 

Dem Titel nach ist der Text von Barmen «nur» eine «Theologische Erklärung zur gegenwärti-

gen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche», – eine Deklaration also, die wohl bewußt an 

 
6 Ebd. 
7 Ebd. 
8 K. Barth, Barmen (1952), s. u. 172. 



Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 3 02.10.2025 

die Terminologie der «Erklärung von Ulm» (vom 22. April 1934) mit ihrer bedeutsamen 

Wendung: «Wir ... erklären als rechtmäßige evangelische Kirche Deutschlands vor dieser Ge-

meinde und der gesamten Christenheit»9 anknüpft. Doch ist eine theologische Deklaration 

kein Bekenntnis? Kann sie es nicht sein? Als ein neues, von Lutheranern und Reformierten 

gemeinsam ausgesprochenes Bekenntnis wollten schon unmittelbar vor und nach der Barmer 

Synode vor allem lutherische Theologen aus Angst vor einer Bekenntnisunion die Barmer De-

klaration nicht bezeichnet sehen. Auch Martin Niemöller hielt es in seinem Bericht über den 

Verlauf der Synode für angebracht, «ausdrücklich zu bemerken, daß es sich in dieser Erklä-

rung nicht um einen Versuch handelte, die Grenzen zwischen den verschiedenen Bekenntnis-

sen zu verwischen und etwa eine neue Union der Bekenntnisse zu schaffen, sondern vielmehr 

darum, die der evangelischen Kirche heute gestellten Fragen einheitlich zu beantworten».10 

Dennoch formuliert der Schlußsatz der Präambel mit Bedacht: «Wir bekennen uns ... zu fol-

genden evangelischen Wahrheiten». Und dann folgen die sechs Thesen. 

Ein Akt des Bekennens war die einstimmige Annahme der Theologischen Erklärung also auf 

jeden Fall. Die Synode hat das sowohl durch ihre Selbstbezeichnung als Bekenntnissynode als 

auch dadurch unterstrichen, daß sie die Erklärung «im Zusammenhang mit dem» sie erläutern-

den «Vortrag von Pastor Asmussen als christliches, biblisch-reformatorisches Zeugnis» aner-

kannte. Zeugnis ablegen (martyreῖn) und Bekennen (homologeῖn) verhalten sich im Sprachge-

brauch des Neuen Testamentes so, daß das erste das zweite impliziert.11 Die Synode hat in ih-

rem Aufruf «An die Evangelischen Gemeinden und Christen in Deutschland» zudem ihren 

Willen bekundet, «der Zerstörung des Bekenntnisses ... zu widerstehen».12 Und das kann 

schlecht anders als durch erneutes Bekennen geschehen. Doch dar^ oder soll man darüberhin-

aus von der Theologischen Erklärung als einem Bekenntnis im Sinne einer bindenden Lehr-

norm reden, das den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen und Bekenntnis-

schriften an die Seite zu stellen ist? 

Daß zumindest der Verfasser, auf den die Barmer Sätze in der Hauptsache zurückzuführen 

sind, die Erklärung im Sinne eines – freilich nicht von ihm, sondern von der Gemeinde zu 

proponierenden — Bekenntnisses verstanden wissen wollte, ist bekannt. Karl Barth hatte 

schon in seiner auf der Freien reformierten Synode zu Barmen-Gemarke am 3. und 4. Januar 

vorgetragenen «Erklärung über das rechte Verständnis der reformatorischen Bekenntnisse in 

der Deutschen Evangelischen Kirche der Gegenwart» von dem Auftrag gesprochen, «ein Be-

kenntnis aufzustellen».13 In einem Rundfunkinterview vom 22.12.1963 hat Barth zwar etwas 

unwirsch bemerkt: «Es gibt genau genommen kein Barmer Bekenntnis, und besonders die Lu-

theraner würden es gar nicht gern hören, wenn man von einem Bekenntnis sprechen würde. 

Sie haben schon damals sich dringend dagegen verwahrt ... Also genau genommen ist dieses 

Barmer Schriftstück ein Kommentar zu dem, was als Bekenntnisse im strengen Sinn in der 

evangelischen Kirche damals vorhanden war.»14 Aber diese Bemerkung ist aus einer gewissen 

Enttäuschung über die nach der damaligen Meinung Barths zu beklagende Wirkungslosigkeit 

von Barmen in der deutschen Christenheit im und vor allem nach dem Kriege zu verstehen. 

 
9 Der Text der Ulmer Erklärung ist erstmals abgedruckt in Junge Kirche 2, 1934, 371h Vgl. auch A. Burgsmül-

ler/R. Weth (Hg.), a. a. O., i3ff. 
10 Vgl. G. Niemöller, a. a. O., 36. 
11 Vgl. H. Strathmann, Art. martys ktl, ThWNT IV, 502, Anm, 63: «Jedes martyreῖn ist... ein homologeῖn, aber 

nicht umgekehrt.» 
12 Vgl. G. Niemöller, a. a. O., 205f. 
13 Vgl. J. Beckmann, Rheinische Bekenntnissynoden im Kirchenkampf. Eine Dokumentation aus den Jahren 

1933-1945,1975, 34. Dort der Vorbehalt: «Ich empfinde eine Hemmung, das Wort Bekenntnis so einfach dahin-

zusetzen. Ein Bekenntnis kann es unter Umständen werden oder auch nicht werden. Darum nenne ich es: Erklä-

rung ...» 
14 K. Barth, Wende oder Episode? (1963), s. u. 215f. 



Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 4 02.10.2025 

Ein wirkungsloses Bekenntnis erschien ihm als eine contradictio in adjecto. Doch von dieser 

1963 – unter dem Vorbehalt: «genau genommen» – vorgetragenen Verneinung des Bekennt-

nischarakters der Barmer Erklärung abgesehen hat Barth stets das Gegenteil behauptet. In der 

Festschrift für Martin Niemöller heißt es unmißverständlich: «Diese ‹Barmer Erklärung› war 

– es ist nachträglich daran gedeutelt und gedreht worden, aber man sollte das einfältig gelten 

lassen – ein Glaubensbekenntnis, ... ein echtes, ein kirchliches Glaubensbekenntnis, weil seine 

Sätze nicht im leeren Raum einet bloß theologischen Diskussion, sondern in einem konkreten 

Akt und Bezug des Bekennens einer christlichen Gemeinde, im Feuer eines handgreiflich kon-

kreten Gegensatzes zu ihrem Zeugnis, als Theorie einer bestimmten praktisch notwendigen 

Verantwortung ausgesprochen wurden.»15 

Von vornherein nicht daran gedeutelt und gedreht hatte Dietrich Bonhoeffer. Seinem Votum 

kommt deshalb besondere Bedeutung zu, weil es nicht dekretiert, sondern die Gemeinde sel-

ber zur Entscheidung ruft – ganz im Sinne des Aufrufs der Synode «An die Evangelischen 

Gemeinden und Christen in Deutschland», demgemäß diese selber prüfen sollten, ob die Be-

schlüsse der Synode «mit der Heiligen Schrift und den Bekenntnisschriften der Väter überein-

stimmen».16 Bonhoeffer formuliert die Alternative, die zur Entscheidung steht, so: «Entweder 

ist die Barmer Erklärung ein wahres Bekenntnis zu dem Herrn Jesus, das durch den Heiligen 

Geist gewirkt ist – dann hat es kirchenbildenden oder kirchenspaltenden Charakter; oder es ist 

eine unverbindliche Meinungsäußerung etlicher Theologen, dann ist die Bekennende Kirche 

seitdem auf einem verhängnisvollen Irrweg.»17 

Von erheblichem Gewicht ist in dieser Frage nicht zuletzt das Urteil derer, die der Barmer Er-

klärung inhaltlich scharf widersprechen. Einer der profiliertesten theologischen Kritiker war 

der Erlanger Dogmatiker Werner Elert. Er hat bereits vier Wochen nach der Barmer Synode 

deren Erklärung als «Confessio Barmensis» bezeichnet und für jeden, der darin Ironie erbli-

cken zu müssen meint, ausdrücklich festgestellt: «Eine solche Erklärung einer Synode, die 

sich selbst den bisher ungebräuchlichen Namen einer Bekenntnissynode beilegt, ist als Be-

kenntnis der Synode anzusehen.»18 Elert hat mit Bedacht durchweg vom «Barmer Bekennt-

nis» und «seinen Bekenntnissätzen» gesprochen, um auf diese Weise die Bekennende Kirche 

bei einem seiner Meinung nach häretischen Bekenntnis behaften zu können. Er setzt das 

«Barmer Bekenntnis» denn auch in Parallele zur «Confessio Antinomorum bei Schlüssel-

burg» und bescheinigt ihm «eine geradezu provozierende Wiederholung der antinomistischen 

Irrlehre der Reformationszeit».19 Kann man dem «Barmer Bekenntnis» aber dies nachweisen, 

dann sind alle, die die in ihm formulierten «evangelischen Wahrheiten» bekennen, dann ist die 

Bekennende Kirche der Häresie überführt. Elert verzichtet denn auch nur auf «Wunsch des 

Herausgebers der Kirchenzeitung» und auch nur «vorläufig auf die kirchlich-konfessionellen 

Folgerungen».20 

Elert hat, indem er die Barmer Synode eines häretischen Bekenntnisses zu überführen suchte, 

die Theologische Erklärung besser verstanden als manche, die ihr zwar «eine vorwiegend kir-

chengeschichtliche ... Bedeutung» attestieren, aber jede «dogmengeschichtliche Bedeutung» 

absprechen.21 Gegenüber auch heute nicht fehlenden Versuchen, die Bedeutung der Barmer 

 
15 K. Barth, Barmen (1952), s. u. 160f. 
16 Vgl. G. Niemöller, a. a. O., 206. 
17 D. Bonhoeffer, Fragen (1936), in: Gesammelte Schriften, Bd. 2, hg. von E. Bethge, 1959, 259f. 
18 W. Elert, Confessio Barmensis, Allgemeine Evangelisch-Lutherische Kirchenzeitung vom 29. Juni 1934, Nr. 

26, 602. 
19 A.a.O., 603. 
20 A.a.O., 606. 
21 Vgl. die Analyse der Stellungnahme des Rates der ELKD vom 7. Januar 1947 gegen die Aufnahme der Barmer 

Erklärung in das Ordinationsgelübde der Westfälischen Kirche bei E. Wolf, Barmen. Kirche zwischen 



Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 5 02.10.2025 

Erklärung auf deren Verwerfungssätze zu reduzieren, hatte Elert erkannt und anerkannt, daß 

diese Verwerfungen nur möglich waren aufgrund der in den positiven Sätzen formulierten 

«evangelischen Wahrheiten». Es gibt kein überzeugenderes Votum für den Bekenntnischarak-

ter der Theologischen Erklärung als die ihr zuteil gewordene «Kritik» durch diesen scharfsin-

nigen Erlanger Lutheraner. 

Ein anderer Erlanger Lutheraner kam allerdings zu einem der Ansicht seines Fakultäts-Kolle-

gen gegenüber genau entgegengesetzten Urteil – und das, obwohl er inhaltlich die Bedenken 

Elerts weitgehend teilte. Auch diese Kritik ist lehrreich und für die Frage nach der gegenwär-

tigen Bedeutung der Barmer Erklärung sogar besonders lehrreich. 

Paul Althaus hat der Synode von Barmen ausdrücklich «kirchengeschichtliche Bedeutung» 

zugestanden – jedenfalls nach 1945.22 1934 war sein positives Urteil zumindest zurückhalten-

der.23 Seine Kritik bewegte sich jedoch schon damals auf derselben Linie wie in der «Christli-

chen Wahrheit». Zwar steht für Althaus – so rückblickend in seiner Dogmatik – die «Tat, die 

Barmen als Sammlung und Protest gegen die kirchlichen Ziele und Methoden der ‹Deutschen 

Christern bedeutet hat, ... außer Frage ... Aber die besondere Gestalt, die der nötige und heil-

same Protest in der ‹Theologischen Erklärung) gefunden hat, kann jedenfalls von der lutheri-

schen Kirche nicht durchweg als für sie gültiges Wort anerkannt werden, geschweige denn als 

Bekenntnis, das neben ihre überkommenen Bekenntnisschriften zu stellen wäre.»24 Althaus 

macht zwei Einwände gegen den Bekenntnischarakter von Barmen geltend, einen eher forma-

len und einen inhaltlichen Einwand. 

Eher formal, aber deshalb nicht weniger ponderabel als inhaltliche Bedenken, ist der Einwand, 

daß 1934 überhaupt kein Anlaß für ein neues Bekenntnis, daß der Status confessionis nicht 

gegeben gewesen sei. Althaus behauptet nämlich, daß 1934 nicht eigentlich eine theologische 

Irrlehre die Kirche bedroht habe, sondern eine «antichristliche politische Macht» außerhalb 

und eine «politische Trunkenheit» innerhalb der Kirche. Auf politische Gefährdungen der Kir-

che hat diese aber nach der Meinung von Paul Althaus nicht mit einem neuen Bekenntnis zu 

antworten. Deshalb seine Frage, «ob dem, was damals zur Abwehr des ‹deutsch-christlichen› 

Einbruchs zu tun und zu sagen war, überhaupt ... der Rang eines neuen Bekenntnisses der Kir-

che zuerkannt werden könnte. War die Kirche 1933/34 eigentlich primär durch eine neue ge-

fährliche Irrlehre von verführender Gewalt bedroht, oder nicht vielmehr durch einen politisch-

kirchenpolitischen Rausch und Tumult, der sich nachträglich, kümmerlich genug, mit einer 

‹Theologie› zu rechtfertigen versuchte?»25 Gegen antichristliche Machtansprüche gegenüber 

der Kirche und gegen einen politisch-kirchenpolitischen Rausch und Tumult innerhalb der 

Kirche mußte zwar protestiert, aber nicht in Gestalt eines neuen Bekenntnisses protestiert wer-

den. Insofern hat Barmen zwar eine kirchengeschichtliche, aber keine dogmatische Bedeu-

tung. Dieser eher formale Einwand wiegt deshalb so schwer, weil er den Status confessionis 

nur dann gegeben sieht, wenn die Kirche durch eine theologische Irrlehre von verführender 

Gewalt gefährdet ist. Politische und kirchenpolitische Gefährdungen der Kirche fallen in ein 

anderes Genus. Wer auf sie in Gestalt eines Bekenntnisses antwortet, macht sich im Grunde 

 
Versuchung und Gnade, BEvTh 27, 1957, 85. 
22 P. Althaus, Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der Dogmatik, 19595, 227. 
23 Vgl. P. Althaus, Bedenken zur ‹Theologischen Erklärung› der Barmer Bekenntnissynode, Korrespondenzblatt 

für die evangelisch-lutherischen Geistlichen in Bayern, Nr. 28 vom 9. Juli 1934. Vgl. dazu G. Niemöller, Die 

erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu Barmen, Bd. I. Geschichte, Kritik und Bedeu-

tung der Synode und ihrer Theologischen Erklärung, AGK 5, 1959, 168ff. Seine Unterschrift unter den von Elert 

verfaßten «Ansbacher Ratschlag» hat Althaus alsbald wieder zurückgezogen. Sein Verhältnis zur Barmer Synode 

und zur Bekennenden Kirche war ambivalent. 
24 P. Althaus, Die christliche Wahrheit, a. a. O., 227. 
25 A.a.O., 228. 



Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 6 02.10.2025 

einer metábasis eis állo génos schuldig. 

Daß Althaus sich zumindest mit seiner Diagnose der der Kirche 1934 drohenden Gefahr im 

Widerspruch zu den Verfassern der Barmer Erklärung und zu der sie verantwortenden Synode 

setzt, ist offenkundig. Es wird vollends deutlich, wenn wir auf den inhaltlichen Einwand ach-

ten, den Althaus – nunmehr weitgehend im Konsens mit Elert – gegen die Theologische Er-

klärung meint geltend machen zu müssen. 

Althaus kann das «Barmer Wort» auch deshalb nicht als Bekenntnis akzeptieren – «wir müs-

sen dazu nein sagen»! –, weil es «vor allem in der entscheidenden ersten These der Ausdruck 

einer bestimmten theologischen Schule, nämlich der Theologie K. Barths» ist.26 Denn diese 

These setzt sich mit ihrer christologischen Engführung und der ihr entsprechenden Vernei-

nung der «Lehre von einer allgemeinen Offenbarung Gottes»27 in Gegensatz zur paulinisch-

lutherischen Unterscheidung einer Erkenntnis Gottes durch das Gesetz (cognitio Dei legalis) 

und einer Erkenntnis Gottes durch das Evangelium (cognitio Dei evangelica). Die Barmer Be-

hauptung, daß «Jesus Christus ... das eine Wort Gottes» sei, «das wir zu hören, dem wir im 

Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben», und die dieser Behauptung kor-

respondierende Verwerfung ist nach Althaus eine für die lutherische Theologie und Kirche in-

akzeptable «Privatlehre Barths».28 Umgekehrt wird ein Schuh draus – meint Althaus: «Die 

Häresie scheint mir nicht bei den Vertretern der revelatio generalis, sondern bei ihrem unver-

söhnlichen Bestreiter zu liegen.» Und so wird es denn nach Althaus keiner «‹lutherischen› In-

terpretation» der von der «monistische[n] Offenbarungslehre Barths» bestimmten und ge-

formten ersten Barmer These «gelingen, sie als im Einklänge mit der Schrift und mit dem lu-

therischen Bekenntnis zu erweisen».29 

Mit dieser Kritik von Paul Althaus sind wir an das Selbstverständnis der Barmer Theologi-

schen Erklärung und insbesondere ihrer – von Althaus zu Recht als «entscheidend» gewürdig-

ten – ersten These zurückverwiesen. 

Will man heute zur Frage, ob der Theologischen Erklärung Bekenntnischarakter zukomme, 

eine Antwort wagen, so wird differenziert zu urteilen sein. Man wird in historischer Hinsicht 

von einer gewissen Zweideutigkeit sprechen müssen. Denn einerseits haben in den unmittel-

bar nach der Barmer Synode ausbrechenden Streit um die Theologische Erklärung mehrfach 

Vertreter der Bekennenden Kirche mit der Feststellung eingegriffen, daß es sich gerade nicht 

um ein Bekenntnis handele. So schreibt Thimme an Sasse: «Die ... Sätze wollen kein Be-

kenntnis sein ...»30 Und Obendiek ermahnt Stange, dieser solle «die Überschrift ... ernst neh-

men und diese Erklärung nicht unter der Hand von sich aus zum Bekenntnis stempeln».31 

Auch Barth hat später an diesen Vorbehalt, den sich die Synode damals als conditio sine qua 

non ihres Gelingens auferlegte – wenn auch etwas unwirsch – erinnert. Andererseits haben 

schon damals einige der Synodalen und auf jeden Fall Barth selbst den Akt des Bekennens – 

«Wir bekennen uns ... zu folgenden evangelischen Wahrheiten» – so verstanden, daß er den 

formulierten evangelischen Wahrheiten selber den Charakter eines Bekenntnisses gibt. 

Von dieser historischen Frage zu unterscheiden ist die dogmatische Frage, ob die Barmer Er-

klärung über die damalige Situation hinaus als Bekenntnis evangelischen Glaubens rezipiert 

werden konnte und kann, ob sie also dogmatisch zu Recht in einer Ordinationsverpflichtung 

 
26 A.a.O., 227. 
27 Ebd. 
28 A.a.O., 59. 
29 A.a.O., 60. 
30 Vgl. G. Niemöller, a.a.O. (Bd. 1), 173. 
31 Vgl. a.a.O., 178. 



Jüngel - Die Barmer Theologische Erklärung als Bekenntnis der Kirche (1984)

 7 02.10.2025 

neben den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen zu stehen kommen konnte und 

kann. Im Blick auf diese Frage ist auf jeden Fall klarzustellen, daß die Barmer Erklärung kein 

umfassendes Glaubensbekenntnis darstellt und auch nicht darstellen will. Der Text stellt sich 

ganz bestimmten Unwahrheiten entgegen, indem er ganz bestimmte Wahrheiten bekennt – 

mehr nicht. Aber das spricht mitnichten gegen den Bekenntnischarakter der Erklärung. Bon-

hoeffer hat recht: «Das Bekenntnis ... ist nicht Darstellung des Lehrganzen, sondern auf Grund 

des Lehrganzen getroffene Entscheidung der Kirche, an einem bestimmten Ort den Kampf 

aufzunehmen.»32 In diesem präzisen Sinn ist die Barmer Theologische Erklärung ein «ver-

bindliches Bekenntnis», das «in gleicher Würde neben den reformatorischen Bekenntnissen» 

steht. Bonhoeffers Alternative gilt auch heute unvermindert: «Entweder ist die Barmer Erklä-

rung ein wahres Bekenntnis zu dem Herrn Jesus, das durch den Heiligen Geist gewirkt ist...; 

oder es ist eine unverbindliche Meinungsäußerung etlicher Theologen ...» Und dann war «die 

Bekennende Kirche ... auf einem verhängnisvollen Irrweg».33 Dann wäre Barmen auch heute 

äußerst uninteressant und theologisch ganz und gar irrelevant. 

Vermag man jedoch die in der Barmer Theologischen Erklärung formulierten «evangelischen 

Wahrheiten» auch heute zu erkennen und zu bekennen, dann wird man, wie bei jedem rechten 

Bekenntnis, zu prüfen haben, zu welchen Entscheidungen die Sätze von Barmen die Kirche 

heute herausfordern. Dazu ist es freilich unerläßlich, sich des theologischen Sinnes und der 

kirchlichen Absicht des Barmer Bekenntnisses möglichst präzis zu vergewissern. Eine wich-

tige Hilfe bei dieser Vergewisserungsarbeit dürften die Kommentierungen des Barmer Textes 

durch den Mann sein, der den Text in der Hauptsache auch verfaßt hat. Man wird dann gerade 

bei dieser historischen Arbeit immer wieder auf Barths Ansicht stoßen, daß die Barmer Erklä-

rung uns heute nur dann etwas angeht, wenn wir selber «auf der Linie von Barmen zu denken, 

zu leben, zu reden»34 wagen. Im Blick auf diese Möglichkeit hatte Barth 1954 in einem Rund-

funkinterview behauptet: «Die Barmer Erklärung könnte, dürfte und müßte uns heute so aktu-

ell oder noch aktueller sein als 1934. ... Aktualität heißt aber: wache, tätige, wirksame Gegen-

wart – Geistesgegenwart! Die Barmer Erklärung von 1934 war wohl das Werk einer gewissen 

Geistesgegenwart. Einige Geistesgegenwart auf unserer Seite, liebe Hörer, vorausgesetzt, 

könnte, dürfte, müßte die Barmer Erklärung eigentlich auch» heute «kein totes noch stummes, 

sondern ein sehr lebendig sprechendes Dokument sein».35 

Quelle: Karl Barth, Texte zur Barmer Theologischen Erklärung, hrsg. v. Martin Rohkrämer, 

Zürich: TVZ, 1984, S. VII-XXII. 

 
32 D. Bonhoeffer, Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (1936), a.a.O., 227. 
33 D. Bonhoeffer, Fragen (1936), a.a.O., 259f. Vgl. E. Wolf, a.a.O., 90: «Die verschiedene und verschieden hef-

tige Argumentation gegen den ... Bekenntnischarakter von ‹Barmen› ähnelt von daher nicht selten einem nur 

schlecht getarnten Fluchtversuch vor ‹Barmen›.» 
34 K. Barth, Statt eines Gedenkartikels (1964), s. u. 220. 
35 K. Barth, Was bedeutet uns Barmen heute? (1954), s. u. 183. 


