Die Barmer Theologische Erklirung als Bekenntnis der Kirche
Von Eberhard Jiingel

In Form eines Not- und Freudenschreis hat die Bekenntnissynode von Barmen am 31. Mai
1934 vor Gott und den Menschen der Wahrheit die Ehre gegeben: der befreienden Wahrheit,
mit der die Kirche steht und féllt. Denn die Kirche steht, wenn sie zu ihrer ureigenen Freiheit
steht, zur Freiheit eines Christenmenschen, die durch keine menschliche Tat erworben, er-
kdmpft oder herbeigezwungen, sondern allein dadurch erlangt werden kann, dafl man der
Wabhrheit die Ehre gibt, die Befreiung verheif3t (Joh. 8,32). Und die Kirche fillt, wenn sie ihre
ureigene Freiheit verleugnet und gegen irgendein weltliches Gut — und sei es das hochste Gut
— oder gegen irgendeinen weltlichen Wert — und seien es alle sogenannten Grundwerte zu-
sammen — eintauscht. «Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Darum stehet und la3t Euch nicht
wieder unter das Joch der Knechtschaft zwingen» (Gal. 5,1) — diese Wahrheit wurde in Bar-
men gehort und erkannt, dieser Wahrheit wurde am 31. Mai 1934 die Ehre gegeben. Der apos-
tolische Ruf hatte auf jener Synode seine Gemeinde gefunden. Und die Gemeinde hatte, als
Theologie und Kirche auf Sand zu bauen begannen, zu ihrem apostolischen Grund zuriickge-
funden; sie hatte, als alles bodenlos zu werden drohte, wieder Boden unter den Fiilen gewon-
nen, den einzigen Boden, der trdgt, den einzigen Grund, auf dem die Kirche erbaut werden
und bestehen kann: Jesus Christus (1. Kor. 3,10f.).

Was innerhalb eines hochpolitischen Umfeldes, eines nicht nur kirchenpolitisch, sondern auch
staats- und machtpolitisch brisanten Umfeldes mit der Verabschiedung der Theologischen Er-
kldrung zur gegenwdrtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche geschah, war zwar
auch selber ein sowohl kirchenpolitisch wie staats- und machtpolitisch hochbedeutsames Er-
eignis. Es war das aber gerade nur deshalb und insofern, als es etwas ganz anderes sein wollte:
nidmlich ein geistliches Ereignis, das eine dem Schema dieser Welt gleichgeschaltete und an-
gepalite, schlimmer noch: sich selbst gleichschaltende und anpassende Kirche geistlich zu er-
neuern versprach. «Ein Wunder vor unseren Augen» hatte Klugkist Hesse im Wochenblatt
Unter dem Wort vom 10. Juni 1934 das Ereignis von Barmen genannt.! Und Karl Barth hat —
wohl wissend, dal} professorale Tinte keine Wunder zu vollbringen pflegt! — ebenfalls von ei-
nem «Wunder vor den Augen derer», die dabei gewesen, gesprochen.? Ein anderer, der dabei
war, hatte noch unmittelbar vor Beginn der Barmer Synode in einem besonders problemati-
schen Augenblick recht erniichternd und jedenfalls fern von jedem mirakuldsen Mi3verstdnd-
nis bemerkt: «Gott hat uns zusammengepriigelt, und vielleicht brauchen wir noch mehr Prii-
gel.»® Das ist ein niichterner Hinweis darauf, wie wenig selbstverstindlich der Barmer Kon-
sens war. Er war gleichermaf3en die Frucht strenger theologischer Argumentation und ein Er-
eignis von durch Argumentation allein niemals herbeizufiihrender Geistesgegenwart. Man
versteht die Theologische Erkldrung von Barmen in der Tat nur dann angemessen, wenn man
sie als die «offentliche Rechenschaftsablage eben iiber das Wunder» liest, «das wider alles Er-
warten ... an der Kirche geschehen war».* Barth hat deshalb nachdriicklich davor gewarnt, die
Barmer Erkldrung als ein bloBes «Theologenfiindlein» zu verharmlosen: «... die Lage im
Friihling 1934 war nicht eben so, dal man in Deutschland mit Theologenfiindlein sein Gliick
machen konnte ...»> GewiB, der Text von Barmen war Satz fiir Satz gemeiBelte Theologie.
Aber in dieser Theologie meldete sich die inmitten wachsender Verwiistung nach frischem

'Vgl. G. Niemdller, Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu Barmen, Bd. II. Text-
Dokumente-Berichte, AGK 6, 1959, 28.

2 K. Barth, KD 1I/1, 198.

3 So Pfarrer Graeber aus Essen. Vgl. A. Burgsmiiller/R. Weth (Hg.), Die Barmer Theologische Erklirung. Einfiih-
rung und Dokumentation. Mit einem Geleitwort von E. Lohse, 1983, 24.

4 K. Barth, KD 11/1, 198.

5 Ebd.
Jiingel - Die Barmer Theologische Erkliarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
1 02.10.2025



Wasser schreiende Seele der deutschen Christenheit — «man sagt wohl am Besten: in Form ei-
nes Not- und Freudenschreis»® — zu Wort.

Heute, 50 Jahre danach, scheint davon wenig oder gar nichts mehr bemerkbar zu sein. Wir ha-
ben nur noch jene gemeiflelten Sétze, die man bei passender und unpassender Gelegenheit zi-
tieren und je nach Gelegenheit so oder so interpretieren kann, um sie wie wertvolle Edelsteine
der neueren Kirchengeschichte vorzuzeigen oder gar an den eigenen Hut (bzw. an das eigene
Barett oder an die eigene Baskenmiitze) zu stecken. Aber auch Edelsteine sind eben Steine —
nicht Brot. Ais kirchengeschichtliche Brillanten mogen die Satze vor> Barmen den Historiker
interessieren; fiir die Gegenwart und den Auftrag der Kirche heute haben sie keine Bedeutung.
Ja, man konnte im Riickblick auf die Ereignisse von 1934, wenn man den geistlichen Tonus
der Worte von Barmen verkennt, nicht einmal die auch der Barmer Theologischen Erklarung
gegeniiber gebotenen kritischen Riickfragen mit der dafiir unerléBlichen sachlichen Sensibili-
tit stellen. Denn was immer im Blick auf Barmen als Kritik in Betracht kommen kénnen soll,
das muB sich an dem geistlichen Charakter jenes de profundis laut gewordenen Notschreies
nach Befreiung und Freudenschreies angesichts der Wahrheit, die frei macht, messen lassen.
Was 1934 in Barmen geschehen ist, «das will geistlich gewiirdigt sein, oder es kann gar nicht
gewiirdigt werden».” Eine geistliche Wiirdigung ist aber etwas anderes als — sagen wir einmal:
kirchliche Heldenverehrung. Eine geistliche Wiirdigung der Barmer Theologischen Erklarung
kann auch nicht eigentlich ein Riickblick in die Zeit des Kirchenkampfes und seiner Entschei-
dungen, sondern nur ein in eigenen, von uns heute zu treffenden Entscheidungen sich vollzie-
hendes Vorwdrtsschreiten sein Karl Barths Bemerkung von 1954 gilt heute nicht weniger als
damals: «Zu irgend einer Barmer Romantik haben wir alle keine Zeit und zu irgend einer Bar-
mer Orthodoxie wahrhaftig keine Lust. Barmen war ein Ruf nach vorwirts.»® Nichts wiire
also fataler, als wenn man 1984 Barmen 1934 kirchengeschichtlich gro3 machen wiirde, um
im iibrigen entscheidungslos seinen Weg zu gehen.

Andererseits kann man die Barmer Situation auch nicht kiinstlich fiir die unsrige ausgeben.
Man wird sowohl bei der Frage nach der gegenwirtigen Bedeutung der Barmer Theologi-
schen Erkldrung als auch bei einer mdglichen Kritik jenes Textes sorgfiltig zu priifen haben,
ob wir auch nur annéhernd vergleichbaren Herausforderungen ausgesetzt sind wie die deut-
sche Christenheit im Jahre 1934. Die Bekenntnissynode von Barmen war durch ganz be-
stimmte Verwiistungen der Kirche Jesu Christi herausgefordert worden. Fiir sie war ohne je-
den Zweifel der Status confessionis gegeben. Sie hatte deshalb in einer konkreten Situation
eine konkrete Wahrheit zu bekennen. Jene Situation ist die unsrige nicht. Von «die Kirche
verwiistenden und damit auch die Einheit der Deutschen Evangelischen Kirche sprengenden
Irrtlimer[n]» — wie es in der Prdambel der Erkldrung heiflt — kann im Blick auf die gegenwir-
tige Situation nicht gut die Rede sein. Eine ganz andere Frage ist es, ob die Kirche heute nicht
durch Irrtiimer, die die Erde zu verwiisten und die elementarste conditio humana zu sprengen
drohen, in vergleichbarer Weise wie die Barmer Synode durch die «Irrtiimer der Deutschen
Christen und der» damaligen «Reichskirchenregierung» — so wiederum die Prdambel — her-
ausgefordert und also zum Bekennen aufgerufen, ja verpflichtet ist. Diese ganz andere Frage
wirft allerdings auch im Riickblick auf die Barmer Theologische Erklarung das prinzipielle
Problem auf, ob dieser Text iiberhaupt als ein kirchliches Bekenntnis im strikten Sinne zu gel-
ten hat.

Dem Titel nach ist der Text von Barmen «nur» eine «Theologische Erklarung zur gegenwirti-
gen Lage der Deutschen Evangelischen Kirchey, — eine Deklaration also, die wohl bewuf3t an

¢ Ebd.
7 Ebd.

8 K. Barth, Barmen (1952), s. u. 172.
Jiingel - Die Barmer Theologische Erkliarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
2 02.10.2025



die Terminologie der «Erkldrung von Ulmy» (vom 22. April 1934) mit ihrer bedeutsamen
Wendung: «Wir ... erkldren als rechtméfige evangelische Kirche Deutschlands vor dieser Ge-
meinde und der gesamten Christenheit»® ankniipft. Doch ist eine theologische Deklaration
kein Bekenntnis? Kann sie es nicht sein? Als ein neues, von Lutheranern und Reformierten
gemeinsam ausgesprochenes Bekenntnis wollten schon unmittelbar vor und nach der Barmer
Synode vor allem lutherische Theologen aus Angst vor einer Bekenntnisunion die Barmer De-
klaration nicht bezeichnet sehen. Auch Martin Niemoller hielt es in seinem Bericht {iber den
Verlauf der Synode fiir angebracht, «ausdriicklich zu bemerken, daf3 es sich in dieser Erkla-
rung nicht um einen Versuch handelte, die Grenzen zwischen den verschiedenen Bekenntnis-
sen zu verwischen und etwa eine neue Union der Bekenntnisse zu schaffen, sondern vielmehr
darum, die der evangelischen Kirche heute gestellten Fragen einheitlich zu beantworten.!°
Dennoch formuliert der Schluf3satz der Prdambel mit Bedacht: «Wir bekennen uns ... zu fol-
genden evangelischen Wahrheiten». Und dann folgen die sechs Thesen.

Ein Akt des Bekennens war die einstimmige Annahme der Theologischen Erklarung also auf
jeden Fall. Die Synode hat das sowohl durch ihre Selbstbezeichnung als Bekenntnissynode als
auch dadurch unterstrichen, daf sie die Erkldrung «im Zusammenhang mit dem» sie erldutern-
den «Vortrag von Pastor Asmussen als christliches, biblisch-reformatorisches Zeugnis» aner-
kannte. Zeugnis ablegen (martyrein) und Bekennen (homologein) verhalten sich im Sprachge-
brauch des Neuen Testamentes so, daB das erste das zweite impliziert.!! Die Synode hat in ih-
rem Aufruf «An die Evangelischen Gemeinden und Christen in Deutschland» zudem ihren
Willen bekundet, «der Zerstérung des Bekenntnisses ... zu widerstehen».!> Und das kann
schlecht anders als durch erneutes Bekennen geschehen. Doch dar” oder soll man dariiberhin-
aus von der Theologischen Erkldrung als einem Bekenntnis im Sinne einer bindenden Lehr-
norm reden, das den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen und Bekenntnis-
schriften an die Seite zu stellen ist?

Dal} zumindest der Verfasser, auf den die Barmer Sétze in der Hauptsache zuriickzufiihren
sind, die Erkldrung im Sinne eines — freilich nicht von ihm, sondern von der Gemeinde zu
proponierenden — Bekenntnisses verstanden wissen wollte, ist bekannt. Karl Barth hatte
schon in seiner auf der Freien reformierten Synode zu Barmen-Gemarke am 3. und 4. Januar
vorgetragenen «Erklarung tiber das rechte Verstdndnis der reformatorischen Bekenntnisse in
der Deutschen Evangelischen Kirche der Gegenwart» von dem Auftrag gesprochen, «ein Be-
kenntnis aufzustellen».'® In einem Rundfunkinterview vom 22.12.1963 hat Barth zwar etwas
unwirsch bemerkt: «Es gibt genau genommen kein Barmer Bekenntnis, und besonders die Lu-
theraner wiirden es gar nicht gern héren, wenn man von einem Bekenntnis sprechen wiirde.
Sie haben schon damals sich dringend dagegen verwahrt ... Also genau genommen ist dieses
Barmer Schriftstiick ein Kommentar zu dem, was als Bekenntnisse im strengen Sinn in der
evangelischen Kirche damals vorhanden war.»'* Aber diese Bemerkung ist aus einer gewissen
Enttduschung iiber die nach der damaligen Meinung Barths zu beklagende Wirkungslosigkeit
von Barmen in der deutschen Christenheit im und vor allem nach dem Kriege zu verstehen.

% Der Text der Ulmer Erklérung ist erstmals abgedruckt in Junge Kirche 2, 1934, 371h Vgl. auch A. Burgsmiil-
ler/R. Weth (Hg.), a. a. O., i3ff.

'Vgl. G. Niemdller, a. a. O., 36.

"' Vel. H. Strathmann, Art. martys ktl, T’WNT 1V, 502, Anm, 63: «Jedes martyrein ist... ein homologein, aber
nicht umgekehrt.»

12Vgl. G. Niemoller, a. a. O., 205f.

13 Vgl. J. Beckmann, Rheinische Bekenntnissynoden im Kirchenkampf. Eine Dokumentation aus den Jahren
1933-1945,1975, 34. Dort der Vorbehalt: «Ich empfinde eine Hemmung, das Wort Bekenntnis so einfach dahin-
zusetzen. Ein Bekenntnis kann es unter Umstdnden werden oder auch nicht werden. Darum nenne ich es: Erkla-
rung ...»

14 K. Barth, Wende oder Episode? (1963), s. u. 215f.
Jiingel - Die Barmer Theologische Erkliarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
3 02.10.2025



Ein wirkungsloses Bekenntnis erschien ihm als eine contradictio in adjecto. Doch von dieser
1963 — unter dem Vorbehalt: «genau genommen» — vorgetragenen Verneinung des Bekennt-
nischarakters der Barmer Erkldrung abgesehen hat Barth stets das Gegenteil behauptet. In der
Festschrift fiir Martin Niemdller heifit es unmillverstindlich: «Diese «<Barmer Erkldrung) war
— es ist nachtriglich daran gedeutelt und gedreht worden, aber man sollte das einfiltig gelten
lassen — ein Glaubensbekenntnis, ... ein echtes, ein kirchliches Glaubensbekenntnis, weil seine
Sétze nicht im leeren Raum einet blof theologischen Diskussion, sondern in einem konkreten
Akt und Bezug des Bekennens einer christlichen Gemeinde, im Feuer eines handgreiflich kon-
kreten Gegensatzes zu ihrem Zeugnis, als Theorie einer bestimmten praktisch notwendigen
Verantwortung ausgesprochen wurden.» !>

Von vornherein nicht daran gedeutelt und gedreht hatte Dietrich Bonhoeffer. Seinem Votum
kommt deshalb besondere Bedeutung zu, weil es nicht dekretiert, sondern die Gemeinde sel-
ber zur Entscheidung ruft — ganz im Sinne des Aufrufs der Synode «An die Evangelischen
Gemeinden und Christen in Deutschland», demgemal} diese selber priifen sollten, ob die Be-
schliisse der Synode «mit der Heiligen Schrift und den Bekenntnisschriften der Viiter iiberein-
stimmen».'® Bonhoeffer formuliert die Alternative, die zur Entscheidung steht, so: «Entweder
ist die Barmer Erklarung ein wahres Bekenntnis zu dem Herrn Jesus, das durch den Heiligen
Geist gewirkt ist — dann hat es kirchenbildenden oder kirchenspaltenden Charakter; oder es ist
eine unverbindliche MeinungsduBerung etlicher Theologen, dann ist die Bekennende Kirche
seitdem auf einem verhingnisvollen Irrweg.» !’

Von erheblichem Gewicht ist in dieser Frage nicht zuletzt das Urteil derer, die der Barmer Er-
klarung inhaltlich scharf widersprechen. Einer der profiliertesten theologischen Kritiker war
der Erlanger Dogmatiker Werner Elert. Er hat bereits vier Wochen nach der Barmer Synode
deren Erkldrung als «Confessio Barmensis» bezeichnet und fiir jeden, der darin Ironie erbli-
cken zu miissen meint, ausdriicklich festgestellt: «Eine solche Erkldrung einer Synode, die
sich selbst den bisher ungebrauchlichen Namen einer Bekenntnissynode beilegt, ist als Be-
kenntnis der Synode anzusehen.»'® Elert hat mit Bedacht durchweg vom «Barmer Bekennt-
nis» und «seinen Bekenntnissétzen» gesprochen, um auf diese Weise die Bekennende Kirche
bei einem seiner Meinung nach Adretischen Bekenntnis behaften zu konnen. Er setzt das
«Barmer Bekenntnis» denn auch in Parallele zur «Confessio Antinomorum bei Schliissel-
burg» und bescheinigt ihm «eine geradezu provozierende Wiederholung der antinomistischen
Irrlehre der Reformationszeit».'® Kann man dem «Barmer Bekenntnis» aber dies nachweisen,
dann sind alle, die die in ihm formulierten «evangelischen Wahrheiten» bekennen, dann ist die
Bekennende Kirche der Héresie tiberfiihrt. Elert verzichtet denn auch nur auf « Wunsch des
Herausgebers der Kirchenzeitung» und auch nur «vorldufig auf die kirchlich-konfessionellen
Folgerungen».*

Elert hat, indem er die Barmer Synode eines héretischen Bekenntnisses zu tiberfiihren suchte,
die Theologische Erkldrung besser verstanden als manche, die ihr zwar «eine vorwiegend kir-
chengeschichtliche ... Bedeutung» attestieren, aber jede «dogmengeschichtliche Bedeutungy
absprechen.?! Gegeniiber auch heute nicht fehlenden Versuchen, die Bedeutung der Barmer

15 K. Barth, Barmen (1952), s. u. 160f.

1 Vgl. G. Niemdller, a. a. O., 206.

'7 D. Bonhoeffer, Fragen (1936), in: Gesammelte Schriften, Bd. 2, hg. von E. Bethge, 1959, 259f.

18 W. Elert, Confessio Barmensis, Allgemeine Evangelisch-Lutherische Kirchenzeitung vom 29. Juni 1934, Nr.
26, 602.

¥ A.a.0., 603.

20 A.a.0., 606.

21 Vgl. die Analyse der Stellungnahme des Rates der ELKD vom 7. Januar 1947 gegen die Aufnahme der Barmer

Erklarung in das Ordinationsgeliibde der Westfélischen Kirche bei E. Wolf, Barmen. Kirche zwischen
Jiingel - Die Barmer Theologische Erkliarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
4 02.10.2025



Erkldrung auf deren Verwerfungssitze zu reduzieren, hatte Elert erkannt und anerkannt, dal3
diese Verwerfungen nur moglich waren aufgrund der in den positiven Sidtzen formulierten
«evangelischen Wahrheiten». Es gibt kein liberzeugenderes Votum fiir den Bekenntnischarak-
ter der Theologischen Erkldrung als die ihr zuteil gewordene «Kritik» durch diesen scharfsin-
nigen Erlanger Lutheraner.

Ein anderer Erlanger Lutheraner kam allerdings zu einem der Ansicht seines Fakultéts-Kolle-
gen gegeniiber genau entgegengesetzten Urteil — und das, obwohl er inhaltlich die Bedenken
Elerts weitgehend teilte. Auch diese Kritik ist lehrreich und fiir die Frage nach der gegenwiér-
tigen Bedeutung der Barmer Erkldrung sogar besonders lehrreich.

Paul Althaus hat der Synode von Barmen ausdriicklich «kirchengeschichtliche Bedeutungy
zugestanden — jedenfalls nach 1945.22 1934 war sein positives Urteil zamindest zuriickhalten-
der.? Seine Kritik bewegte sich jedoch schon damals auf derselben Linie wie in der «Christli-
chen Wahrheity. Zwar steht fiir Althaus — so riickblickend in seiner Dogmatik — die «Tat, die
Barmen als Sammlung und Protest gegen die kirchlichen Ziele und Methoden der <Deutschen
Christern bedeutet hat, ... auler Frage ... Aber die besondere Gestalt, die der notige und heil-
same Protest in der <Theologischen Erkldrung) gefunden hat, kann jedenfalls von der lutheri-
schen Kirche nicht durchweg als fiir sie giiltiges Wort anerkannt werden, geschweige denn als
Bekenntnis, das neben ihre iiberkommenen Bekenntnisschriften zu stellen wire.»?* Althaus
macht zwei Einwinde gegen den Bekenntnischarakter von Barmen geltend, einen eher forma-
len und einen inhaltlichen Einwand.

Eher formal, aber deshalb nicht weniger ponderabel als inhaltliche Bedenken, ist der Einwand,
daf} 1934 iiberhaupt kein AnlaB fiir ein neues Bekenntnis, da3 der Status confessionis nicht
gegeben gewesen sei. Althaus behauptet ndmlich, da3 1934 nicht eigentlich eine theologische
Irrlehre die Kirche bedroht habe, sondern eine «antichristliche politische Macht» au3erhalb
und eine «politische Trunkenheit» innerhalb der Kirche. Auf politische Gefidhrdungen der Kir-
che hat diese aber nach der Meinung von Paul Althaus nicht mit einem neuen Bekenntnis zu
antworten. Deshalb seine Frage, «ob dem, was damals zur Abwehr des «deutsch-christlichen»
Einbruchs zu tun und zu sagen war, iiberhaupt ... der Rang eines neuen Bekenntnisses der Kir-
che zuerkannt werden konnte. War die Kirche 1933/34 eigentlich primér durch eine neue ge-
fahrliche Irrlehre von verfithrender Gewalt bedroht, oder nicht vielmehr durch einen politisch-
kirchenpolitischen Rausch und Tumult, der sich nachtraglich, kiimmerlich genug, mit einer
(Theologie> zu rechtfertigen versuchte?»?® Gegen antichristliche Machtanspriiche gegeniiber
der Kirche und gegen einen politisch-kirchenpolitischen Rausch und Tumult innerhalb der
Kirche mufite zwar protestiert, aber nicht in Gestalt eines neuen Bekenntnisses protestiert wer-
den. Insofern hat Barmen zwar eine kirchengeschichtliche, aber keine dogmatische Bedeu-
tung. Dieser eher formale Einwand wiegt deshalb so schwer, weil er den Status confessionis
nur dann gegeben sieht, wenn die Kirche durch eine theologische Irrlehre von verfiihrender
Gewalt gefdhrdet ist. Politische und kirchenpolitische Gefdhrdungen der Kirche fallen in ein
anderes Genus. Wer auf sie in Gestalt eines Bekenntnisses antwortet, macht sich im Grunde

Versuchung und Gnade, BEvTh 27, 1957, 85.

22 P. Althaus, Die christliche Wahrheit. Lehrbuch der Dogmatik, 19595, 227.

B Vgl. P. Althaus, Bedenken zur <Theologischen Erklirung> der Barmer Bekenntnissynode, Korrespondenzblatt
fiir die evangelisch-lutherischen Geistlichen in Bayern, Nr. 28 vom 9. Juli 1934. Vgl. dazu G. Nieméller, Die
erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu Barmen, Bd. I. Geschichte, Kritik und Bedeu-
tung der Synode und ihrer Theologischen Erkldarung, AGK 5, 1959, 168ff. Seine Unterschrift unter den von Elert
verfaliten «Ansbacher Ratschlag» hat Althaus alsbald wieder zuriickgezogen. Sein Verhéltnis zur Barmer Synode
und zur Bekennenden Kirche war ambivalent.

24 P. Althaus, Die christliche Wahrheit, a. a. O., 227.

% A.a.0.,228.
Jiingel - Die Barmer Theologische Erkliarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
5 02.10.2025



einer metabasis eis allo génos schuldig.

Dal3 Althaus sich zumindest mit seiner Diagnose der der Kirche 1934 drohenden Gefahr im
Widerspruch zu den Verfassern der Barmer Erkldrung und zu der sie verantwortenden Synode
setzt, ist offenkundig. Es wird vollends deutlich, wenn wir auf den inhaltlichen Einwand ach-
ten, den Althaus — nunmehr weitgehend im Konsens mit Elert — gegen die Theologische Er-
kldrung meint geltend machen zu miissen.

Althaus kann das «Barmer Wort» auch deshalb nicht als Bekenntnis akzeptieren — «wir miis-
sen dazu nein sagen»! —, weil es «vor allem in der entscheidenden ersten These der Ausdruck
einer bestimmten theologischen Schule, nimlich der Theologie K. Barths» ist.?® Denn diese
These setzt sich mit ihrer christologischen Engfiihrung und der ihr entsprechenden Vernei-
nung der «Lehre von einer allgemeinen Offenbarung Gottes»?” in Gegensatz zur paulinisch-
lutherischen Unterscheidung einer Erkenntnis Gottes durch das Gesetz (cognitio Dei legalis)
und einer Erkenntnis Gottes durch das Evangelium (cognitio Dei evangelica). Die Barmer Be-
hauptung, daB3 «Jesus Christus ... das eine Wort Gottes» sei, «das wir zu horen, dem wir im
Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben», und die dieser Behauptung kor-
respondierende Verwerfung ist nach Althaus eine fiir die lutherische Theologie und Kirche in-
akzeptable «Privatlehre Barths».”® Umgekehrt wird ein Schuh draus — meint Althaus: «Die
Hiresie scheint mir nicht bei den Vertretern der revelatio generalis, sondern bei threm unver-
sOhnlichen Bestreiter zu liegen.» Und so wird es denn nach Althaus keiner «<lutherischen» In-
terpretation» der von der «monistische[n] Offenbarungslehre Barths» bestimmten und ge-
formten ersten Barmer These «gelingen, sie als im Einklange mit der Schrift und mit dem lu-
therischen Bekenntnis zu erweisen».?’

Mit dieser Kritik von Paul Althaus sind wir an das Selbstverstidndnis der Barmer Theologi-
schen Erklidrung und insbesondere ihrer — von Althaus zu Recht als «entscheidend» gewiirdig-
ten — ersten These zuriickverwiesen.

Will man heute zur Frage, ob der Theologischen Erklarung Bekenntnischarakter zukomme,
eine Antwort wagen, so wird differenziert zu urteilen sein. Man wird in historischer Hinsicht
von einer gewissen Zweideutigkeit sprechen miissen. Denn einerseits haben in den unmittel-
bar nach der Barmer Synode ausbrechenden Streit um die Theologische Erklarung mehrfach
Vertreter der Bekennenden Kirche mit der Feststellung eingegriffen, daf3 es sich gerade nicht
um ein Bekenntnis handele. So schreibt Thimme an Sasse: «Die ... Sdtze wollen kein Be-
kenntnis sein ...»*° Und Obendiek ermahnt Stange, dieser solle «die Uberschrift ... ernst neh-
men und diese Erklirung nicht unter der Hand von sich aus zum Bekenntnis stempeln».’!
Auch Barth hat spdter an diesen Vorbehalt, den sich die Synode damals als conditio sine qua
non ihres Gelingens auferlegte — wenn auch etwas unwirsch — erinnert. Andererseits haben
schon damals einige der Synodalen und auf jeden Fall Barth selbst den Akt des Bekennens —
«Wir bekennen uns ... zu folgenden evangelischen Wahrheiten» — so verstanden, da3 er den
formulierten evangelischen Wahrheiten selber den Charakter eines Bekenntnisses gibt.

Von dieser historischen Frage zu unterscheiden ist die dogmatische Frage, ob die Barmer Er-
klarung iiber die damalige Situation hinaus als Bekenntnis evangelischen Glaubens rezipiert
werden konnte und kann, ob sie also dogmatisch zu Recht in einer Ordinationsverpflichtung

% A.2.0.,227.

27 Ebd.

% A.a.0., 59.

» A.a.0., 60.

0 Vgl. G. Nieméller, 2.2.0. (Bd. 1), 173.

31'Vel. a.a.0., 178.
Jiingel - Die Barmer Theologische Erkliarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
6 02.10.2025



neben den altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnissen zu stehen kommen konnte und
kann. Im Blick auf diese Frage ist auf jeden Fall klarzustellen, dall die Barmer Erklarung kein
umfassendes Glaubensbekenntnis darstellt und auch nicht darstellen will. Der Text stellt sich
ganz bestimmten Unwahrheiten entgegen, indem er ganz bestimmte Wahrheiten bekennt —
mehr nicht. Aber das spricht mitnichten gegen den Bekenntnischarakter der Erklarung. Bon-
hoeffer hat recht: «Das Bekenntnis ... ist nicht Darstellung des Lehrganzen, sondern auf Grund
des Lehrganzen getroffene Entscheidung der Kirche, an einem bestimmten Ort den Kampf
aufzunehmen.»* In diesem prizisen Sinn ist die Barmer Theologische Erklirung ein «ver-
bindliches Bekenntnis», das «in gleicher Wiirde neben den reformatorischen Bekenntnissen»
steht. Bonhoeffers Alternative gilt auch heute unvermindert: «Entweder ist die Barmer Erkla-
rung ein wahres Bekenntnis zu dem Herrn Jesus, das durch den Heiligen Geist gewirkt ist...;
oder es ist eine unverbindliche Meinungséullerung etlicher Theologen ...» Und dann war «die
Bekennende Kirche ... auf einem verhingnisvollen Irrwegy.**> Dann wire Barmen auch heute
duferst uninteressant und theologisch ganz und gar irrelevant.

Vermag man jedoch die in der Barmer Theologischen Erklarung formulierten «evangelischen
Wabhrheiten» auch heute zu erkennen und zu bekennen, dann wird man, wie bei jedem rechten
Bekenntnis, zu priifen haben, zu welchen Entscheidungen die Sidtze von Barmen die Kirche
heute herausfordern. Dazu ist es freilich unerldBlich, sich des theologischen Sinnes und der
kirchlichen Absicht des Barmer Bekenntnisses moglichst prazis zu vergewissern. Eine wich-
tige Hilfe bei dieser Vergewisserungsarbeit diirften die Kommentierungen des Barmer Textes
durch den Mann sein, der den Text in der Hauptsache auch verfaf3t hat. Man wird dann gerade
bei dieser historischen Arbeit immer wieder auf Barths Ansicht stoflen, daf3 die Barmer Erkla-
rung uns heute nur dann etwas angeht, wenn wir selber «auf der Linie von Barmen zu denken,
zu leben, zu reden»** wagen. Im Blick auf diese Moglichkeit hatte Barth 1954 in einem Rund-
funkinterview behauptet: «Die Barmer Erklarung konnte, diirfte und mii3te uns heute so aktu-
ell oder noch aktueller sein als 1934. ... Aktualitét hei3t aber: wache, titige, wirksame Gegen-
wart — Geistesgegenwart! Die Barmer Erkldrung von 1934 war wohl das Werk einer gewissen
Geistesgegenwart. Einige Geistesgegenwart auf unserer Seite, liebe Horer, vorausgesetzt,
konnte, diirfte, miite die Barmer Erklidrung eigentlich auch» heute «kein totes noch stummes,
sondern ein sehr lebendig sprechendes Dokument sein».*

Quelle: Karl Barth, Texte zur Barmer Theologischen Erkldrung, hrsg. v. Martin Rohkrémer,
Ziirich: TVZ, 1984, S. VII-XXII.

32 D. Bonhoeffer, Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (1936), a.a.O., 227.

33 D. Bonhoeffer, Fragen (1936), a.a.0., 259f. Vgl. E. Wolf, a.a.0., 90: «Die verschiedene und verschieden hef-
tige Argumentation gegen den ... Bekenntnischarakter von <Barmen» dhnelt von daher nicht selten einem nur
schlecht getarnten Fluchtversuch vor <Barmeny.»

3 K. Barth, Statt eines Gedenkartikels (1964), s. u. 220.

35 K. Barth, Was bedeutet uns Barmen heute? (1954), s. u. 183.
Jiingel - Die Barmer Theologische Erklarung als Bekenntnis der Kirche (1984)
7 02.10.2025



