
Metz - Sinn und Subjekt. Theologisch-biographische Notizen zur sogenannten Sinnfrage
 1 16.09.2025 

Sinn und Subjekt. Theologisch-biographische Notizen zur sogenannten 

Sinnfrage 

Von Johann Baptist Metz 

− »Sinn« ist immer dort in Gefahr, wo er als ungefährdeter gedacht und gesucht wird. 

− Bei der sog. Sinnfrage kommt es nicht darauf an, sie zu beantworten, sondern sie so zu 

stellen, daß sie unvergeßlich und unverdrängbar bleibt. 

− Nach Auschwitz gibt es keine subjektlosen Sinnsysteme mehr. 

Für mich hat sich die sogenannte Sinnfrage eigentlich immer in der Gestalt der Gottesfrage 

gestellt, und zwar nicht im allgemeinen Sinn der Frage nach der Existenz Gottes, sondern in 

jener ältesten und wohl auch umstrittensten Version der Gottesfrage, welche die Schule bis 

heute die Theodizeefrage nennt: die Frage nach Gott im Angesichte der abgründigen Leidens-

geschichten der Welt. Diese Gestalt der Sinnfrage ist lebensgeschichtlich bedingt, und um ihre 

Konturen und ihr Gewicht wenigstens anzudeuten, möchte ich auf zwei biographische Kon-

texte verweisen. 

1. Zum einen knüpft diese Fragegestalt an meine drastischen Kriegserfahrungen an. Gegen 

Ende des 2. Weltkriegs wurde ich, sechzehnjährig, aus der Schule herausgerissen und zum 

Militär gepreßt. Nach flüchtiger Ausbildung in Würzburger Kasernen kam ich an die Front, 

die damals schon über den Rhein ins Land gerückt war. Die Kompanie bestand aus lauter jun-

gen Leuten. Eines Abends schickte mich der Kompanieführer mit einer Meldung zum Batail-

lonsgefechtsstand. Ich irrte die Nacht über durch zerschossene, brennende Dörfer und Ge-

höfte, und als ich am Morgen darauf zu meiner Kompanie zurückkam, fand ich nur noch Tote, 

lauter Tote, überrollt von einem kombinierten Jagdbomber- und Panzerangriff. Ich konnte 

ihnen allen nur noch ins erloschene, tote Antlitz sehen, ihnen, mit denen ich tags zuvor noch 

Kinderängste und Jungenlachen geteilt hatte. Ich erinnere nichts als einen lautlosen Schrei. 

Verstörrt irrte ich noch stundenlang allein im Wald umher, wie betäubt hielt ich, um nicht als 

Überläufer verdächtigt und aufgeknöpft zu werden (das hatte man mir, dem Buben, einge-

schärft), meine Knarre umklammert, ehe sie mir ein riesiger Gl aus der Hand schlug. So sehe 

ich mich heute noch, und hinter dieser Erinnerung sind alle meine Kindheitserinnerungen zer-

fallen. Nie konnte ich mich mit dieser Erinnerung versöhnen, nie habe ich sie als ein schließ-

lich doch glücklich bestandenes Abenteuer begriffen, sie wurde mir gewissermaßen zur »ge-

fährlichen Erinnerung«. 

Von ihr erzähle ich meinen Studenten, wenn ich ihnen zu erläutern suche, wieso im Zentrum 

meines Sinninteresses und meiner Gottesfrage die streitbare, theologisch-politische Behand-

lung dieser Gottesfrage als Theodizeefrage steht: der Schrei nach Gott angesichts der Leidens-

geschichten in der Welt; und wieso ich dabei immer bei der Frage nach dem Leid der anderen, 

nach dem unmittelbar vergangenen Leid einsetze. Die theologische Gestalt der Sinnfrage, mit 

der ich mich beschäftige, heißt deshalb nicht: Wer rettet mich?, sondern: Wer rettet euch? Ich 

setze nicht an mit der Frage: Was ist mit mir im Leid, was mit mir im Tod?, sondern: Was ist 

mit dir – mit euch – im Leid, im Tod? 

Von dieser Struktur ist übrigens auch die Frage: Was darf ich hoffen? geprägt. Diese Frage 

verwandelt sich für mich in die Frage: Was darf ich für euch hoffen – und darin am Ende auch 

für mich? Dieses intersubjektiv orientierte Hoffnungsinteresse klingt übrigens auch in dem 

(von mir redaktionell formulierten) Synodenbeschluß »Unsere Hoffnung« an. Dort heißt es, 

natürlich bereits »allgemeiner« formuliert: »Die Hoffnung, die wir bekennen, ist nicht vage 

schweifende Zuversicht, ist nicht angeborener Daseinsoptimismus; sie ist so radikal und so 



Metz - Sinn und Subjekt. Theologisch-biographische Notizen zur sogenannten Sinnfrage
 2 16.09.2025 

anspruchsvoll, daß keiner sie für sich allein und nur im Blick auf sich selber hoffen könnte. 

Im Blick auf uns allein: bliebe uns da am Ende wirklich mehr als Melancholie, kaum ver-

deckte Verzweiflung oder blinder egoistischer Optimismus? Gottes Reich zu hoffen wagen – 

das heißt immer, es im Blick auf die andern zu hoffen und darin für uns selbst. Erst wo unsere 

Hoffnung für die anderen mithofft, wo sie also unversehens die Gestalt und die Bewegung der 

Liebe und der Communio annimmt, hört sie auf, klein und ängstlich zu sein und verheißungs-

los unseren Egoismus zu spiegeln.« Ich habe in meinem Leben schon Menschen kennenlernen 

dürfen, Menschen in ihrem Leid, in ihrem Kampf, in ihrer Trauer, in ihrem Mut, Menschen, 

mit denen ich die Verheißungsbilder vom Reiche Gottes leichter und umstandsloser in Bezie-

hung bringen kann als mit mir; Menschen, denen ich sie gewissermaßen eher zutrauen kann 

als mir. Und nur im Blick auf sie wage ich dann, solche Verheißungen auch auf mein Leben 

zu beziehen und diesen Bildern auch im Blick auf mein Leben treu zu bleiben. 

2. Schließlich ist noch von einem zweiten biographischen Element zu sprechen, das meine 

Gestalt der Sinnfrage als Gottesfrage nachhaltig geprägt hat. Langsam – vermutlich viel zu 

langsam – wurde mir bewußt, daß die Situation, in der ich von Lebenssinn und von Gott rede, 

die Situation »nach Auschwitz« ist. Die radikale Herausforderung dieser Situation »nach 

Auschwitz« wurde mir übrigens gerade in einem Gespräch mit Milan Machovec deutlich, an 

das ich schon des öfteren erinnert habe: Ende 1967 fand in Münster eine Podiumsdiskussion 

zwischen Milan Machovec, Karl Rahner und mir statt. Gegen Ende des Gesprächs erinnerte 

Machovec an Adornos Wort »Nach Auschwitz gibt es keine Gedichte mehr«, und er fragte 

mich, ob es denn für uns Christen nach Auschwitz noch Gebete geben könne. Ich hatte 

schließlich geantwortet, was ich auch heute noch antworten würde: Wir können nach Ausch-

witz beten, weil auch in Auschwitz gebetet wurde. Wir Christen kommen mit unserer Gottes-

frage niemals mehr hinter Auschwitz zurück; über Auschwitz hinaus aber kommen wir, genau 

besehen, nicht mehr allein, sondern nur noch mit den Opfern von Auschwitz. Angesichts von 

Auschwitz gibt es für mich keinen »Sinn«, den wir ohne die Juden bezeugen könnten. Hier 

sind wir, ohne sie, zum Unsinn verurteilt. Auschwitz signalisiert für mich einen Schrecken, 

der alle subjektlosen theologischen Sinnangebote bricht, einen Schrecken, der von uns Chris-

ten nur im Bündnis mit jenen bestanden werden kann, denen er widerfuhr und die in ihm 

gleichwohl nicht verzweifelten. »Sinn« kann hier nur im Bündnis mit der jüdischen Leidens-

geschichte aufrechterhalten werden. 

Offensichtlich gibt es keinen Sinn, den man mit dem Rücken zu Auschwitz retten, keinen 

Gott, den man mit dem Rücken zu dieser Katastrophe anbeten kann. Auch hier drängte sich 

mir die Gottesfrage in ihrer ältesten und umstrittensten Version auf, als Theodizeefrage, frei-

lich nicht einfach in existentialistischer, sondern gewissermaßen in politischer Fassung: als 

Frage nach der Rettung der anderen, der ungerecht Leidenden, der Opfer und Besiegten unse-

rer Geschichte. Wie auch könnte man nach Auschwitz ohne diese Frage nach der eigenen Ret-

tung fragen? Die Sinnfrage in der Gestalt dieser Frage nach der Rettung der ungerecht Leiden-

den ist m. E. die Frage, welche gerade wir Christen immer wieder auf die Tagesordnung unse-

res aufgeklärtesten und fortgeschrittensten Bewußtseins zu pressen haben, die Frage, die wir 

auch im Namen der Humanität im öffentlichen Bewußtsein einzuklagen und als eine Frage zu 

erläutern haben, an der das Schicksal der Menschen in ihrem anschaulichen Subjektsein 

hängt. »Diese Frage ... zu vergessen und zu verdrängen, ist zutiefst inhuman. Denn es bedeu-

tet, die vergangenen Leiden zu vergessen und zu verdrängen und uns der Sinnlosigkeit dieser 

Leiden widerspruchslos zu ergeben. Schließlich macht auch kein Glück der Enkel das Leid 

der Väter wieder gut, und kein sozialer Fortschritt versöhnt die Ungerechtigkeit, die den Toten 

widerfahren ist. Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des Todes und der Gleichgültigkeit 

gegenüber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch für die Lebenden nur noch ba-

nale Versprechen parat haben. Nicht nur das Wachstum unseres wirtschaftlichen Potentials ist 

begrenzt, wie man uns heute einschärft; auch das Potential an Sinn scheint begrenzt, und es 



Metz - Sinn und Subjekt. Theologisch-biographische Notizen zur sogenannten Sinnfrage
 3 16.09.2025 

ist, als gingen die Reserven zur Neige und als bestünde die Gefahr, daß den großen Worten, 

unter denen wir unsere eigene Geschichte betreiben – Freiheit, Emanzipation, Gerechtigkeit, 

Glück – am Ende nur noch ein ausgelaugter, ausgetrockneter Sinn entspricht« (»Unsere Hoff-

nung« 13). 

Quelle: Horst Georg Pöhlmann (Hrsg.), Worin besteht der Sinn des Lebens?, Gütersloh: Gü-

tersloher Verlagshaus Mohn 1985, S. 154-157. 


