
Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 1 02.09.2025 

Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort. Stationen des Weges zur 

Friedlichen Revolution 

Von Rudolf Mau 

 

1. Aufbruch am Ort des Gebetes 

Was vor 20 Jahren an zahllosen Orten in der DDR, in Leipzig, Dresden und Berlin, in Magde-

burg, Erfurt, Rostock, großen und kleinen Städten und auch Dörfern im ganzen Staatsgebiet 

der DDR geschah– gewagt und getragen von einer rasch wachsenden Zahl von Menschen –, 

bot Anlass, von einer »protestantischen Revolution« zu sprechen.1 Diese vor dem Hintergrund 

historischer Erfahrungen erstaunliche Wortwahl verdankte sich der Evidenz dessen, was eben 

jetzt überall sehr gleichartig zu erleben war: dass die Menschen in die Kirchen strömten, auch 

viele, die sonst nie ein Gotteshaus betraten – angesichts der draußen sichtbaren Staatsmacht 

auf das hörten, was dort gesagt, gesungen und gebetet wurde, und sich ihrerseits daran betei-

ligten – dass sie aufbrachen zu anfangs gewaltsam verhinderten, dann über Wochen bei immer 

noch wachsender Beteiligung wiederholten Demonstrationen – dass sie in einer vieltausendfa-

chen überbordenden Aussprache von den je eigenen Erfahrungen mit der Diktatur sprachen, 

deren Bestand sich nun dank der staunend erlebten Macht des nicht mehr zu unterdrückenden 

freien Wortes aufzulösen begann.2 Das zur Friedlichen Revolution führende Geschehen jener 

Zeit war ein Aufbruch im Raum des Gebetes. Überall im Land wurden die Kirchen zu Orten 

der Sammlung vor dem Aufbruch nach draußen, der in die Begegnung mit der bedrohlich an-

wesenden Staatsmacht führte. 

Dieser Aufbruch ging von dem kultischen Ort aus, den Jahrzehnte zuvor die ostdeutsche 

Staatsführung der Kirche in der Art eines Reservats zugewiesen hatte. Hier sollten nach der 

Vorstellung der SED-Führung die als rückständig geltenden »Gläubigen« unter sich bleiben 

und von jeder politischen Mitsprache ausgeschlossen sein. Die Kirche galt zwar nach dem Zu-

sammenbruch des NS-Regimes als wichtige »antifaschistische« Kraft, war und blieb aber für 

die SED-Führung – nicht ohne Widerspruch aus den Reihen ihrer Mitglieder3 – der ideologi-

sche Feind, dessen Ansehen und Präsenz eng zu begrenzen, im Übrigen für eigene Zwecke zu 

nutzen sei. Doch die 1945 von den Besatzungsmächten anerkannte institutionelle Autonomie 

der Kirche wurde auch von der kommunistischen Staatsführung respektiert. Dank der Über-

nahme der Weimarer Kirchenartikel in die Verfassung von 1949 hatten die Kirchen in der 

DDR eine weit günstigere Stellung als die Kirchen in den meisten anderen Ländern des Sow-

jetimperiums4 – in der politisch-ideologischen Sicht der SED: als »stärkste legale Position der 

imperialistischen Kräfte« in der DDR.5 

Nach dem Scheitern des ersten diktatorischen Anlaufs zur Revolutionierung der Verhältnisse 

1952/53 und einer Phase moderater Politik setzte die SED, begleitet von erneut spektakulärem 

 
1 G. Rein, Die protestantische Revolution 1987–1990, Berlin 1990. 
2 Detaillierte Schilderungen zu diesen Vorgängen und einzelnen Phasen des Geschehens bei Neubert, Ehrhart: 

Unsere Revolution. Die Geschichte der Jahre 1989/90. München-Zürich 2008. 
3 So 1947 der Berliner Religiöse Sozialist und BK-Pfarrer A. Rackwitz: Die SED dürfe sich nicht mit einer 

»Wissenschaft« identifizieren, »über die jeder Philosophiestudent im ersten Semester lacht«; F. Hartweg (Hrsg.), 

SED und Kirche, Neukirchen-Vluyn 1995, 1, 50. 
4 P. Maser/J. H. Schjorring (Hrsg.), Zwischen den Mühlsteinen, Protestantische Kirchen in der Phase der Errich-

tung der kommunistischen Herrschaft im östlichen Europa, Erlangen 2002. 
5 Die Politik der Partei in Kirchenfragen, 14. März 1954; SED und Kirche (wie Anm. 3), 1, 151. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 2 02.09.2025 

Vorgehen gegen die kirchliche Arbeit,6 eine umfassende Programmatik zur »sozialistischen 

Kulturrevolution« in Gang.7 Ministerpräsident Grotewohl bedeutete der Kirche, sie werde »in 

der Pflege der Kulthandlungen in der Kirche in nichts begrenzt« und genieße den »Schutz der 

ungestörten Religionsausübung«, habe sich aber jeder Kritik an der Verbreitung des Marxis-

mus-Leninismus und am staatlichen Erziehungswesen zu enthalten. Sich angesichts staatlicher 

Maßnahmen auf die Verfassung zu berufen, bezeichnete er als »Missbrauch« der Verfassung 

»gegen die Interessen des Staates«.8 In marxistischer Sicht dekretierte Grotewohls Erklärung 

die Beschränkung kirchlichen Wirkens auf eine »illusionäre Praxis (wie Gebet, Opfer, Kult, 

Ritus usw.)«9 ohne realen Daseinsbezug. Schon seit 1955 hatte die SED nicht nur wieder ver-

schärft gegen die Religion als »ideologische Waffe in den Händen der Ausbeuter« agitiert,10 

sondern angesichts der von der Sowjetunion zuerkannten staatlichen Souveränität11 nun auch 

eine Loyalitätserklärung der Kirche gefordert: das Bekunden einer positiven Einstellung »zum 

Staat der Arbeiter und Bauern«, wie es jetzt von kirchlichen Lehrkräften verlangt12 und ohne-

hin im DDR-Alltag bei jedem sich bietenden Anlass gefordert wurde. 

2. Kirchliche Orientierung 1956: »Raum für das Evangelium« 

Die Verschärfung der Situation erforderte eine klare Orientierung. Auf einer außerordentli-

chen Tagung im Juni 1956 fragte die EKD-Synode nach dem »Raum für das Evangelium in 

Ost und West«. Der Cottbuser Generalsuperintendent Günter Jacob sprach vom »Ende des 

Konstantinischen Zeitalters«: Man müsse sich vom Modell einer »privilegierten Kirche« als 

»Koalitionspartner innerweltlicher Mächte« verabschieden. Für die Gemeinde Jesu Christi 

gehe es um die reale Lebensgemeinschaft im Gottesdienst, im Bezeugen des Evangeliums und 

im diakonischen Handeln; sie dürfe sich aber nicht in die Rolle eines politischen Widerstands-

zentrums, in die Rolle eines »Bollwerks gegen den Kommunismus« drängen lassen. Laut Rö-

mer 13 habe sie jeden Staat zu achten, müsse im Konfliktfall aber Gott mehr gehorchen als 

den Menschen.13 Für die Stellung zum totalitären Staat erklärte die Synode: Als die »frohe 

Botschaft von dem Herrn und Heiland, dem die Welt keinen anderen Raum gönnte als die 

Krippe und das Kreuz«, schaffe das Evangelium sich »seinen Raum, den es uns Menschen 

 
6 R. Mau, Der Protestantismus im Osten Deutschlands (1945–1990), Leipzig 2005, 55 (KGE IV/3). 
7 Eine dreibändige SED-Textsammlung der Jahre 1957 bis 1959 war betitelt »Zur sozialistischen Kulturrevolu-

tion«. Im April 1959 verkündete SED-Generalsekretär Walter Ulbricht in Bitterfeld das Programm einer »sozia-

listischen Nationalkultur« in der DDR (»Bitterfelder Weg«). Die sozialistische Kulturrevolution wurde definiert 

als »allgemeine Gesetzmäßigkeit der sozialistischen Revolution, die von der marxistisch-leninistischen Partei mit 

Hilfe des sozialistischen Staates und der gesellschaftlichen Organisationen bewußt gelenkt und geleitet wird.« 

Sie beginne »immer mit der Errichtung der Diktatur des Proletariats und der Einführung der sozialistischen Plan-

wirtschaft« und umfasse »die Entwicklung der sozialistischen Ideologie zur herrschenden Ideologie der Gesell-

schaft sowie die Entwicklung einer sozialistischen Intelligenz, die Entstehung der sozialistischen Nationalkultur, 

die zugleich die herrschende Volkskultur und den Prototyp der künftigen Kultur der gesamten Menschheit ver-

körpert …«; Artikel »Kulturrevolution, sozialistische« in G. Klaus/M. Buhr (Hrsg.), Philosophisches Wörter-

buch, Leipzig 1966, 303 f. 
8 Rede Grotewohls am 28. März 1956 bei der 3. Parteikonferenz der SED, mit einer zynisch wirkenden Anspie-

lung am Schluss auf Mt 21,22 (»Der Kirche, was der Kirche ist, aber dem Staate, was des Staates ist!«); M. 

Wilke, SED-Kirchenpolitik 1953–1958. Die Beschlüsse des Politbüros und des Sekretariats der SED zu Kirchen-

fragen 1953–1958, 235 f.; Arbeitspapiere des Forschungsverbundes SED-Staat Nr. 1/1992. 
9 So die Definition von »Religion« im Philosophischen Wörterbuch (wie Anm. 7), 475. 
10 M. G. Goerner, Die Kirche als Problem der SED. Strukturen kommunistischer Herrschaftsausübung gegenüber 

der evangelischen Kirche 1945–1958, Berlin 1997, 304. 
11 Nach einer 1955 abermals gescheiterten Gipfel- und Außenministerkonferenz der Kriegsalliierten rückte die 

Sowjetunion vom Offenhalten der »deutschen Frage« ab und sprach der DDR die »volle Souveränität« zu. Damit 

endete die im Zeichen der Wiedervereinigungsoption verbliebene Unsicherheit für die ostdeutsche Staatsfüh-

rung, die nunmehr demonstrativ ein gehobenes Selbstbewusstsein zeigte. 
12 Beschlüsse des SED-Politbüros am 24. Januar und 7. Februar 1956; Goerner, Kirche (wie Anm. 10), 290 f. 
13 Bericht über die außerordentliche Tagung der Zweiten Synode der EKD, hrsg. im Auftrag des Rates von der 

Kirchenkanzlei der EKD, Bd. 8, Berlin 1956, 17–29. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 3 02.09.2025 

nicht verdankt«; die Kirche sei »mit Gottes Wort frei …, auch da, wo sie in ihrem Dienst ge-

hindert und verfolgt wird«. Das Evangelium verstehe den Staat ungeachtet seiner Entstehung 

und Eigenart als Gottes gnädige Anordnung (Barmen 5), befreie uns aber zum Nein gegen-

über »jedem Totalitätsanspruch menschlicher Macht«.14 

Der Einsicht, dass das »Provisorium« der deutschen Zweistaatlichkeit dauerhaft wurde, folgte 

theologische Reflexion zum Verhältnis zur ostdeutschen Staatsmacht. In einer vielgelesenen 

Schrift betonte Johannes Hamel,15 auch das atheistische Regime sei, wenngleich konträr zu 

dessen Selbstverständnis, laut Römer 13,4 »Gottes Dienerin«. Man schulde ihm um Gottes 

willen eine von Hass und Furcht freie Ehrerbietung und das den Widerspruch wagende Zeug-

nis der Wahrheit. Ende 1957 mahnte die EKU-Generalsynode in einem »Wort zur Hilfe, wie 

wir Christen uns zu unserem Staat verhalten sollen«, nicht zu resignieren statt zu widerspre-

chen. Angesichts des 1958/59 noch verschärften politisch-ideologischen Drucks rief die EKU-

Handreichung »Das Evangelium und das christliche Leben in der DDR« die angefochtenen 

Christen auf den Weg des Glaubens: Auch in einem ideologisierten Staat werde Gott sich 

durchsetzen. Konflikte und Aporien – auch beim »demütigen Kompromiß«, um den Men-

schen zu helfen – sollten sie im »Trauen auf den Geist der Wahrheit« bestehen.16 Ende 1960 

thematisierte die lutherische Handreichung »Der Christ in der DDR« die Alltagssituation als 

zu erleidende Konfrontation mit der alle Lebensbereiche betreffenden materialistischen Ideo-

logie und Praxis.17 

3. Loyalität? Distanz zur Diktatur und Präsenz auf ihrem Areal 

a) Die Distanzformel 1958 

Das zunehmend feindselige Agieren des Staates veranlasste die Konferenz der ostdeutschen 

Kirchenleitungen (KKL) zu einem Memorandum an Ministerpräsident Grotewohl, in dem sie 

erneut die »Verletzung der Grundsätze der Verfassung« und »ständige Verstöße gegen ein-

zelne Verfassungsartikel« beklagte. Den Christen würden »wesentliche Rechte versagt oder 

beschnitten«; sie stünden vor der Frage, ob sie »noch als Bürger der DDR leben« können.18 

Grotewohl und Staatssekretär Eggerath führten Gespräche mit einer Kirchendelegation.19 In 

einer Erklärung vom 21. Juli 1958 sagte der Staat Glaubens- und Gewissensfreiheit sowie eine 

Überprüfung kirchlicher Beschwerden zu. Die Kirchenvertreter20 nahmen – zuletzt unter er-

heblichem Druck – den Vorwurf des Verfassungsbruchs zurück und verstanden sich zu einer 

distanzierten Bezugnahme auf den »Sozialismus«-Begriff: Die Christen »respektieren die Ent-

wicklung zum Sozialismus und tragen zum friedlichen Aufbau des Volkslebens bei«.21 In der 

Kirche stieß die Erklärung, die wenig bewirkte, auf Widerspruch.22 Der Staat wertete sie lange 

 
14 KJ 1956, 17 f. 
15 J. Hamel, Christ in der DDR, Berlin(-West) 1957, 6. Aufl. 1960. Hamel war Studentenpfarrer in Halle, wurde 

1953 inhaftiert und lehrte danach am Katechetischen Oberseminar in Naumburg. 
16 Text der Handreichung in: EZA [Ev. Zentralarchiv Berlin] 7/2115, 1–64. 
17 KJ 1960, 238–255. 
18 März 1958, unterzeichnet von Mitzenheim; Kundgebungen der EKD 1, 265–269 (zit. 269). 
19 Eggerath, Staatssekretär für Kirchenfragen (1957–1960), betonte den totalitären Anspruch: Die Kirche müsse 

zur Kenntnis nehmen, dass sie es mit dem »allumfassenden Staat der Arbeiter- und Bauern-Macht« zu tun habe. 

Wiedergabe der im Juni/Juli 1958 geführten Gespräche in: EZA 4/460. Zum Gesprächsverlauf s. Mau, Protestan-

tismus (wie Anm. 6), 64–67. 
20 Die von der EKD-Synode bestellte Delegation leitete der Berliner Generalsuperintendent Fritz Führ. 
21 KJ 1958, 144 f. 
22 Präses Kreyssig erklärte am 23. Juli: Verstehe man »Sozialismus« nicht schwärmerisch-perfektionistisch, son-

dern als Verpflichtung für das Wohl des Nächsten, so sei ein «Respektieren« zu wenig, denn dies »müssen wir 

als Christen leidenschaftlich wollen«; in der Bindung an den »doktrinären, gottlosen Marxismus« aber sei der 

Sozialismus nicht zu respektieren; EZA 4, 460. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 4 02.09.2025 

als Ausdruck kirchlicher Loyalität. 

b) Mauer, Wehrpflicht und Verweigerung des Waffendienstes 

Die Schließung der Grenzen am 13. August 1961 verhalf dem Staatswesen DDR zum Überle-

ben. Für die Kirche gehörte zur geistlichen Bewältigung der Situation die Einsicht, dass sie 

nun »aus einem vertieften Leben im Gottesdienst« lernen müsse, Zeugendienst zu üben, ohne 

noch einen »Rückhalt im Trauen auf den Westen und auf die Wiedervereinigung« zu su-

chen.23 Jetzt wagte die SED, die allgemeine Wehrpflicht einzuführen. Der Fahneneid ver-

pflichtete die Soldaten, »an der Seite der Sowjetarmee … den Sozialismus gegen alle Feinde 

zu verteidigen«, im Ernstfall also an der deutsch-deutschen Grenze. Das brachte viele junge 

Christen in Gewissensbedrängnis und wurde in der Kirche heiß diskutiert. Hier scheute der 

Staat aber einen offenen Konflikt und bot auf kirchliches Drängen seit 1964 – exzeptionell im 

ganzen Ostblock – einen Ersatzdienst bei »Bausoldaten«-Einheiten an. In ihnen fand man 

überwiegend junge Christen. Ihre Entscheidung bedeutete den Verlust beruflicher Chancen, 

besonders der Zulassung zu einem Studium.24 

c) Kirche in der »sozialistischen« Gesellschaft 

Anfang 1968 lag im Entwurf eine neue »sozialistische« DDR-Verfassung vor. Die evangeli-

schen Bischöfe25 votierten in einem Brief an SED- und Staatschef Ulbricht, und zwar, anders 

als in der Distanzformel von 1958, im Sinne eines als selbstverständlich in Anspruch genom-

menen eigenständigen Mitwirkens an der gesamtstaatlichen Aufgabe. Sie erklärten, dass sie 

als Staatsbürger und Christen eine »geordnete Zusammenarbeit« und »Annäherung der beiden 

deutschen Staaten« erstreben, um den Frieden zu fördern und »die menschlichen Beziehungen 

wieder voll zu ihrem Recht kommen« zu lassen: »Als Staatsbürger eines sozialistischen Staa-

tes sehen wir uns vor die Aufgabe gestellt, den Sozialismus als eine [nicht ›die‹!; R. M.] Ge-

stalt gerechteren Zusammenlebens zu verwirklichen.«26 

Als die EKD als gesamtdeutsche Institution längst handlungsunfähig geworden und die neue 

DDR-Verfassung in Kraft getreten war, schlossen sich die ostdeutschen Landeskirchen zum 

Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR (BEK) zusammen. Dank dessen kooperativ-in-

tegrativer Struktur27 konnten sie der Differenzierungspolitik der SED wirksam entgegentreten. 

Der Kirchenbund bekannte sich zur »besonderen Gemeinschaft der ganzen evangelischen 

Christenheit in Deutschland« und war auch durch jahrelangen staatlichen Druck nicht zu be-

wegen, dies aus seiner Ordnung (Art. 4, 4) zu streichen. Der BEK verstand sich als »eine 

 
23 J. Hamel zur Weiterarbeit an der EKU-Handreichung von 1959. In gemeinsamer Arbeit von Theologen luthe-

rischer und unierter Kirchen entstanden die »Zehn Artikel über Freiheit und Dienst der Kirche«, die 1963 als 

eine Aktualisierung der Barmer Erklärung beschlossen und in Umlauf gesetzt wurden. 
24 Persönlicher Einsatz an dieser Stelle und kirchliche Unterstützung führten zur Bildung von Gruppen und Netz-

werken, die für die ostdeutsche Friedensarbeit bedeutsam wurden; M. Kluge, Das christliche Friedensseminar 

Königswalde bei Werdau. Ein Beitrag zu den Ursprüngen der ostdeutschen Friedensbewegung in Sachsen, 

Leipzig 2004. 
25 Ohne Bischof Mitzenheim (Thüringen), der sich während der 1960er Jahre und besonders in der Verfassungs-

diskussion für die Differenzierungspolitik der SED gegenüber der Kirche in Anspruch nehmen ließ. 
26 Desiderate an den Verfassungstext schlossen sich an: Zusage der »vollen Glaubens- und Gewissensfreiheit«, 

verbindliche Erklärung über die Weiterführung der kirchlichen Arbeit u. a. Der »Brief aus Lehnin« vom 15. Feb-

ruar 1968 wurde von J. Hamel, S. Ringhandt und M. Stolpe erarbeitet. Text in: Nach-Denken. Zum Weg des 

Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR, hrsg. v. U. Schröter u. H. Zeddies, Hannover 1995, 130–132. 
27 Der Kirchenbund verstand sich betont auftragsbestimmt als »Zeugnis- und Dienstgemeinschaft« und war mit 

seinen Organen, der Bundessynode, dem Vorstand und dem Sekretariat, Kommissionen und der Theologischen 

Studienabteilung entsprechend strukturiert. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 5 02.09.2025 

Zeugnis- und Dienstgemeinschaft von Kirchen in der sozialistischen Gesellschaft der DDR«28 

und betonte die Präsenz am Ort seines Auftrags: »… in dieser so geprägten Gesellschaft, nicht 

neben ihr, nicht gegen sie«.29 Die SED registrierte als positiv, dass der Kirchenbund von der 

Realität des »Sozialismus in der DDR« ausging,30 fand aber durch den eigenständigen kirchli-

chen Umgang mit dem Sozialismus-Begriff ihre Deutungshoheit in Frage gestellt. Zudem 

drohte ihr von der Neuen Ostpolitik der Bundesregierung, die auf menschliche Erleichterun-

gen zielte und einen »Wandel durch Annäherung« erstrebte, der Verlust des bislang so klaren 

»Feindbildes« (»ideologische Diversion«).31 Ohnehin blieb der 1968 unterdrückte Prager »So-

zialismus mit einem menschlichen Gesicht« unvergessen. Das zeigte 1972 die schroffe Reak-

tion auf das Synodalreferat von Heino Falcke »Christus befreit – darum Kirche für andere«. 

Dessen Kernsatz: Allein Christus lässt uns auf »eine verbesserliche Kirche« hoffen; unter sei-

ner Verheißung werden wir »unsere Gesellschaft nicht loslassen mit der engagierten Hoffnung 

eines verbesserlichen Sozialismus«32 alarmierte als kirchliches Eindringen ins Sanctissimum 

der Ideologie33 den Staat. Das Referat dürfe nicht bestätigt oder verbreitet werden. Die Sy-

node vermied die Konfrontation. 

4. Das Signal von Zeitz und Fragen des kirchlichen Redens 

In den 1970er Jahren konnte die DDR auf eine Erfolgsgeschichte zurückblicken. Die lang er-

strebte internationale Anerkennung war erreicht; die Lebensverhältnisse hatten sich gebessert; 

der DDR-Alltag erschien als Normalität – auch im kirchlichen Leben. Am 18. August 1976 

aber zerstörte ein schockierendes Ereignis den Eindruck von Harmonie: die Selbstverbren-

nung von Pfarrer Oskar Brüsewitz auf dem Marktplatz in Zeitz. Mit seiner Tat protestierte er 

gegen die »Unterdrückung von Kindern und Jugendlichen in den Schulen«.34 Staatliche Stel-

len reagierten hektisch, auch mit infamem Rufmord. Die Kirche war tief betroffen; sie sah 

sich auf ihr Christuszeugnis hin befragt, ob es »unentschlossen und ängstlich« sei. Ein ge-

samtkirchlicher »Brief an die Gemeinden« sprach von den »Spannungen« in unserer Gesell-

schaft und »Zerreißproben, in die viele gestellt sind«.35 Was bei kirchlichen Kontakten mit 

Staatsvertretern viele Male ebenso dringlich wie ergebnislos vorgebracht worden war, kam 

jetzt unüberhörbar öffentlich zur Sprache. SED-Chef Honecker wertete diesen Schritt eines 

kirchenleitenden Gremiums als »einen der größten konterrevolutionären Akte gegen die 

DDR« – freilich: parteiintern,36 ohne nach außen sichtbare Konsequenzen. Nach geraumer 

Zeit folgte der Versuch des Staates, die lädierte Harmoniefassade durch ein solideres Kon-

strukt zu ersetzen. Honecker entschloss sich zu einem in der SED als spektakulär empfunde-

nen Politikwechsel, der den Genossen eine be­deutsam veränderte Einstellung zur Kirche 

 
28 BEK-Synode 1970; KJ 1970, 301. 
29 Bischof Schönherr, BEK-Synode 1971; KJ 1971, 354. 
30 SED und Kirche (wie Anm. 3), 2, 149. 
31 Erfahrungen dieser Art machten SED-Funktionäre z. B. in Gesprächen mit evangelischen Pfarrern; Mau, Pro-

testantismus (wie Anm. 6), 106. 
32 Text des Referates: KJ 1972, 242–255; auch: Zwischen Anpassung und Verweigerung. Dokumente aus der 

Arbeit des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR, hrsg. v. C. Demke, H. Falkenau u. H. Zed-

dies, Leipzig 21995, 14–33. 
33 Des Weiteren verbat sich der Staat entschieden die kirchliche Rede von einer »kritischen Solidarität« oder 

»konkret unterscheidenden Mitarbeit«: Der Kirche stehe kein Recht auf Mitsprache und zumal auf Marxismus-

kritik zu; Mau, Protestantismus (wie Anm. 6), 110 f. 
34 Text auf einem von Brüsewitz entrollten Plakat. Dokumentation bei H. Schultze u. a. (Hrsg.), Das Signal von 

Zeitz. Reaktionen der Kirche, des Staates und der Medien auf die Selbstverbrennung von Oskar Brüsewitz 1976, 

Leipzig 1993. Zusammenfassende Darstellung bei Mau, Protestantismus (wie Anm. 6), 124–128. 
35 KKL-Brief an die Gemeinden vom 11. September 1976. Weiter heißt es hier: Den Staat betreffend gehe es um 

Glaubens- und Gewissensfreiheit, besonders für junge Menschen, und um die öffentliche Behandlung des Vor-

ganges, wie sie zusammenstimme »mit Wahrhaftigkeit und der Würde des Menschen«. 
36 Fernschreiben Honeckers vom 15. September 1976 an die Bezirksleitungen der SED; SED und Kirche (wie 

Anm. 3), 2, 293 f. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 6 02.09.2025 

zumutete. Die erstmalige Genehmigung zum Bau von Kirchen in Neubaugebieten signalisierte 

ein Abrücken vom Dogma des »Absterbens der Religion«. 

Die Herbstsynoden 1976 wurden zum Ort gesamtkirchlicher Rechenschaftslegung. Aus den 

Gemeinden und der Pfarrerschaft kam der Vorwurf taktischer Rücksichtnahmen kirchenlei-

tend Verantwortlicher auf den Staat. Bischof Krusche (Magdeburg) gab aber zu bedenken, 

eindeutig zu reden und zu handeln müsse nicht Konfrontation bedeuten, denn die gleiche ge-

meinsame Verantwortung müsse »auf verschiedenen Ebenen sehr anders wahrgenommen 

werden«.37 Kirchenleitung und Pfarrerschaft hätten hier sehr unterschiedliche Mandate. Beim 

ständig nötigen Verhandeln um den nicht vertraglich gesicherten Lebens- und Rechtsraum 

seien geltende »Sprachregelungen, Norm- und Tabu-Erwartungen« zu beachten, während die 

Pfarrer das Evangelium »an die Menschen in unserer Gesellschaft« unmittelbar, in der Nähe 

zu deren Belastungen und Frustrationen, auszurichten haben. Ohnehin war die Kirche mit dem 

Problem von Relationen des kirchlichen Redens im Bereich des ideologisch verminten 

Sprach-Machtfeldes der SED-dominierten Gesellschaft ständig befasst.38 

5. Nochmals ein »Neuer Kurs«: Das Gespräch vom 6. März 1978 

Die Zusage für ein baldiges Grundsatzgespräch diente einer Beruhigung der Situation. Staats-

sekretär Seigewasser erklärte, die Politik des Staates sei »von großem Verständnis für das reli-

giöse Anliegen« getragen; der BEK-Vorstand bestand darauf, ebendies müsse im Leben der 

Menschen erfahrbar werden; die Ausgrenzung von Christen müsse beendet und deren eigen-

ständiges Mitwirken in der Gesellschaft anerkannt werden. Unter strenger Diskretion began-

nen Vorbereitungen für einen Empfang des BEK-Vorstandes bei Honecker. Ein kirchlicher 

Vorschlag thematisierte die »Gemeinsame Verantwortung für die Menschen« und benannte 

hierzu u. a. erweiterte Reisemöglichkeiten, Chancengleichheit auf allen Ebenen, Gesprächsof-

fenheit und Ermunterung zu konstruktiver Kritik.39 Das wurde zwar in toto zurückgewiesen, 

zeigte aber, wie man in der Kirche über ein eigenständiges Mitwirken »im Sozialismus« 

dachte. 

Nach Jahrzehnten einer feindseligen Haltung und der Verdrängung von Glauben und Kirche 

aus der Öffentlichkeit wirkte die Nachricht vom Empfang des Kirchenbund-Vorstandes am 6. 

März 1978 beim SED-Parteichef und Staatsratsvorsitzenden als Sensation. In der Person Ho-

neckers hatte die SED ihre Haltung zur Kirche spektakulär verändert. Der Staat setzte nun auf 

dauerhafte konstruktive Beziehungen zur Kirche und erleichterte deren Arbeit. Für eine Reihe 

von Desideraten gab Honecker konkrete Zusagen, so für kirchliche Bauvorhaben, den Zugang 

zum Medium des Fernsehens, die Gefängnisseelsorge, die jahrzehntelang unterbundene kirch-

liche Arbeit in staatlichen Altersheimen. Die kirchlichen Gesprächsteilnehmer bezogen sich 

auch auf nicht akzeptierte Themen, ein endlich zu erwartendes Einlenken im Bildungswesen 

und menschliche Erleichterungen gemäß dem Helsinki-Abkommen: Wo es um eine »gerech-

tere, friedlichere und freundlichere Welt« gehe, dürften ideologische Gegensätze nicht zu »un-

übersteigbaren Barrieren« werden. Bischof Schönherr bestand eingedenk der Erfahrungen von 

 
37 Krusche auf einer Pressekonferenz der BEK-Synode in Züssow am 28. September 1976; Schultze, Signal (wie 

Anm. 34), 291. 
38 Vgl. z. B. Überlegungen von 1974 zum »Lernweg im Sozialismus« im Hinblick darauf, dass die Christen 

durch ihr Leben »so durchsichtig, so selbstverständlich und so unbefangen« wie möglich »die Wirklichkeit der 

Gegenwart unseres Herrn in dieser Welt« bezeugen; KKL-Bericht zur BEK-Synode 1974; Kundgebungen BEK 

1, 121. – Zu diesbezüglichen »Lernorten eigener Art«, den kirchlichen Akademien in der DDR, vgl. M. Friedent-

hal-Haase (Hrsg.), Evangelische Akademien in der DDR. Quellen und Untersuchungen zu Bildungsstätten zwi-

schen Widerstand und Anpassung, Leipzig 2007. 
39 Aufriss für das Spitzengespräch (Entwurf Stolpe, abgestimmt mit dem BEK-Vorstand); Text bei G. Besier, 

Der SED-Staat und die Kirche 1969–1990. Die Vision vom »Dritten Weg«, Frankfurt a. M. 1995, 100 f. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 7 02.09.2025 

Jahrzehnten darauf, dass die vereinbarte Gemeinsame Erklärung den zitierbaren Schlusssatz 

erhielt: »Das Verhältnis von Staat und Kirche ist so gut, wie es der einzelne christliche Bürger 

in seiner gesellschaftlichen Situation vor Ort erfährt«.40 

Die SED-Funktionäre mussten sich umstellen; sie hatten von nun an die Christen und die 

kirchliche Arbeit zu achten. In der Kirche gab es Zustimmung, aber auch Skepsis, ja den Vor-

wurf eines Verrats an ihrem Auftrag durch die Liaison mit dem totalitären Staat.41 Doch was 

von nun an geschah, entkräftete diesen Vorwurf. Auch jetzt noch blieb die SED auf der »har-

ten« Strecke der Bildungsfragen kompromisslos,42 ja war im Begriff, gerade hier neue Prob-

leme zu schaffen. Von Honeckers Arrangement mit der Kirche zur Stärkung des Regimes 

blieb angesichts wachsender Konflikte am Ende nur das viele Male beschworene Mantra einer 

Rückkehr zur »Politik des 6. März«. 

6. Militarisierung der DDR – »Frieden« als kirchliches Thema 

Zum Schuljahr 1978/79 wurde das Fach »Wehrunterricht« für die Klassen 9 und 10 obligato-

risch eingeführt; Studierende hatten Zivilverteidigungs-Lehrgänge zu absolvieren; Lager zur 

Schulung im Waffengebrauch ergänzten das Programm. Was hier angekündigt und alsbald 

durchgesetzt wurde, erklärte der Kirchenbund für unvereinbar mit der KSZE-Schlussakte und 

der in der UN-Abrüstungsdebatte geforderten »Erziehung zum Frieden«.43 Die SED aber blieb 

bei der Ideologie-Formel: »Sozialismus bedeutet Frieden«; »Der Friede muss bewaffnet 

sein!«. Damit brachte sie sich aber in eine prekäre Situation, machte die eigene Propaganda 

von Jahrzehnten unglaubwürdig und verschaffte dem Thema »Frieden« eine langdauernde 

staatskritische Aktualität. 

a) Gottesdienste, Lieder, Lesungen zu Fragen der Zeit 

Vor allem jungen Menschen bot die Kirche ein Forum der Aussprache über die sie tief beun-

ruhigenden Fragen. Auch sonst kirchenferne Jugendliche kamen in großer Zahl zu gottes-

dienstlichen Veranstaltungen, in deren Rahmen sie systemkritische Schriftsteller44 und Lieder-

macher45 hören konnten. Der Staat forderte die Kirchenleitungen auf, solche Auftritte zu un-

terbinden; diese verwiesen aber auf das Recht der Gemeinden, sich den Problemen der Zeit zu 

stellen und Fragen der Literatur an Staat und Gesellschaft einzubeziehen.46 Zur ersten, von 

Mund zu Mund angekündigten »Blues-Messe« in der Berliner Samariterkirche kamen hun-

derte meist kirchenferne Jugendliche.47 Bei späteren Blues-Messen waren es tausende, die 

auch von weither anreisten. Im Wechsel mit der Musik kamen Fragen des Alltags, erlebte 

 
40 »Neues Deutschland« vom 7. März 1978. 
41 Am 10. März 1978 erklärte mit dieser Begründung Superintendent Steinlein (Nauen) seinen Austritt aus der 

Kirchenleitung und der Synode Berlin-Brandenburg; R. Steinlein, Die gottlosen Jahre, Berlin 1993, 121. 
42 1984 forderte der BEK-Vorstand von Staatssekretär Gysi, nun endlich ein Gespräch mit dem Volksbildungs-

ministerium zu ermöglichen; um der »Glaubwürdigkeit des 6. März« willen könne es nicht bei dem »reinen Nein 

von Frau Minister Honecker« bleiben. Doch auch der (Alternativ-)Vorschlag zu offenem Austausch »in einem 

sehr kleinen Kreis« über die »Situation junger Christen in der Schule« blieb chancenlos; Mau, Protestantismus 

(wie Anm. 6), 164. 
43 In einem »Wort an die Gemeinden« erklärte der Kirchenbund, der Wehrunterricht stelle die Glaubwürdigkeit 

der Friedenspolitik der DDR in Frage; der Staat habe aber die Bedenken der Kirche nicht berücksichtigt; Kund-

gebungen des BEK 1, 246–253; KJ 1978, 359–361. 
44 So Stephan Heym im Juni 1979 in Kirchen bei und in Berlin mit Lesungen aus seinem diktaturkritischen »Kö-

nig David Bericht« vor vielen vor allem jugendlichen Zuhörern. 
45 In Leipzig 1978 und später in Neuruppin die Liedermacherin Bettina Wegner. 
46 Bischof Schönherr am 1. September 1979 im Gespräch mit dem Staatssekretär-Stellvertreter Kalb. 
47 Die Initiative lag beim Kreisjugendpfarrer Eppelmann und dem Blues-Musiker Günter Holwas; der Gemeinde-

kirchenrat stimmte zu. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 8 02.09.2025 

Situationen und Psalmtexte der Klage und Hoffnung zu Gehör und weckten Zurufe und Ge-

betsworte. Hatte vorzeiten die Staatsmacht unkonventionelle Gottesdienste allein wegen un-

statthafter »Ausweitung kirchlicher Tätigkeit«48 als illegal inkriminiert, so war jetzt klar arti-

kulierter Unmut über den realen Sozialismus der Grund für den Ruf nach kirchenleitendem 

Einschreiten. Das Gerücht, ein brisanter Text, der Solschenizyn-Brief »Lebt nicht mit der 

Lüge!« solle demnächst zitiert werden, führte 1981 zu hektischer staatlicher Aktivität, einer 

dichten Folge von Gesprächen mit kirchlich Verantwortlichen, zum Drohen mit konsequenter 

Anwendung der Gesetze gegenüber »staatsfeindlichem« und »konterrevolutionärem« Treiben 

– und schließlich doch, als im Rahmen einer Vorbereitungsgruppe die Kirchenleitung die Ver-

antwortung übernommen hatte, zum parteiinternen Rat, die Blues-Messe nicht zu verbieten, 

um Solidarisierungen und eine weitere Zuspitzung zu vermeiden. Ein signifikanter Wandel 

gegenüber dem SED-Machtgebaren der 1950er Jahre! Als wichtigste Erwartung nach dem »6. 

März« blieb die tunlichst durch die Kirche selbst zu sichernde »Ruhe« in ihrem Bereich. Dies 

erforderte freilich eine innerkirchliche Konfliktbewältigung bei offenem Ansprechen der vom 

Staat zu verantwortenden Probleme. 

b) Friedensethische Konzeption 

Nachdem das Wehrerziehungsprogramm 1978 bekannt wurde, beschloss die KKL ein Stu-

dien- und Aktionsprogramm der »Erziehung zum Frieden«. Die Bundessynode unterstützte es 

nachdrücklich angesichts der »militärpolitischen Durchdringung weiter Lebensbereiche«. 

Kernpunkte waren die Absage an die nukleare Abschreckung als Sicherheitsstrategie und eine 

Friedenserziehung, die sich auf sowohl individuell-zwischenmenschliche als auch politisch-

gesellschaftliche Phänomene von Friedlosigkeit bezog. Dem »Hass« gegen den ideologischen 

und politischen »Feind« wurde, an die Diskussion der 1950er Jahre49 und den ökumenischen 

Impuls von Nairobi 1975 anknüpfend, eine umfassend begründete friedensethische Konzep-

tion entgegengestellt.50 

c) »Schwerter zu Pflugscharen« 

Zu einem langdauernden, viele junge Menschen betreffenden Konflikt führte die Symbolwahl 

für die 1980 eingeführten Friedensdekaden: Schwerter zu Pflugscharen. Die Nachbildung der 

in der Sowjetunion gestalteten, am Sitz der UN aufgestellten (daher als Zeichen christlichen 

Friedenswillens in der sozialistischen Gesellschaft ideal geeigneten!) Skulptur fand bei Ju-

gendlichen großen Anklang und wurde von vielen als Aufnäher getragen. Doch für die SED 

zählte hier nur der Protest gegen ihre Militärdoktrin; zudem sah sie ihren Führungsanspruch in 

der »DDR-Friedensbewegung« durch die jetzt entstehende, die Systemgrenzen übergreifende 

Friedensbewegung bedroht.51 Schule und Polizei gingen handgreiflich gegen die Träger des 

 
48 Die als illegal betrachtete »Ausweitung kirchlicher Tätigkeit« diente in den frühen Jahren der DDR z. B. als 

Grund für die Verfolgung der Jungen Ge­meinde; vgl. E. Ueberschär, Junge Gemeinde im Konflikt. Evangeli-

sche Jugendarbeit in SBZ und DDR 1945–1961, Stuttgart 2003. 
49 Hier ist vor allem an das Friedenswort der EKD vom April 1950 (»Was kann die Kirche für den Frieden 

tun?«), zwei Monate vor dem Ausbruch des Korea-Krieges, zu erinnern. Es bat im Namen Jesu Christi, sich fern-

zuhalten vom »Geist des Hasses und der Feindseligkeit« und dem in Deutschland verbreiteten Wahn, ein Krieg 

könne »eine Lösung und Wende unserer Not bringen«; Kundgebungen der EKD 1, 94–97. 
50 J. Garstecki, Grundfragen eines politischen Wirksamwerdens von christlichem Friedensdienst; Dokumente 

(wie Anm. 32), 289–318. 
51 Der für Ideologiefragen zuständige ZK-Sekretär Kurt Hager mutete den Lesern des »Neuen Deutschland« am 

19./20. Juni 1982 das Konstrukt einer DDR-weiten einheitlichen »millionenstarken Friedensbewegung« zu (s. 

Silomon, Schwerter [wie Anm. 53], 201): »In der Friedensbewegung vereinen sich Marxisten, Christen und Pazi-

fisten.« Gegenwärtig gehe es um den hartnäckigen Kampf gegen die amerikanischen Atomkriegspläne, vor allem 

gegen die Stationierung neuer amerikanischer Atomraketen in Westeuropa. In der DDR bestehe »die historische 

Verantwortung der Friedenskräfte darin, das mächtige Bollwerk, den stabilisierenden Faktor des Friedens, den 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 9 02.09.2025 

Zeichens »Schwerter zu Pflugscharen« vor. Durch das symbolkräftige Friedenszeugnis junger 

Menschen sah Honecker die Machtfrage tangiert; der evangelischen Kirche unterstellte er, 

entsprechend den Vorgängen in Polen »im Interesse imperialistischer Kreise« eine Opposition 

gegen die Arbeiter- und Bauern-Macht zu organisieren.52 Am Ende stand ein viele junge Men-

schen enttäuschender Kompromiss: ein kirchliches Festhalten an dem Symbol, aber unter Ver-

zicht auf seine Verwendung als Aufnäher.53 

7. Temporärer Freiraum: Das Lutherjahr 1983 

Der 500. Geburtstag Martin Luthers und der 100. Todestag von Karl Marx sollten nach den 

Vorstellungen der SED-Führung die Erfolgsgeschichte der DDR und gesamtgesellschaftliche 

Harmonie dokumentieren.54 Das marxistische Lutherbild hatte sich gewandelt; Honecker pries 

ihn als einen »der größten Söhne des deutschen Volkes«.55 Das kirchliche Luthergedenken 

wandte sich betont gegen jede Heroisierung des Reformators. Unter der Losung schon für die 

vorangehende Friedensdekade »Vertrauen wagen!« war ökumenische Öffnung und ein Hören 

mit Luther auf Gottes Wort angesagt. Eine Abfolge regionaler Kirchentage führte in Witten-

berg zu einem Höhepunkt unter großer Beteiligung junger Menschen: Das abendliche Um-

schmieden eines Schwertes zur Pflugschar brachte das politisch unerwünschte Symbol beein-

druckend zur Geltung. In offener Aussprache wurden bedrängende Probleme benannt, jetzt 

zunehmend auch zu Umweltfragen. Die öffentliche Präsenz der Kirche wurde nach der jahr-

zehntelangen Ausgrenzung aus der »sozialistischen Gesellschaft« wieder ähnlich wie bei den 

lange zurückliegenden Kirchentagen in Berlin 1951 und Leipzig 1954 erlebt. Bei der Berliner 

Friedenswerkstatt56 im Juli 1983 mit etwa 3.000 Teilnehmern gab es massive Kritik am DDR-

Sozialismus, die Staatssekretär Gysi als »organisierte Verleumdung« der DDR bezeichnete. 

Im Auftrag des SED-Politbüros verlangte er von den Kirchenleitungen, derartiges zu unterbin-

den. Doch auch künftig fanden die »Werkstatt«-Gottesdienste statt und bewährten sich als ein 

Forum christlicher Verantwortung für die Probleme der Zeit. Erstmalig im März 1983 hatte es 

auf Grund einer Einladung der Kirche von Berlin-Brandenburg ein Treffen vieler örtlicher 

Friedensgruppen unter dem Motto »Konkret für den Frieden« gegeben. In den folgenden Jah-

ren ermöglichten Nachfolgetreffen in je einer anderen Landeskirche die Fortsetzung der DDR-

weiten Kooperation. Bei der BEK-Synode im September und den landeskirchlichen Herbstsy-

noden kamen die »Enttäuschung und Verbitterung von Bürgern« über persönliche Erfahrun-

gen mit der Staatsmacht zur Sprache. Als deren Gründe benannte Bischof Hempel den »Zent-

ralismus un­serer Gesellschaft«, die »Verkümmerung schöpferischer Potenzen«, das der Ju-

gend verweigerte »Recht auf Zorn« und »Recht auf Aufrichtigkeit«; das Vorgehen gegen die 

»Schwerter zu Pflugscharen«-Träger sei symbolhaft für das Verhältnis des Staates zur Ju-

gend.57 

 
Sozialismus weiter zu stärken und wirksam zu schützen.« 
52 Fernschreiben Honeckers vom 16. April 1982 an die SED-Bezirks- und Kreissekretäre; SED und Kirche (wie 

Anm. 3), 2, 450–453. CDU-Generalsekretär Götting sekundierte: Der Kirche sei eine Rolle als Organisator einer 

»konterrevolutionären Entwicklung« zugedacht; Götting an Honecker, 1. Juli 1982; SED und Kirche (wie Anm. 

3), 2, 453 f. 
53 In anderer Verwendung blieb es präsent. Die Gesamtproblematik behandelt A. Silomon, »Schwerter zu Pflug-

scharen« und die DDR. Die Friedensarbeit der evangelischen Kirchen in der DDR im Rahmen der Friedensdeka-

den 1980 bis 1982, Göttingen 1999 (AKZG B 33). 
54 Der Volkswitz kommentierte die sowohl ökonomisch als auch politisch-ideologisch – u. a. wegen der Kritik 

der Eurokommunisten am DDR-Realsozialismus – angespannte Situation mit dem Spruch: »Martin Luther feiert 

seinen 500. Geburtstag, und Karl Marx ist hundert Jahre tot«. 
55 »Neues Deutschland« vom 14./15. Juni 1980. 
56 Schon 1982 wurde, angeregt durch das Dresdner Friedensforum im Februar, in Berlin eine thematisch orien-

tierte »Friedenswerkstatt« veranstaltet. 
57 Votum das KKL-Vorsitzenden Landesbischof Dr. Hempel; Information über die BEK-Synode in Potsdam-



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 10 02.09.2025 

Die Häufung systemkritischer Äußerungen im Laufe des Lutherjahres veranlasste die SED, 

einen »Bruch« der bislang guten Zusammenarbeit seitens der Kirche zu konstatieren. Im Kern 

bezog sich der Vorwurf darauf, dass die Kirche auch nach Jahrzehnten kommunistischer Herr-

schaft nicht bereit war, sich dem totalitären Führungsanspruch der SED zu unterwerfen, son-

dern zu Gunsten Betroffener Mitsprache und eigenständige Partnerschaft in der Gesellschaft 

in Anspruch nahm. Dem Vorwurf, bei den Synoden habe es oft kritische, ja feindselige Äuße-

rungen zur Politik des Staates gegeben, begegnete Bischof Hempel mit dem Hinweis auf die 

seelsorgerliche Aufgabe der Kirche. Sie erstrebe »keine alternative Gesellschaft«, bleibe aber 

der Ort, wo die Bürger »ihre Sorgen und Beschwernisse abladen« können.58 Im Blick auf Er-

fahrungen des Lutherjahres und zunehmende Aktivitäten von Friedens- und Umweltgruppen 

wies der KKL-Vorsitzende den Vorwurf von »konterrevolutionären« Aktivitäten zurück – das 

Wort und die Sache seien der Kirche fremd – und erläuterte das »Mandat der Kirche im Sozi-

alismus«. Schon ihrer differenzierten Struktur wegen sei sie eine »ständige Konfliktbewälti-

gungsgemeinschaft« und brauche deshalb einen breiten Bewegungsspielraum. In den Gemein-

den und bei den Gruppen wirke man darauf hin, dass die »sozialistischen Gesetze« eingehal-

ten werden, aber angesichts der »problematischen Rechtssituation in der DDR« eben nur, »so-

lange es geht«. Unpräzise Gesetze und verdeckte Jurisprudenz führten dazu, dass der Staat 

»gegebenenfalls überall Illegalität« sehe. Zum Mandat der Kirche: Zwar repräsentiere sie 

nicht die gesamte Gesellschaft, sei aber »für alle da«; so gebe es auch ein »stellvertretendes 

Reden« in der Gesellschaft.59 

8. Umweltfragen und das Mauer-Trauma 

Der BEK-Ausschuss für »Kirche und Gesellschaft« legte 1978 ein Arbeitspapier vor: »Die 

Verantwortung der Christen in einer sozialistischen Gesellschaft für Umwelt und Zukunft des 

Menschen«. In der DDR gebe es eine Spannung von »Fakten« und »Zielsetzungen« des Sozi-

alismus, zwischen einer »Priorität des Ökonomischen vor dem Ökologischen« und der Ver-

antwortung für eine »überlebensfähige Weltgesellschaft«. Der Ausschuss empfahl kleine 

praktische Schritte in den Gemeinden zur exemplarischen Gestaltwerdung der Umkehr.60 

1984 wurde die Umweltsituation zum Thema der Bundessynode. Aktionen von Gruppen und 

Gemeinden weckten staatlichen Argwohn und führten zu Strafmandaten. Bei einem Experten-

gespräch betonten die Kirchenvertreter, die bisweilen spektakulär wirkenden Aktivitäten zur 

Umweltverantwortung richteten sich »nicht gegen den sozialistischen Staat«. Aktionen im 

sächsischen Industriegebiet begegneten dem Vorwurf, sich unter dem Deckmantel des Ökolo-

giethemas in staatliche Angelegenheiten »mit dem Ziel der Systemveränderung« einzumi-

schen.61 Dies war der neuralgische Punkt: Im kirchlichen Wahrnehmen eigenständiger Part-

nerschaft in der Gesellschaft argwöhnte die SED »konterrevolutionäre« Ambitionen – durch-

aus mit Erfolgen. Eine marxistische Studie von 1985 attestierte der Kirche, sie sei trotz ihres 

Mitgliederschwunds zunehmend öffentlichkeitswirksam ge­worden und habe eine »Ausstrah-

lung auf breitere Kreise der Bevölkerung«.62 

Der Helsinki-Beschluss zur freien Wahl des Wohnsitzes konfrontierte die SED mit einer Flut 

von Anträgen auf »Entlassung aus der Staatsbürgerschaft der DDR«. Auch durch schikanöse 

Behandlung und unabsehbare Wartezeiten ließen sich Ausreisewillige nicht abschrecken. 

 
Hermannswerder vom 16.–20. September 1983; Bundesarchiv Berlin O 4, 447. 
58 Interne Information von BEK-Sekretär Ziegler über ein Gespräch von Gysi mit Hempel, Gienke, Stolpe und 

Ziegler am 12. Dezember 1983; Besier (wie Anm. 39), 53. 
59 Gespräch am 30. März 1984; Bundesarchiv Berlin O 4, 1456. 
60 E. Neubert, Geschichte der Opposition in der DDR, Berlin 1997, 446 f. 
61 Besier (wie Anm. 39), 60 f.547. 
62 Kirchenstudie 1985 der von O. Klor geleiteten Forschungsgruppe »Wissenschaftlicher Atheismus«; Besier 

(wie Anm. 39), 134 f. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 11 02.09.2025 

Beschwerden gegen die Ablehnung von Anträgen, Hilfeersuchen an internationale Gremien 

und spektakuläre Aktionen wie das Aufsuchen von Botschaften der Bundesrepublik in den 

Ostblockländern (Warschau, Prag, Budapest) verschafften dem Fluchtwillen große Publizität. 

1984 konnten 21.000 und 1985 nochmals 25.000 Menschen legal die DDR verlassen, doch 

was als Befreiungsschlag – Abgang einer staatsverdrossenen Minderheit – gedacht war, pro-

vozierte nur eine Flut neuer Anträge. 

Seit den frühen Jahren der DDR bestand ein gesamtkirchlicher Konsens dahingehend, dass 

Christen, besonders aber kirchliche Amtsträger, nicht die DDR verlassen, sondern sie als den 

ihnen von Gott zugewiesenen Ort für das Christuszeugnis in Wort und Tat verstehen sollten. 

Nun also ging es erneut um die Frage nach dem Leben und Bleiben in der DDR. In einem 

Rundbrief an die Pfarrer und Mitarbeiter seines Erfurter Sprengels fragte Propst Falcke: »Wa-

rum bleibe ich eigentlich in der DDR?« und rührte damit an ein seit Langem realistisch-resig-

nativ gemiedenes Tabu: Er sehe keinen Grund, die »so beschaffene Grenze zu rechtfertigen«. 

Es gebe auch gravierende Ausreisegründe wie den schweren Konflikt »mit der politisch-ideo-

logischen Macht«. Doch sollten wir »unser Land und unser Leben in ihm … unter Gottes 

Herrschaft und Verheißung« und die DDR als eine »veränderbare Größe in der offenen Ge-

schichte« sehen; im »persönlichen, familiären und gemeindlichen Leben« sei vieles möglich, 

»was dann auch gesellschaftlich-politisch relevant werden« könne. Weitere kirchliche Stim-

men zum Ausreisethema wurden von der Theologischen Studienabteilung dokumentiert.63 De-

ren Publikation 1985 zum traumatischen Datum des 13. August64 provozierte zwar eine 

scharfe Reaktion von Staatssekretär Gysi, doch das Verlangen, nun endlich auch das Thema 

»Mauer« offen anzusprechen, war nicht mehr zu unterdrücken. Am 25. Jahrestag 1986 gab es 

einen spektakulären öffentlichen Protest gegen die Mauer.65 1987 wurde auch die Synode von 

Berlin-Brandenburg und die BEK-Synode mit einem Antrag zu diesem Thema befasst.66 

9. Hoffnung auf Wandel und eskalierender Konflikt 1987/88 

Der von Gorbatschow in der Sowjetunion eingeleitete Reformkurs weckte bei den Menschen 

in der DDR große Erwartungen, stieß in der SED-Führung aber bald auf eisige Ablehnung.67 

Eine Einschränkung ihrer Führungsrolle kam für sie nicht in Betracht. 1986 hatte der SED-

gelenkte DDR-Friedensrat auch den Kirchenbund zur Beteiligung an einem »Friedensreport« 

eingeladen, der am Weltfriedenstag Honecker zu überreichen und an die UN weiterzuleiten 

sei. Der BEK war zu einem eigenständigen »nichtintegrierten« und so auch deutlich zu kenn-

zeichnenden Beitrag bereit, erlebte dann aber den Bruch entsprechender Zusagen und dazu 

empörte innerkirchliche Kritik wegen der Vereinnahmung in die »DDR-Friedensbewe-

gung«.68 Ein Jahr danach war anderes zu erleben. Am Olof-Palme-Friedensmarsch im Sep-

tember 1987 konnten christ­liche Gemeinden und Gruppen sich selbständig beteiligen und 

fanden durch Plakate zum christlichen Friedensanliegen Gelegenheit zu Gesprächen. In 

 
63 J. Garstecki, Leben und Bleiben in der DDR – Gedanken zu einem neuen und alten Thema (1984): DIE ZEIT 

Nr. 15, 15. April 1985; J. Garstecki, Zeitansage Umkehr. Dokumente eines Aufbruchs, Stuttgart 1990, 25–35. 
64 Als epd-Dokumentation 41a85 zu einem Kommentar von R. Henkys zum 13. August. 
65 Der Berliner Vikar Reinhard Lampe kettete sich mit einem Schild »Die Mauer tönt im Kopf« an ein Fenster-

kreuz nahe der Mauerecke bei der Bernauer Straße. Westliche Journalisten setzten die Verhaftung des Protestie-

renden ins Bild. Die Kirche übernahm die Rechtsvertretung. Der Vikar wurde zu Haft auf Bewährung verurteilt – 

ein im Vergleich zu früher Üblichem mildes Urteil. 
66 Der Titel des von einer Berliner Gruppe stammenden, von Falcke in der Bundessynode eingebrachten Textes 

(»Absage an Praxis und Prinzip der Abgrenzung«) griff sprachlich die 1982 beschlossene »Absage an Geist und 

Logik der Abschreckung« auf. 
67 Nach jahrzehntelanger Geltung der Parole »Von der Sowjetunion lernen, heißt siegen lernen!« wies der SED-

Chefideologe Kurt Hager jede Hoffnung auf eine Kursänderung zurück: Wer den Nachbarn die Wohnung neu 

tapezieren sieht, müsse ja nicht das Gleiche tun; Berliner Zeitung vom 10. April 1987. 
68 Vgl. hierzu Kurt Hagers Rhetorik, oben Anm. 51. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 12 02.09.2025 

Verbindung mit anderen gleichzeitigen Ereignissen, dem SED-SPD-Dialogpapier69 und dem 

Honecker-Besuch in der Bundesrepublik, entstand der Eindruck, es sei »tatsächlich etwas in 

Bewegung gekommen«.70 Doch Ende November führte die nächtliche Aktion gegen die kirch-

liche Umweltbibliothek in Berlin zu einer neuen Konfliktlage. Im Januar 1988 protestierten 

bei der Liebknecht-Luxemburg-Demonstration in Berlin Regimekritiker im Namen der »Frei-

heit für Andersdenkende« und zugleich auch viele Ausreisewillige, um die Genehmigung ih-

rer Anträge zu erzwingen, und wurden inhaftiert. In der Leipziger Nikolaikirche gab es Für-

bittandachten für die Verhafteten. Die Kirche war in mehrfacher Hinsicht mit den Problemen 

befasst, auch durch das innerkirchlich umstrittene Einrichten einer Beratungsstelle in Berlin 

für Ausreisewillige. 

Erneut sprach Honecker von »konterrevolutionären Aktionen« unter dem Dach der Kirche; 

ZK-Sekretär Jarowinsky forderte »endlich Schluss« mit den Kirchen als Oppositionslokalen. 

Der KKL-Vorsitzende Bischof Leich reagierte mit Protest: Der Staat dränge die Kirche in eine 

Stellvertreterrolle; nur sie rede mit den Ausreisewilligen. Zum 10. Jahrestag des »6. März« 

1978 versuchte Honecker nochmals, die Kirche auf das damals Erstrebte zu verpflichten, 

musste sich aber von Leich sagen lassen, schon seit Jahren seien Gespräche zu dringenden 

Fragen verweigert worden; jetzt erwarte man »Entscheidungen und Handlungen mit einer Sig-

nalwirkung« für die Zukunftserwartung vieler Bürger. Honecker wies die ge­nannten Deside-

rate zurück und unterstellte der Kirche eine de­struktive Haltung.71 

10. Kirche als Forum der Reformdebatte – der Durchbruch zur Friedlichen Revolution 

Die Vollversammlung des ÖRK in Vancouver hatte 1983, eine Initiative aus der DDR auf-

greifend, alle Kirchen zu einem »konziliaren Prozess« des Christus-Bekennens gegen die Dä-

monien der Zeit aufgerufen. Im Hinblick auf ein Konzil tagte im Februar 1988 in Dresden 

eine Ökumenische Versammlung, an der sich auch protes­tantische Freikirchen, die katholi-

sche Kirche und Basisgruppen beteiligten. Zum Gesamtthema »Gerechtigkeit, Frieden und 

Be­wahrung der Schöpfung« kam vor allem die Lage in der DDR zur Sprache. Im Oktober 

tagte man in Magdeburg und abschließend im April 1989 wieder in Dresden. Zu den hier be-

schlossenen Dokumenten72 gehörte auch der Text »Mehr Gerechtigkeit in der DDR – unsere 

Aufgabe, unsere Erwartung«; er galt bald als die Magna Charta der Friedlichen Revolution. 

Die Versammlung forderte einen »freimütigen und ehrlichen Meinungsaustausch«, die Tren-

nung von Staats- und Parteikompetenzen, mehr Rechtssicherheit, eine Wahlrechtsreform, 

Freiheit und Chancengleichheit im Bildungswesen, Versammlungsfreiheit und bessere Reise-

regelungen. Die Versuche staatlicher Einflussnahme hatten kaum eine Chance. Beobachter 

konnten nur feststellen, in den Dresdner Beschlüssen habe die »politische Opposition« eine 

Plattform zur Diskussion über eine »Umgestaltung der gesellschaftlichen Verhältnisse«.73 Das 

kam dem Eingeständnis nahe, dass die Staatsführung die jahrzehntelang behauptete Macht 

über das öffentliche Wort zu verlieren drohe. Eine Kette weiterer Ereignisse offenbarte den 

schleichenden Machtverlust der SED. Die Fälschungen bei den Kommunalwahlen im Mai 

 
69 »Der Streit der Ideologien und die gemeinsame Sicherheit«. Mit der übereinstimmenden Erklärung, der Friede 

könne »in unserer Zeit nicht mehr gegeneinander errüstet, sondern nur noch miteinander vereinbart und organi-

siert werden«, konnten sich auch die seit Langem im Kirchenbund vertretenen friedensethischen Grundsätze be-

stätigt sehen. 
70 Stadtjugendpfarrer Martin-Michael Passauer; epd-Dokumentation 1987, 44. 
71 Mau, Protestantismus (wie Anm. 3), 182 f. 
72 Epd-Dok 21/89; u. a. auch: Ökumenische Versammlung für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöp-

fung. Dresden – Magdeburg – Dresden, hg. von der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in der DDR, Teil 

1, o.O. u.J., 40–47. 
73 Bericht »Zu Lage und Tendenzen in den evangelischen Kirchen in der DDR« vom 12. Mai 1989; Mau, Protes-

tantismus (wie Anm. 3), 192. 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 13 02.09.2025 

führten zu Protesten, die nach dem Versuch, sie zu unterdrücken, allmonatlich wiederholt 

wurden. Der DDR-Beifall für das Massaker an der chinesischen Demokratiebewegung wurde 

als Drohung nach innen begriffen und steigerte die Wut auf das Regime. Botschaftsbesetzun-

gen und die beginnende Massenflucht von DDR-Bürgern über die ungarisch-österreichische 

Grenze zeigten, dass nach 28 Jahren die Mauer brüchig wurde. Im Spätsommer wurde die 

Diskrepanz zwischen Führungsanspruch und Konzeptionslosigkeit der SED unübersehbar. Er-

neutes Verweigern eines zugesagten Staat-Kirche-Gesprächs veranlasste den Kirchenbund, 

nun seinerseits die Freigabe einer öffentlichen Debatte über die Gründe der Massenauswande-

rung zu fordern. Statt wie bisher Bitten an die Staatsmacht zu richten, forderte die BEK-Syno-

de nun unter dem Stichwort »Wir brauchen« unaufschiebbare Reformen.74 

Wie zuvor schon bei Texten oppositioneller Gruppen konstatierte die SED hier ein ausgeführ-

tes »konterrevolutionäres Programm«, das Reformziele »mit der Machtfrage« verbinde.75 

Schon ein Jahr zuvor hatte Konsistorialpräsident Stolpe sich zur brisanten Frage des Füh-

rungsanspruchs der SED öffentlich76 geäußert.77 Am 9. September gründeten Bärbel Bohley 

und andere das »Neue Forum« als rasch wachsende Gesprächsplattform für den »gesellschaft-

lichen Reformprozess«; eine Reihe weiterer Gründungen folgte; der Reformwille gewann eine 

vielfältige sichtbare Basis. Die Montagsgebete in der Leipziger Nikolaikirche wurden im Sep-

tember zum Ausgangspunkt von jeweils gewaltsam aufgelösten Demonstrationen mit gleich-

wohl von Mal zu Mal wachsender Beteiligung. Dresden erlebte vom 4. bis 7. Oktober eine 

dramatische Zuspitzung der Situation, als am Bahnhof Tausende die Abschiebung der Prager 

Botschaftsflüchtlinge in den Westen auch für sich selbst zu nutzen versuchten. In Leipzig war 

am 9. Oktober für die Montagsdemonstration Schlimmstes zu befürchten, da die Staatsfüh-

rung jetzt gewaltsam den Demonstrationen ein Ende machen wollte. Das Friedensgebet an 

diesem Abend, nun in vier Leipziger Kirchen, die jeweils kurze dringliche Mahnung des Bi-

schofs zu unbedingter Gewaltlosigkeit und der »Aufruf der Sechs«, der einen freien Mei-

nungsaustausch über den künftigen Weg des Sozialismus zusagte,78 veränderten die Situation. 

Mit Kerzen in den Händen und dem Ruf »Wir sind das Volk!« bewegten sich 70.000 Men-

schen auf dem Innenstadtring. Der nach den Erfahrungen von Jahrzehnten geradezu traumhaft 

friedliche Verlauf der Demonstration hatte viel zu tun mit der »Vermittlung von gewaltfreien 

Lernerfahrungen aus dem Raum der Kirche in die Mitte der Gesellschaft«.79 Die furchterre-

gende Streitmacht fand keine Gelegenheit zum Eingreifen;80 sie wurde sichtbar abgezogen. 

 
74 Beschluss der BEK-Synode in Eisenach vom 19. September 1989 zum Bericht des KKL-Vorsitzenden; Doku-

mente, 391–395: Viele sähen in der DDR »keine Zukunft mehr«; Hoffnung auf Veränderungen sei erloschen. 

Nach 40 Jahren »Lernweg« in der DDR gelte es jetzt, Bewährtes zu erhalten und den Weg in eine gerechtere, 

partizipatorische Gesellschaft zu suchen. Es müsse eine »öffentliche Auseinandersetzung« mit den gesellschaftli-

chen Problemen geben: Wahrhaftigkeit als Bedingung für Vertrauen, Medien-Pluralismus, Parteienvielfalt, Rei-

sefreiheit, Wirtschaftsreformen, Zulassung friedlicher Demonstrationen so­wie der Wahl zwischen Programmen 

und Personen. 
75 Information W. Jarowinskys an G. Mittag am 22. September 1989; SED und Kirche (wie Anm. 3), 2, 592 f. 
76 Vortrag an der Universität Greifswald am 21. September 1988: »Christen und Kirche im Dialog mit der Ge-

sellschaft zu Fragen der Zeit«; Bundesarchiv Berlin O 4, 1025, 25–47. 
77 Die »führende Rolle« der SED sei besser »in der überzeugenden Darstellung von Zielen und Wegen« zu ver-

wirklichen »als durch Administrieren und die überproportionale Besetzung von Leitungsfunktionen«. Der nach 

der Ablösung Gysis eingesetzte neue Staatssekretär für Kirchenfragen Kurt Löffler zeigte sich beeindruckt, ur-

teilte aber, nachdem es Zitate in der Westpresse gab, Stolpe ziele auf die Beseitigung der Führungsrolle der SED; 

Bundesarchiv Berlin O 4, 1026, 75–96. 
78 Gemeinsam mit drei Sekretären der SED-Bezirksleitung (Kurt Meyer, Jochen Pommert und Roland Wötzel) 

hatten der Gewandhauskapellmeister Kurt Masur, der Kabarettist Bernd-Lutz Lange und der Theologe Peter 

Zimmermann eine Erklärung verfasst, die bei den Friedensgebeten und ab 18 Uhr über Lautsprecher in der Stadt 

verbreitet wurde. 
79 J. Garstecki, Warum die »Friedliche Revolution« friedlich blieb. Eine Er­innerungshilfe, 2009 (ungedruckt). 
80 Äußerung von Horst Sindermann (SED), Präsident der Volkskammer: »Mit allem haben wir gerechnet, nur 

nicht mit Kerzen und Gebeten. Sie haben uns wehrlos gemacht.« 



Mau - Kirche als Raum der Befreiung zum eigenen Wort (ThLZ)

 14 02.09.2025 

Die Macht der SED-Diktatur, der Bann der Angst, war gebrochen. Das friedliche Bestehen 

der Machtprobe weckte im ganzen Land eine unbeschreibliche Freude. Am Abend dieses Ta-

ges »war die DDR nicht mehr das, was sie am frühen Morgen war«.81 Jetzt begann zu gelin-

gen, was 1953 gescheitert war. 

Quelle: Theologische Literaturzeitung, Jahrgang 134, Heft 10 (Oktober 2009), Sp. 1025–

1040. 

 
81 C. Führer, Und wir sind dabei gewesen. Die Revolution, die aus der Kirche kam, Berlin 2008, 225. 


