Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

Von Hans Joachim Iwand

Die Annahme, wir hditten fiir die Neuordnung der Kirche einen freien Raum vor uns, verfiihrt
zu Konstruktionen, die wohl unseren Wiinschen und Gepflogenheiten entsprechen, aber nicht
aus dem Gehorsam gegen den Herrn der Kirche entspringen.

Wenn im folgenden einiges zur konfessionellen Frage gesagt werden soll, so bin ich mir be-
wullt, dall das hier zu Sagende in grof3er Einseitigkeit und in einer unumganglichen Abbrevia-
tur gesagt werden muf3. Denn die konfessionelle Frage an sich betrachtet, hat ganz andere
Weiten und Tiefen, fruchtbare Gegenstidnde und eine alte, reiche Tradition in ihrer theologi-
schen Problematik, so daf3 es scheinen konnte, als wire dies alles hier nicht gewuf}t, auch
nicht beachtet. In Wahrheit liegt es wohl vor unserm Blick, aber es ist eingeklammert, die
Frage, die hier zur Debatte steht, ist, welchen Rang die konfessionelle Frage bei der Neuord-
nung der evangelischen Kirche in Deutschland einzunehmen hat, in dem Deutschland, das den
Nationalsozialismus erlebte und dessen Kirchen durch die Ereignisse, die mit ihm zugleich
auftraten, betroffen wurden. Es geht hier infolgedessen um die konfessionelle Frage in einer
bestimmten Begrenzung. Das Verhéltnis zur romisch-katholischen Kirche scheidet aus, denn
es hat kein gemeinsames Bekennen der evangelischen und der romisch- katholischen Kirche
in der Form eines ,,gemeinsamen Wortes* gegeben. Aber auch das Verhéltnis zu den aul3er-
deutschen evangelischen Kirchen muf} vorldufig noch aufler Blick bleiben, denn das tatséch-
lich gleiche Bekennen und teilweise kraftigere und aktuellere Bekennen dieser Kirchen ist
noch nicht ins Verhéltnis gesetzt zu dem, was in der Evangelischen Kirche in Deutschland ge-
schah. Hier sind Vertreter lutherischer, reformierter und unierter Kirchen in einer gemeinsa-
men Synode zusammengetreten, haben ein Ja und ein Nein gesagt, haben Lehre und Irrlehre
gleich verpflichtend fiir jede dieser Kirchen gleichlautend formuliert und haben erklért, daf3
mit der Anerkennung dieser Wahrheiten und mit der Ablehnung dieser Irrtiimer die Evangeli-
sche Kirche steht und fillt. Und es fragt sich nun, wie weit wir gewillt sind, bei der Neuord-
nung der Evangelischen Kirche, die uns heute aufgetragen ist, auf diesem Wege zu bleiben
und welchen Rang dabei die konfessionelle Frage, die schon in Barmen als Frage auftauchte
und deren Problematik sich dann immer mehr steigerte, zu beanspruchen hat. Beide streiten-
den Parteien, die Méanner der Bekennenden Kirche und die Konfessionellen, die Lutheraner in
Sonderheit, sind sich iiber eins einig: da3 sowohl die Barmer Erklérung als auch das iiberlie-
ferte Bekenntnis im hochsten Sinne ernst zu nehmen sind. Es wird nicht wohlgeraten sein,
dies einander abzustreiten, es sei denn, dal3 es ausdriicklich von einzelnen Stellen erklart wird,
aber fraglich ist, was bei der Neuordnung der Kirche und beim Verstindnis der Kirche fiih-
rend sein soll; fraglich ist, von welchem Ort her das eine bzw. das andere ausgelegt und kriti-
siert wird. Die einen kritisieren Barmen vom Standpunkt der tiberlieferten Bekenntnisse her,
lassen es als Erlauterung, als Zusatz, vielleicht auch als vollkommene ,,Auslegung* gelten, die
anderen lesen die Bekenntnisschriften der Viter von den Entscheidungen her, die, zunéchst
noch sehr komprimiert, in Barmen formuliert wurden, hinter denen aber eine reiche theologi-
sche Entwicklung und ein einschneidendes Geschehen innerhalb der Evangelischen Kirche
von heute steht. Es soll versucht werden, im folgenden einiges dazu zu sagen und von da aus
den Prozef3 der Neuordnung, der sich innerhalb der Evangelischen Kirche vollzieht, zu be-
leuchten.

Daf die Evangelische Kirche um die Frage einer neuen Ordnung nicht herumkommt, wird
kaum bestritten werden konnen. Durch den Zusammenbruch des nationalsozialistischen

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
1 02.08.2025



Staates und der darin zum Ausdruck gekommenen Idee, die ja auch eine bestimmte Auffas-
sung liber Kirche und Staat involvierte, sind auch diejenigen Institutionen zusammengebro-
chen, die der Staat der Kirche als Fessel auferlegt hatte. Es ist weiterhin in diesem Kampf ein
RiB3 durch die ganze Kirche gegangen, eine Spaltung, von der nicht feststeht, ob sie noch ein-
mal zu heilen ist oder ob sie zu einer vollen Trennung fiihren wird. Es waren eben nicht nur
einige Irrtiimer, die innerhalb der Evangelischen Kirche aufgebrochen sind, sondern es waren
zwei Kirchen, die sich gegeniiberstanden, und es war nicht mehr ein und derselbe Geist, der
beide regierte. Es diirfte heute am Tage sein, dal man mit diesem Problem nicht dadurch fer-
tig wird, dafl man einzelne Personen der Bekennenden Kirche in die freigewordenen Plétze
des Kirchenregiments einsetzt, sondern daf} es eine Reform an Haupt und Gliedern sein
miifite, wenn der aufgebrochene Schaden wirklich zu einer segensreichen Erneuerung fiihren
sollte. Nur wenn die Neuordnung der Kirche der Ausdruck einer solchen, in rechter Bu3e —
und diese Bulle miifite bei allem Schmerz etwas Frohliches und Zuversichtliches sein — voll-
zogenen Entscheidung ist, wird sie eine freie und gesicherte sein. Sonst konnte es leicht so
scheinen, als' handelte es sich bei der Neuordnung um eine Art Machtergreifung der Beken-
nenden Kirche, und das wire nicht nur von Nachteil fiir die Ordnung, sondern das wére das
Ende der Bekennenden Kirche selbst. Hat doch diese Kirche nicht gekdmpft, gestritten und
gelitten, um an die Macht zu kommen, sondern weil sie sah, dal das Wort Gottes in der Kir-
che nicht zur Macht kam und daf3 darum die Kirche ihrer eigenen Weisheit, Diplomatie und
Ohnmacht ausgeliefert war. Das Verdringtwerden, Verstummen und Ausgeloschtwerden der
Bekennenden Kirche und ihrer sichtbaren Institutionen war ja nur das Zeichen dafiir, daf3 das
Evangelium verdrangt wurde, verstummen und ausgeldscht werden sollte, und daf3 die kirchli-
chen Institutionen die Entscheidungen vermieden, zu denen das Evangelium uns rief und in
denen die Kirche als Kirche sich erweisen sollte. Darum haben wir uns immer wieder dagegen
gewehrt, als Gruppe innerhalb der Kirche gewertet zu werden, als eine theologische Richtung,
die zufrieden sein mii3te, einen Platz und einen gewissen Einflufl neben anderen Richtungen
zu erhalten. Die theologische Erklarung von Barmen war und ist nicht der Ausdruck einer the-
ologischen Richtung, sondern war und ist eine Entscheidung der ganzen Kirche, die nicht ver-
glichen werden kann mit dem, was einmal zwischen Liberalen und Positiven, zwischen Pietis-
ten und Weltkindern, zwischen Reformierten und Lutheranern gestritten und bezeugt wurde,
denn niemals ist in diesen fritheren Entscheidungen die Frage so radikal gestellt worden, wie
sie hier gestellt werden muf3te, niemals ging es hier in dem Mafle um die Existenz der Kirche
als Kirche. Das Gegeniiber, das die Bekennende Kirche vor sich sah, war ein anti-christliches
Gegeniiber und es kam darauf an, dieses antichristliche Gegeniiber in seinen wahren Ansich-
ten zu entschleiern. Dal3 ihr das nicht gelungen ist, vor allem in dem Mal3e nicht gelungen ist,
wie es zum Heil unseres Volkes und zu dem der ganzen abendléndischen Welt wiinschenswert
gewesen wire, dndert nichts an der Tiefe des Bruches. der hier deutlich geworden ist. Darum
hat die Bekennende Kirche immer gemeint, und, wie wir glauben, mit Recht gemeint, daf3 die
in ihr aufgebrochene Entscheidung alle anginge, die Christum ithren Herrn sein lassen wollen,
alle Menschen, die sidi innerhalb der geistigen Atmosphire des Dritten Reiches entscheiden
muhten, was es heif3t, Christ zu sein. Die Kirche wurde auf einmal wieder zu dem Ort, an dem
diese Entscheidung fiel und wurde damit zum Zeugnis des Lebens und des. Todes mitten in
einer Welt, die von solchen letzten Fragen ldngst nichts mehr wissen wollte.

Wir werden also nicht aus dem Auge verlieren diirfen, was hinter dem Kampf und dem Lei-

den der Evangelischen Kirche in Deutschland stand: nicht nur die vorlaufig gestiirzte Gewalt
des totalen Staates, ohne dal3 auch da sicher wire, ob dieser Sturz ein echter war, sondern da-
hinter ein weltanschaulicher Glaube, ein Mythos, der vielen zum Ausdruck ihrer eigenen vol-
kischen und ethischen Gesinnung geworden war, zur Rechtfertigung ihres schweigenden Ge-
wissens und ihrer himmelschreienden Taten. Dal} viele dieser Menschen dabei nicht die letz-
ten Konsequenzen zogen, nicht aus der Kirche austraten, sondern ihre Mitgliedschaft in der

Volkskirche aufrechterhielten, spricht nicht dagegen; sie meinten eben, das noch im

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
2 02.08.2025



Kompromif} vereinigen zu kénnen, wovon die ernsten Christen sowohl wie die liberzeugten
Nationalsozialisten langst erkannt hatten, daf3 es nicht zu vereinigen war. Eine Gegenkirche
war im Werden, und wenn dieser Prozef nicht gewaltsam aufgehalten worden wére, hitte sich
jeder entscheiden miissen, so oder so, zu welcher ,,Konfession* er gehorte. Die Partei als Kon-
fession, das war das Neue, das im politischen Leben der Deutschen Realitit wurde, und das
war die Tatsache, zu der die Evangelische Kirche mit der Konstituierung der Bekennenden
Kirche Stellung nahm. Als in den letzten Jahren das christliche Ethos grundsétzlich und prak-
tisch in seinen letzten Resten eliminiert wurde, begriffen wir und begriff auch die Welt, wie
ernst und wie richtig jene in Barmen getroffene Entscheidung gesehen hat. Es handelt sich
also um mehr als um das bloBBe Verhiltnis von Kirche und Staat, ein neuer Glaube war im
Werden, ein Glaube, der in erschreckender Weise dem Zustand des modernen Menschen ent-
sprach, der auch seine Symbole, seinen Kult, seine Dogmen und seine Apostel hatte, dem es
auch um das Heil ging, aber um das Heil im Namen eines Menschen, der von unten war, ein
Glaube, der auch an Wunder glaubte, angefangen von der Auferstehung des Volkes bis hin
zur Unverwundbarkeit des Messias selbst. Befangen in alten Vorstellungen und Mythen, in
einem Atavismus sondergleichen, haben wir immer wieder gemeint, es miisse doch noch ei-
nen Weg geben, den Tempel Gottes und den der Gotzen irgendwie zu vereinigen. Das war die
gemeinsame Hoffnung der sogenannten Mitte und auch der Deutschen Christen. Es wurde
versucht, Formulierungen fiir eine solche Synthese zu finden, sei es auf dem Wege iiber eine
Theologie der Schopfung oder der vorchristlichen Lebensordnung, sei es durch ein erneutes
Hervorholen und génzlich unlutherischen Gebrauch der Lehre von den beiden Reichen, um so
die Ungerechtigkeit, die im Namen des Staates und seiner Omnipotenz auf dem Plan war, zu
rechtfertigen gegeniiber der Gerechtigkeit Gottes, die damit jeden Sinn und jede empirische
Bedeutung verlor. Der Staat, so sagte man etwa, der den Willen des Volkes als souverédne
Macht représentiert, sei damit der Herr iiber die Existenz des Menschen, da ja der Mensch von
seinem Volk seine Existenz habe. Es wurde die Eigengesetzlichkeit des volkischen Gesetzes
proklamiert, wobei dann noch Luther Pate stehen mufite, und es wurde Brauch, zu behaupten,
daf} auf dem Gebiet der Sitte und der Sittlichkeit die Kirche keinen Anspruch auf Selbsténdig-
keit machen konne. Es ist falsch, wenn wir die Wurzeln dieser Erscheinungen heute verges-
sen, es konnte sein, dall aus ithnen neue, noch viel schrecklichere Verwiistungen hervorgehen,
wenn wir dieses Denken, das sich in so furchtbarer Weise enthiillt hat, heute nicht einer klaren
und grundsitzlichen Kritik unterziehen.

Weil eben hierbei Méchte und Krifte im Gange waren, die aus einer totalen, nicht nur aus der
politischen Sicht des Daseins entsprungen sind, ist der Sturz dieser Macht ein Ereignis im
Himmel und auf Erden. Ein Ereignis, von dem der Glaube nur mit den Worten der Schrift re-
den kann, etwa so wie im 73. Psalm davon geredet ist. Wir, und nicht nur wir, sondern die
ganze Welt ist noch einmal herausgerissen worden aus dem Grauen dieser Bilder und Mog-
lichkeiten, aber nicht infolge eines geistigen Erwachens, jedenfalls nicht bei uns, sondern in-
folge politischer, wirtschaftlicher und militérischer Vorgidnge. Nicht an der Kirche ist diese
Macht zerbrochen, nicht um des Evangeliums willen ist vieles gelitten, was gelitten worden
ist, sondern wie ein Gericht ist es liber uns gekommen, und darum sind wir heute wie geldhmt
und sinnen nach Mitteln und Méglichkeiten, wieder gewisse Schritte zu tun, um auf den
Triimmern dieser Katastrophe unser Leben neu aufzubauen. Es hétte auch anders kommen
konnen. Es hitte ein Erwachen geben konnen, an dem dieser ganze Spuk verflogen wire, ehe
denn er sich zu solchem Unheil anwuchs. Das wire die volle Gnade gewesen. Und es hitte
auch umgekehrt geschehen konnen, dall uns Gott keine Zeit mehr lie3 zur Besinnung, zur
BuBe und zur Umkehr, und dal3 die weltpolitischen Ereignisse einen anderen Verlauf genom-
men hétten, als sie ihn diesmal noch genommen haben. Und das wire die volle Ungnade ge-
wesen. Eins ist uns aber geschenkt, es ist uns eine Pause geschenkt, es ist, als ob das Gleichnis
von dem unfruchtbaren Baum, der eigentlich abgehauen werden sollte, an uns wahr gemacht

wire und die gottliche Barmherzigkeit das drohende Gericht noch einmal aufhielte: ,,Laf} ihn

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
3 02.08.2025



noch dieses Jahr.“ Das steht {iber allem und sollte iiber allem stehen, was jetzt in Kirche und
Staat bei uns und vielleicht auch bei anderen Volkern geplant und an neuer Ordnung versucht
wird. Wir sollten wissen, wohin uns die gottliche Langmut fiihren will und daB im Begreifen
ihrer der Weg zur BuB3e leidet ist. Wir konnten heute mancherlei sehen und wir konnten heute
das, was wir sehen, auch sagen, im Unterschied dazu, dal wir es damals nicht sahen, oder
wenn wir es sahen, nicht sagen konnten. Wir konnten sehen, dafl der Mensch ein ohnmaéchti-
ges Wesen ist, wenn Sitte und Tradition zuschanden werden, die ihn noch mithsam von dem
Letzten zuriickhalten, wir kdnnten sehen, dal es einen Hunger gibt, der noch schlimmer ist,
als der Hunger nach Brot, und daf3 es offenbar niemand in der Macht hat, hier das rechte, das
l6sende Wort zu finden, noch weniger als es die Volker offenbar in der Macht haben, den
leiblichen Hunger zu befriedigen. Wir konnten sehen, daf3 ein Christentum, das die Lehre von
den beiden Reichen so verfilscht, dal3 Gottes Reich und dieser Welt Reich beziehungslos aus-
einandertreten, das dumm gewordene Salz ist, das in der Welt zu nichts niitze ist. Wir kdnnten
sehen, dal} man alles, was man hat, nur dann recht hat, wenn man wieder versteht Ernst zu
machen mit der Bemessenheit und Zeitlichkeit aller Gaben: ,,Haben als hitte man nicht.
Dann wird den Menschen seine Habe nicht mehr hindern, Gott iiber dem allen die Ehre zu ge-
ben, und er wird wieder beten lernen: ,,Es vergehe die Welt, es komme dein Reich.” Wir
konnten wieder sehen, daf3 der Traum einer von Gott gelosten Humanitét eben ein Traum ist
und daB der Mensch zum Ungeheuer wird, wenn er anfingt, sein eigener Herr zu sein. Wir
konnten wieder begreifen, daf} allein in Christus die Menschheit — die humanitas — in Gott an-
genommen und vor Gott wohlgefillig erschienen ist. Und wir kdnnten schlieBlich wieder se-
hen, dal} die Grenze zwischen Schopfer und Geschopf nicht ohne Folgen iiberschritten und
aufgehoben wird. An seinem Willen zur Macht ist die Krankheit zum Tode beim Menschen
ausgebrochen.

Das mufite erst einmal gesagt werden, ehe wir fragen, was wir eigentlich vorhaben, wenn wir
daran gehen, die Kirche zu ordnen. Eins ist jedenfalls sicher, da3 diese Ordnung eine Schein-
ordnung bleiben wird, wenn sie sich lediglich auf den kirchlichen Apparat bezieht. Dessen
Ordnung ist zwar etwas, was wir machen konnen, und darum sind wir hier so gern dabei mit
Projekten und Taten und Hoffnungen. Aber der Witz bei der ganzen Sache ist ja der, daf3 das,
was heute zu ordnen ist, so ist, da} wir es nicht machen konnen. Das, worauf es ankommt und
was wirklich nottut, miiite erbeten sein, mii3te erst wieder geglaubt und gelehrt, erkannt und
gepredigt werden, ehe die Ordnung im rechten Sinn uns geschenkt wird, die uns heilen konn-
te. Die Ordnung der Kirche miifite eine Heilsordnung sein, im letzten, uneingeschrinkten
Sinne des Wortes. Sie miifite der Ausdruck dessen sein, da3 das Heil in Christus liegt, das
,,Heil*, das wir alle im Munde fithrten und das sich als Unheil offenbart hat, weil es eben nicht
in Christus gesucht wurde. Die Ordnung der Kirche miif3te der Ausdruck dafiir sein, da3 Gott
die Welt geliebt hat, auch diese so empdrte, mit Blut und Tranen tiberschwemmte Welt, und
daB diese Liebe Gottes heute noch gilt. Dall Gott die Welt geliebt hat in seiner Weise, die wir
ihm nicht vorschreiben kdnnen, sondern die uns vorgeschrieben, nun in der Tat in der Hin-
gabe seines Sohnes uns vorgeschrieben ist, und nach der wir uns richten konnen, denn Gott
hat die Welt geliebt, ,,auf daB alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden, sondern das
ewige Leben haben®. Das ewige Leben! Etwas Uberfliissiges, wie viele meinen werden, et-
was, das die Ordnung des irdischen Daseins iibergeht, das die Probleme der kirchlichen Ver-
waltung weit hinter sich 148t, aber eben doch das Eine, was not tut und ohne das alles andere,
aller Dienst, alles Bemiihen, alles Besorgen, der wahren Sorge Gottes um den Menschen nicht
gerecht wird. Eine Ordnung wird von der Kirche verlangt, die wirklich Haupt und Glieder be-
trifft, Sinn und Tun, die in allen ihren Stiicken nicht in erster Linie Gebot und Gesetz ist, son-
dern Angebot wire dieser Gnade Gottes in Jesus Christus an den Menschen, sich retten zu las-
sen vor sich selbst, und damit das Angebot an die Welt, sich zur Umkehr rufen zu lassen von
Gottes Giite. Wir sind ja wirklich heute da angelangt, wo der verlorene Sohn angelangt war,

da es von ihm heifit: ,,Er kam zu sich.” Dieses Zusichkommen ist der erste Schritt, auf den wir

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
4 02.08.2025



warten miissen, che wir alle anderen Schritte machen konnen. Es wire der erste Schritt, der
alle anderen Schritte verheiBungsvoll und sinnvoll machen wiirde, wir wiirden lernen. unsere
Anspriiche preiszugeben, die wir meinen an Gott und Menschen noch stellen zu konnen, wir
wiirden authoren, Gott und das Schicksal anzuklagen, wir wiirden uns anklagen und die ande-
ren um Vergebung bitten. Wir wiirden da stehen, wo der Prophet sein Volk stehen sehen
wollte, wenn er ihm zurief: ,,Wie murren denn die Leute also? Ein jeglicher murre wider seine
Stinde. ,,Lasset uns erforschen und priifen unser Wesen und uns zum Herrn bekehren.* Wir
wissen nicht, was alles geschehen konnte, was Wunderbares, Heilendes und Gutes geschehen
konnte, wenn wir das Andere Gott liberlieBen. Denn Gott ist eben nicht ein Prinzip, das sich
nicht wandelt, sondern der Gott, der sich in Jesus Christus offenbart hat, hat bezeugt, dal3 er es
sich gereuen 146t und daB3 Zorn und Gnade, beide, in seiner Hand stehen. Gott kann uns neu
kleiden, Gott kann das Grauen von uns fernhalten, das immer noch hinter uns herjagt. Sein
Wort kann ein Ende machen mit dem Dialog der sich entschuldigenden und verklagenden Ge-
danken, die 6ffentlich und heimlich die Luft des Neuanfangs in unserm Volk vergiften und
verpesten. ,,Bei ihm ist die Vergebung, dal man ihn fiirchte.” Wiiiten wir um diese Verge-
bung, dann wiirden wir uns wohl etwas mehr fiirchten, einander zu richten und zu verdam-
men, wie wir uns heute gegenseitig richten und zugrunde richten. Wir merken, dafl wir ohne
Gott und ohne seine Vergebung nicht vergessen konnen. Wir merken, da3 wir das gerettete
Leben nicht zur Basis des Neuanfangs machen kénnen und daB die Tatsache, daB wir Uberle-
bende sind, nicht ausreicht, um davon weiterzuleben. Darum sollten wir vorsichtig sein,
,Gnade* zu nennen, da3 wir libriggeblieben sind, daB3 wir noch einen Rest von Kirche {ibrig-
behalten haben, dal} hier und da noch unzerstorte Dorfer und Stidte, heilgebliebene Gottes-
hiuser und Versammlungsrdume vorhanden sind. Das ist die Gnade nicht, die uns hilft, die
uns im letzten Grunde froh machen und einen neuen Anfang geben wird. ,,Wer sein Leben
lieb hat, der wird es verlieren.* Wir konnten gelernt haben, dafl dieses Wort buchstéblich wahr
ist, und wir kénnen auch das andere gelernt haben, was zwar nicht in der Bibel steht, was aber
doch aus dem Geist des Christentums heraus gesprochen ist: ,,Das Leben ist der Giiter hochs-
tes nicht, der Ubel groBtes aber ist die Schuld.“ Die Kirche konnte wissen, daB ihr das Ver-
méchtnis anvertraut ist, den Menschen die enge Pforte zu zeigen, um in das Himmelreich ver-
gebener Schuld einzutreten, um Feinde wieder Briider werden zu hissen. Die Kirche konnte
wissen, da3 man dazu weder in den Himmel klettern muf3 noch in die Hélle herunterzusteigen
braucht, daB3 es also weder geraten ist, liber das, was geschehen ist, hinwegzuflattern, um sich
in eine neue Traumerei zu verlieren, noch das Griberfeld der Geschichte zu 6ffnen und die
Toten auf die Anklagebank zu setzen. Die Kirche wiirde dann wieder Kirche sein und iiberall
da Kirche Jesu Christi, wo durch sie das Wort, das lebenschaffende, umgestaltende, verge-
bende, der Néhe Gottes gewill machende Wort uns nahe ist.

,»Das Wort ist dir nahe.* Daflir soll die Kirche Zeugnis sein. Das ist ihre Botschaft, die Bot-
schaft der erniedrigten Berge und der eingeebneten Téler, eine Adventsbotschaft, wie es keine
andere auf Erden gibt. Gott ist nahe, das hei3t, da3 der nahe ist, der den glimmenden Docht
nicht ldschen und das geknickte Rohr nicht brechen wird. Christus ist da, als der fiir uns Ge-
storbene und Auferstandene, der uns vertritt, und mit ihm ist eine Gerechtigkeit da, die mehr
ist als alle irdische Gerechtigkeit, die sich uns anbietet als unsere neue Gerechtigkeit, damit
wir in ihr leben sollen. Das ist das neue Kleid, das dem verlorenen Sohn ohne Verdienst und
Wiirdigkeit winkt, der Fingerring Gottes, das Zeichen neuer Wiirde und neuer Freiheit. Von
dieser Gerechtigkeit her wiirden wir wohl nicht mehr in den Wahn verfallen, die Welt noch
einmal aufzuteilen in Gute und Bdse, in Gerechte und Ungerechte. Bei diesem Freudenmahl
mulf} der Pharisdismus drauB3en bleiben, der Pharisdismus in jeder Form, ob er nun als Rassen-,
Klassen- oder sonst ein Wahn auftreten mochte. Die Gemeinde Gottes ist die Gemeinde der
begnadeten Siinder, die sich weder schdmt das Wort Gnade noch das Wort Siinde auf sich zu
beziehen, weil in diesen beiden Worten ihre neue Freiheit und ihr neuer unverlierbarer Stand

der Gotteskindschaft ausgesprochen ist.

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
5 02.08.2025



Aber gerade von hier aus gesehen wird mir nun etwas bange zumute, wenn ich sehe, wie die
Kirche sich heute ordnet. Vor allem darum, weil vieles Selbstverstandliche so breit und viel-
faltig erortert wird, und das, was breit und vielfiltig, in mancherlei Weisen und mancherlei
Form erortert werden miifite, wie eine Selbstverstandlichkeit behandelt wird. Es ist mir darum
bange, weil es bei diesem Ordnen in der Kirche trotz allem Streit und Larm letzten Endes so
totenstill zugeht, weil das Wort des Lebens, das uns in den letzten Jahren auch noch in der
Zerstreuung erreichte, leitete, sammelte und trostete, dabei so zuriickgetreten ist. Wir ordnen,
als gelte es, einen Apparat wieder in Gang zu bringen, aber der Motor steht still; es klappert,
aber es bewegt sich nichts. Es ist so, als ob man versucht, sich umzustellen, dhnlich wie man
sich in den Kirchenleitungen im Jahr 1933 umstellte, auf einen zeitlichen Wandel, auf einen
Wandel, der sich in den politischen und gesellschaftlichen Verhiltnissen vollzogen hat, wih-
rend wir doch wissen, dal dieser Wandel erst dann echt wére, wenn jener andere Wandel Er-
eignis wird, der Wandel des Menschen, wenn wir wieder lernen kdnnten, was es heiflit, in gu-
ten Werken zu wandeln, die Gott schon zuvor bereitet hat denen, die dazu berufen sind. Das
Evangelium tritt zuriick, im Vordergrund stehen ,,Gesetze®, Wahlgesetze, Gesetze zur Reini-
gung des Pfarrerstandes, Gesetze zur Neuordnung kirchlicher Grof3- und Kleinrdume, Gesetze
iiber Bekenntnisschule, Ordnung tiber Liturgie und kirchliche Lesungen, Ordnungen des Ge-
betes, ein ins Unbegrenzte fortzusetzendes Ordnungswerk, ohne daf} irgendein Mensch im
deutschen Volk den Eindruck hat, dal dadurch das, woran wir kranken, in Ordnung kdme. Es
fehlt ein Wort von der Qualitit, wie wir es einmal geschmeckt haben, als jene Entscheidungen
fielen, durch die sich die Gemeinde Gottes wirklich sammelte. Es fehlt das Wort von der be-
freienden und bindenden Kraft, wie wir es in den letzten Jahren hier und da in den Kirchen zu
horen bekamen. Wir bringen die Kirche in Ordnung, aber wer bringt uns in Ordnung? Wir
sind Tag und Nacht dabei, die Schiden zu reparieren, die wir an den causae secundae bemer-
ken; aber wie steht es denn mit der prima causa? Ist die Havarie des Schiffes, in dem wir sit-
zen, wirklich nur die Folge seiner schadhaften AuB3enseite? Wiirden nicht alle diese Dinge, an
denen wir nun schon anderthalb Jahre sitzen, viel leichter in Ordnung kommen, viel einfacher
und unkomplizierter als wir es uns machen, wenn das andere, was sich eben nicht von uns
ordnen laBt, wieder zunichst einmal erbeten und empfangen, geglaubt und verkiindet wiirde?
Die Voraussetzung aller Ordnung ist, da3 der Vater den Sohn wieder einsetzt in seine Sohn-
schaft, dann erst ist die Freiheit wieder gewonnen, die uns zum Herrn aller Dinge und zum
Diener edler Menschen macht. Dann wird das Ordnungmachen in der Gemeinde, in der gan-
zen Kirche, im ganzen deutschen Volke, eine frohliche und schone und leichte Sache sein,
weil es unter dem Glanz der Freude steht und unter der Aufrichtigkeit der Bruderschatft, ,,dann
wird man sagen unter den Heiden, der Herr hat Grof3es an ihnen getan®.

Sonst aber, wenn das nicht geschieht, wenn an Stelle des Einen, was not tut, die Polypragmo-
syne' bei uns iiberhandnimmt, werden wir einander richten und reglementieren, aber wir wer-
den nicht mehr briiderlich beieinander wohnen. Wir werden uns um Gegensétze streiten, die
keine sind, die einen werden die Kirche episkopal, die anderen werden sie synodal ordnen
wollen, die-Konfessionellen werden sich gegeniiber den Unierten, die Unierten gegeniiber den
Konfessionellen im Recht fiihlen, die ungliickselige Frage des Amtes und der Amter wird mit
allem theologischen Scharfsinn neu und ergebnislos diskutiert werden, wir werden wieder li-
beral und orthodox sein, und jeder wird in dem, was er selber ist, seine eigene Gerechtigkeit
und sein eigenes Redit behaupten und verteidigen. Was in den vergangenen Jahren Gnade
war, bewahrende und behiitende Gnade, trotz aller unserer Schwachheit und in allem Unglau-
ben, wird zum Verdienst umgebogen werden und die Gefahr des Rithmens wird unser Zeugnis
tritben und uns seiner Kraft berauben. Aus einer Kirche, die vom Wort des Herrn lebte, wird
eine Institution werden, die liber dem Bekenntnisstand wacht, und dieser Wiachterdienst, der
einmal sein gutes Recht hatte, als es galt, den Feind zu besiegen und das schlafende Heer zu

! Vielgeschiftigkeit im Sinne von Wichtigtuerei.
Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
6 02.08.2025



wecken, wird sich in Zwang und Unfreiheit verwandeln, wir werden bald entdecken, daB3 wir
munter dabei sind, Miinze, Dill und Kiimmel zu verzehnten, aber das Schwerste am Gesetz,
das Gericht, die Barmherzigkeit und den Glauben dahinten zu lassen.

Wenn das geschieht, und es geschieht weithin bereits, wird von einer solchen Ordnung kein
Geist ausgehen, der der Welt deutlich macht, daB3 hier das Heil zu finden ist. Wir haben im
Grunde genommen die fragliche Entwicklung, die in den letzten Jahren des Kirchenkampfes
einsetzte, als die Bezeugung des Evangeliums hinter der Sorge um den duferen Bestand der
Kirche zurticktrat, noch nicht iiberwunden. Dabei erliegen wir der Illusion, zu meinen, wir
hitten einen freien Raum vor uns, in den hinein wir nun, wie noch nie zuvor, das Idealbild ei-
ner kirchlichen Ordnung einzeichnen konnten, um dann an die innere Ausstattung dieses Ge-
baudes zu gehen. Das ist dieselbe Illusion, die alle jene kirchlichen Konstruktionen entstehen
lieB, die 1933 so grofBe Verwirrung anrichteten. Ob man das mit rechter oder falscher Lehre
macht, ist dabei ganz gleich, denn diesen ,,freien Raum* gibt es nie, und alles, was in ihn hin-
ein entworfen wird, ist darum eitel. Der Raum, in dem wir uns befinden, ist durch die grauen-
volle Wirklichkeit des Zusammenbruchs gekennzeichnet und ist gekennzeichnet durch das
Elend der Heimatlosigkeit, durch die Daseinsnot der Verjagten und Entrechteten, durch die
aus allen Himmeln gestiirzte Jugend, die keine Zukunft mehr vor sich sieht und der man es
darum auch nicht verdenken kann, wenn sie noch einmal den Idealen von gestern nachgeht. Er
ist erfiillt von dem namenlosen Leiden der Mddchen und Frauen, die so Furchtbares erlitten
haben, da3 nur noch der unvergeBliche Eingang von Augustins Buch tiber den Gottesstaat in
diese Tiefe der Not und des Jammers heranreichen diirfte. Meinen wir etwa, dal} da, wo der
Hunger Miitter ihre Kinder begraben lie3, wo Ménner in Verzweiflung iiber den Zusammen-
bruch des Vaterlandes ihrem Leben ein Ende setzten, wo umgekehrt charakterlose Selbst-
sucht, Raub und Denunziation zur Tagesordnung geworden sind, wo wir {iberall den Gestalten
begegnen, die nach dem Worte leben: ,,man kann auch am Untergang eines Landes verdie-
nen®, meinen wir, daf} es da viel auf sich hat, wenn es heif3t, die Kirche ordnet sich. Leben wir
nicht an alledem vorbei? Miissen wir nicht fragen, warum das geschah? Was heif3t das Schuld-
bekenntnis anderes, als da3 wir hier zu einem ganz neuen Anfang gerufen sind? Nein, dieser
vermeintlich leere Raum ist nicht leer, er ist voll von Jammer, Elend, Schuld und Not, er ist
voll von neuem Pharisdismus und 6dem Schriftgelehrtentum. Enttduscht hat schon mancher
den Kirchgang wieder aufgegeben, liber unserer Predigt droht das Wort von Amos 8,11-12
vom Hunger nach Gottes Wort, das nicht mehr zu finden sein wird. Der Raum, in dem wir le-
ben, ist voll von Bemiihung und Anpreisung aller moglichen Heilkiinstler, die sich am Lager
des sterbenden Volkes produzieren. Und unter der Decke des 6ffentlichen Lebens schwelt die
Frage, wo ist Gott, wo ist Gerechtigkeit, wo ist Liebe? Was bedeutet die Christenheit heute?
Wie bezeichnend war das grof3e Entsetzen, das sich in christlichen Bldttern widerspiegelte, als
Wiechert sein neuestes Buch herausgab: ,,Die Jeromin — Kinder®, denn da stand der Satz:
,»Das Denken ist der Tod Gottes. Und er hat ithn uns in die Hand gegeben, seinen eigenen Tod.
Er mochte ihn wieder zuriickhaben, aber es ist zu spét, wir geben nichts mehr zuriick.* Noch
fliistert dies alles unter der Decke, aber es bildet eine gefdhrliche Unterschicht, iiber die hin-
weg wir ,,ordnen®. Es ist zur Fliisterpropaganda degradiert, aber es wire seltsam, wenn aus
diesem Raunen nicht wieder ein lauter Protest aufsteigen sollte. Das Nichts hat noch nicht
aufgehort, sich als letzter Ausweg aus der Not anzubieten; diese Philosophie des Nichts, die
im Moment etwas heimatlos ist, aber wer weil}, wann dieser bose Geist wiederkommen wird,
mit siebenfacher Verstiarkung, um das geordnete Haus neu zu besetzen. Hier muf3 die Kirche
ordnen. Dieses vom Nihilismus angefochtene Dasein hat sie zu bewahren, weil sie es bewah-
ren kann. Den Menschen, der drauf und dran ist, noch einmal, aus Unglauben und Verzweif-
lung heraus, einen Bund mit der Holle zu schlieBen, muf} sie einladen in den Bund Gottes, der
fiir alle Miihseligen und Beladenen offensteht. Das wird die Kirche nicht konnen, wenn sie
nicht wieder begreift, daB3 in ihr Leben und Lehre eins sind. Die Ordnung der Kirche ist die

Heiligung und die Heiligung ist nichts anderes, als die Bewahrung vor dem Bosen. Ist mit

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
7 02.08.2025



allem, was bisher geordnet ist, nach dieser Richtung hin etwas Entscheidendes geschehen? Ist
nicht im Gegenteil vieles wieder abgebaut und aufgelost, was eben in den Jahren der Anfech-
tung innerhalb der Bekennenden Kirche an Sammlung der Gemeinde, an neuer Form der Ge-
meinschaft, der Bruderschaft, auch Bruderschaft innerhalb der Leitung der Kirche, an unge-
kiinstelter selbstverstidndlicher Form der gottesdienstlichen Feier, gewonnen war? Waren nicht
die EntschlieBungen von Dahlem ein Fingerzeig, wie eine rechte Heiligung, und zwar in die-
ser modernen Welt, aussehen konnte. Die Anordnungen, die dort beschlossen wurden, waren
darum echt, weil sie Kampfordnungen waren und alle Anweisungen zur Heiligung sind in der
Bibel von da aus zu verstehen, daf3 sie Kampfordnungen sind und daB3 die Schar der Christen,
die sich in diesen Ordnungen sammelt, die Verheilung hat, am bésen Tag zu widerstehen,
weil sie in der Waffenriistung Gottes ins Feld zieht. Wir fragen noch einmal: sind die Ordnun-
gen der Kirche, die wir bisher schaffen konnten, dieser Art, daf3 sie uns aufmerken lassen, daf3
sie den verlorenen, angefochtenen, heimatlosen Menschen in Deutschland heute aufmerken
lassen, daB3 sie ihn rufen, hier sich zu sammeln, weil hier der Sieg verheiflen ist, der Sieg iiber
das Bose, aus der Teilnahme an dem Sieg, den der Herr der Kirche iiber den Bosen gewonnen
hat? Gerade das ist nicht geschehen. Gewisse Kreise unter uns neigen dazu, die letzten Jahre
als eine Episode zu empfinden, nachdem die Bedrohung von auflen verschwunden ist. Wun-
dern wir uns, dal ein Christentum, welches zuriickschaut, zur Salzsédule erstarrt? Kann das an-
ders sein? Wenn wir mit diesen Ordnungen nichts anderes tun, als auf die alten Vorbilder zu-
rliickzuschauen, die sich als ungeeignet erwiesen haben, und {iber die der Feuerregen vom
Himmel gefallen ist — kann es dann anders sein?

IL.

Dei- Versuch, bei der Neuordnung der EKiD. die konfessionelle Frage zum Ausgangs- bzw.
Zielpunkt zu machen, setzt die Illusion vom freien Raum voraus. Wer heute den Versuch
macht, die EKiD. unter Zugrundelegung der konfessionellen Unterscheidungslehre ,,zu ord-
nen“, wird das Gegenteil davon erreichen. Er geht damit hinter die in Barmen gefallene Ent-
scheidung zuriick. Daran dndert auch die Tatsache nichts, daf3 er sich die dort gefdliten theo-
logischen Entscheidungen als Abwehr gegen bestimmte Irrlehren zu eigen macht.

Damit soll gesagt sein, daf3 es nicht an geht, ja zu sagen zu der Theologischen Erkldrung von
Barmen, aber im selben Atem zur Evangelischen Kirche als Kirche Jesu Christi nein zu sa-
gen-. Es geht nicht an, so zu tun, als wire die Entscheidung, die in Barmen fiel, und die die
Kirche in ihrer Existenz als Kirche Jesu Christi betraf, im Raum der lutherischen Kirche oder
der reformierten oder in sonst einem nachtraglich konstruierten Raum gefallen. Sie ist von der
DEK. fiir die DEK. vollzogen und alle im Kirchenbund zusammengeschlossenen Kirchen
wurden damit dieser Entscheidung unterstellt. ,,Die Bekenntnissynode der DEK. erklart, da3
sie in der Anerkennung dieser Wahrheit und in der Verwerfung dieser Irrtiimer die unumgéng-
liche theologische Grundlage der DEK. als eines Bundes der Bekenntniskirchen sieht.* Damit
ist dieser Bund in einem neuen Sinn konstituiert. Von den Irrlehren, die hier genannt werden,
heifit es: ,,Bei deren Geltung hort die Kirche auf, Kirche zu sein.” Das ist so klar, daB3 es kei-
nes Kommentars bedarf, und weil es so klar war, hat es auch zur Klarung in Gemeinden und
Einzelkirchen gefiihrt. Aber es sollte nicht lange dauern, da konnte man nun in der Tat horen,
die DEK. sei gar keine Kirche, denn sie habe kein Bekenntnis. Es sollte nicht lange dauern, da
konnte man das ,,Interim* akzeptieren, die Umwandlung der Deutschen Christen und der Be-
kennenden Kirche in ,,Gruppen®, die unter der Leitung der Kirchenausschiisse zusammenar-
beiteten. Das war die ,, Union “, gegen die man in Wahrheit hdtte stehen miissen. Aber das
wurde auf konfessioneller Seite nicht gesehen und konnte dort auch nicht gesehen werden.
Wenn ndamlich die DEK. keine Kirche ist, dann kann man sich auch eine solche Konstruktion
in ihr gefallen lassen, da ja die Leitung einer solchen Kirche auch nicht anderes ist als ein un-

verbindlicher Aufsichtsapparat. Auf der Synode von Barmen aber, so mufite man auch diesen

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
8 02.08.2025



Vorgang jetzt interpretieren, ist nicht die Kirche als Kirche in Erscheinung getreten, sondern
hier ist im besten Falle eine Mahnung an die einzelnen Bekenntniskirchen erfolgt, in ihrem
Gebiet mit diesen Erkenntnissen Ernst zu machen. Wenn die Bekennende Kirche mehr sein
will als das, wird sie zum Schwérmertum und verdient dementsprechend dessen Schicksal.
Die wahre Kirche aber steht ,,zwischen Erasmus und Carlstadt. Schon im Jahre 1936 konnte
man das alles horen und lesen. Es ist die Begriindung des kirchenpolitischen Kurses, der jetzt
eintrat und der zum Zerfall des kirchlichen Widerstandes fiihrte. Hier wurde die Bekennende
Kirche verdichtigt, ,,in ihr sei das BewuBtsein ,lebendig‘“, zu der einen — dem Sinne nach fik-
tiven — evangelischen Kirche zu gehdren®. ,,Die Bekennende Kirche ist ebensowenig Kirche
wie die DEK., auch wenn letztere in der denkbar besten Form gedacht wird. Denn auch die
Bekennende Kirche hatte und hat kein alle ihre Glieder verpflichtendes Bekenntnis.* Wahrend
in der Welt die Stimme der Bekennenden Kirche als das einzige Zeichen des erwachenden
christlichen Glaubens und christlichen Gewissens vernommen und verstanden wird, wihrend
die Briider fiir dies Bekenntnis leiden, wihrend sich unter ihr Gemeinden sammeln, wihrend
sich, dadurch bestimmt, die Kirche von der Gegenkirche absetzt, wird aus dem Lager der kon-
fessionellen Gruppe erklért: Kirche sei das nicht, was da rede, es seien einzelne, ihr Anspruch
Kirche zu sein, sei darum Schwéirmerei. Man konstruiert sich eine Mitte, die man zwischen
Erasmus und Karlstadt, zwischen dem Liberalismus und den Dahlemiten sucht, und glaubt da-
mit den rechten Ort des Bekenntnisses fixiert zu haben. Man sieht nicht, dal3 Barmen damit
grundsétzlich preisgegeben und ausgeldscht ist. Man 146t Barmen gelten, soweit darin eine
Grenze gegen die Irrlehre gezogen ist. Aber im Grunde steht damit die theologische Erklarung
von Barmen im System der Konfessionellen nicht anders, als die lutherische Rechtfertigungs-
lehre im Tridentium. Der Obersatz bleibt stehen, dafl die Evangelische Kirche eine Fiktion ist,
eine ,,Erfindung der Theologen am Schreibtisch* (Sasse). Wir lesen jetzt, da3 man in Barmen
besser von einem Bund Bekennender Kirchen gesprochen hitte, dal Barmen die ,,Bekennt-
nisse der zwei Kirchen — gemeint sind das lutherische und reformierte — ,,nicht authebt, son-
dern sie bestétigt in ihrer kirchen- und nicht schultrennenden Bedeutung®. Darnach ist also in
Barmen die kirchentrennende Bedeutung der reformatorischen Bekenntnisse bestétigt worden.
Das ist die Groteske, die sich einige Jahre nach dem einmiitigen Bekenntnis von Barmen voll-
zieht. Und weiter: In dem Moment, wo deutlich wird, daf3 Kirchen, die eben noch das gemein-
same Wort von Barmen gesprochen haben, nun ihrerseits erkldrten, dal3 es hier eben nicht um
die Kirche ging, und diese Synode in Wahrheit keine Synode der Kirche sein konnte, muf3 der
Offentlichkeitsanspruch der Bekennenden Kirche, verantwortlich fiir die ganze Kirche zu re-
den, hinféllig werden und die Sekte der Dahlemiten mit ihren Bruderréten in selbstgewéhlter
Vermessenheit dastehen. Das Bekenntnis der Kirche hat ja nur noch innerkirchliche Bedeu-
tung; der Leib der Kirche, der zu diesem Bekenntnis dazugehorte, war zerbrochen, die Einheit
des Leibes preisgegeben. Dem entspricht durchaus die duere Lage, die Trennung der Beken-
nenden Kirche in Bad Oeynhausen, die Isolierung der Bruderrite zur ,,Gruppe® und deren
dann sofort einsetzende Auflosung und organisatorische Vernichtung durch den Staat.

Von der lutherischen Kirche aber heil3t es: ,,Sie lebt in Deutschland in einem ,Interim‘, denn
es hat sich als unmoglich erwiesen, die Kirchengemeinschaft mit den Irrlehrern aufzuheben.*
Der Reichskirchenausschufl miisse, ,,nach seiner Herkunft und Zusammensetzung, von gleich-
berechtigten, nebeneinanderstehenden Gruppen reden®, er sei also nicht ,,Kirchenregiment ge-
mal dem lutherischen Bekenntnis®. Mehr wird nicht gesagt und mehr ist zu sagen nicht notig.
Der Ausschuf3 wirkt ja ,,jenseits der wahren Kirche*. Das wahre Regiment der lutherischen
Kirchen liegt bei den rechtméfig im Amt stehenden Bischofen, die sich an das lutherische Be-
kenntnis gebunden wissen und dariiber zu wachen haben, ,,damit es in Ehren in diesen ge-
schwinden Zeitlduften bewahrt* werde. Dal} die Bekennende Kirche zugrunde geht oder, bes-
ser gesagt, daB3 der Mund verstummt, der da eben noch fiir die Wahrheit und Gerechtigkeit re-
dete, da3 sich ein grofes Schweigen iiber Deutschland legt, da3 auBBer dem Landesbischof D.

Wurm und auBler einem katholischen Bischof keiner mehr so vernehmlich redet, dal} er die

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
9 02.08.2025



Gldubigen in den entscheidenden Fragen trostet und stérkt, die Gerechtigkeit Gottes wider die
Ungerechtigkeit proklamiert, den Staat anspricht in seinem Verfall, alles das bedeutet im
Grunde genommen keine Anfechtung der Kirche mehr, das lutherische Bekenntnis als solches
ist nicht in Gefahr, und solange das nicht in Gefahr ist und kein neuer Unionismus droht, ist
die Kirche in sich in Ordnung.

Wir werden diese Dinge darum so ernst nehmen miissen, weil diese Entwicklung nicht nur
von schwerwiegenden Folgen innerhalb der Kirche und vielleicht auch der politischen Ereig-
nisse war, sondern weil, was wir wohl alle nicht fiir méglich gehalten haben, heute aus dieser
Perspektive heraus, ungebrochen und unrevidiert, weitergearbeitet wird. Hinter dem Plan der
Bildung der lutherischen Kirche Deutschlands steht die Sorge, es kdnnte die neue EKiD., die
nach den Verfolgungen und Drangsalierungen sich in Treysa neu konstituierte, um nun auf
Grund der Kenntnisse und Erfahrungen, die sie hinter sich hatte, an die Neuordnung ihres Le-
bens heranzugehen, als Kirche ernst genommen werden. Wir haben frither gemeint, die in
Oeynhausen zerbrochene Gemeinschaft wiirde wie selbstverstindlich nach all den triiben Er-
fahrungen und Erkenntnissen von uns allen briiderlich bejaht und als Frucht vieler Leiden und
Kampfe mit Dank gegen Gott neu ergriffen und geglaubt werden. Wir haben gemeint, nur die
dulleren Verhiltnisse hétten eine praktische Revision jenes Zerfalls gehindert. Wir sahen mit
Schrecken, da3 das nicht der Fall ist. Wir miissen bekennen, da3 wir verstindnislos dem ge-
geniiberstehen. Verstindnislos vor allem dariiber, da3 die hingestreckte Bruderhand nicht ge-
wollt wird. Muf3 denn noch mehr geschehen in Deutschland, muf8 denn noch mehr geschehen
im Zerfall der Evangelischen Kirche, bis es dahin kommt, da3 wir die Einheit der Evangeli-
schen Kirche bejahen. Eine Geschichte von mehr als tausend Jahren wird heute von uns in ih-
rer tiefsten Krise erlebt, wir sind als Volk in Situationen hereingefiihrt, wie sie so seit Volker-
wanderung wohl noch nie iiber uns gekommen sind. Antichristentum hat sein Haupt erhoben,
wie es das in der Geschichte des Abendlandes noch nie gegeben hat, aber fiir die seit Oeyn-
hausen ihren eigenen Weg wandelnden lutherischen Kirchen gibt es offenbar nur eine Sorge:
die Union. Es gibt offenbar nur eine Frage fiir sie: ist jetzt nicht die Gelegenheit gekommen,
das Unrecht von 1817 wiedergutzumachen. Es gibt nur ein kirchenpolitisches Ziel: der Zu-
sammenschluf der Lutheraner im Weltluthertum. Es soll nicht geleugnet werden, dal3 diese
Aufgaben und Ziele sehr ernst zu nehmende Fragen sind, an denen wir nicht voriibergehen
diirfen, aber sie werden dadurch falsch, dal ihnen ein ausschlieflicher Rang bei der Neuord-
nung der EKiD. zugemessen wird. Weil auch wir Lutheraner sind, aber Lutheraner, die sich
gerade heute durch Luther und die Reformation zur Umkehr und zur Bufle gerufen wissen,
weil wir nicht glauben kénnen, daf3 die Viter der Reformation das hingenommen hétten, was
wir hingenommen haben. und das gerechtfertigt hitten, was wir gerechtfertigt haben, weil wir
also in Luthers Theologie und unseren Bekenntnissen nicht nur ein traditionelles Erbe sehen,
das uns rechtfertigt, sondern ein Wort, das uns anklagt, weil wir uns nicht nach den Fragestel-
lungen von 1529 und 1817 die gegenwirtigen Probleme in ihrer neuen und besonderen Form
vereinfachen kdnnen, darum kdnnen wir nicht dazu schweigen. Gerade dann, wenn uns Luther
theologisch, wenn uns die Augustana, die Apologie und auch die F.C. etwas bedeuten, geht es
nicht an, das Zeugnis der Viter in dieser Forderung der Separation der Konfessionen wieder-
zuerkennen. Im Gegenteil, das hier kundgewordene Zeugnis wird sich zu bewihren haben im
Kampf um die Echtheit der Kirche in der Evangelischen Kirche Deutschlands. Es wird sich zu
bewihren haben am Wort der Schrift, an der norma normans, und wir wollen und diirfen und
konnen uns darum nicht dazu verstehen, dall die Evangelische Kirche eine ,,Fiktion* ist. Ehe
diese Sache nicht ausgesprochen und klar ist, kann es keinen Neubau der Kirche in Deutsch-
land geben, der erfolgversprechend wére. Das bedeutet aber praktisch, dafl die Lutheraner den
Weg, den sie theologisch und kirchenpolitisch seit Oeynhausen gegangen sind, revidieren
miissen, weil sonst der Zusammenhang mit der Bekennenden Kirche nicht denkbar ist.

Wir werden uns darum zunéchst einmal vergegenwirtigen miissen, was denn auf der Synode

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
10 02.08.2025



in Barmen iiber die Evangelische Kirche gesagt worden ist und wie man sich von dort aus das
Verhiltnis der verschiedenen Bekenntniskirchen zueinander zu denken hat. In Barmen heif3t
es: ,,Uns fiigt dabei zusammen das Bekenntnis zu dem einen Herrn der einen heiligen, allge-
meinen und apostolischen Kirche.“ In der Tat, mehr kann man eigentlich nicht sagen, wenn
man die Einheit der Kirche zum Ausdruck bringen will. Wenn hier nicht die Kirche geredet
hat, dann weil} ich nicht, wie man sich das Reden der Kirche denken soll. Hier ist offenbar er-
kannt, daf} die Kirche weiterreicht als die Konfession, hier ist in schwerster Stunde die wahre
Okumenizitit der Kirche von der Kirche bezeugt worden. Es ist weiter erkannt, da, wenn be-
kennend geredet werden soll, es nur so geschehen kann, dal etwas Grundsétzliches, Unbe-
grenztes, Letztes gesagt wird, daB alles, was sonst gilt, neu tiberpriift und in Frage gestellt
wird. Notwendigerweise wird zwischen Kirchen, die ein solches Bekenntnis zusammenfiigt,
alles, was bisher zwischen ihnen stand, in einem neuen und anderen Licht erscheinen. Es ist
eine neue Basis gefunden, um in neuer, hoffnungsvoller Weise iiber die alten Streitpunkte zu
verhandeln. Es soll bei diesen Verhandlungen eins nicht mehr in Frage gestellt werden, daf3
diese Kirchen unter einem Herrn, in einer Gemeinschaft des Glaubens stehen. Wenn dariiber
auch das konfessionsmorphologische Konzept friitherer Zeiten eine Wandlung erfédhrt, das Le-
ben der Kirche ist michtiger als diese ,,statischen Begriffe*“. Bonhoeffer wird so unrecht nicht
haben, wenn er sagte, daf} die zwischen verschiedenen Kirchen bestehenden Gegensitze durch
das Ereignis eines gemeinsamen Bekenntnisses in actu — also nicht eines unverbindlichen Re-
ligionsgespréchs — eine Degradierung erfahren kdnnten, und man kénnte sich an Luther selbst
halten, wenn er sagt, was heute Geist ist, sei morgen Buchstabe, oder wenn er erklart: ,,in
sensu, non in verbis est haeresis“. So kann es durchaus sein, dafl wahre Kirchengemeinschaft
in einem solchen status confessionis offenbar wird, die zu einer Revision fritherer Bekenntnis-
entscheidungen zwingt, und es kann sein, daB3 solche Gemeinschaft weiter reicht und echter
ist, als die mit sogenannten konfessionsverwandten Kirchen. Darum miissen wir auch in An-
spruch nehmen, dal3 wir als Lutheraner nichts Unrechtes, gerade auch im Blick auf die Abend-
mahlsentscheidung von 1529 nichts Unrechtes taten, wenn wir in gemeinsamer Anerkennung
der Realprisenz Jesu Christi im Abendmahl auf diesen Synoden gemeinsam mit unseren re-
formierten Briidern zum Tisch des Herrn gingen.

Es hat auch sonst in der neueren Kirchengeschichte Beispiele dafiir gegeben, dafl im Marty-
rium Kirchen erkannten, wie falsch es war, daB sie sich gegenseitig bekdmpften, und daB sie
infolge dieser Erkenntnis das aus fritheren Zeiten stammende Anathema strichen. Soll es so
etwas nicht geben, mul3 durchaus erst eine totale Revision der Lehre stattfinden? Sollen wir so
lange warten, bis sich eine Kommission {iber die Lehrdifferenzen einigt und eine Synode
diese Einigung akzeptiert? Ist das nicht iiberhaupt ein falscher Weg? Wir konnen doch Luther-
aner bleiben und wir wollen Lutheraner bleiben und unsere Briider werden Reformierte blei-
ben und werden nicht so bald ihr andersartiges Verstindnis von der Realpridsenz aufgeben,
und doch konnen wir die Kirchengemeinschaft, die iiber uns méchtig geworden ist, nicht mehr
aufgeben. Die Einheit der Kirche ist selbst ein Glaubensartikel und Luther kann auch hier wie-
der das Rechte getroffen haben, wenn er sagt: ,,certum est, omnia vocabula in Christo novam
significationem accipere in eadem re significata“. Es konnte auch der Abendmahlsstreit eine
solche neue Entscheidung annehmen, wenn wir ihn neu ,,in Christo* iiberdenken. Es konnten
sich iiberhaupt an Stelle gegensétzlicher Streitigkeiten fruchtbare Mdglichkeiten, neue Er-
kenntnisse er6ffnen und da, wo wir bisher wie in einer Sackgasse festsal3en, konnten sich the-
ologische Wege von einer Tiefe und einem Reichtum erschlie3en, von dem wir uns heute
noch nichts trdumen lassen. Wenn aber dagegen gesagt wird: ,,Die lutherische Kirche, die an
ihr Bekenntnis gebunden ist, lehnt eine neue Kirche mit einem neuen Bekenntnis ab, weil sie
eine erneuerte Kirche erstrebt und erbittet”, dann ist dies in Wahrheit doch nur ein Spiel mit
Worten, denn es denkt niemand bei uns daran, eine neue Kirche zu machen, die jetzt erst zu
Stand und Wesen kidme. Im Gegenteil, wir denken viel mehr an jenes Wort von Luther, das er

in seinem Alter sagte, als man ihm vorwarf, da3 er eine neue Kirche wolle: ,,Die alte Kirche

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
11 02.08.2025



leuchtet wieder herfiir.“ Es geht liier nur um die Erneuerung, die aus der Umkehr erwichst,
aus der Umkehr von allen Modernisierungen, die der Neuprotestantismus auch ins Luthertum
hereingetragen hat, aus einer Umkehr, bei der aus dem Rechthabenwollen wieder ein Aufein-
anderhoren wird, weil wir um den einen Herrn wissen und um die eine Kirche.

Dieses Wissen um den einen Herrn ist in Barmen in bestimmten Worten, mit bestimmtem Ja
und Nein in einer Entscheidung bezeugt worden, bei der es um Heil oder Unheil ging. Hier
war nicht der Wunsch nach Einigkeit der Vater des Gedankens, wie das bei allen Unionspla-
nen zu geschehen pflegt, sondern die Tatsache, daB sich alle hier vertretenen Kirchen dieser
Entscheidung unterstellten, erinnerte sie an ihre Einheit. ,,Weil wir unseren verschiedenen Be-
kenntnissen treu bleiben wollen, konnen wir nicht schweigen, da wir glauben, dal uns in einer
Zeit gemeinsamer Not und Anfechtung ein gemeinsames Wort in den Mund gelegt ist.* Mehr
ist nicht gesagt. Man hat sich nicht hingesetzt, um eine Union zu machen, man hat nicht die
Differenzpunkte der Bekenntnisse revidiert, sondern man ist dessen innegeworden, daf3 diese
auf ein ,,gemeinsames Wort“ hinzielen, daf die Tendenz der reformatorischen Bekenntnisse
im Sinne des Evangeliums eine konvergierende und nicht eine divergierende ist. Von einer
hoheren Ebene her, vom Bekennen in actu her, ist ein neuer Standpunkt gewonnen. Was das
fir das Verhalten der Bekenntniskirchen untereinander bedeutet, wird nicht weiter untersucht:
,Das iliberlassen wir Gott*, heifit es dazu. Man kann nur sagen: Hatten wir es ihm doch iiber-
lassen und nicht selbst die ungliickselige konfessionelle Frage in die Hand genommen. ,,Wer
die Hand an den Pflug legt* — und eben das war doch hier geschehen — ,,und sieht zuriick, der
ist nicht geschickt zum Reiche Gottes.* Die konfessionelle Frage aufwerfen, heif3t aber doch,
wie man es auch drehen und wenden mag, den Blick zuriickwenden und die Geschichte, die
Tradition als richtungweisend neben dem Wort ins Auge fassen. ,,Das iiberlassen wir Gott*
bedeutet doch wohl, wir diirfen nun in dieser einen DEK. oder EKiD., wie es heute heifit, als
lutherische, reformierte und unierte Kirchen, als lutherische, reformierte und biblizistische
Theologen miteinander leben. Die Linien laufen aufeinander zu, was widereinander war, ist
nun Freund, eine grundsitzliche neue Wendung ist in Gang gekommen, ein Geist geht durch
dies Ganze. Darum kann auch duf3erlich alles beim alten bleiben — nur hier jetzt keine Reform,
als ob das wichtig und wesentlich wire. ,,Ist jemand beschnitten berufen, der halte an der Be-
schneidung, ist jemand unbeschnitten berufen, der lasse sich nicht beschneiden. Die Sache
der Evangelischen Kirche, das Evangelium von Jesus Christus selbst, muf auf den Plan, wer
es bezeugt mit Wort und Tat, ist damit gerechtfertigt und ist damit geheiligt. Der konfessio-
nelle Stand rechtfertigt uns nicht, er wird gerechtfertigt durch das Evangelium. Er kommt jetzt
und so zu neuem Recht. Umgekehrt aber kann dem Worte Gottes gegeniiber die Tatsache, daf3
man sich in seiner christlichen Existenz aus der Tradition versteht, zur volligen Blindheit wer-
den. Das Problem der Abrahamskindschatft ist gerade fiir Lutheraner ein hochst ernsthaftes
Problem. Es kann die Berufung auf die ,,Abrahamskindschaft* gerade zur Verfehlung der
heute an uns ergehenden Entscheidung werden. Und das ist das Problem des Konfessionalis-
mus, wie wir es empfinden und sehen. Miissen wir nicht von da aus unseren lutherischen Brii-
dern zurufen: ,,Unsere Viter freuten sich, da sie diesen Tag sahen.* Miissen wir ihnen nicht
bezeugen, dal} es gerade von der hier getroffenen Entscheidung her zu einem neuen Lesen und
Verstehen der Bekenntnisschriften der lutherischen Kirche unter uns in der Union gekommen
ist. Mii3te nicht die Weltweite des lutherischen Bekenntnisses gerade von da aus neu ge-
glaubt, gehofft und gewollt werden? Man wird es Gott nicht verbieten kdnnen, sich seine Zeu-
gen auch in der Union zu erwecken, und man wird es ihm nicht abtrotzen konnen, seinen
Geist an einen gesicherten Bekenntnisstand zu binden. So ist denn auch das rechte Bekenntnis
tiberall aufgebrochen, in lutherischen und in unierten Kirchen haben evangelische Christen
einmiitig bekannt, und sie haben nicht bekannt als Lutheraner, sondern sie haben bekannt als
Christen. Das Bekenntnis wurde wieder, was es eigentlich sein Mill, norma normata, die
Schrift aber wurde die norma normans. Andererseits hat es nicht gefruchtet, einzelne Konfes-

sionskirchen zu beschworen, mit ihrem rechtlich verankerten Bekenntnis Ernst zu machen, da

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
12 02.08.2025



ist eben kein Feuer vom Himmel gefallen und da wird keines fallen.

Versuchen wir nun das Fazit aus dem allem zu ziehen. Die Sache der Bekennenden Kirche
bleibt dem Bestand der Evangelischen Kirche verbunden. Die gemeinsame Wurzel der Refor-
mation, die Kirche vom Evangelium her bezeugt, trug das Ganze. Ihr galt die Entscheidung.
Es wurde nicht die Kirche der Lutheraner oder der Reformierten bezeugt, sondern es wurde
die eine, heilige, apostolische Kirche bekannt und geglaubt. ,,Wenn die Kirche Kirche ist, da
ist sie schon gerettet®, hie3 es damals, ,.keine noch so schwere Gewalt wird sie anriihren.* Das
aber ist dasselbe, worum es einst den Reformatoren gegangen ist.

Zweitens wurde bekannt, dal hier ein gemeinsames Wort ,,uns in den Mund gelegt wurde*.
Das soll doch wohl heiflen, daB3 hier etwas geschah, was seit den Jahren der Trennung der bei-
den Kirchen in diesem entscheidungsvollen Ernst nicht mehr geschehen ist. Es wurde kein
Religionsgesprich gefiihrt, keine Konkordie dabei Beabsichtigt, aber es wurde der Grund ge-
legt, solche Gespriache neu aufzunehmen zwischen den Kirchen, die dies gemeinsame Wort
sprachen. Konnte nicht der Konfessionalismus innerhalb der Reformationskirchen dadurch
entstanden sein, daf bestimmte Fragen im Ansatz stecken geblieben sind, da3 unerledigte
Dinge hier vorliegen, die zwar nicht vollig zum Bruch, aber auch nicht zur volligen Einigung
fiihrten. Also der Konfessionalismus selbst verstanden als Saat auf Hoffnung, als Aufgabe und
Erinnerung an die Einheit der Kirche, als Mahnung, die Begrenztheit der eigenen Kirche nicht
zu iibersehen, wach zu bleiben fiir die Moglichkeit der Verstandigung, ist das nicht die neue,
nicht mehr beklagenswerte, sondern zu begriiBende Rechtfertigung des Konfessionalismus?
Dann aber muf3 die EKiD. als Kirche bejaht werden im Sinne eines Bundes bekenntnisbe-
stimmter Kirchen. Es ist ja auch keineswegs gesagt, da3 die Verstindigung gerade an dem
Punkt gesucht werden mul3, wo sie frither nicht gefunden wurde, da3 das Gesprich da fortge-
fihrt werden muf}, wo es einmal stecken- blieb. Es konnte doch sein, dal} es darum stecken-
blieb, weil es sich in eine Sackgasse verrannte. Es war Lohe, der prophezeit hat: ,,Die Gottlo-
sen miissen kommen, und die Kirche einigen.“ Das Gegeniiber zu dieser Situation hat uns
ganz neue Moglichkeiten der Erkenntnis erschlossen. Es wird dienlich sein, zur Erlduterung
dessen einige Worte in Erinnerung zu rufen, die 1925 ausgesprochen wurden, also in einer
Zeit, als die spdteren Ereignisse noch keineswegs im Blick der meisten unter uns standen. Bei
der Erorterung der Frage nach der Moglichkeit eines allgemeinen reformierten Glaubensbe-
kenntnisses sagte Karl Barth: ,,Credo sagt man erst, wenn alle anderen Moglichkeiten er-
schopft sind, wenn man auf den Mund geschlagen nichts anderes mehr sagen kann, als eben
credo. Jedes andere credo ist ein frohlicher Zauber und vom Teufel und sollte es das Apostoli-
cum selbst sein. Es miite das Bekenntnis der von Gott Verlassenen und als solche von Gott
Heimgesuchten sein®, und weiter: ,,Wenn die Kirche ein Bekenntnis ablegen wollte, so miifite
es universal sein, so miiBite es alle angehen, hineingesprochen in die Fragen, die alle Welt be-
wegen. Heute zum Beispiel, um nur eins zu nennen, zu dem seit dem Kriege in allen Landern
in gleichformiger Weise auftretenden volkischen Nationalismus. Sagt die Kirche ja oder nein?
Sagt sie zum Antisemitismus ja oder nein? Sagt sie zum Kriege prinzipiell und bewuft ja oder
hat sie etwa aller praktischen Vorbehalte ungeachtet, ein letztes prinzipielles Nein gegen den
Krieg auf den Leuchter zu stellen?* Wenn man heute diesen Vortrag nachliest, so liest er sich
wie ein Praludium zu dem, was tatsachlich spéter in der Bekennenden Kirche geschehen ist.
Hier ist die Sache besser erfaf3t, als sie in allen hernach gekommenen Beschreibungen gesehen
ist. Es kann ja auch nicht anders sein, denn alle Ereignisse erfiillen nicht ganz das, was sie er-
fiillen sollen. Aber es ist so gewesen, es blieb der Kirche in ihrer Not und Verlassenheit nichts
anderes iibrig, als eben Credo zu sagen, und es bleibt ihr auch , heute nichts anderes iibrig. Es
blieb ihr nichts anderes iibrig, als das Licht auf den Leuchter zu stellen, um so das Ineinander
von Licht und Finsternis zu entwirren, in dem alle Welt befangen ist. Aber es mul} festgehal-
ten werden, daf3 dieses Wort in Barmen nicht vom Luthertum gesprochen wurde und nicht mit
verpflichtender Kraft fiir die lutherische Kirche, auch nicht im Namen der Reformierten und

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
13 02.08.2025



nicht im Geist und Sinn der Unierten, sondern als ein Wort, das durch alle Konfessionen in-
nerhalb der evangelischen Kirche Deutschlands hindurchging und alle gleichméBig in die Ent-
scheidung rief. Wie Jahrhunderte alte Gemeinsamkeiten in dieser Entscheidung sich auf ein-
mal als briichig erwiesen, so sind jahrhundertealte Trennungen durch sie aufgehoben worden.
Wenn gesagt wird, dall dies Schwirmerei sei, dann miifite nun freilich jedes Geschehen der
Heimsuchung Gottes an seiner Kirche, dann miifite jede Reform, die nicht im Rahmen der bis-
herigen Konfessionstrennungen bleibt, Schwirmerei sein. Niemand wird im Ernst solche
Dinge behaupten wollen.

Das dritte betrifft den schon erwihnten Satz: Dal man die Weiterentwicklung der Bekennt-
nisse innerhalb der so bekennenden Kirche Gott iiberlassen wolle. Damit ist an eine fruchtbare
neue Entwicklung gedacht, die wir nicht verzogern sollen. Gewill werden hier wichtige Dinge
zu kléren sein, und im Verfolg dieser Belehrungen werden wir auch in Erkenntnis und Tat, in
Lehre und Ordnung die Neugestaltung der Evangelischen Kirche vollziehen miissen. Hierher
gehort die Frage nach dem Abendmabhl, hierher gehort die Lehre vom Gesetz und Evangelium,
die Lehre vom Amt, die Lehre von der Kirchenzucht, auch die Lehre von der Synode. Alle
diese Fragen sind jetzt aus ihren konfessionellen Erstarrungen geldst, erlost konnte man gera-
dezu sagen, das Eis beginnt zu schmelzen, sie sind ihrer eigentlichen Bewegung zuriickgege-
ben. Alle diese Fragen bekommen jetzt eine Weite, die sie zuvor nicht hatten, sie werden nicht
mehr erdrtert aus irgendeiner konfessionellen Tendenz heraus, sie erlangen wieder die Gel-
tung, die sie urspriinglich hatten, die Geltung, die sie in der Kirche Jesu Christi haben. Dal3
wir darin im Anfang stehen, dall wir noch keine festen Losungen bieten konnen, soll man uns
nicht verargen. Wo sollen wir anders stehen, als am Anfang? Wie kdnnten wir heute anders
weiterkommen also so, daf wir alle zugleich Gerichtete und Neu-Anfangende sein wollen?

II1.

Die wesentlichen Fragen, die uns heute durch das konfessionelle Problem aufgegeben sind,
kénnen durch folgende drei Punkte herausgestellt werden:

1. Die EKiD. hat kein Bekenntnis, eine Kirche ohne Bekenntnis sei keine Kirche.

2. Die Rekonstruktion der Kirche durch die Wiederherstellung eines bekenntnisgebunde-
nen Kirchenregiments und die Lehre vom Amt.

3. Die Frage nach dem Abendmahl und der damit gegebenen Kirchengemeinschaft.

Bevor wir zu den einzelnen Fragen iibergehen, soll ein Wort zu dem Gesamtgespréach gesagt
werden, das nun schon einundeinhalb Jahr so regellos und weithin den wirklichen Aufbau der
Kirche verzogernd gefiihrt wird. Es ist gewif3 nicht gut, wenn versucht wird, ohne in eine be-
sonnene Erdrterung der vorliegenden Fragen einzutreten, durch Aufrechterhaltung kirchenpo-
litisch erstarrter Fronten die Rechtfertigung der eigenen Grundsétze zu erzielen. Theologische
Arbeit und briiderliches Gespréch sollten voranstehen. Die kirchenpolitischen Praktiken dage-
gen sollten ausgeschaltet sein, damit die Moglichkeit bleibt, den gewonnenen Einsichten ge-
mal zu handeln, und nicht durch irgendwelche vorschnellen Entscheidungen ein Prijudiz ge-
schaffen wird. Wir sollten doch wissen, da3 die uns aufgegebene Problematik nicht nur durch
die mannigfaltige Fiihrung der Kirche im 19. Jahrhundert geschaffen wurde, sondern daf} sie
ihre Wurzeln schon in dem Bekenntnisbegriff des Luthertums und in dem Lehrbegriff der Or-
thodoxie hat und daf3 ohne eine griindliche Aufarbeitung der dort vorliegenden Fragen eine
Fortentwicklung der sachlichen Themen nicht mdglich ist. Es riacht sich heute, daf} viele Fra-
gestellungen, vor allem im Hinblick auf das Amt, die Sakramente, die Lehre von der Kirche,
wie sie vor einem Jahrhundert zwischen Lohe, Harle$3, Th. Harnack, Hofmann, Vilmar, Klie-
foth so ergiebig und leidenschaftlich verhandelt worden sind, nie recht zur Entwicklung ka-

men, weil durch die gewaltsamen Eingriffe, hier ganz dhnlich wie im politischen Leben, ein

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
14 02.08.2025



wirkliches Ausreifen dieser Erkenntnisse verhindert wurde. Nicht eigentlich die Entstehung
der Union, sondern vielmehr ihre Auswirkung ist das Bedenkliche gewesen, die Abkapselung
der Kirchen gegeneinander, die Inzucht einer spezifisch lutherischen Theologie, die Verfla-
chung des Kirchenrechts durch die konsistoriale Biirokratie in der Union und die Selbstgeniig-
samkeit, in der die Landeskirchen lebten. Es gehorte darum zu den grof3en und bedeutsamen
Ereignissen innerhalb der EKiD., dal} es auf Grund der ersten Barmer Bekenntnissynode zum
Zusammenwirken der Kirchen miteinander und zum Offensein der Kirchen fiireinander kam.
Es begann ein Dienst aneinander mit den Gaben, die jede Kirche hatte, so wurde die Zusam-
menarbeit fruchtbar und grofler Reichtum wurde uns geschenkt. Die Synode von Oeynhausen
bedeutete das Ende dieses Offenseins fiireinander und den Riickfall in neue Erstarrung. Das
ist ein Unrecht an der Sache der Evangelischen Kirche und wird auch dem Luthertum nicht
dienlich sein, es gerit in Gefahr, in die Abkapselung zuriickzusinken, in der es jahrzehntelang
lebte, und vor allen Dingen verbaut es sich damit selbst die Moglichkeit, den Kontakt aufzu-
nehmen mit den Lutheranern, die in den Unionskirchen leben und die an ein ganz anderes Of-
fensein fiir das Zusammenleben mit konfessionell anders eingestellten Briidern gewo6hnt sind.
Unser Ziel muf} sein, jene Gemeinschaft wieder herzustellen, die in den guten Jahren der Be-
kennenden Kirche bestand und die sowohl fiir das lutherische Bekenntnis als auch fiir die
Evangelische Kirche so fruchtbar gewesen ist. Hier ist eine natiirliche Entwicklung sichtbar
geworden, die ungewollt, aber von Gott gefiigt, iiber uns kam und die wir dadurch verloren
haben, da3 wir im Glauben schwach wurden. Nur im Rahmen der Evangelischen Kirche wird
auch das Luthertum die Weite und Beweglichkeit gewinnen, die es notig hat, nur hier wird es
auf die Mannigfaltigkeit der Fragen stof3en, die uns heute gestellt sind, nur hier wird es frucht-
bar werden konnen fiir den Aufbau der Gesamtkirche, ohne in einen falschen Anspruch auf
Ausschlieflichkeit zu geraten. Wohin sonst die Entwicklung treibt, kann man mit Sorge schon
jetzt erkennen an einzelnen Bestrebungen, die hier und da laut geworden sind. Was soll man
dazu sagen, wenn allen Ernstes behauptet wird, daB3 der Episkopalismus in der lutherischen
Lehre gegriindet sei, dafl die Synoden im wesentlichen nur von Amtstragern der Kirche be-
schickt sein diirfen, daf3 ein strenges Gegeniiber von Amt und Gemeinde durchgefiihrt werden
miisse, oder wie neulich in einem Berliner Flugblatt zu lesen war, da3 wir sogar in die lutheri-
sche Kirche getauft seien. All dies sind tendenzidse Darstellungen, bei denen der Name Lu-
thers herhalten muB3, die aber nicht in Wahrheit in Luthers Theologie oder in den Bekenntnis-
schriften begriindet sind. Die Situation, von der wir herkommen, in der eine Entscheidung fiel
zwischen der wahren und der falschen Kirche, entsprach viel eher der Situation der Reforma-
tion. Nach der wahren Kirche haben Luther und Calvin gefragt. Aber Luther hat in Beantwor-
tung dieser Frage niemals die Kirche vom Bekenntnis her bestimmt, wie das die Epigonen des
Luthertums taten, sondern allein vom Wort. Wo das Wort ist, da ist die Kirche, denn das Wort
schafft die Kirche. Das ist von Anfang an — von der noch heute wichtigen Rede, die Luther fiir
den Probst von Leizkau ausarbeitete, bis zu seiner Schrift ,,Wider Hans Worst* — von Luther
festgehalten worden. Die Kirche ist die Schopfung des Wortes und auch die ,,rechte Lehre*
muf} so verstanden werden, daf3 sie die Kirche schafft. Die Kirche und das Evangelium stehen
zueinander im Verhiltnis des Geschdpfes zum Schopfer. Die Kirche lebt vom Evangelium,
nicht umgekehrt.

Von da aus werden wir den rechten Blick gewinnen fiir die immer wiederkehrende Behaup-
tung, wonach die Evangelische Kirche kein Bekenntnis habe und Kirche ohne Bekenntnis
keine Kirche sei. Hierbei ist offenbar an ein formuliertes Bekenntnis gedacht und gemeint,
daf in diesem Bekenntnis das Selbstverstindnis der einzelnen konfessionellen Kirchen enthal-
ten sei. Im Symbol, so meint man, sei das Selbstverstandnis der Kirche festgelegt, darum kann
man sich die Kirchengemeinschaft auch nicht anders denken, als daB3 ein gemeinsames Be-
kenntnis erarbeitet wird; erst dann sei das Selbstverstindnis gesichert. Darum ist fiir das Lu-
thertum die EKiD. keine Kirche, denn sie kann ihr Selbstverstidndnis nicht mit einem einhelli-

gen Bekenntnis umreiflen. Aber es fragt sich doch, ob das Bekenntnis urspriinglich dazu da

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
15 02.08.2025



ist, der Kirche zu ihrem Selbstverstindnis zu verhelfen. Diese Meinung des Konfessionalis-
mus setzt schon das Nebeneinander verschiedener christlicher Kirchen als Ausgangspunkt vo-
raus. Es schlieB3t die Relativitit der Standpunkte von vornherein in sich. So wenig aber das
Selbstverstindnis des Menschen in der Theologie Ziel und Zweck der Arbeit und der Lehre
ist, so wenig ist das Selbstverstindnis der Kirche Ziel und Zweck des Bekenntnisses. Dieser
Blick des Narzif} in sein eigenes Angesicht ist sein Untergang. Das Verliebtsein in sich selbst
ist in Wahrheit das Absehen von der Sache, von der Welt, von der Wahrheit, das heil3t vom
Dogma, seinem eigentlichen Sinne nach. Die Lehre wird nur noch zur Darstellung und Be-
wuBtmachung des eigenen konfessionellen Seins. Es ist merkwiirdig, wie ,,theologie-feind-
lich* im Endzweck dieser Standpunkt wird. ,,Die Theologie ist eine Funktion der Kirche®, so
lesen wir bei Stoll, ,,nicht aber die Kirche eine Funktion der Theologie.“ Dieser Satz ist an
sich ganz richtig, aber er wird dahin interpretiert, da3 die Kirche zwar nicht der Theologie ent-
raten kdnne, wenn sie ,,Lehre zu beurteilen habe* (wir fragen: nur dazu?), dal3 aber die Theo-
logie sich nicht einreden diirfe, ,,die Kirche hore auf ohne ihren Dienst, womdglich ohne den
Dienst einer Theologischen Schule. Die Kirche lebt von den Gaben, die ihr Herr ihr darreicht,
vom Wort und Sakrament, sie lebt durch den gegenwiértigen, lebendigen Herrn*. Daf} die Kir-
che vom Wort und Sakrament lebt, soll also keine theologische Angelegenheit sein. Die Theo-
logie ist eigentlich nur nétig zur Abwehr der Irrlehre, soweit ist das ,,recte docetur* hier ver-
kiimmert. Die Theologie sinkt herab zum kirchliehen Lehramt, es ist die kirchliche Funktion,
die iiber der kodifizierten Lehre wacht. Hier ist die Angst vor der Theologie feder- fithrend.
Dabei scheint vollig vergessen, dall die particulae exclusivae, die in der Reformation eine so
entscheidende Rolle spielten, Theologie sind; es scheint vollig vergessen zu sein, da3 Luther
als Theologe die Kirche reformierte und dafl Luther seine Theologie jedenfalls nicht im kir-
chenamtlichen Auftrag betrieben hat. Luthers Verstindnis von doctrina ist verlorengegangen
und darum ist auch der Begriff von der ,,reinen Lehre* nicht mehr der gleiche wie bei den Re-
formatoren, denn die Lehre ist nie in sich selbst das ,,Reine®, hier diirfte schon eine Abwand-
lung des Lehrbegriffes der Reformation in der Orthodoxie vorliegen, sondern sie dient der
Reinheit des Wortes. Das Wort steht fest, sie aber ist staindig in Bewegung. Die Lehre hat ithre
Reinheit nicht in sich selber, wie einen character indelebilis, sondern daraus, dal3 sie der Rein-
heit des Wortes und dem Zeugnis der Wahrheit, wie es in Gott offenbar wurde, zu dienen
sucht, da3 sie diese Reinheit als das erweist ,,quo majus cogitari non potest*. Nur in bezug da-
rauf ist sie rein, nicht an sich, nicht als Gegebenheit, was Luther durch sein immer wiederkeh-
rendes: ,,facile dictu et auditu, sed difficile in experientia® deutlich zu machen wulte, und was
man aus der stindigen Bewegtheit seiner Lehre leicht ersehen kann. Wenn die Rechtferti-
gungslehre der articulus stantis et cadentis ecclesiae ist, so ist dieser darum doch kein stati-
scher Satz. Die Kirche soll mit diesem Satz stehen und fallen, das ist allerdings gemeint, aber
nicht ist gemeint, dal dieser Satz an sich, wenn er feststeht, die Rechtglaubigkeit einer Kirche
garantiert. Nie und nimmer darf die Lehre zur Garantie dafiir werden, daf} die Kirche ,,steht®.
Im Gegenteil, von der Lehre her ist die Kirche immer wieder gefragt, ob sie denn auch fiir das
Evangelium einsteht, ob sie nicht vielmehr ldngst gefallen und abgefallen ist. Die Lehre hat,
wenn anders sie reine Lehre ist, eine kritische Funktion gegeniiber der Kirche und darum kann
die Flucht in die ,,reine Lehre* geradezu das Zeichen dafiir sein, daB3 die Kirche nicht steht,
die Lehre kann zur Abstraktion werden, sie verliert damit ihre konstituierende Kraft. Wenn
die Lehre wirklich reine Lehre ist, wenn sie also nicht selbst etwas sein will, dann miifite sie
iiber sich hinausweisen auf Gott und sein Wort, auf seine Offenbarung; aber im Konfessiona-
lismus wird immer wieder die Gefahr liegen, da3 es umgekehrt herauskommt, da3 man meint,
in der reinen Lehre des Wortes habhaft zu werden. Damit soll nicht gesagt sein, dal3 wir ohne
feste Formulierung auskdmen, aber wohl soll gesagt sein, daf} diese festen Formulierungen
sich dessen bewul3t sein miissen, dal} sie in sich selbst fragmentarisch sind, dal} sie hineinge-
horen in die theologia viatorum, dafl darum die Bekenntnisschriften nicht eine abschlielende
und endgiiltige Erfassung der Schrift im Sinne ihrer lebendigen Wahrheit sein wollen und
konnen.

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
16 02.08.2025



Damit, daB3 die Lehre authort, teilzunehmen an der Bewegung, die vom Worte Gottes ausgeht,
daB sie zu etwas Objektivem, zu einer Vergegenstdandlichung der Wahrheit wird, tritt eine
weitere Wandlung ihres Gebrauchs ein. Sie wird zur Ordnungskategorie, eine von oben bis
unten bekenntnismdf3ig gegliederte Kirche wird das Ideal, das sich von hier aus ergibt. Die
Lehre ist Merkmal einer bestimmten Kirche, und es kommt nun darauf an, daf3 in dieser Kir-
che alles dieser Lehre entsprechend geordnet wird. Nach dem konfessionellen Schema stehen
dann mehrere so geordnete Kirchen in einer gewissen Toleranz nebeneinander, wobei die
Lehre auf den Hausgebrauch beschrinkt ist. Es wird nicht mehr gefragt, ob die Lehre eine Re-
lation hat auf die Sache, auf das zu Lehrende, sondern es wird gefragt, ob sie sich im Umkreis
ihres Lehrganzen hilt. Es wird gefragt, ob dieser oder jener Lehrsatz lutherisch ist oder refor-
miert, und dieses Urteil geniigt dann, um eine solche Lehre anzunehmen oder abzulehnen. Da-
mit hat die Lehre ihren eigentlichen Sinn verloren. An die Stelle der Wahrheit, die ja, wenn
sie ernst genommen wiirde, immer die ganze Kirche angehen miifite, ohne jede konfessionelle
Grenze, weil sie aus dem Bekenntnis zum Herrn der Kirche geboren ist und dies Bekenntnis
entfaltet, tritt der Wert, der kirchliche, vielleicht auch kulturelle, geistige, geschichtliche Wert
einer Aussage. So wie Schleiermacher das Wesen des Christentums durch Religionsverglei-
chung ausfindig zu machen unternahm und darauf die Wahrheit des Christentums basierte, so
wird hier, aus einem &hnlichen Geist und in einer dhnlichen Zeitstrémung, die Wahrheit der
Konfession durch vergleichende Konfessionskunde ermittelt und es wird dann gezeigt, dal3
die lutherische Kirche im Vergleich zu der reformierten und der katholischen Konfession die
vollkommene Kirche sei, weil sie Wort und Sakrament gleichrangig nebeneinander hat, wih-
rend in der katholischen Kirche das Wort zugunsten des Sakraments, in der reformierten das
Sakrament zugunsten des Wortes zuriickgetreten sei. Die Vollkommenbheit tritt an Stelle der
Wabhrheit. Man mdéchte fast fragen, ob wir damit nicht aus der theologia crucis unversehens in
die theologia gloriae hiniibergeglitten sind: Der vollkommene Bau einer lutherischen Kirche
in einem klassischen Stil des Luthertums, eingebaut als ein vorbildliches Modell in den Raum
der EKiD., ist das Ziel, das den Plinen der Lutheraner bei ihrer Kirchenreform zugrunde
liegt. Zu alledem ein Satz von Luther, der schlaglichtartig den Abgrund aufreifit zwischen der
Haltung der Reformation und diesen Konstruktionen:

,,Merk aber, wer sind die, die diesen Stein verwerfen. Es sind nicht schlechte Leute,
sondern die allerbesten, ndmlich die heiligsten, die kliigsten, die gelehrtesten, die groB-
ten, die edelsten. Die miissen sich an dem Stein sto3en — denn die elenden, armen Siin-
der, die Betriibten, Irrenden, Verachteten, Geringen, Ungelehrten werden sein froh und
haben ihn herzlich gerne. Jene aber heilen Bauleute, das ist, die das Volk bauen, bes-
sern und regieren zum Besten, mit Lehren und Predigen. Sie haben nicht den Namen,
daB sie Verstorer, Schiadlinge, Untilichtige wéren, sondern Bauleute sind sie, die no-
tigsten, niitzlichsten, besten Leute auf Erden, dall wenn sie nicht wéren, der Himmel
fiele gewiBllich ein, ehe es Abend wiirde, und Land und Leute verderben. Das sind die
Regenten, beide in geistlichen und weltlichen Stdnden, die mit ithren Rechten Land und
Leute gefalit haben, daB3 es stehet, und wollen iiber das auch Gott selbst meistern.
Darum ob Kdénige, Fiirsten, Bischofe, Herren, Heilige, Weise, Kluge, Reiche, gelehrte
Leute das Evangelium verfolgen, was ist’s wunder? Wer sollt’s sonst tun? Kann’s
doch niemand tun. Soll’s verfolgt sein, so miissen’s diese tun. Denn sie sind die Bau-
leute. Und tun es von Amts wegen, denn sie miissen zusehen, daf3 ihr Gebaude nicht
ein Liicken, Rif3 oder Ungestalt gewinne. Darum sollen und konnen sie Gottes Wort
und die, so es reden, nicht leiden. Denn er verstellt ihr Gebaude, macht Liicken und
RiB drin, ist ein Aufrithrer und verfiihrt das Volk, welchs sie so schon gebaut haben,
geordnet und gefaBt haben, macht’s gar anders denn sie.*?

2 Das schéne Confitemini. Auslegung zu Psalm 118 (WA 31-1, 172,27-173,14).
Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
17 02.08.2025



Luther lehrt nicht, um zu ordnen, sondern er lehrt, das haben Bisch6fe und Prilaten, das haben
Melanchthon und Zwingli, das haben Kaiser und Konige sehr zu ihrem Leidwesen erfahren
miissen, nur zu oft auf Kosten der Ordnung. Hier ist die Lehre nicht das Selbstverstindnis der
Kirche, sondern sie ist das Verstdndnis des Wortes Gottes, das der Kirche zum Gericht und
zur Neuschopfung wird. Von diesem Gesichtspunkt her wird aber schon sehr viel fragwiirdi-
ger, wenn behauptet wird, die Evangelische Kirche habe kein Bekenntnis, da doch gerade in
den Ereignissen der letzten Jahre davon wieder etwas spiirbar geworden ist, dafl die ganze
Evangelische Kirche vom Worte Gottes her sich in Gericht und Gnade zum Bekennen der
Wahrheit und zur Enthiillung der falschen Lehre gerufen wufte.

Von lutherischer Seite wird dazu nun freilich immer wieder erklart, dafl der Lehrinhalt der lu-
therischen Bekenntnisschriften geniige und daB3 es keiner neuen Formulierung bediirfe, um
diese Entscheidungen zu treffen. Zwar ist der Fall denkbar, so sagt man, daB3 eine Irrlehre auf-
kame, ,,die mit vollem Recht sich auf das lutherische Bekenntnis beriefe und wo denen, die sie
doch als Irrlehre erkennen, aus dem lutherischen Bekenntnis keine Handhabe mehr gegeben
wire, sie abzuwehren, wo also Freund und Feind mit gleichem Recht auf dem Bekenntnis ste-
hen (Kinder). In solchem Fall, so sagt man, ,,miif3te ein neues Bekenntnis oder ein corrola-
rium zum alten Bekenntnis da sein, um einen dissensus auf dem Boden des lutherischen Be-
kenntnisses (!) auszumachen®. So weit geht man also, daf3 selbst ein solcher dissensus nur
noch innerkonfessionell gesehen ist und lediglich eine Reparatur bzw. Ergédnzung des Be-
kenntnisstandes denkbar sein soll. Aber es wird hinzugefiigt, dieser Fall ist ,,hypothetisch®;
das wird gesagt, obschon vor aller Augen ist, was alles in den vergangenen Jahren vom luthe-
rischen Bekenntnis aus zu rechtfertigen unternommen wurde, dal3 die Lehre von den beiden
Reichen, die Lehre von dem Gehorsam der Obrigkeit gegeniiber, die Lehre von der Schopfung
und natiirlichen Offenbarung, ja auch die Lehre vom Siindenfall des Menschen, von den Ord-
nungen, vom leidenden Gehorsam, immer wieder herhalten mufite, um den Widerstand der
Kirche als nicht vom Evangelium geboten erscheinen zu lassen. Das wird gesagt, obschon auf
der anderen Seite Lutheraner gerade auf Grund ihrer Bekenntnisse meinten, widerstehen zu
miissen, gerade auch innerhalb der ,,Jutherischen* Kirchen, weil die Freiheit des Wortes Got-
tes, zumal die Predigt des Gesetzes, die von Luther proklamierte Freiheit des Christentums,
die Freiheit der Gnade Gottes gegeniiber allen rassen- und artmifBigen Bindungen diesen Pro-
test gegen den totalen Staat und seinen Paganismus notwendig machten. Es ist doch einfach
am Tage, da3 der Rif3 mitten durchs Luthertum durchging. Im Luthertum des Nordens sind
ganz reale Entscheidungen gefallen, die zeigen, daf3 die Notwendigkeit der Fortbildung und
evtl. Korrektur der lutherischen Tradition keineswegs hypothetisch ist, und wenn wir nicht
entschlossen sind, auf Grund des Anschauungsmaterials, das wir empfangen haben, an eine
kritische Sichtung unserer lutherischen Erbschaft heranzugehen, gerade dazu, um das, was wir
von Luther empfangen haben, recht zu gebrauchen und recht zu verstehen, dann werden wir
der Sache des Luthertums den schlechtesten Dienst erweisen. Es kann durchaus sein, dal3 wir
erkennen miissen, daf3 die synodale Ordnung notwendig und dem Gemeindeaufbau geméiB ist,
es kann durchaus sein, dafl wir die Lehre vom Staat, insbesondere vom totalen Staat, einer
sehr ernsten Priifung und Korrektur unterziehen miissen, da3 wir die Lehre von den Ordnun-
gen, die mehr auf Melanchton als auf Luther zuriickgeht, iiberpriifen miissen, und daf3 auch
die Frage nach Gesetz und Evangelium neu gekliart werden muf3. Wenn von seiten der Luther-
aner gesagt wird, ,,fiir uns ist dieser Fall nicht gegeben®, dann kénnen wir nur fragen, was
mul eigentlich noch geschehen, damit dieser Fall eintritt; offenbar ist der ,,Fall* erst dann ge-
geben, wenn das Problem der Union auftaucht. Dazu noch ein letztes Wort.

Es wire falsch, die Gemeinsamkeit zu vergessen, die die Bekenntnisse der lutherischen Kir-
che und die Lehre der reformierten Kirche miteinander verbindet. In der Rechtfertigungslehre,
in dem sola scriptura und dem sola fide sind wir einig. Die Einigkeit reicht noch viel weiter;

vergleicht man einmal die Schriftauslegung bei Luther und Calvin, wird man erstaunt sein,

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
18 02.08.2025



wie weitreichend die Einigkeit ist. In der Entscheidung, die gegen die scholastische Theologie
gefallen ist, sind beide, lutherische und reformierte Kirche, bis heute einig und stehen hier in
einer sachlichen Union. Der Lutherischen Kirche hier eine Mitte zwischen Rom und Genf zu-
zuweisen, scheint mir nicht angédngig und gefiahrlich zu sein. Wenn eine solche Union, die auf
die Lehre der Reformatoren und auf das Wort der Schrift zuriickgeht, erstrebt wird, dann sol-
len wir nicht nein dazu sagen. In diesem Sinne muf} die Evangelische Kirche verstanden wer-
den, als eine Kirche, die vom Evangelium her lebt und die bereit ist, sich stindig durch das
Wort reformieren zu lassen.

Noch kurz ein Wort iiber das Amt und die Abendmahlsgemeinschaft. Die damit verbundenen
Fragen sind viel zu weitschichtig, als daf3 sie hier im einzelnen erdrtert werden konnten, sie
sind zudem durch neue Untersuchungen weitgehend gefordert, die insbesondere in der Abend-
mabhlsfrage so gut und griindlich sind, dafl wir nur auf sie zu verweisen brauchen. Es ist auf-
fallig, wie stark die Lehre vom Amt mit jenem Begriff der reinen Lehre verbunden auftritt.
Das Amt ist sozusagen der Triager der reinen Lehre. Hier liegt eine Gefahr vor, die wir sehen
miissen. Es scheint fast so, als ob die reine Lehre nur noch im Amt sich inkarnierte, wie eine
Idee, die hier, an dieser besonderen Stelle, ihre Verwirklichung findet. Es scheint fast so, als
stlinde dahinter die tiefe Resignation, als ob die Gemeinde nicht fahig sei, selbst Trager der
reinen Lehre zu sein und die Gabe der Unterscheidung der Geister oder, wie Luther sagt, die
Macht iiber rechte Lehre zu urteilen, ihr nicht mehr zugetraut wiirde. Wie oft ist in den letzten
Jahren gerade das Gegenteil unter Beweis gestellt worden, wie oft haben wir in gut lutheri-
schen Gemeinden erlebt, da3 die Gemeinden gegen ihre Pfarrer aufstanden auf Grund der fal-
schen Verkiindigung und sich als Bekenntnisgemeinden konstituierten. Da wurde handgreif-
lich, daf3 das Amt der Verkiindigung in den Hénden der Gemeinde liegt, da3 die Gemeinde
nicht Objekt, sondern Subjekt ist, und dall damit im Prinzip auch der synodale Charakter
kirchlicher Ordnung gegeben ist. Dafl dadurch das Gegeniiber von Wort und Gemeinde nicht
aufgehoben wird, dafl das Amt in diesem Sinne ein Dienst ist an der Gemeinde, durch das
Wort, in den die Gemeinde selbst beruft, bleibt unbestritten. Die Lehre von den Gnadenmit-
teln bleibt durchaus gewahrt, auch wenn die synodale Ordnung durchgefiihrt wiirde. Hingegen
scheint mir nirgends ein Ansatz vorhanden zu sein, um die Uberordnung des Episkopats iiber
dem Pfarramt zu rechtfertigen, vielmehr gibt es kein dem Predigtamt tibergeordnetes Lei-
tungsamt im Sinne der lutherischen Kirche. Sollte freilich die Lehre vom Amt so verstanden
sein, daf} allein an dieser Stelle die reine Lehre in Erscheinung tritt, so wéire damit eine Abs-
traktion vollzogen, von der man nur sagen konnte: ,,.Der Geist, ohne Fleisch und Bein, das ist
der Teufel.” Die Amtskirche ist eine Konstruktion, die darauf verzichtet, den Leib Christi in
der Welt darzustellen, von der aus immer wieder die Gemeinde sich verfliichtigt, zum Objekt
wird, zum ,,Volk®, mit all den Gefahren, die von da aufbrechen konnen und die sich im Be-
griff der ,,Volkskirche* abmalen.

Richtig hingegen ist, daB3 die Kirchengemeinschaft in der Abendmahlsgemeinschaft ihren
Ausdruck findet, wie iiberhaupt das Inerscheinungtreten der Gemeinde wesentlich mit der got-
tesdienstlichen Versammlung Zusammenhéngen wird. Hier konstituiert sich die Gemeinde als
der Leib Jesu Christi. Darum ist es eine ernste Frage fiir die Kirchengemeinschaft innerhalb
der EKiD., ob Glieder der verschiedenen Konfessionen das Abendmahl zusammen empfangen
diirfen. Daf3 es auf den Bekenntnissynoden nicht nur zuféllig, sondern bewuft geschehen ist,
hat seinen Grund darin, daB3 Reformierte sowohl wie Lutheraner sich einig wurden in der An-
erkennung der Realprdsenz des Herrn in Fleisch und Blut. Es trat das ein, was Luther in Mar-
burg als die Moglichkeit der Verstindigung bezeichnet hat: ,,Wenn sie bekennen, dal} er ge-
genwirtig ist, so wollen wir sie nicht fragen, an welchem Ort und in welcher Gestalt.* Die
Frage nach dem Wie der Gegenwart des Herrn ist offengeblieben und ist different geblieben.
Aber der aus dem wortlichen Verstindnis der Einsetzungsworte lebende Glaube verband

beide Seiten miteinander. Damit ist die Voraussetzung geschaffen, die Differenz der Abend-

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
19 02.08.2025



mabhlslehren in einer neuen Weise zu erdrtern, namlich so, da3 wir uns als Briider in einer Kir-
che wissen und daf} diese Lehrdifferenzen nicht mehr die Kirchengemeinschaft autheben.

In all diesen Fragen sehen wir ein und dieselbe Entwicklung. Innerhalb der Bekennenden Kir-
che ist das BewuB}tsein vom Wert der iiberlieferten Bekenntnisse neu entfaltet, aber die Rang-
frage hat sich gewandelt. Es nimmt nicht mehr den ersten Rang ein. Die Einheit des Glaubens,
der Liebe und der Hoffnung, wie sie in Barmen bezeugt wurde, sind ein neuer Anfang, inner-
halb dessen diese Fragen neu und fruchtbar ihrer Erérterung, Auseinandersetzung und Kli-
rung entgegenstreben.

Wir sind am Ende. Es wird auffallen, dafl der erste und der zweite Teil unseres Vortrages in
keinem rechten Zusammenhang zueinander stehen. Es ist dies auch beim besten Willen nicht
moglich. Es ist nicht moglich, von den Entscheidungen her, die im Kampf der Evangelischen
Kirche aufgebrochen sind und in denen wir immer noch stehen, die Uberleitung zur konfessi-
onellen Frage zu finden. Sie ist ,,zwischen hinein gekommen®. Sie hat eine Geltung bean-
sprucht, die sie nicht hat, wenn anders sie selbst fruchtbar und dienstbar bleiben soll. Sie droht
die Einheit zu sprengen, statt sie zu bereichern, sie droht die gefallenen Entscheidungen und
die uns aufgetragenen Reformen zu entkriften, anstatt sie zu férdern. Sie kann nur als unter-
geordnete, nicht als iibergeordnete Fragestellung maB3geblich sein bei der Neuordnung der
Evangelischen Kirche. ,,Jedes Mehr wére hier ein Weniger.* Thr Reichtum und ihre Hilfe wird
mehr im Theologischen leben als im kirchlich Konstitutiven liegen. Sie wird sich fruchtbarer
auswirken, wenn sie uns in der Verkiindigung begegnet, als in der kirchlichen Ordnung, und
sie wird von da aus auch ohne Frage die kirchliche Ordnung beeinflussen. Aber ohne daf3 das
Wort uns diese Ordnung schenkt, ohne dafl diese Ordnung dem Wort und der Verkiindigung
dient, ist unser Verfangen nicht nur Restauration, sondern viel Schlimmeres, es ist der Riick-
fall ins Gesetz, in den Buchstaben, der totet, und ist die Absage an den Geist, der lebendig
macht.

Die Verkiindigung des Evangeliums von der freien Gnade Gottes zur Vergebung der Siinden
und die Kirche, die diese Verkiindigung ausrichtet, hat die VerheiBung, dal3 sie uniiberwind-
lich sei. In diesem Sinne sprechen wir von der Evangelischen Kirche, als der-Kirche, der das
Evangelium anvertraut ist. Die konfessionellen Unterschiede werden erst dann relevant, wenn
durch sie diese Verkiindigung betroffen und dadurch die Kirchengemeinschaft bedroht ist.
Das soll aber bei den von der Reformation her kommenden Kirchen, die in Barmen ihr Be-
kenntnis zu Jesus Christus neu bezeugt haben, nicht mehr der Fall sein.

Quelle: Paul Schempp (Hrsg.), Evangelische Selbstpriifung. Beitrdge und Berichte von der ge-
meinsamen Arbeitstagung der Kirchlich-theologischen Sozietdt in Wiirttemberg und der Ge-
sellschaft fiir Evangelische Theologie, Sektion Siiddeutschland im Kurhaus Bad Boll vom 12.
bis 16. Oktober 1946, Stuttgart: Kohlhammer, 1947, S. 34-68. Wiederabgedruckt in: Hans
Joachim Iwand, Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsdtze, hrsg. v. Karl Gerhard Steck,
TB 9, Miinchen: Chr. Kaiser, 21965, S. 138-172.

Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)
20 02.08.2025



