
Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 1 02.08.2025 

Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946) 

Von Hans Joachim Iwand 

I. 

Die Annahme, wir hätten für die Neuordnung der Kirche einen freien Raum vor uns, verführt 

zu Konstruktionen, die wohl unseren Wünschen und Gepflogenheiten entsprechen, aber nicht 

aus dem Gehorsam gegen den Herrn der Kirche entspringen. 

Wenn im folgenden einiges zur konfessionellen Frage gesagt werden soll, so bin ich mir be-

wußt, daß das hier zu Sagende in großer Einseitigkeit und in einer unumgänglichen Abbrevia-

tur gesagt werden muß. Denn die konfessionelle Frage an sich betrachtet, hat ganz andere 

Weiten und Tiefen, fruchtbare Gegenstände und eine alte, reiche Tradition in ihrer theologi-

schen Problematik, so daß es scheinen könnte, als wäre dies alles hier nicht gewußt, auch 

nicht beachtet. In Wahrheit liegt es wohl vor unserm Blick, aber es ist eingeklammert, die 

Frage, die hier zur Debatte steht, ist, welchen Rang die konfessionelle Frage bei der Neuord-

nung der evangelischen Kirche in Deutschland einzunehmen hat, in dem Deutschland, das den 

Nationalsozialismus erlebte und dessen Kirchen durch die Ereignisse, die mit ihm zugleich 

auftraten, betroffen wurden. Es geht hier infolgedessen um die konfessionelle Frage in einer 

bestimmten Begrenzung. Das Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche scheidet aus, denn 

es hat kein gemeinsames Bekennen der evangelischen und der römisch- katholischen Kirche 

in der Form eines „gemeinsamen Wortes“ gegeben. Aber auch das Verhältnis zu den außer-

deutschen evangelischen Kirchen muß vorläufig noch außer Blick bleiben, denn das tatsäch-

lich gleiche Bekennen und teilweise kräftigere und aktuellere Bekennen dieser Kirchen ist 

noch nicht ins Verhältnis gesetzt zu dem, was in der Evangelischen Kirche in Deutschland ge-

schah. Hier sind Vertreter lutherischer, reformierter und unierter Kirchen in einer gemeinsa-

men Synode zusammengetreten, haben ein Ja und ein Nein gesagt, haben Lehre und Irrlehre 

gleich verpflichtend für jede dieser Kirchen gleichlautend formuliert und haben erklärt, daß 

mit der Anerkennung dieser Wahrheiten und mit der Ablehnung dieser Irrtümer die Evangeli-

sche Kirche steht und fällt. Und es fragt sich nun, wie weit wir gewillt sind, bei der Neuord-

nung der Evangelischen Kirche, die uns heute aufgetragen ist, auf diesem Wege zu bleiben 

und welchen Rang dabei die konfessionelle Frage, die schon in Barmen als Frage auftauchte 

und deren Problematik sich dann immer mehr steigerte, zu beanspruchen hat. Beide streiten-

den Parteien, die Männer der Bekennenden Kirche und die Konfessionellen, die Lutheraner in 

Sonderheit, sind sich über eins einig: daß sowohl die Barmer Erklärung als auch das überlie-

ferte Bekenntnis im höchsten Sinne ernst zu nehmen sind. Es wird nicht wohlgeraten sein, 

dies einander abzustreiten, es sei denn, daß es ausdrücklich von einzelnen Stellen erklärt wird, 

aber fraglich ist, was bei der Neuordnung der Kirche und beim Verständnis der Kirche füh-

rend sein soll; fraglich ist, von welchem Ort her das eine bzw. das andere ausgelegt und kriti-

siert wird. Die einen kritisieren Barmen vom Standpunkt der überlieferten Bekenntnisse her, 

lassen es als Erläuterung, als Zusatz, vielleicht auch als vollkommene „Auslegung“ gelten, die 

anderen lesen die Bekenntnisschriften der Väter von den Entscheidungen her, die, zunächst 

noch sehr komprimiert, in Barmen formuliert wurden, hinter denen aber eine reiche theologi-

sche Entwicklung und ein einschneidendes Geschehen innerhalb der Evangelischen Kirche 

von heute steht. Es soll versucht werden, im folgenden einiges dazu zu sagen und von da aus 

den Prozeß der Neuordnung, der sich innerhalb der Evangelischen Kirche vollzieht, zu be-

leuchten. 

Daß die Evangelische Kirche um die Frage einer neuen Ordnung nicht herumkommt, wird 

kaum bestritten werden können. Durch den Zusammenbruch des nationalsozialistischen 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 2 02.08.2025 

Staates und der darin zum Ausdruck gekommenen Idee, die ja auch eine bestimmte Auffas-

sung über Kirche und Staat involvierte, sind auch diejenigen Institutionen zusammengebro-

chen, die der Staat der Kirche als Fessel auferlegt hatte. Es ist weiterhin in diesem Kampf ein 

Riß durch die ganze Kirche gegangen, eine Spaltung, von der nicht feststeht, ob sie noch ein-

mal zu heilen ist oder ob sie zu einer vollen Trennung führen wird. Es waren eben nicht nur 

einige Irrtümer, die innerhalb der Evangelischen Kirche aufgebrochen sind, sondern es waren 

zwei Kirchen, die sich gegenüberstanden, und es war nicht mehr ein und derselbe Geist, der 

beide regierte. Es dürfte heute am Tage sein, daß man mit diesem Problem nicht dadurch fer-

tig wird, daß man einzelne Personen der Bekennenden Kirche in die freigewordenen Plätze 

des Kirchenregiments einsetzt, sondern daß es eine Reform an Haupt und Gliedern sein 

müßte, wenn der aufgebrochene Schaden wirklich zu einer segensreichen Erneuerung führen 

sollte. Nur wenn die Neuordnung der Kirche der Ausdruck einer solchen, in rechter Buße – 

und diese Buße müßte bei allem Schmerz etwas Fröhliches und Zuversichtliches sein – voll-

zogenen Entscheidung ist, wird sie eine freie und gesicherte sein. Sonst könnte es leicht so 

scheinen, als' handelte es sich bei der Neuordnung um eine Art Machtergreifung der Beken-

nenden Kirche, und das wäre nicht nur von Nachteil für die Ordnung, sondern das wäre das 

Ende der Bekennenden Kirche selbst. Hat doch diese Kirche nicht gekämpft, gestritten und 

gelitten, um an die Macht zu kommen, sondern weil sie sah, daß das Wort Gottes in der Kir-

che nicht zur Macht kam und daß darum die Kirche ihrer eigenen Weisheit, Diplomatie und 

Ohnmacht ausgeliefert war. Das Verdrängtwerden, Verstummen und Ausgelöschtwerden der 

Bekennenden Kirche und ihrer sichtbaren Institutionen war ja nur das Zeichen dafür, daß das 

Evangelium verdrängt wurde, verstummen und ausgelöscht werden sollte, und daß die kirchli-

chen Institutionen die Entscheidungen vermieden, zu denen das Evangelium uns rief und in 

denen die Kirche als Kirche sich erweisen sollte. Darum haben wir uns immer wieder dagegen 

gewehrt, als Gruppe innerhalb der Kirche gewertet zu werden, als eine theologische Richtung, 

die zufrieden sein müßte, einen Platz und einen gewissen Einfluß neben anderen Richtungen 

zu erhalten. Die theologische Erklärung von Barmen war und ist nicht der Ausdruck einer the-

ologischen Richtung, sondern war und ist eine Entscheidung der ganzen Kirche, die nicht ver-

glichen werden kann mit dem, was einmal zwischen Liberalen und Positiven, zwischen Pietis-

ten und Weltkindern, zwischen Reformierten und Lutheranern gestritten und bezeugt wurde, 

denn niemals ist in diesen früheren Entscheidungen die Frage so radikal gestellt worden, wie 

sie hier gestellt werden mußte, niemals ging es hier in dem Maße um die Existenz der Kirche 

als Kirche. Das Gegenüber, das die Bekennende Kirche vor sich sah, war ein anti-christliches 

Gegenüber und es kam darauf an, dieses antichristliche Gegenüber in seinen wahren Ansich-

ten zu entschleiern. Daß ihr das nicht gelungen ist, vor allem in dem Maße nicht gelungen ist, 

wie es zum Heil unseres Volkes und zu dem der ganzen abendländischen Welt wünschenswert 

gewesen wäre, ändert nichts an der Tiefe des Bruches. der hier deutlich geworden ist. Darum 

hat die Bekennende Kirche immer gemeint, und, wie wir glauben, mit Recht gemeint, daß die 

in ihr aufgebrochene Entscheidung alle anginge, die Christum ihren Herrn sein lassen wollen, 

alle Menschen, die sidi innerhalb der geistigen Atmosphäre des Dritten Reiches entscheiden 

muhten, was es heißt, Christ zu sein. Die Kirche wurde auf einmal wieder zu dem Ort, an dem 

diese Entscheidung fiel und wurde damit zum Zeugnis des Lebens und des. Todes mitten in 

einer Welt, die von solchen letzten Fragen längst nichts mehr wissen wollte. 

Wir werden also nicht aus dem Auge verlieren dürfen, was hinter dem Kampf und dem Lei-

den der Evangelischen Kirche in Deutschland stand: nicht nur die vorläufig gestürzte Gewalt 

des totalen Staates, ohne daß auch da sicher wäre, ob dieser Sturz ein echter war, sondern da-

hinter ein weltanschaulicher Glaube, ein Mythos, der vielen zum Ausdruck ihrer eigenen völ-

kischen und ethischen Gesinnung geworden war, zur Rechtfertigung ihres schweigenden Ge-

wissens und ihrer himmelschreienden Taten. Daß viele dieser Menschen dabei nicht die letz-

ten Konsequenzen zogen, nicht aus der Kirche austraten, sondern ihre Mitgliedschaft in der 

Volkskirche aufrechterhielten, spricht nicht dagegen; sie meinten eben, das noch im 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 3 02.08.2025 

Kompromiß vereinigen zu können, wovon die ernsten Christen sowohl wie die überzeugten 

Nationalsozialisten längst erkannt hatten, daß es nicht zu vereinigen war. Eine Gegenkirche 

war im Werden, und wenn dieser Prozeß nicht gewaltsam aufgehalten worden wäre, hätte sich 

jeder entscheiden müssen, so oder so, zu welcher „Konfession“ er gehörte. Die Partei als Kon-

fession, das war das Neue, das im politischen Leben der Deutschen Realität wurde, und das 

war die Tatsache, zu der die Evangelische Kirche mit der Konstituierung der Bekennenden 

Kirche Stellung nahm. Als in den letzten Jahren das christliche Ethos grundsätzlich und prak-

tisch in seinen letzten Resten eliminiert wurde, begriffen wir und begriff auch die Welt, wie 

ernst und wie richtig jene in Barmen getroffene Entscheidung gesehen hat. Es handelt sich 

also um mehr als um das bloße Verhältnis von Kirche und Staat, ein neuer Glaube war im 

Werden, ein Glaube, der in erschreckender Weise dem Zustand des modernen Menschen ent-

sprach, der auch seine Symbole, seinen Kult, seine Dogmen und seine Apostel hatte, dem es 

auch um das Heil ging, aber um das Heil im Namen eines Menschen, der von unten war, ein 

Glaube, der auch an Wunder glaubte, angefangen von der Auferstehung des Volkes bis hin 

zur Unverwundbarkeit des Messias selbst. Befangen in alten Vorstellungen und Mythen, in 

einem Atavismus sondergleichen, haben wir immer wieder gemeint, es müsse doch noch ei-

nen Weg geben, den Tempel Gottes und den der Götzen irgendwie zu vereinigen. Das war die 

gemeinsame Hoffnung der sogenannten Mitte und auch der Deutschen Christen. Es wurde 

versucht, Formulierungen für eine solche Synthese zu finden, sei es auf dem Wege über eine 

Theologie der Schöpfung oder der vorchristlichen Lebensordnung, sei es durch ein erneutes 

Hervorholen und gänzlich unlutherischen Gebrauch der Lehre von den beiden Reichen, um so 

die Ungerechtigkeit, die im Namen des Staates und seiner Omnipotenz auf dem Plan war, zu 

rechtfertigen gegenüber der Gerechtigkeit Gottes, die damit jeden Sinn und jede empirische 

Bedeutung verlor. Der Staat, so sagte man etwa, der den Willen des Volkes als souveräne 

Macht repräsentiert, sei damit der Herr über die Existenz des Menschen, da ja der Mensch von 

seinem Volk seine Existenz habe. Es wurde die Eigengesetzlichkeit des völkischen Gesetzes 

proklamiert, wobei dann noch Luther Pate stehen mußte, und es wurde Brauch, zu behaupten, 

daß auf dem Gebiet der Sitte und der Sittlichkeit die Kirche keinen Anspruch auf Selbständig-

keit machen könne. Es ist falsch, wenn wir die Wurzeln dieser Erscheinungen heute verges-

sen, es könnte sein, daß aus ihnen neue, noch viel schrecklichere Verwüstungen hervorgehen, 

wenn wir dieses Denken, das sich in so furchtbarer Weise enthüllt hat, heute nicht einer klaren 

und grundsätzlichen Kritik unterziehen. 

Weil eben hierbei Mächte und Kräfte im Gange waren, die aus einer totalen, nicht nur aus der 

politischen Sicht des Daseins entsprungen sind, ist der Sturz dieser Macht ein Ereignis im 

Himmel und auf Erden. Ein Ereignis, von dem der Glaube nur mit den Worten der Schrift re-

den kann, etwa so wie im 73. Psalm davon geredet ist. Wir, und nicht nur wir, sondern die 

ganze Welt ist noch einmal herausgerissen worden aus dem Grauen dieser Bilder und Mög-

lichkeiten, aber nicht infolge eines geistigen Erwachens, jedenfalls nicht bei uns, sondern in-

folge politischer, wirtschaftlicher und militärischer Vorgänge. Nicht an der Kirche ist diese 

Macht zerbrochen, nicht um des Evangeliums willen ist vieles gelitten, was gelitten worden 

ist, sondern wie ein Gericht ist es über uns gekommen, und darum sind wir heute wie gelähmt 

und sinnen nach Mitteln und Möglichkeiten, wieder gewisse Schritte zu tun, um auf den 

Trümmern dieser Katastrophe unser Leben neu aufzubauen. Es hätte auch anders kommen 

können. Es hätte ein Erwachen geben können, an dem dieser ganze Spuk verflogen wäre, ehe 

denn er sich zu solchem Unheil anwuchs. Das wäre die volle Gnade gewesen. Und es hätte 

auch umgekehrt geschehen können, daß uns Gott keine Zeit mehr ließ zur Besinnung, zur 

Buße und zur Umkehr, und daß die weltpolitischen Ereignisse einen anderen Verlauf genom-

men hätten, als sie ihn diesmal noch genommen haben. Und das wäre die volle Ungnade ge-

wesen. Eins ist uns aber geschenkt, es ist uns eine Pause geschenkt, es ist, als ob das Gleichnis 

von dem unfruchtbaren Baum, der eigentlich abgehauen werden sollte, an uns wahr gemacht 

wäre und die göttliche Barmherzigkeit das drohende Gericht noch einmal aufhielte: „Laß ihn 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 4 02.08.2025 

noch dieses Jahr.“ Das steht über allem und sollte über allem stehen, was jetzt in Kirche und 

Staat bei uns und vielleicht auch bei anderen Völkern geplant und an neuer Ordnung versucht 

wird. Wir sollten wissen, wohin uns die göttliche Langmut führen will und daß im Begreifen 

ihrer der Weg zur Buße leidet ist. Wir könnten heute mancherlei sehen und wir könnten heute 

das, was wir sehen, auch sagen, im Unterschied dazu, daß wir es damals nicht sahen, oder 

wenn wir es sahen, nicht sagen konnten. Wir könnten sehen, daß der Mensch ein ohnmächti-

ges Wesen ist, wenn Sitte und Tradition zuschanden werden, die ihn noch mühsam von dem 

Letzten zurückhalten, wir könnten sehen, daß es einen Hunger gibt, der noch schlimmer ist, 

als der Hunger nach Brot, und daß es offenbar niemand in der Macht hat, hier das rechte, das 

lösende Wort zu finden, noch weniger als es die Völker offenbar in der Macht haben, den 

leiblichen Hunger zu befriedigen. Wir könnten sehen, daß ein Christentum, das die Lehre von 

den beiden Reichen so verfälscht, daß Gottes Reich und dieser Welt Reich beziehungslos aus-

einandertreten, das dumm gewordene Salz ist, das in der Welt zu nichts nütze ist. Wir könnten 

sehen, daß man alles, was man hat, nur dann recht hat, wenn man wieder versteht Ernst zu 

machen mit der Bemessenheit und Zeitlichkeit aller Gaben: „Haben als hätte man nicht.“ 

Dann wird den Menschen seine Habe nicht mehr hindern, Gott über dem allen die Ehre zu ge-

ben, und er wird wieder beten lernen: „Es vergehe die Welt, es komme dein Reich.“ Wir 

könnten wieder sehen, daß der Traum einer von Gott gelösten Humanität eben ein Traum ist 

und daß der Mensch zum Ungeheuer wird, wenn er anfängt, sein eigener Herr zu sein. Wir 

könnten wieder begreifen, daß allein in Christus die Menschheit – die humanitas – in Gott an-

genommen und vor Gott wohlgefällig erschienen ist. Und wir könnten schließlich wieder se-

hen, daß die Grenze zwischen Schöpfer und Geschöpf nicht ohne Folgen überschritten und 

aufgehoben wird. An seinem Willen zur Macht ist die Krankheit zum Tode beim Menschen 

ausgebrochen. 

Das mußte erst einmal gesagt werden, ehe wir fragen, was wir eigentlich vorhaben, wenn wir 

daran gehen, die Kirche zu ordnen. Eins ist jedenfalls sicher, daß diese Ordnung eine Schein-

ordnung bleiben wird, wenn sie sich lediglich auf den kirchlichen Apparat bezieht. Dessen 

Ordnung ist zwar etwas, was wir machen können, und darum sind wir hier so gern dabei mit 

Projekten und Taten und Hoffnungen. Aber der Witz bei der ganzen Sache ist ja der, daß das, 

was heute zu ordnen ist, so ist, daß wir es nicht machen können. Das, worauf es ankommt und 

was wirklich nottut, müßte erbeten sein, müßte erst wieder geglaubt und gelehrt, erkannt und 

gepredigt werden, ehe die Ordnung im rechten Sinn uns geschenkt wird, die uns heilen könn-

te. Die Ordnung der Kirche müßte eine Heilsordnung sein, im letzten, uneingeschränkten 

Sinne des Wortes. Sie müßte der Ausdruck dessen sein, daß das Heil in Christus liegt, das 

„Heil“, das wir alle im Munde führten und das sich als Unheil offenbart hat, weil es eben nicht 

in Christus gesucht wurde. Die Ordnung der Kirche müßte der Ausdruck dafür sein, daß Gott 

die Welt geliebt hat, auch diese so empörte, mit Blut und Tränen überschwemmte Welt, und 

daß diese Liebe Gottes heute noch gilt. Daß Gott die Welt geliebt hat in seiner Weise, die wir 

ihm nicht vorschreiben können, sondern die uns vorgeschrieben, nun in der Tat in der Hin-

gabe seines Sohnes uns vorgeschrieben ist, und nach der wir uns richten können, denn Gott 

hat die Welt geliebt, „auf daß alle, die an ihn glauben, nicht verloren werden, sondern das 

ewige Leben haben“. Das ewige Leben! Etwas Überflüssiges, wie viele meinen werden, et-

was, das die Ordnung des irdischen Daseins übergeht, das die Probleme der kirchlichen Ver-

waltung weit hinter sich läßt, aber eben doch das Eine, was not tut und ohne das alles andere, 

aller Dienst, alles Bemühen, alles Besorgen, der wahren Sorge Gottes um den Menschen nicht 

gerecht wird. Eine Ordnung wird von der Kirche verlangt, die wirklich Haupt und Glieder be-

trifft, Sinn und Tun, die in allen ihren Stücken nicht in erster Linie Gebot und Gesetz ist, son-

dern Angebot wäre dieser Gnade Gottes in Jesus Christus an den Menschen, sich retten zu las-

sen vor sich selbst, und damit das Angebot an die Welt, sich zur Umkehr rufen zu lassen von 

Gottes Güte. Wir sind ja wirklich heute da angelangt, wo der verlorene Sohn angelangt war, 

da es von ihm heißt: „Er kam zu sich.“ Dieses Zusichkommen ist der erste Schritt, auf den wir 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 5 02.08.2025 

warten müssen, ehe wir alle anderen Schritte machen können. Es wäre der erste Schritt, der 

alle anderen Schritte verheißungsvoll und sinnvoll machen würde, wir würden lernen. unsere 

Ansprüche preiszugeben, die wir meinen an Gott und Menschen noch stellen zu können, wir 

würden aufhören, Gott und das Schicksal anzuklagen, wir würden uns anklagen und die ande-

ren um Vergebung bitten. Wir würden da stehen, wo der Prophet sein Volk stehen sehen 

wollte, wenn er ihm zurief: „Wie murren denn die Leute also? Ein jeglicher murre wider seine 

Sünde.“ „Lasset uns erforschen und prüfen unser Wesen und uns zum Herrn bekehren.“ Wir 

wissen nicht, was alles geschehen könnte, was Wunderbares, Heilendes und Gutes geschehen 

könnte, wenn wir das Andere Gott überließen. Denn Gott ist eben nicht ein Prinzip, das sich 

nicht wandelt, sondern der Gott, der sich in Jesus Christus offenbart hat, hat bezeugt, daß er es 

sich gereuen läßt und daß Zorn und Gnade, beide, in seiner Hand stehen. Gott kann uns neu 

kleiden, Gott kann das Grauen von uns fernhalten, das immer noch hinter uns herjagt. Sein 

Wort kann ein Ende machen mit dem Dialog der sich entschuldigenden und verklagenden Ge-

danken, die öffentlich und heimlich die Luft des Neuanfangs in unserm Volk vergiften und 

verpesten. „Bei ihm ist die Vergebung, daß man ihn fürchte.“ Wüßten wir um diese Verge-

bung, dann würden wir uns wohl etwas mehr fürchten, einander zu richten und zu verdam-

men, wie wir uns heute gegenseitig richten und zugrunde richten. Wir merken, daß wir ohne 

Gott und ohne seine Vergebung nicht vergessen können. Wir merken, daß wir das gerettete 

Leben nicht zur Basis des Neuanfangs machen können und daß die Tatsache, daß wir Überle-

bende sind, nicht ausreicht, um davon weiterzuleben. Darum sollten wir vorsichtig sein, 

„Gnade“ zu nennen, daß wir übriggeblieben sind, daß wir noch einen Rest von Kirche übrig-

behalten haben, daß hier und da noch unzerstörte Dörfer und Städte, heilgebliebene Gottes-

häuser und Versammlungsräume vorhanden sind. Das ist die Gnade nicht, die uns hilft, die 

uns im letzten Grunde froh machen und einen neuen Anfang geben wird. „Wer sein Leben 

lieb hat, der wird es verlieren.“ Wir könnten gelernt haben, daß dieses Wort buchstäblich wahr 

ist, und wir können auch das andere gelernt haben, was zwar nicht in der Bibel steht, was aber 

doch aus dem Geist des Christentums heraus gesprochen ist: „Das Leben ist der Güter höchs-

tes nicht, der Übel größtes aber ist die Schuld.“ Die Kirche könnte wissen, daß ihr das Ver-

mächtnis anvertraut ist, den Menschen die enge Pforte zu zeigen, um in das Himmelreich ver-

gebener Schuld einzutreten, um Feinde wieder Brüder werden zu hissen. Die Kirche könnte 

wissen, daß man dazu weder in den Himmel klettern muß noch in die Hölle herunterzusteigen 

braucht, daß es also weder geraten ist, über das, was geschehen ist, hinwegzuflattern, um sich 

in eine neue Träumerei zu verlieren, noch das Gräberfeld der Geschichte zu öffnen und die 

Toten auf die Anklagebank zu setzen. Die Kirche würde dann wieder Kirche sein und überall 

da Kirche Jesu Christi, wo durch sie das Wort, das lebenschaffende, umgestaltende, verge-

bende, der Nähe Gottes gewiß machende Wort uns nahe ist. 

„Das Wort ist dir nahe.“ Dafür soll die Kirche Zeugnis sein. Das ist ihre Botschaft, die Bot-

schaft der erniedrigten Berge und der eingeebneten Täler, eine Adventsbotschaft, wie es keine 

andere auf Erden gibt. Gott ist nahe, das heißt, daß der nahe ist, der den glimmenden Docht 

nicht löschen und das geknickte Rohr nicht brechen wird. Christus ist da, als der für uns Ge-

storbene und Auferstandene, der uns vertritt, und mit ihm ist eine Gerechtigkeit da, die mehr 

ist als alle irdische Gerechtigkeit, die sich uns anbietet als unsere neue Gerechtigkeit, damit 

wir in ihr leben sollen. Das ist das neue Kleid, das dem verlorenen Sohn ohne Verdienst und 

Würdigkeit winkt, der Fingerring Gottes, das Zeichen neuer Würde und neuer Freiheit. Von 

dieser Gerechtigkeit her würden wir wohl nicht mehr in den Wahn verfallen, die Welt noch 

einmal aufzuteilen in Gute und Böse, in Gerechte und Ungerechte. Bei diesem Freudenmahl 

muß der Pharisäismus draußen bleiben, der Pharisäismus in jeder Form, ob er nun als Rassen-, 

Klassen- oder sonst ein Wahn auftreten möchte. Die Gemeinde Gottes ist die Gemeinde der 

begnadeten Sünder, die sich weder schämt das Wort Gnade noch das Wort Sünde auf sich zu 

beziehen, weil in diesen beiden Worten ihre neue Freiheit und ihr neuer unverlierbarer Stand 

der Gotteskindschaft ausgesprochen ist. 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 6 02.08.2025 

Aber gerade von hier aus gesehen wird mir nun etwas bange zumute, wenn ich sehe, wie die 

Kirche sich heute ordnet. Vor allem darum, weil vieles Selbstverständliche so breit und viel-

fältig erörtert wird, und das, was breit und vielfältig, in mancherlei Weisen und mancherlei 

Form erörtert werden müßte, wie eine Selbstverständlichkeit behandelt wird. Es ist mir darum 

bange, weil es bei diesem Ordnen in der Kirche trotz allem Streit und Lärm letzten Endes so 

totenstill zugeht, weil das Wort des Lebens, das uns in den letzten Jahren auch noch in der 

Zerstreuung erreichte, leitete, sammelte und tröstete, dabei so zurückgetreten ist. Wir ordnen, 

als gelte es, einen Apparat wieder in Gang zu bringen, aber der Motor steht still; es klappert, 

aber es bewegt sich nichts. Es ist so, als ob man versucht, sich umzustellen, ähnlich wie man 

sich in den Kirchenleitungen im Jahr 1933 umstellte, auf einen zeitlichen Wandel, auf einen 

Wandel, der sich in den politischen und gesellschaftlichen Verhältnissen vollzogen hat, wäh-

rend wir doch wissen, daß dieser Wandel erst dann echt wäre, wenn jener andere Wandel Er-

eignis wird, der Wandel des Menschen, wenn wir wieder lernen könnten, was es heißt, in gu-

ten Werken zu wandeln, die Gott schon zuvor bereitet hat denen, die dazu berufen sind. Das 

Evangelium tritt zurück, im Vordergrund stehen „Gesetze“, Wahlgesetze, Gesetze zur Reini-

gung des Pfarrerstandes, Gesetze zur Neuordnung kirchlicher Groß- und Kleinräume, Gesetze 

über Bekenntnisschule, Ordnung über Liturgie und kirchliche Lesungen, Ordnungen des Ge-

betes, ein ins Unbegrenzte fortzusetzendes Ordnungswerk, ohne daß irgendein Mensch im 

deutschen Volk den Eindruck hat, daß dadurch das, woran wir kranken, in Ordnung käme. Es 

fehlt ein Wort von der Qualität, wie wir es einmal geschmeckt haben, als jene Entscheidungen 

fielen, durch die sich die Gemeinde Gottes wirklich sammelte. Es fehlt das Wort von der be-

freienden und bindenden Kraft, wie wir es in den letzten Jahren hier und da in den Kirchen zu 

hören bekamen. Wir bringen die Kirche in Ordnung, aber wer bringt uns in Ordnung? Wir 

sind Tag und Nacht dabei, die Schäden zu reparieren, die wir an den causae secundae bemer-

ken; aber wie steht es denn mit der prima causa? Ist die Havarie des Schiffes, in dem wir sit-

zen, wirklich nur die Folge seiner schadhaften Außenseite? Würden nicht alle diese Dinge, an 

denen wir nun schon anderthalb Jahre sitzen, viel leichter in Ordnung kommen, viel einfacher 

und unkomplizierter als wir es uns machen, wenn das andere, was sich eben nicht von uns 

ordnen läßt, wieder zunächst einmal erbeten und empfangen, geglaubt und verkündet würde? 

Die Voraussetzung aller Ordnung ist, daß der Vater den Sohn wieder einsetzt in seine Sohn-

schaft, dann erst ist die Freiheit wieder gewonnen, die uns zum Herrn aller Dinge und zum 

Diener edler Menschen macht. Dann wird das Ordnungmachen in der Gemeinde, in der gan-

zen Kirche, im ganzen deutschen Volke, eine fröhliche und schöne und leichte Sache sein, 

weil es unter dem Glanz der Freude steht und unter der Aufrichtigkeit der Bruderschaft, „dann 

wird man sagen unter den Heiden, der Herr hat Großes an ihnen getan“. 

Sonst aber, wenn das nicht geschieht, wenn an Stelle des Einen, was not tut, die Polypragmo-

syne1 bei uns überhandnimmt, werden wir einander richten und reglementieren, aber wir wer-

den nicht mehr brüderlich beieinander wohnen. Wir werden uns um Gegensätze streiten, die 

keine sind, die einen werden die Kirche episkopal, die anderen werden sie synodal ordnen 

wollen, die-Konfessionellen werden sich gegenüber den Unierten, die Unierten gegenüber den 

Konfessionellen im Recht fühlen, die unglückselige Frage des Amtes und der Ämter wird mit 

allem theologischen Scharfsinn neu und ergebnislos diskutiert werden, wir werden wieder li-

beral und orthodox sein, und jeder wird in dem, was er selber ist, seine eigene Gerechtigkeit 

und sein eigenes Redit behaupten und verteidigen. Was in den vergangenen Jahren Gnade 

war, bewahrende und behütende Gnade, trotz aller unserer Schwachheit und in allem Unglau-

ben, wird zum Verdienst umgebogen werden und die Gefahr des Rühmens wird unser Zeugnis 

trüben und uns seiner Kraft berauben. Aus einer Kirche, die vom Wort des Herrn lebte, wird 

eine Institution werden, die über dem Bekenntnisstand wacht, und dieser Wächterdienst, der 

einmal sein gutes Recht hatte, als es galt, den Feind zu besiegen und das schlafende Heer zu 

 
1 Vielgeschäftigkeit im Sinne von Wichtigtuerei. 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 7 02.08.2025 

wecken, wird sich in Zwang und Unfreiheit verwandeln, wir werden bald entdecken, daß wir 

munter dabei sind, Münze, Dill und Kümmel zu verzehnten, aber das Schwerste am Gesetz, 

das Gericht, die Barmherzigkeit und den Glauben dahinten zu lassen. 

Wenn das geschieht, und es geschieht weithin bereits, wird von einer solchen Ordnung kein 

Geist ausgehen, der der Welt deutlich macht, daß hier das Heil zu finden ist. Wir haben im 

Grunde genommen die fragliche Entwicklung, die in den letzten Jahren des Kirchenkampfes 

einsetzte, als die Bezeugung des Evangeliums hinter der Sorge um den äußeren Bestand der 

Kirche zurücktrat, noch nicht überwunden. Dabei erliegen wir der Illusion, zu meinen, wir 

hätten einen freien Raum vor uns, in den hinein wir nun, wie noch nie zuvor, das Idealbild ei-

ner kirchlichen Ordnung einzeichnen könnten, um dann an die innere Ausstattung dieses Ge-

bäudes zu gehen. Das ist dieselbe Illusion, die alle jene kirchlichen Konstruktionen entstehen 

ließ, die 1933 so große Verwirrung anrichteten. Ob man das mit rechter oder falscher Lehre 

macht, ist dabei ganz gleich, denn diesen „freien Raum“ gibt es nie, und alles, was in ihn hin-

ein entworfen wird, ist darum eitel. Der Raum, in dem wir uns befinden, ist durch die grauen-

volle Wirklichkeit des Zusammenbruchs gekennzeichnet und ist gekennzeichnet durch das 

Elend der Heimatlosigkeit, durch die Daseinsnot der Verjagten und Entrechteten, durch die 

aus allen Himmeln gestürzte Jugend, die keine Zukunft mehr vor sich sieht und der man es 

darum auch nicht verdenken kann, wenn sie noch einmal den Idealen von gestern nachgeht. Er 

ist erfüllt von dem namenlosen Leiden der Mädchen und Frauen, die so Furchtbares erlitten 

haben, daß nur noch der unvergeßliche Eingang von Augustins Buch über den Gottesstaat in 

diese Tiefe der Not und des Jammers heranreichen dürfte. Meinen wir etwa, daß da, wo der 

Hunger Mütter ihre Kinder begraben ließ, wo Männer in Verzweiflung über den Zusammen-

bruch des Vaterlandes ihrem Leben ein Ende setzten, wo umgekehrt charakterlose Selbst-

sucht, Raub und Denunziation zur Tagesordnung geworden sind, wo wir überall den Gestalten 

begegnen, die nach dem Worte leben: „man kann auch am Untergang eines Landes verdie-

nen“, meinen wir, daß es da viel auf sich hat, wenn es heißt, die Kirche ordnet sich. Leben wir 

nicht an alledem vorbei? Müssen wir nicht fragen, warum das geschah? Was heißt das Schuld-

bekenntnis anderes, als daß wir hier zu einem ganz neuen Anfang gerufen sind? Nein, dieser 

vermeintlich leere Raum ist nicht leer, er ist voll von Jammer, Elend, Schuld und Not, er ist 

voll von neuem Pharisäismus und ödem Schriftgelehrtentum. Enttäuscht hat schon mancher 

den Kirchgang wieder aufgegeben, über unserer Predigt droht das Wort von Amos 8,11-12 

vom Hunger nach Gottes Wort, das nicht mehr zu finden sein wird. Der Raum, in dem wir le-

ben, ist voll von Bemühung und Anpreisung aller möglichen Heilkünstler, die sich am Lager 

des sterbenden Volkes produzieren. Und unter der Decke des öffentlichen Lebens schwelt die 

Frage, wo ist Gott, wo ist Gerechtigkeit, wo ist Liebe? Was bedeutet die Christenheit heute? 

Wie bezeichnend war das große Entsetzen, das sich in christlichen Blättern widerspiegelte, als 

Wiechert sein neuestes Buch herausgab: „Die Jeromin – Kinder“, denn da stand der Satz: 

„Das Denken ist der Tod Gottes. Und er hat ihn uns in die Hand gegeben, seinen eigenen Tod. 

Er möchte ihn wieder zurückhaben, aber es ist zu spät, wir geben nichts mehr zurück.“ Noch 

flüstert dies alles unter der Decke, aber es bildet eine gefährliche Unterschicht, über die hin-

weg wir „ordnen“. Es ist zur Flüsterpropaganda degradiert, aber es wäre seltsam, wenn aus 

diesem Raunen nicht wieder ein lauter Protest aufsteigen sollte. Das Nichts hat noch nicht 

aufgehört, sich als letzter Ausweg aus der Not anzubieten; diese Philosophie des Nichts, die 

im Moment etwas heimatlos ist, aber wer weiß, wann dieser böse Geist wiederkommen wird, 

mit siebenfacher Verstärkung, um das geordnete Haus neu zu besetzen. Hier muß die Kirche 

ordnen. Dieses vom Nihilismus angefochtene Dasein hat sie zu bewahren, weil sie es bewah-

ren kann. Den Menschen, der drauf und dran ist, noch einmal, aus Unglauben und Verzweif-

lung heraus, einen Bund mit der Hölle zu schließen, muß sie einladen in den Bund Gottes, der 

für alle Mühseligen und Beladenen offensteht. Das wird die Kirche nicht können, wenn sie 

nicht wieder begreift, daß in ihr Leben und Lehre eins sind. Die Ordnung der Kirche ist die 

Heiligung und die Heiligung ist nichts anderes, als die Bewahrung vor dem Bösen. Ist mit 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 8 02.08.2025 

allem, was bisher geordnet ist, nach dieser Richtung hin etwas Entscheidendes geschehen? Ist 

nicht im Gegenteil vieles wieder abgebaut und aufgelöst, was eben in den Jahren der Anfech-

tung innerhalb der Bekennenden Kirche an Sammlung der Gemeinde, an neuer Form der Ge-

meinschaft, der Bruderschaft, auch Bruderschaft innerhalb der Leitung der Kirche, an unge-

künstelter selbstverständlicher Form der gottesdienstlichen Feier, gewonnen war? Waren nicht 

die Entschließungen von Dahlem ein Fingerzeig, wie eine rechte Heiligung, und zwar in die-

ser modernen Welt, aussehen konnte. Die Anordnungen, die dort beschlossen wurden, waren 

darum echt, weil sie Kampfordnungen waren und alle Anweisungen zur Heiligung sind in der 

Bibel von da aus zu verstehen, daß sie Kampfordnungen sind und daß die Schar der Christen, 

die sich in diesen Ordnungen sammelt, die Verheißung hat, am bösen Tag zu widerstehen, 

weil sie in der Waffenrüstung Gottes ins Feld zieht. Wir fragen noch einmal: sind die Ordnun-

gen der Kirche, die wir bisher schaffen konnten, dieser Art, daß sie uns aufmerken lassen, daß 

sie den verlorenen, angefochtenen, heimatlosen Menschen in Deutschland heute aufmerken 

lassen, daß sie ihn rufen, hier sich zu sammeln, weil hier der Sieg verheißen ist, der Sieg über 

das Böse, aus der Teilnahme an dem Sieg, den der Herr der Kirche über den Bösen gewonnen 

hat? Gerade das ist nicht geschehen. Gewisse Kreise unter uns neigen dazu, die letzten Jahre 

als eine Episode zu empfinden, nachdem die Bedrohung von außen verschwunden ist. Wun-

dern wir uns, daß ein Christentum, welches zurückschaut, zur Salzsäule erstarrt? Kann das an-

ders sein? Wenn wir mit diesen Ordnungen nichts anderes tun, als auf die alten Vorbilder zu-

rückzuschauen, die sich als ungeeignet erwiesen haben, und über die der Feuerregen vom 

Himmel gefallen ist – kann es dann anders sein? 

II. 

Dei- Versuch, bei der Neuordnung der EKiD. die konfessionelle Frage zum Ausgangs- bzw. 

Zielpunkt zu machen, setzt die Illusion vom freien Raum voraus. Wer heute den Versuch 

macht, die EKiD. unter Zugrundelegung der konfessionellen Unterscheidungslehre „zu ord-

nen“, wird das Gegenteil davon erreichen. Er geht damit hinter die in Barmen gefallene Ent-

scheidung zurück. Daran ändert auch die Tatsache nichts, daß er sich die dort gefällten theo-

logischen Entscheidungen als Abwehr gegen bestimmte Irrlehren zu eigen macht. 

Damit soll gesagt sein, daß es nicht an geht, ja zu sagen zu der Theologischen Erklärung von 

Barmen, aber im selben Atem zur Evangelischen Kirche als Kirche Jesu Christi nein zu sa-

gen·. Es geht nicht an, so zu tun, als wäre die Entscheidung, die in Barmen fiel, und die die 

Kirche in ihrer Existenz als Kirche Jesu Christi betraf, im Raum der lutherischen Kirche oder 

der reformierten oder in sonst einem nachträglich konstruierten Raum gefallen. Sie ist von der 

DEK. für die DEK. vollzogen und alle im Kirchenbund zusammengeschlossenen Kirchen 

wurden damit dieser Entscheidung unterstellt. „Die Bekenntnissynode der DEK. erklärt, daß 

sie in der Anerkennung dieser Wahrheit und in der Verwerfung dieser Irrtümer die unumgäng-

liche theologische Grundlage der DEK. als eines Bundes der Bekenntniskirchen sieht.“ Damit 

ist dieser Bund in einem neuen Sinn konstituiert. Von den Irrlehren, die hier genannt werden, 

heißt es: „Bei deren Geltung hört die Kirche auf, Kirche zu sein.“ Das ist so klar, daß es kei-

nes Kommentars bedarf, und weil es so klar war, hat es auch zur Klärung in Gemeinden und 

Einzelkirchen geführt. Aber es sollte nicht lange dauern, da konnte man nun in der Tat hören, 

die DEK. sei gar keine Kirche, denn sie habe kein Bekenntnis. Es sollte nicht lange dauern, da 

konnte man das „Interim“ akzeptieren, die Umwandlung der Deutschen Christen und der Be-

kennenden Kirche in „Gruppen“, die unter der Leitung der Kirchenausschüsse zusammenar-

beiteten. Das war die „Union“, gegen die man in Wahrheit hätte stehen müssen. Aber das 

wurde auf konfessioneller Seite nicht gesehen und konnte dort auch nicht gesehen werden. 

Wenn nämlich die DEK. keine Kirche ist, dann kann man sich auch eine solche Konstruktion 

in ihr gefallen lassen, da ja die Leitung einer solchen Kirche auch nicht anderes ist als ein un-

verbindlicher Aufsichtsapparat. Auf der Synode von Barmen aber, so mußte man auch diesen 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 9 02.08.2025 

Vorgang jetzt interpretieren, ist nicht die Kirche als Kirche in Erscheinung getreten, sondern 

hier ist im besten Falle eine Mahnung an die einzelnen Bekenntniskirchen erfolgt, in ihrem 

Gebiet mit diesen Erkenntnissen Ernst zu machen. Wenn die Bekennende Kirche mehr sein 

will als das, wird sie zum Schwärmertum und verdient dementsprechend dessen Schicksal. 

Die wahre Kirche aber steht „zwischen Erasmus und Carlstadt“. Schon im Jahre 1936 konnte 

man das alles hören und lesen. Es ist die Begründung des kirchenpolitischen Kurses, der jetzt 

eintrat und der zum Zerfall des kirchlichen Widerstandes führte. Hier wurde die Bekennende 

Kirche verdächtigt, „in ihr sei das Bewußtsein ‚lebendig‘“, zu der einen – dem Sinne nach fik-

tiven – evangelischen Kirche zu gehören“. „Die Bekennende Kirche ist ebensowenig Kirche 

wie die DEK., auch wenn letztere in der denkbar besten Form gedacht wird. Denn auch die 

Bekennende Kirche hatte und hat kein alle ihre Glieder verpflichtendes Bekenntnis.“ Während 

in der Welt die Stimme der Bekennenden Kirche als das einzige Zeichen des erwachenden 

christlichen Glaubens und christlichen Gewissens vernommen und verstanden wird, während 

die Brüder für dies Bekenntnis leiden, während sich unter ihr Gemeinden sammeln, während 

sich, dadurch bestimmt, die Kirche von der Gegenkirche absetzt, wird aus dem Lager der kon-

fessionellen Gruppe erklärt: Kirche sei das nicht, was da rede, es seien einzelne, ihr Anspruch 

Kirche zu sein, sei darum Schwärmerei. Man konstruiert sich eine Mitte, die man zwischen 

Erasmus und Karlstadt, zwischen dem Liberalismus und den Dahlemiten sucht, und glaubt da-

mit den rechten Ort des Bekenntnisses fixiert zu haben. Man sieht nicht, daß Barmen damit 

grundsätzlich preisgegeben und ausgelöscht ist. Man läßt Barmen gelten, soweit darin eine 

Grenze gegen die Irrlehre gezogen ist. Aber im Grunde steht damit die theologische Erklärung 

von Barmen im System der Konfessionellen nicht anders, als die lutherische Rechtfertigungs-

lehre im Tridentium. Der Obersatz bleibt stehen, daß die Evangelische Kirche eine Fiktion ist, 

eine „Erfindung der Theologen am Schreibtisch“ (Sasse). Wir lesen jetzt, daß man in Barmen 

besser von einem Bund Bekennender Kirchen gesprochen hätte, daß Barmen die „Bekennt-

nisse der zwei Kirchen“ – gemeint sind das lutherische und reformierte – „nicht aufhebt, son-

dern sie bestätigt in ihrer kirchen- und nicht schultrennenden Bedeutung“. Darnach ist also in 

Barmen die kirchentrennende Bedeutung der reformatorischen Bekenntnisse bestätigt worden. 

Das ist die Groteske, die sich einige Jahre nach dem einmütigen Bekenntnis von Barmen voll-

zieht. Und weiter: In dem Moment, wo deutlich wird, daß Kirchen, die eben noch das gemein-

same Wort von Barmen gesprochen haben, nun ihrerseits erklärten, daß es hier eben nicht um 

die Kirche ging, und diese Synode in Wahrheit keine Synode der Kirche sein könnte, muß der 

Öffentlichkeitsanspruch der Bekennenden Kirche, verantwortlich für die ganze Kirche zu re-

den, hinfällig werden und die Sekte der Dahlemiten mit ihren Bruderräten in selbstgewählter 

Vermessenheit dastehen. Das Bekenntnis der Kirche hat ja nur noch innerkirchliche Bedeu-

tung; der Leib der Kirche, der zu diesem Bekenntnis dazugehörte, war zerbrochen, die Einheit 

des Leibes preisgegeben. Dem entspricht durchaus die äußere Lage, die Trennung der Beken-

nenden Kirche in Bad Oeynhausen, die Isolierung der Bruderräte zur „Gruppe“ und deren 

dann sofort einsetzende Auflösung und organisatorische Vernichtung durch den Staat. 

Von der lutherischen Kirche aber heißt es: „Sie lebt in Deutschland in einem ‚Interim‘, denn 

es hat sich als unmöglich erwiesen, die Kirchengemeinschaft mit den Irrlehrern aufzuheben.“ 

Der Reichskirchenausschuß müsse, „nach seiner Herkunft und Zusammensetzung, von gleich-

berechtigten, nebeneinanderstehenden Gruppen reden“, er sei also nicht „Kirchenregiment ge-

mäß dem lutherischen Bekenntnis“. Mehr wird nicht gesagt und mehr ist zu sagen nicht nötig. 

Der Ausschuß wirkt ja „jenseits der wahren Kirche“. Das wahre Regiment der lutherischen 

Kirchen liegt bei den rechtmäßig im Amt stehenden Bischöfen, die sich an das lutherische Be-

kenntnis gebunden wissen und darüber zu wachen haben, „damit es in Ehren in diesen ge-

schwinden Zeitläuften bewahrt“ werde. Daß die Bekennende Kirche zugrunde geht oder, bes-

ser gesagt, daß der Mund verstummt, der da eben noch für die Wahrheit und Gerechtigkeit re-

dete, daß sich ein großes Schweigen über Deutschland legt, daß außer dem Landesbischof D. 

Wurm und außer einem katholischen Bischof keiner mehr so vernehmlich redet, daß er die 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 10 02.08.2025 

Gläubigen in den entscheidenden Fragen tröstet und stärkt, die Gerechtigkeit Gottes wider die 

Ungerechtigkeit proklamiert, den Staat anspricht in seinem Verfall, alles das bedeutet im 

Grunde genommen keine Anfechtung der Kirche mehr, das lutherische Bekenntnis als solches 

ist nicht in Gefahr, und solange das nicht in Gefahr ist und kein neuer Unionismus droht, ist 

die Kirche in sich in Ordnung. 

Wir werden diese Dinge darum so ernst nehmen müssen, weil diese Entwicklung nicht nur 

von schwerwiegenden Folgen innerhalb der Kirche und vielleicht auch der politischen Ereig-

nisse war, sondern weil, was wir wohl alle nicht für möglich gehalten haben, heute aus dieser 

Perspektive heraus, ungebrochen und unrevidiert, weitergearbeitet wird. Hinter dem Plan der 

Bildung der lutherischen Kirche Deutschlands steht die Sorge, es könnte die neue EKiD., die 

nach den Verfolgungen und Drangsalierungen sich in Treysa neu konstituierte, um nun auf 

Grund der Kenntnisse und Erfahrungen, die sie hinter sich hatte, an die Neuordnung ihres Le-

bens heranzugehen, als Kirche ernst genommen werden. Wir haben früher gemeint, die in 

Oeynhausen zerbrochene Gemeinschaft würde wie selbstverständlich nach all den trüben Er-

fahrungen und Erkenntnissen von uns allen brüderlich bejaht und als Frucht vieler Leiden und 

Kämpfe mit Dank gegen Gott neu ergriffen und geglaubt werden. Wir haben gemeint, nur die 

äußeren Verhältnisse hätten eine praktische Revision jenes Zerfalls gehindert. Wir sahen mit 

Schrecken, daß das nicht der Fall ist. Wir müssen bekennen, daß wir verständnislos dem ge-

genüberstehen. Verständnislos vor allem darüber, daß die hingestreckte Bruderhand nicht ge-

wollt wird. Muß denn noch mehr geschehen in Deutschland, muß denn noch mehr geschehen 

im Zerfall der Evangelischen Kirche, bis es dahin kommt, daß wir die Einheit der Evangeli-

schen Kirche bejahen. Eine Geschichte von mehr als tausend Jahren wird heute von uns in ih-

rer tiefsten Krise erlebt, wir sind als Volk in Situationen hereingeführt, wie sie so seit Völker-

wanderung wohl noch nie über uns gekommen sind. Antichristentum hat sein Haupt erhoben, 

wie es das in der Geschichte des Abendlandes noch nie gegeben hat, aber für die seit Oeyn-

hausen ihren eigenen Weg wandelnden lutherischen Kirchen gibt es offenbar nur eine Sorge: 

die Union. Es gibt offenbar nur eine Frage für sie: ist jetzt nicht die Gelegenheit gekommen, 

das Unrecht von 1817 wiedergutzumachen. Es gibt nur ein kirchenpolitisches Ziel: der Zu-

sammenschluß der Lutheraner im Weltluthertum. Es soll nicht geleugnet werden, daß diese 

Aufgaben und Ziele sehr ernst zu nehmende Fragen sind, an denen wir nicht vorübergehen 

dürfen, aber sie werden dadurch falsch, daß ihnen ein ausschließlicher Rang bei der Neuord-

nung der EKiD. zugemessen wird. Weil auch wir Lutheraner sind, aber Lutheraner, die sich 

gerade heute durch Luther und die Reformation zur Umkehr und zur Buße gerufen wissen, 

weil wir nicht glauben können, daß die Väter der Reformation das hingenommen hätten, was 

wir hingenommen haben. und das gerechtfertigt hätten, was wir gerechtfertigt haben, weil wir 

also in Luthers Theologie und unseren Bekenntnissen nicht nur ein traditionelles Erbe sehen, 

das uns rechtfertigt, sondern ein Wort, das uns anklagt, weil wir uns nicht nach den Fragestel-

lungen von 1529 und 1817 die gegenwärtigen Probleme in ihrer neuen und besonderen Form 

vereinfachen können, darum können wir nicht dazu schweigen. Gerade dann, wenn uns Luther 

theologisch, wenn uns die Augustana, die Apologie und auch die F.C. etwas bedeuten, geht es 

nicht an, das Zeugnis der Väter in dieser Forderung der Separation der Konfessionen wieder-

zuerkennen. Im Gegenteil, das hier kundgewordene Zeugnis wird sich zu bewähren haben im 

Kampf um die Echtheit der Kirche in der Evangelischen Kirche Deutschlands. Es wird sich zu 

bewähren haben am Wort der Schrift, an der norma normans, und wir wollen und dürfen und 

können uns darum nicht dazu verstehen, daß die Evangelische Kirche eine „Fiktion“ ist. Ehe 

diese Sache nicht ausgesprochen und klar ist, kann es keinen Neubau der Kirche in Deutsch-

land geben, der erfolgversprechend wäre. Das bedeutet aber praktisch, daß die Lutheraner den 

Weg, den sie theologisch und kirchenpolitisch seit Oeynhausen gegangen sind, revidieren 

müssen, weil sonst der Zusammenhang mit der Bekennenden Kirche nicht denkbar ist. 

Wir werden uns darum zunächst einmal vergegenwärtigen müssen, was denn auf der Synode 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 11 02.08.2025 

in Barmen über die Evangelische Kirche gesagt worden ist und wie man sich von dort aus das 

Verhältnis der verschiedenen Bekenntniskirchen zueinander zu denken hat. In Barmen heißt 

es: „Uns fügt dabei zusammen das Bekenntnis zu dem einen Herrn der einen heiligen, allge-

meinen und apostolischen Kirche.“ In der Tat, mehr kann man eigentlich nicht sagen, wenn 

man die Einheit der Kirche zum Ausdruck bringen will. Wenn hier nicht die Kirche geredet 

hat, dann weiß ich nicht, wie man sich das Reden der Kirche denken soll. Hier ist offenbar er-

kannt, daß die Kirche weiterreicht als die Konfession, hier ist in schwerster Stunde die wahre 

Ökumenizität der Kirche von der Kirche bezeugt worden. Es ist weiter erkannt, daß, wenn be-

kennend geredet werden soll, es nur so geschehen kann, daß etwas Grundsätzliches, Unbe-

grenztes, Letztes gesagt wird, daß alles, was sonst gilt, neu überprüft und in Frage gestellt 

wird. Notwendigerweise wird zwischen Kirchen, die ein solches Bekenntnis zusammenfügt, 

alles, was bisher zwischen ihnen stand, in einem neuen und anderen Licht erscheinen. Es ist 

eine neue Basis gefunden, um in neuer, hoffnungsvoller Weise über die alten Streitpunkte zu 

verhandeln. Es soll bei diesen Verhandlungen eins nicht mehr in Frage gestellt werden, daß 

diese Kirchen unter einem Herrn, in einer Gemeinschaft des Glaubens stehen. Wenn darüber 

auch das konfessionsmorphologische Konzept früherer Zeiten eine Wandlung erfährt, das Le-

ben der Kirche ist mächtiger als diese „statischen Begriffe“. Bonhoeffer wird so unrecht nicht 

haben, wenn er sagte, daß die zwischen verschiedenen Kirchen bestehenden Gegensätze durch 

das Ereignis eines gemeinsamen Bekenntnisses in actu – also nicht eines unverbindlichen Re-

ligionsgesprächs – eine Degradierung erfahren könnten, und man könnte sich an Luther selbst 

halten, wenn er sagt, was heute Geist ist, sei morgen Buchstabe, oder wenn er erklärt: „in 

sensu, non in verbis est haeresis“. So kann es durchaus sein, daß wahre Kirchengemeinschaft 

in einem solchen status confessionis offenbar wird, die zu einer Revision früherer Bekenntnis-

entscheidungen zwingt, und es kann sein, daß solche Gemeinschaft weiter reicht und echter 

ist, als die mit sogenannten konfessionsverwandten Kirchen. Darum müssen wir auch in An-

spruch nehmen, daß wir als Lutheraner nichts Unrechtes, gerade auch im Blick auf die Abend-

mahlsentscheidung von 1529 nichts Unrechtes taten, wenn wir in gemeinsamer Anerkennung 

der Realpräsenz Jesu Christi im Abendmahl auf diesen Synoden gemeinsam mit unseren re-

formierten Brüdern zum Tisch des Herrn gingen. 

Es hat auch sonst in der neueren Kirchengeschichte Beispiele dafür gegeben, daß im Marty-

rium Kirchen erkannten, wie falsch es war, daß sie sich gegenseitig bekämpften, und daß sie 

infolge dieser Erkenntnis das aus früheren Zeiten stammende Anathema strichen. Soll es so 

etwas nicht geben, muß durchaus erst eine totale Revision der Lehre stattfinden? Sollen wir so 

lange warten, bis sich eine Kommission über die Lehrdifferenzen einigt und eine Synode 

diese Einigung akzeptiert? Ist das nicht überhaupt ein falscher Weg? Wir können doch Luther-

aner bleiben und wir wollen Lutheraner bleiben und unsere Brüder werden Reformierte blei-

ben und werden nicht so bald ihr andersartiges Verständnis von der Realpräsenz aufgeben, 

und doch können wir die Kirchengemeinschaft, die über uns mächtig geworden ist, nicht mehr 

aufgeben. Die Einheit der Kirche ist selbst ein Glaubensartikel und Luther kann auch hier wie-

der das Rechte getroffen haben, wenn er sagt: „certum est, omnia vocabula in Christo novam 

significationem accipere in eadem re significata“. Es könnte auch der Abendmahlsstreit eine 

solche neue Entscheidung annehmen, wenn wir ihn neu „in Christo“ überdenken. Es könnten 

sich überhaupt an Stelle gegensätzlicher Streitigkeiten fruchtbare Möglichkeiten, neue Er-

kenntnisse eröffnen und da, wo wir bisher wie in einer Sackgasse festsaßen, könnten sich the-

ologische Wege von einer Tiefe und einem Reichtum erschließen, von dem wir uns heute 

noch nichts träumen lassen. Wenn aber dagegen gesagt wird: „Die lutherische Kirche, die an 

ihr Bekenntnis gebunden ist, lehnt eine neue Kirche mit einem neuen Bekenntnis ab, weil sie 

eine erneuerte Kirche erstrebt und erbittet“, dann ist dies in Wahrheit doch nur ein Spiel mit 

Worten, denn es denkt niemand bei uns daran, eine neue Kirche zu machen, die jetzt erst zu 

Stand und Wesen käme. Im Gegenteil, wir denken viel mehr an jenes Wort von Luther, das er 

in seinem Alter sagte, als man ihm vorwarf, daß er eine neue Kirche wolle: „Die alte Kirche 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 12 02.08.2025 

leuchtet wieder herfür.“ Es geht liier nur um die Erneuerung, die aus der Umkehr erwächst, 

aus der Umkehr von allen Modernisierungen, die der Neuprotestantismus auch ins Luthertum 

hereingetragen hat, aus einer Umkehr, bei der aus dem Rechthabenwollen wieder ein Aufein-

anderhören wird, weil wir um den einen Herrn wissen und um die eine Kirche. 

Dieses Wissen um den einen Herrn ist in Barmen in bestimmten Worten, mit bestimmtem Ja 

und Nein in einer Entscheidung bezeugt worden, bei der es um Heil oder Unheil ging. Hier 

war nicht der Wunsch nach Einigkeit der Vater des Gedankens, wie das bei allen Unionsplä-

nen zu geschehen pflegt, sondern die Tatsache, daß sich alle hier vertretenen Kirchen dieser 

Entscheidung unterstellten, erinnerte sie an ihre Einheit. „Weil wir unseren verschiedenen Be-

kenntnissen treu bleiben wollen, können wir nicht schweigen, da wir glauben, daß uns in einer 

Zeit gemeinsamer Not und Anfechtung ein gemeinsames Wort in den Mund gelegt ist.“ Mehr 

ist nicht gesagt. Man hat sich nicht hingesetzt, um eine Union zu machen, man hat nicht die 

Differenzpunkte der Bekenntnisse revidiert, sondern man ist dessen innegeworden, daß diese 

auf ein „gemeinsames Wort“ hinzielen, daß die Tendenz der reformatorischen Bekenntnisse 

im Sinne des Evangeliums eine konvergierende und nicht eine divergierende ist. Von einer 

höheren Ebene her, vom Bekennen in actu her, ist ein neuer Standpunkt gewonnen. Was das 

für das Verhalten der Bekenntniskirchen untereinander bedeutet, wird nicht weiter untersucht: 

„Das überlassen wir Gott“, heißt es dazu. Man kann nur sagen: Hätten wir es ihm doch über-

lassen und nicht selbst die unglückselige konfessionelle Frage in die Hand genommen. „Wer 

die Hand an den Pflug legt“ – und eben das war doch hier geschehen – „und sieht zurück, der 

ist nicht geschickt zum Reiche Gottes.“ Die konfessionelle Frage aufwerfen, heißt aber doch, 

wie man es auch drehen und wenden mag, den Blick zurückwenden und die Geschichte, die 

Tradition als richtungweisend neben dem Wort ins Auge fassen. „Das überlassen wir Gott“ 

bedeutet doch wohl, wir dürfen nun in dieser einen DEK. oder EKiD., wie es heute heißt, als 

lutherische, reformierte und unierte Kirchen, als lutherische, reformierte und biblizistische 

Theologen miteinander leben. Die Linien laufen aufeinander zu, was widereinander war, ist 

nun Freund, eine grundsätzliche neue Wendung ist in Gang gekommen, ein Geist geht durch 

dies Ganze. Darum kann auch äußerlich alles beim alten bleiben – nur hier jetzt keine Reform, 

als ob das wichtig und wesentlich wäre. „Ist jemand beschnitten berufen, der halte an der Be-

schneidung, ist jemand unbeschnitten berufen, der lasse sich nicht beschneiden.“ Die Sache 

der Evangelischen Kirche, das Evangelium von Jesus Christus selbst, muß auf den Plan, wer 

es bezeugt mit Wort und Tat, ist damit gerechtfertigt und ist damit geheiligt. Der konfessio-

nelle Stand rechtfertigt uns nicht, er wird gerechtfertigt durch das Evangelium. Er kommt jetzt 

und so zu neuem Recht. Umgekehrt aber kann dem Worte Gottes gegenüber die Tatsache, daß 

man sich in seiner christlichen Existenz aus der Tradition versteht, zur völligen Blindheit wer-

den. Das Problem der Abrahamskindschaft ist gerade für Lutheraner ein höchst ernsthaftes 

Problem. Es kann die Berufung auf die „Abrahamskindschaft“ gerade zur Verfehlung der 

heute an uns ergehenden Entscheidung werden. Und das ist das Problem des Konfessionalis-

mus, wie wir es empfinden und sehen. Müssen wir nicht von da aus unseren lutherischen Brü-

dern zurufen: „Unsere Väter freuten sich, da sie diesen Tag sahen.“ Müssen wir ihnen nicht 

bezeugen, daß es gerade von der hier getroffenen Entscheidung her zu einem neuen Lesen und 

Verstehen der Bekenntnisschriften der lutherischen Kirche unter uns in der Union gekommen 

ist. Müßte nicht die Weltweite des lutherischen Bekenntnisses gerade von da aus neu ge-

glaubt, gehofft und gewollt werden? Man wird es Gott nicht verbieten können, sich seine Zeu-

gen auch in der Union zu erwecken, und man wird es ihm nicht abtrotzen können, seinen 

Geist an einen gesicherten Bekenntnisstand zu binden. So ist denn auch das rechte Bekenntnis 

überall aufgebrochen, in lutherischen und in unierten Kirchen haben evangelische Christen 

einmütig bekannt, und sie haben nicht bekannt als Lutheraner, sondern sie haben bekannt als 

Christen. Das Bekenntnis wurde wieder, was es eigentlich sein Mill, norma normata, die 

Schrift aber wurde die norma normans. Andererseits hat es nicht gefruchtet, einzelne Konfes-

sionskirchen zu beschwören, mit ihrem rechtlich verankerten Bekenntnis Ernst zu machen, da 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 13 02.08.2025 

ist eben kein Feuer vom Himmel gefallen und da wird keines fallen. 

Versuchen wir nun das Fazit aus dem allem zu ziehen. Die Sache der Bekennenden Kirche 

bleibt dem Bestand der Evangelischen Kirche verbunden. Die gemeinsame Wurzel der Refor-

mation, die Kirche vom Evangelium her bezeugt, trug das Ganze. Ihr galt die Entscheidung. 

Es wurde nicht die Kirche der Lutheraner oder der Reformierten bezeugt, sondern es wurde 

die eine, heilige, apostolische Kirche bekannt und geglaubt. „Wenn die Kirche Kirche ist, da 

ist sie schon gerettet“, hieß es damals, „keine noch so schwere Gewalt wird sie anrühren.“ Das 

aber ist dasselbe, worum es einst den Reformatoren gegangen ist. 

Zweitens wurde bekannt, daß hier ein gemeinsames Wort „uns in den Mund gelegt wurde“. 

Das soll doch wohl heißen, daß hier etwas geschah, was seit den Jahren der Trennung der bei-

den Kirchen in diesem entscheidungsvollen Ernst nicht mehr geschehen ist. Es wurde kein 

Religionsgespräch geführt, keine Konkordie dabei Beabsichtigt, aber es wurde der Grund ge-

legt, solche Gespräche neu aufzunehmen zwischen den Kirchen, die dies gemeinsame Wort 

sprachen. Könnte nicht der Konfessionalismus innerhalb der Reformationskirchen dadurch 

entstanden sein, daß bestimmte Fragen im Ansatz stecken geblieben sind, daß unerledigte 

Dinge hier vorliegen, die zwar nicht völlig zum Bruch, aber auch nicht zur völligen Einigung 

führten. Also der Konfessionalismus selbst verstanden als Saat auf Hoffnung, als Aufgabe und 

Erinnerung an die Einheit der Kirche, als Mahnung, die Begrenztheit der eigenen Kirche nicht 

zu übersehen, wach zu bleiben für die Möglichkeit der Verständigung, ist das nicht die neue, 

nicht mehr beklagenswerte, sondern zu begrüßende Rechtfertigung des Konfessionalismus? 

Dann aber muß die EKiD. als Kirche bejaht werden im Sinne eines Bundes bekenntnisbe-

stimmter Kirchen. Es ist ja auch keineswegs gesagt, daß die Verständigung gerade an dem 

Punkt gesucht werden muß, wo sie früher nicht gefunden wurde, daß das Gespräch da fortge-

führt werden muß, wo es einmal stecken- blieb. Es könnte doch sein, daß es darum stecken-

blieb, weil es sich in eine Sackgasse verrannte. Es war Löhe, der prophezeit hat: „Die Gottlo-

sen müssen kommen, und die Kirche einigen.“ Das Gegenüber zu dieser Situation hat uns 

ganz neue Möglichkeiten der Erkenntnis erschlossen. Es wird dienlich sein, zur Erläuterung 

dessen einige Worte in Erinnerung zu rufen, die 1925 ausgesprochen wurden, also in einer 

Zeit, als die späteren Ereignisse noch keineswegs im Blick der meisten unter uns standen. Bei 

der Erörterung der Frage nach der Möglichkeit eines allgemeinen reformierten Glaubensbe-

kenntnisses sagte Karl Barth: „Credo sagt man erst, wenn alle anderen Möglichkeiten er-

schöpft sind, wenn man auf den Mund geschlagen nichts anderes mehr sagen kann, als eben 

credo. Jedes andere credo ist ein fröhlicher Zauber und vom Teufel und sollte es das Apostoli-

cum selbst sein. Es müßte das Bekenntnis der von Gott Verlassenen und als solche von Gott 

Heimgesuchten sein“, und weiter: „Wenn die Kirche ein Bekenntnis ablegen wollte, so müßte 

es universal sein, so müßte es alle angehen, hineingesprochen in die Fragen, die alle Welt be-

wegen. Heute zum Beispiel, um nur eins zu nennen, zu dem seit dem Kriege in allen Ländern 

in gleichförmiger Weise auftretenden völkischen Nationalismus. Sagt die Kirche ja oder nein? 

Sagt sie zum Antisemitismus ja oder nein? Sagt sie zum Kriege prinzipiell und bewußt ja oder 

hat sie etwa aller praktischen Vorbehalte ungeachtet, ein letztes prinzipielles Nein gegen den 

Krieg auf den Leuchter zu stellen?“ Wenn man heute diesen Vortrag nachliest, so liest er sich 

wie ein Präludium zu dem, was tatsächlich später in der Bekennenden Kirche geschehen ist. 

Hier ist die Sache besser erfaßt, als sie in allen hernach gekommenen Beschreibungen gesehen 

ist. Es kann ja auch nicht anders sein, denn alle Ereignisse erfüllen nicht ganz das, was sie er-

füllen sollen. Aber es ist so gewesen, es blieb der Kirche in ihrer Not und Verlassenheit nichts 

anderes übrig, als eben Credo zu sagen, und es bleibt ihr auch , heute nichts anderes übrig. Es 

blieb ihr nichts anderes übrig, als das Licht auf den Leuchter zu stellen, um so das Ineinander 

von Licht und Finsternis zu entwirren, in dem alle Welt befangen ist. Aber es muß festgehal-

ten werden, daß dieses Wort in Barmen nicht vom Luthertum gesprochen wurde und nicht mit 

verpflichtender Kraft für die lutherische Kirche, auch nicht im Namen der Reformierten und 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 14 02.08.2025 

nicht im Geist und Sinn der Unierten, sondern als ein Wort, das durch alle Konfessionen in-

nerhalb der evangelischen Kirche Deutschlands hindurchging und alle gleichmäßig in die Ent-

scheidung rief. Wie Jahrhunderte alte Gemeinsamkeiten in dieser Entscheidung sich auf ein-

mal als brüchig erwiesen, so sind jahrhundertealte Trennungen durch sie aufgehoben worden. 

Wenn gesagt wird, daß dies Schwärmerei sei, dann müßte nun freilich jedes Geschehen der 

Heimsuchung Gottes an seiner Kirche, dann müßte jede Reform, die nicht im Rahmen der bis-

herigen Konfessionstrennungen bleibt, Schwärmerei sein. Niemand wird im Ernst solche 

Dinge behaupten wollen. 

Das dritte betrifft den schon erwähnten Satz: Daß man die Weiterentwicklung der Bekennt-

nisse innerhalb der so bekennenden Kirche Gott überlassen wolle. Damit ist an eine fruchtbare 

neue Entwicklung gedacht, die wir nicht verzögern sollen. Gewiß werden hier wichtige Dinge 

zu klären sein, und im Verfolg dieser Belehrungen werden wir auch in Erkenntnis und Tat, in 

Lehre und Ordnung die Neugestaltung der Evangelischen Kirche vollziehen müssen. Hierher 

gehört die Frage nach dem Abendmahl, hierher gehört die Lehre vom Gesetz und Evangelium, 

die Lehre vom Amt, die Lehre von der Kirchenzucht, auch die Lehre von der Synode. Alle 

diese Fragen sind jetzt aus ihren konfessionellen Erstarrungen gelöst, erlöst könnte man gera-

dezu sagen, das Eis beginnt zu schmelzen, sie sind ihrer eigentlichen Bewegung zurückgege-

ben. Alle diese Fragen bekommen jetzt eine Weite, die sie zuvor nicht hatten, sie werden nicht 

mehr erörtert aus irgendeiner konfessionellen Tendenz heraus, sie erlangen wieder die Gel-

tung, die sie ursprünglich hatten, die Geltung, die sie in der Kirche Jesu Christi haben. Daß 

wir darin im Anfang stehen, daß wir noch keine festen Lösungen bieten können, soll man uns 

nicht verargen. Wo sollen wir anders stehen, als am Anfang? Wie könnten wir heute anders 

weiterkommen also so, daß wir alle zugleich Gerichtete und Neu-Anfangende sein wollen? 

III. 

Die wesentlichen Fragen, die uns heute durch das konfessionelle Problem aufgegeben sind, 

können durch folgende drei Punkte herausgestellt werden: 

1. Die EKiD. hat kein Bekenntnis, eine Kirche ohne Bekenntnis sei keine Kirche. 

2. Die Rekonstruktion der Kirche durch die Wiederherstellung eines bekenntnisgebunde-

nen Kirchenregiments und die Lehre vom Amt. 

3. Die Frage nach dem Abendmahl und der damit gegebenen Kirchengemeinschaft. 

Bevor wir zu den einzelnen Fragen übergehen, soll ein Wort zu dem Gesamtgespräch gesagt 

werden, das nun schon einundeinhalb Jahr so regellos und weithin den wirklichen Aufbau der 

Kirche verzögernd geführt wird. Es ist gewiß nicht gut, wenn versucht wird, ohne in eine be-

sonnene Erörterung der vorliegenden Fragen einzutreten, durch Aufrechterhaltung kirchenpo-

litisch erstarrter Fronten die Rechtfertigung der eigenen Grundsätze zu erzielen. Theologische 

Arbeit und brüderliches Gespräch sollten voranstehen. Die kirchenpolitischen Praktiken dage-

gen sollten ausgeschaltet sein, damit die Möglichkeit bleibt, den gewonnenen Einsichten ge-

mäß zu handeln, und nicht durch irgendwelche vorschnellen Entscheidungen ein Präjudiz ge-

schaffen wird. Wir sollten doch wissen, daß die uns aufgegebene Problematik nicht nur durch 

die mannigfaltige Führung der Kirche im 19. Jahrhundert geschaffen wurde, sondern daß sie 

ihre Wurzeln schon in dem Bekenntnisbegriff des Luthertums und in dem Lehrbegriff der Or-

thodoxie hat und daß ohne eine gründliche Aufarbeitung der dort vorliegenden Fragen eine 

Fortentwicklung der sachlichen Themen nicht möglich ist. Es rächt sich heute, daß viele Fra-

gestellungen, vor allem im Hinblick auf das Amt, die Sakramente, die Lehre von der Kirche, 

wie sie vor einem Jahrhundert zwischen Löhe, Harleß, Th. Harnack, Hofmann, Vilmar, Klie-

foth so ergiebig und leidenschaftlich verhandelt worden sind, nie recht zur Entwicklung ka-

men, weil durch die gewaltsamen Eingriffe, hier ganz ähnlich wie im politischen Leben, ein 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 15 02.08.2025 

wirkliches Ausreifen dieser Erkenntnisse verhindert wurde. Nicht eigentlich die Entstehung 

der Union, sondern vielmehr ihre Auswirkung ist das Bedenkliche gewesen, die Abkapselung 

der Kirchen gegeneinander, die Inzucht einer spezifisch lutherischen Theologie, die Verfla-

chung des Kirchenrechts durch die konsistoriale Bürokratie in der Union und die Selbstgenüg-

samkeit, in der die Landeskirchen lebten. Es gehörte darum zu den großen und bedeutsamen 

Ereignissen innerhalb der EKiD., daß es auf Grund der ersten Barmer Bekenntnissynode zum 

Zusammenwirken der Kirchen miteinander und zum Offensein der Kirchen füreinander kam. 

Es begann ein Dienst aneinander mit den Gaben, die jede Kirche hatte, so wurde die Zusam-

menarbeit fruchtbar und großer Reichtum wurde uns geschenkt. Die Synode von Oeynhausen 

bedeutete das Ende dieses Offenseins füreinander und den Rückfall in neue Erstarrung. Das 

ist ein Unrecht an der Sache der Evangelischen Kirche und wird auch dem Luthertum nicht 

dienlich sein, es gerät in Gefahr, in die Abkapselung zurückzusinken, in der es jahrzehntelang 

lebte, und vor allen Dingen verbaut es sich damit selbst die Möglichkeit, den Kontakt aufzu-

nehmen mit den Lutheranern, die in den Unionskirchen leben und die an ein ganz anderes Of-

fensein für das Zusammenleben mit konfessionell anders eingestellten Brüdern gewöhnt sind. 

Unser Ziel muß sein, jene Gemeinschaft wieder herzustellen, die in den guten Jahren der Be-

kennenden Kirche bestand und die sowohl für das lutherische Bekenntnis als auch für die 

Evangelische Kirche so fruchtbar gewesen ist. Hier ist eine natürliche Entwicklung sichtbar 

geworden, die ungewollt, aber von Gott gefügt, über uns kam und die wir dadurch verloren 

haben, daß wir im Glauben schwach wurden. Nur im Rahmen der Evangelischen Kirche wird 

auch das Luthertum die Weite und Beweglichkeit gewinnen, die es nötig hat, nur hier wird es 

auf die Mannigfaltigkeit der Fragen stoßen, die uns heute gestellt sind, nur hier wird es frucht-

bar werden können für den Aufbau der Gesamtkirche, ohne in einen falschen Anspruch auf 

Ausschließlichkeit zu geraten. Wohin sonst die Entwicklung treibt, kann man mit Sorge schon 

jetzt erkennen an einzelnen Bestrebungen, die hier und da laut geworden sind. Was soll man 

dazu sagen, wenn allen Ernstes behauptet wird, daß der Episkopalismus in der lutherischen 

Lehre gegründet sei, daß die Synoden im wesentlichen nur von Amtsträgern der Kirche be-

schickt sein dürfen, daß ein strenges Gegenüber von Amt und Gemeinde durchgeführt werden 

müsse, oder wie neulich in einem Berliner Flugblatt zu lesen war, daß wir sogar in die lutheri-

sche Kirche getauft seien. All dies sind tendenziöse Darstellungen, bei denen der Name Lu-

thers herhalten muß, die aber nicht in Wahrheit in Luthers Theologie oder in den Bekenntnis-

schriften begründet sind. Die Situation, von der wir herkommen, in der eine Entscheidung fiel 

zwischen der wahren und der falschen Kirche, entsprach viel eher der Situation der Reforma-

tion. Nach der wahren Kirche haben Luther und Calvin gefragt. Aber Luther hat in Beantwor-

tung dieser Frage niemals die Kirche vom Bekenntnis her bestimmt, wie das die Epigonen des 

Luthertums taten, sondern allein vom Wort. Wo das Wort ist, da ist die Kirche, denn das Wort 

schafft die Kirche. Das ist von Anfang an – von der noch heute wichtigen Rede, die Luther für 

den Probst von Leizkau ausarbeitete, bis zu seiner Schrift „Wider Hans Worst“ – von Luther 

festgehalten worden. Die Kirche ist die Schöpfung des Wortes und auch die „rechte Lehre“ 

muß so verstanden werden, daß sie die Kirche schafft. Die Kirche und das Evangelium stehen 

zueinander im Verhältnis des Geschöpfes zum Schöpfer. Die Kirche lebt vom Evangelium, 

nicht umgekehrt. 

Von da aus werden wir den rechten Blick gewinnen für die immer wiederkehrende Behaup-

tung, wonach die Evangelische Kirche kein Bekenntnis habe und Kirche ohne Bekenntnis 

keine Kirche sei. Hierbei ist offenbar an ein formuliertes Bekenntnis gedacht und gemeint, 

daß in diesem Bekenntnis das Selbstverständnis der einzelnen konfessionellen Kirchen enthal-

ten sei. Im Symbol, so meint man, sei das Selbstverständnis der Kirche festgelegt, darum kann 

man sich die Kirchengemeinschaft auch nicht anders denken, als daß ein gemeinsames Be-

kenntnis erarbeitet wird; erst dann sei das Selbstverständnis gesichert. Darum ist für das Lu-

thertum die EKiD. keine Kirche, denn sie kann ihr Selbstverständnis nicht mit einem einhelli-

gen Bekenntnis umreißen. Aber es fragt sich doch, ob das Bekenntnis ursprünglich dazu da 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 16 02.08.2025 

ist, der Kirche zu ihrem Selbstverständnis zu verhelfen. Diese Meinung des Konfessionalis-

mus setzt schon das Nebeneinander verschiedener christlicher Kirchen als Ausgangspunkt vo-

raus. Es schließt die Relativität der Standpunkte von vornherein in sich. So wenig aber das 

Selbstverständnis des Menschen in der Theologie Ziel und Zweck der Arbeit und der Lehre 

ist, so wenig ist das Selbstverständnis der Kirche Ziel und Zweck des Bekenntnisses. Dieser 

Blick des Narziß in sein eigenes Angesicht ist sein Untergang. Das Verliebtsein in sich selbst 

ist in Wahrheit das Absehen von der Sache, von der Welt, von der Wahrheit, das heißt vom 

Dogma, seinem eigentlichen Sinne nach. Die Lehre wird nur noch zur Darstellung und Be-

wußtmachung des eigenen konfessionellen Seins. Es ist merkwürdig, wie „theologie-feind-

lich“ im Endzweck dieser Standpunkt wird. „Die Theologie ist eine Funktion der Kirche“, so 

lesen wir bei Stoll, „nicht aber die Kirche eine Funktion der Theologie.“ Dieser Satz ist an 

sich ganz richtig, aber er wird dahin interpretiert, daß die Kirche zwar nicht der Theologie ent-

raten könne, wenn sie „Lehre zu beurteilen habe“ (wir fragen: nur dazu?), daß aber die Theo-

logie sich nicht einreden dürfe, „die Kirche höre auf ohne ihren Dienst, womöglich ohne den 

Dienst einer Theologischen Schule. Die Kirche lebt von den Gaben, die ihr Herr ihr darreicht, 

vom Wort und Sakrament, sie lebt durch den gegenwärtigen, lebendigen Herrn“. Daß die Kir-

che vom Wort und Sakrament lebt, soll also keine theologische Angelegenheit sein. Die Theo-

logie ist eigentlich nur nötig zur Abwehr der Irrlehre, soweit ist das „recte docetur“ hier ver-

kümmert. Die Theologie sinkt herab zum kirchliehen Lehramt, es ist die kirchliche Funktion, 

die über der kodifizierten Lehre wacht. Hier ist die Angst vor der Theologie feder- fiihrend. 

Dabei scheint völlig vergessen, daß die particulae exclusivae, die in der Reformation eine so 

entscheidende Rolle spielten, Theologie sind; es scheint völlig vergessen zu sein, daß Luther 

als Theologe die Kirche reformierte und daß Luther seine Theologie jedenfalls nicht im kir-

chenamtlichen Auftrag betrieben hat. Luthers Verständnis von doctrina ist verlorengegangen 

und darum ist auch der Begriff von der „reinen Lehre“ nicht mehr der gleiche wie bei den Re-

formatoren, denn die Lehre ist nie in sich selbst das „Reine“, hier dürfte schon eine Abwand-

lung des Lehrbegriffes der Reformation in der Orthodoxie vorliegen, sondern sie dient der 

Reinheit des Wortes. Das Wort steht fest, sie aber ist ständig in Bewegung. Die Lehre hat ihre 

Reinheit nicht in sich selber, wie einen character indelebilis, sondern daraus, daß sie der Rein-

heit des Wortes und dem Zeugnis der Wahrheit, wie es in Gott offenbar wurde, zu dienen 

sucht, daß sie diese Reinheit als das erweist „quo majus cogitari non potest“. Nur in bezug da-

rauf ist sie rein, nicht an sich, nicht als Gegebenheit, was Luther durch sein immer wiederkeh-

rendes: „facile dictu et auditu, sed difficile in experientia“ deutlich zu machen wußte, und was 

man aus der ständigen Bewegtheit seiner Lehre leicht ersehen kann. Wenn die Rechtferti-

gungslehre der articulus stantis et cadentis ecclesiae ist, so ist dieser darum doch kein stati-

scher Satz. Die Kirche soll mit diesem Satz stehen und fallen, das ist allerdings gemeint, aber 

nicht ist gemeint, daß dieser Satz an sich, wenn er feststeht, die Rechtgläubigkeit einer Kirche 

garantiert. Nie und nimmer darf die Lehre zur Garantie dafür werden, daß die Kirche „steht“. 

Im Gegenteil, von der Lehre her ist die Kirche immer wieder gefragt, ob sie denn auch für das 

Evangelium einsteht, ob sie nicht vielmehr längst gefallen und abgefallen ist. Die Lehre hat, 

wenn anders sie reine Lehre ist, eine kritische Funktion gegenüber der Kirche und darum kann 

die Flucht in die „reine Lehre“ geradezu das Zeichen dafür sein, daß die Kirche nicht steht, 

die Lehre kann zur Abstraktion werden, sie verliert damit ihre konstituierende Kraft. Wenn 

die Lehre wirklich reine Lehre ist, wenn sie also nicht selbst etwas sein will, dann müßte sie 

über sich hinausweisen auf Gott und sein Wort, auf seine Offenbarung; aber im Konfessiona-

lismus wird immer wieder die Gefahr liegen, daß es umgekehrt herauskommt, daß man meint, 

in der reinen Lehre des Wortes habhaft zu werden. Damit soll nicht gesagt sein, daß wir ohne 

feste Formulierung auskämen, aber wohl soll gesagt sein, daß diese festen Formulierungen 

sich dessen bewußt sein müssen, daß sie in sich selbst fragmentarisch sind, daß sie hineinge-

hören in die theologia viatorum, daß darum die Bekenntnisschriften nicht eine abschließende 

und endgültige Erfassung der Schrift im Sinne ihrer lebendigen Wahrheit sein wollen und 

können. 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 17 02.08.2025 

Damit, daß die Lehre aufhört, teilzunehmen an der Bewegung, die vom Worte Gottes ausgeht, 

daß sie zu etwas Objektivem, zu einer Vergegenständlichung der Wahrheit wird, tritt eine 

weitere Wandlung ihres Gebrauchs ein. Sie wird zur Ordnungskategorie, eine von oben bis 

unten bekenntnismäßig gegliederte Kirche wird das Ideal, das sich von hier aus ergibt. Die 

Lehre ist Merkmal einer bestimmten Kirche, und es kommt nun darauf an, daß in dieser Kir-

che alles dieser Lehre entsprechend geordnet wird. Nach dem konfessionellen Schema stehen 

dann mehrere so geordnete Kirchen in einer gewissen Toleranz nebeneinander, wobei die 

Lehre auf den Hausgebrauch beschränkt ist. Es wird nicht mehr gefragt, ob die Lehre eine Re-

lation hat auf die Sache, auf das zu Lehrende, sondern es wird gefragt, ob sie sich im Umkreis 

ihres Lehrganzen hält. Es wird gefragt, ob dieser oder jener Lehrsatz lutherisch ist oder refor-

miert, und dieses Urteil genügt dann, um eine solche Lehre anzunehmen oder abzulehnen. Da-

mit hat die Lehre ihren eigentlichen Sinn verloren. An die Stelle der Wahrheit, die ja, wenn 

sie ernst genommen würde, immer die ganze Kirche angehen müßte, ohne jede konfessionelle 

Grenze, weil sie aus dem Bekenntnis zum Herrn der Kirche geboren ist und dies Bekenntnis 

entfaltet, tritt der Wert, der kirchliche, vielleicht auch kulturelle, geistige, geschichtliche Wert 

einer Aussage. So wie Schleiermacher das Wesen des Christentums durch Religionsverglei-

chung ausfindig zu machen unternahm und darauf die Wahrheit des Christentums basierte, so 

wird hier, aus einem ähnlichen Geist und in einer ähnlichen Zeitströmung, die Wahrheit der 

Konfession durch vergleichende Konfessionskunde ermittelt und es wird dann gezeigt, daß 

die lutherische Kirche im Vergleich zu der reformierten und der katholischen Konfession die 

vollkommene Kirche sei, weil sie Wort und Sakrament gleichrangig nebeneinander hat, wäh-

rend in der katholischen Kirche das Wort zugunsten des Sakraments, in der reformierten das 

Sakrament zugunsten des Wortes zurückgetreten sei. Die Vollkommenheit tritt an Stelle der 

Wahrheit. Man möchte fast fragen, ob wir damit nicht aus der theologia crucis unversehens in 

die theologia gloriae hinübergeglitten sind: Der vollkommene Bau einer lutherischen Kirche 

in einem klassischen Stil des Luthertums, eingebaut als ein vorbildliches Modell in den Raum 

der EKiD., ist das Ziel, das den Plänen der Lutheraner bei ihrer Kirchenreform zugrunde 

liegt. Zu alledem ein Satz von Luther, der schlaglichtartig den Abgrund aufreißt zwischen der 

Haltung der Reformation und diesen Konstruktionen: 

„Merk aber, wer sind die, die diesen Stein verwerfen. Es sind nicht schlechte Leute, 

sondern die allerbesten, nämlich die heiligsten, die klügsten, die gelehrtesten, die größ-

ten, die edelsten. Die müssen sich an dem Stein stoßen – denn die elenden, armen Sün-

der, die Betrübten, Irrenden, Verachteten, Geringen, Ungelehrten werden sein froh und 

haben ihn herzlich gerne. Jene aber heißen Bauleute, das ist, die das Volk bauen, bes-

sern und regieren zum Besten, mit Lehren und Predigen. Sie haben nicht den Namen, 

daß sie Verstörer, Schädlinge, Untüchtige wären, sondern Bauleute sind sie, die nö-

tigsten, nützlichsten, besten Leute auf Erden, daß wenn sie nicht wären, der Himmel 

fiele gewißlich ein, ehe es Abend würde, und Land und Leute verderben. Das sind die 

Regenten, beide in geistlichen und weltlichen Ständen, die mit ihren Rechten Land und 

Leute gefaßt haben, daß es stehet, und wollen über das auch Gott selbst meistern. 

Darum ob Könige, Fürsten, Bischöfe, Herren, Heilige, Weise, Kluge, Reiche, gelehrte 

Leute das Evangelium verfolgen, was ist’s wunder? Wer sollt’s sonst tun? Kann’s 

doch niemand tun. Soll’s verfolgt sein, so müssen’s diese tun. Denn sie sind die Bau-

leute. Und tun es von Amts wegen, denn sie müssen zusehen, daß ihr Gebäude nicht 

ein Lücken, Riß oder Ungestalt gewinne. Darum sollen und können sie Gottes Wort 

und die, so es reden, nicht leiden. Denn er verstellt ihr Gebäude, macht Lücken und 

Riß drin, ist ein Aufrührer und verführt das Volk, welchs sie so schön gebaut haben, 

geordnet und gefaßt haben, macht’s gar anders denn sie.“2 

 
2 Das schöne Confitemini. Auslegung zu Psalm 118 (WA 31-I, 172,27-173,14). 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 18 02.08.2025 

Luther lehrt nicht, um zu ordnen, sondern er lehrt, das haben Bischöfe und Prälaten, das haben 

Melanchthon und Zwingli, das haben Kaiser und Könige sehr zu ihrem Leidwesen erfahren 

müssen, nur zu oft auf Kosten der Ordnung. Hier ist die Lehre nicht das Selbstverständnis der 

Kirche, sondern sie ist das Verständnis des Wortes Gottes, das der Kirche zum Gericht und 

zur Neuschöpfung wird. Von diesem Gesichtspunkt her wird aber schon sehr viel fragwürdi-

ger, wenn behauptet wird, die Evangelische Kirche habe kein Bekenntnis, da doch gerade in 

den Ereignissen der letzten Jahre davon wieder etwas spürbar geworden ist, daß die ganze 

Evangelische Kirche vom Worte Gottes her sich in Gericht und Gnade zum Bekennen der 

Wahrheit und zur Enthüllung der falschen Lehre gerufen wußte. 

Von lutherischer Seite wird dazu nun freilich immer wieder erklärt, daß der Lehrinhalt der lu-

therischen Bekenntnisschriften genüge und daß es keiner neuen Formulierung bedürfe, um 

diese Entscheidungen zu treffen. Zwar ist der Fall denkbar, so sagt man, daß eine Irrlehre auf-

käme, „die mit vollem Recht sich auf das lutherische Bekenntnis beriefe und wo denen, die sie 

doch als Irrlehre erkennen, aus dem lutherischen Bekenntnis keine Handhabe mehr gegeben 

wäre, sie abzuwehren, wo also Freund und Feind mit gleichem Recht auf dem Bekenntnis ste-

hen“ (Kinder). In solchem Fall, so sagt man, „müßte ein neues Bekenntnis oder ein corrola-

rium zum alten Bekenntnis da sein, um einen dissensus auf dem Boden des lutherischen Be-

kenntnisses (!) auszumachen“. So weit geht man also, daß selbst ein solcher dissensus nur 

noch innerkonfessionell gesehen ist und lediglich eine Reparatur bzw. Ergänzung des Be-

kenntnisstandes denkbar sein soll. Aber es wird hinzugefügt, dieser Fall ist „hypothetisch“; 

das wird gesagt, obschon vor aller Augen ist, was alles in den vergangenen Jahren vom luthe-

rischen Bekenntnis aus zu rechtfertigen unternommen wurde, daß die Lehre von den beiden 

Reichen, die Lehre von dem Gehorsam der Obrigkeit gegenüber, die Lehre von der Schöpfung 

und natürlichen Offenbarung, ja auch die Lehre vom Sündenfall des Menschen, von den Ord-

nungen, vom leidenden Gehorsam, immer wieder herhalten mußte, um den Widerstand der 

Kirche als nicht vom Evangelium geboten erscheinen zu lassen. Das wird gesagt, obschon auf 

der anderen Seite Lutheraner gerade auf Grund ihrer Bekenntnisse meinten, widerstehen zu 

müssen, gerade auch innerhalb der „lutherischen“ Kirchen, weil die Freiheit des Wortes Got-

tes, zumal die Predigt des Gesetzes, die von Luther proklamierte Freiheit des Christentums, 

die Freiheit der Gnade Gottes gegenüber allen rassen- und artmäßigen Bindungen diesen Pro-

test gegen den totalen Staat und seinen Paganismus notwendig machten. Es ist doch einfach 

am Tage, daß der Riß mitten durchs Luthertum durchging. Im Luthertum des Nordens sind 

ganz reale Entscheidungen gefallen, die zeigen, daß die Notwendigkeit der Fortbildung und 

evtl. Korrektur der lutherischen Tradition keineswegs hypothetisch ist, und wenn wir nicht 

entschlossen sind, auf Grund des Anschauungsmaterials, das wir empfangen haben, an eine 

kritische Sichtung unserer lutherischen Erbschaft heranzugehen, gerade dazu, um das, was wir 

von Luther empfangen haben, recht zu gebrauchen und recht zu verstehen, dann werden wir 

der Sache des Luthertums den schlechtesten Dienst erweisen. Es kann durchaus sein, daß wir 

erkennen müssen, daß die synodale Ordnung notwendig und dem Gemeindeaufbau gemäß ist, 

es kann durchaus sein, daß wir die Lehre vom Staat, insbesondere vom totalen Staat, einer 

sehr ernsten Prüfung und Korrektur unterziehen müssen, daß wir die Lehre von den Ordnun-

gen, die mehr auf Melanchton als auf Luther zurückgeht, überprüfen müssen, und daß auch 

die Frage nach Gesetz und Evangelium neu geklärt werden muß. Wenn von seiten der Luther-

aner gesagt wird, „für uns ist dieser Fall nicht gegeben“, dann können wir nur fragen, was 

muß eigentlich noch geschehen, damit dieser Fall eintritt; offenbar ist der „Fall“ erst dann ge-

geben, wenn das Problem der Union auftaucht. Dazu noch ein letztes Wort. 

Es wäre falsch, die Gemeinsamkeit zu vergessen, die die Bekenntnisse der lutherischen Kir-

che und die Lehre der reformierten Kirche miteinander verbindet. In der Rechtfertigungslehre, 

in dem sola scriptura und dem sola fide sind wir einig. Die Einigkeit reicht noch viel weiter; 

vergleicht man einmal die Schriftauslegung bei Luther und Calvin, wird man erstaunt sein, 



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 19 02.08.2025 

wie weitreichend die Einigkeit ist. In der Entscheidung, die gegen die scholastische Theologie 

gefallen ist, sind beide, lutherische und reformierte Kirche, bis heute einig und stehen hier in 

einer sachlichen Union. Der Lutherischen Kirche hier eine Mitte zwischen Rom und Genf zu-

zuweisen, scheint mir nicht angängig und gefährlich zu sein. Wenn eine solche Union, die auf 

die Lehre der Reformatoren und auf das Wort der Schrift zurückgeht, erstrebt wird, dann sol-

len wir nicht nein dazu sagen. In diesem Sinne muß die Evangelische Kirche verstanden wer-

den, als eine Kirche, die vom Evangelium her lebt und die bereit ist, sich ständig durch das 

Wort reformieren zu lassen. 

Noch kurz ein Wort über das Amt und die Abendmahlsgemeinschaft. Die damit verbundenen 

Fragen sind viel zu weitschichtig, als daß sie hier im einzelnen erörtert werden könnten, sie 

sind zudem durch neue Untersuchungen weitgehend gefördert, die insbesondere in der Abend-

mahlsfrage so gut und gründlich sind, daß wir nur auf sie zu verweisen brauchen. Es ist auf-

fällig, wie stark die Lehre vom Amt mit jenem Begriff der reinen Lehre verbunden auftritt. 

Das Amt ist sozusagen der Träger der reinen Lehre. Hier liegt eine Gefahr vor, die wir sehen 

müssen. Es scheint fast so, als ob die reine Lehre nur noch im Amt sich inkarnierte, wie eine 

Idee, die hier, an dieser besonderen Stelle, ihre Verwirklichung findet. Es scheint fast so, als 

stünde dahinter die tiefe Resignation, als ob die Gemeinde nicht fähig sei, selbst Träger der 

reinen Lehre zu sein und die Gabe der Unterscheidung der Geister oder, wie Luther sagt, die 

Macht über rechte Lehre zu urteilen, ihr nicht mehr zugetraut würde. Wie oft ist in den letzten 

Jahren gerade das Gegenteil unter Beweis gestellt worden, wie oft haben wir in gut lutheri-

schen Gemeinden erlebt, daß die Gemeinden gegen ihre Pfarrer aufstanden auf Grund der fal-

schen Verkündigung und sich als Bekenntnisgemeinden konstituierten. Da wurde handgreif-

lich, daß das Amt der Verkündigung in den Händen der Gemeinde liegt, daß die Gemeinde 

nicht Objekt, sondern Subjekt ist, und daß damit im Prinzip auch der synodale Charakter 

kirchlicher Ordnung gegeben ist. Daß dadurch das Gegenüber von Wort und Gemeinde nicht 

aufgehoben wird, daß das Amt in diesem Sinne ein Dienst ist an der Gemeinde, durch das 

Wort, in den die Gemeinde selbst beruft, bleibt unbestritten. Die Lehre von den Gnadenmit-

teln bleibt durchaus gewahrt, auch wenn die synodale Ordnung durchgeführt würde. Hingegen 

scheint mir nirgends ein Ansatz vorhanden zu sein, um die Überordnung des Episkopats über 

dem Pfarramt zu rechtfertigen, vielmehr gibt es kein dem Predigtamt übergeordnetes Lei-

tungsamt im Sinne der lutherischen Kirche. Sollte freilich die Lehre vom Amt so verstanden 

sein, daß allein an dieser Stelle die reine Lehre in Erscheinung tritt, so wäre damit eine Abs-

traktion vollzogen, von der man nur sagen könnte: „Der Geist, ohne Fleisch und Bein, das ist 

der Teufel.“ Die Amtskirche ist eine Konstruktion, die darauf verzichtet, den Leib Christi in 

der Welt darzustellen, von der aus immer wieder die Gemeinde sich verflüchtigt, zum Objekt 

wird, zum „Volk“, mit all den Gefahren, die von da aufbrechen können und die sich im Be-

griff der „Volkskirche“ abmalen. 

Richtig hingegen ist, daß die Kirchengemeinschaft in der Abendmahlsgemeinschaft ihren 

Ausdruck findet, wie überhaupt das Inerscheinungtreten der Gemeinde wesentlich mit der got-

tesdienstlichen Versammlung Zusammenhängen wird. Hier konstituiert sich die Gemeinde als 

der Leib Jesu Christi. Darum ist es eine ernste Frage für die Kirchengemeinschaft innerhalb 

der EKiD., ob Glieder der verschiedenen Konfessionen das Abendmahl zusammen empfangen 

dürfen. Daß es auf den Bekenntnissynoden nicht nur zufällig, sondern bewußt geschehen ist, 

hat seinen Grund darin, daß Reformierte sowohl wie Lutheraner sich einig wurden in der An-

erkennung der Realpräsenz des Herrn in Fleisch und Blut. Es trat das ein, was Luther in Mar-

burg als die Möglichkeit der Verständigung bezeichnet hat: „Wenn sie bekennen, daß er ge-

genwärtig ist, so wollen wir sie nicht fragen, an welchem Ort und in welcher Gestalt.“ Die 

Frage nach dem Wie der Gegenwart des Herrn ist offengeblieben und ist different geblieben. 

Aber der aus dem wörtlichen Verständnis der Einsetzungsworte lebende Glaube verband 

beide Seiten miteinander. Damit ist die Voraussetzung geschaffen, die Differenz der Abend-



Iwand - Die Neuordnung der Kirche und die konfessionelle Frage (1946)

 20 02.08.2025 

mahlslehren in einer neuen Weise zu erörtern, nämlich so, daß wir uns als Brüder in einer Kir-

che wissen und daß diese Lehrdifferenzen nicht mehr die Kirchengemeinschaft aufheben. 

In all diesen Fragen sehen wir ein und dieselbe Entwicklung. Innerhalb der Bekennenden Kir-

che ist das Bewußtsein vom Wert der überlieferten Bekenntnisse neu entfaltet, aber die Rang-

frage hat sich gewandelt. Es nimmt nicht mehr den ersten Rang ein. Die Einheit des Glaubens, 

der Liebe und der Hoffnung, wie sie in Barmen bezeugt wurde, sind ein neuer Anfang, inner-

halb dessen diese Fragen neu und fruchtbar ihrer Erörterung, Auseinandersetzung und Klä-

rung entgegenstreben. 

Wir sind am Ende. Es wird auffallen, daß der erste und der zweite Teil unseres Vortrages in 

keinem rechten Zusammenhang zueinander stehen. Es ist dies auch beim besten Willen nicht 

möglich. Es ist nicht möglich, von den Entscheidungen her, die im Kampf der Evangelischen 

Kirche aufgebrochen sind und in denen wir immer noch stehen, die Überleitung zur konfessi-

onellen Frage zu finden. Sie ist „zwischen hinein gekommen“. Sie hat eine Geltung bean-

sprucht, die sie nicht hat, wenn anders sie selbst fruchtbar und dienstbar bleiben soll. Sie droht 

die Einheit zu sprengen, statt sie zu bereichern, sie droht die gefallenen Entscheidungen und 

die uns aufgetragenen Reformen zu entkräften, anstatt sie zu fördern. Sie kann nur als unter-

geordnete, nicht als übergeordnete Fragestellung maßgeblich sein bei der Neuordnung der 

Evangelischen Kirche. „Jedes Mehr wäre hier ein Weniger.“ Ihr Reichtum und ihre Hilfe wird 

mehr im Theologischen leben als im kirchlich Konstitutiven liegen. Sie wird sich fruchtbarer 

auswirken, wenn sie uns in der Verkündigung begegnet, als in der kirchlichen Ordnung, und 

sie wird von da aus auch ohne Frage die kirchliche Ordnung beeinflussen. Aber ohne daß das 

Wort uns diese Ordnung schenkt, ohne daß diese Ordnung dem Wort und der Verkündigung 

dient, ist unser Verfangen nicht nur Restauration, sondern viel Schlimmeres, es ist der Rück-

fall ins Gesetz, in den Buchstaben, der tötet, und ist die Absage an den Geist, der lebendig 

macht. 

Die Verkündigung des Evangeliums von der freien Gnade Gottes zur Vergebung der Sünden 

und die Kirche, die diese Verkündigung ausrichtet, hat die Verheißung, daß sie unüberwind-

lich sei. In diesem Sinne sprechen wir von der Evangelischen Kirche, als der-Kirche, der das 

Evangelium anvertraut ist. Die konfessionellen Unterschiede werden erst dann relevant, wenn 

durch sie diese Verkündigung betroffen und dadurch die Kirchengemeinschaft bedroht ist. 

Das soll aber bei den von der Reformation her kommenden Kirchen, die in Barmen ihr Be-

kenntnis zu Jesus Christus neu bezeugt haben, nicht mehr der Fall sein. 

Quelle: Paul Schempp (Hrsg.), Evangelische Selbstprüfung. Beiträge und Berichte von der ge-

meinsamen Arbeitstagung der Kirchlich-theologischen Sozietät in Württemberg und der Ge-

sellschaft für Evangelische Theologie, Sektion Süddeutschland im Kurhaus Bad Boll vom 12. 

bis 16. Oktober 1946, Stuttgart: Kohlhammer, 1947, S. 34-68. Wiederabgedruckt in: Hans 

Joachim Iwand, Um den rechten Glauben. Gesammelte Aufsätze, hrsg. v. Karl Gerhard Steck, 

TB 9, München: Chr. Kaiser, 21965, S. 138-172. 


