
Wurm - Theodicee (CKL) 1 17.07.2025 

Theodicee 

Von Theophil Wurm 

Theodicee bedeutet Rechtfertigung Gottes gegenüber den Anklagen, die gegen die von ihm 

geschaffene Welt und seine Weltregierung erhoben werden, und zwar vom Standpunkt einer 

teleologischen, d. h. die Zweckmäßigkeit der Weltordnung in den Vordergrund stellenden 

Weltanschauung aus. 

1. Da der Zweckgedanke ein die Philosophie immer wieder beschäftigendes Problem ist, ist 

die Theodicee eines der Gebiete, auf denen sich Theologie und Philosophie häufig begegnen. 

Der Ausdruck stammt ja auch von einem theologisch und kirchlich sehr interessierten Philo-

sophen, G. W. Leibniz (s. d.), der in seiner Schrift Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, 

la liberté de l'homme et l'origine du mal (1710) dem Skeptizismus des Franzosen P. Bayle 

entgegentrat, wie er besonders in dessen Dictionnaire historique et critique hervortrat, einen 

rational begründeten Optimismus entgegensetzte. Leibniz sucht den Nachweis zu erbringen, 

daß das Übel und das Böse, dessen Entstehung und Dasein als unvereinbar entweder mit der 

Allmacht Gottes oder mit seiner Heiligkeit, Gerechtigkeit und Liebe empfunden wird, von 

Gott nur da zugelassen sei, wo dadurch eine größere Vollkommenheit des Ganzen ermöglicht 

werde. Die Welt wäre ohne die in ihr vorhandenen Übel zwar besser, aber nicht möglich; so-

mit sei diese Welt die beste unter den möglichen Welten. Diese Auffassung hat das Denken 

im 18. Jahrh, lange beherrscht, wurde aber durch das Erdbeben von Lissabon schwer erschüt-

tert (vgl. W. Lütgert, Die Erschütterung des Optimismus durch das Erdbeben von Lissabon 

1755 in den „Beiträgen zur Förderung christlicher Theologie“, 5. Jahrgang 1901; O. Lempp, 

Das Problem der Theodicee in der Philosophie und Literatur des 18. Jahrh.s, 1910). I. Kant, 

der in der Schlußbetrachtung zu seiner „Geschichte und Naturbeschreibung des Erdbebens am 

Ende des Jahres 1755“ noch durchaus in den Bahnen der Leibniz’schen Beweisführung ging, 

sagte sich entsprechend seinen in der „Kritik der reinen Vernunft“ niedergelegten Erkenntnis-

sen von jedem Versuch einer philosophischen Theodicee förmlich los (Über das Mißlingen 

aller philosophischen Versuche in der Theodicee, 1791). 

Trotzdem hat man in der Philosophie immer wieder Wege gesucht, um des ungeheuren Prob-

lems, das in der gleichzeitigen Tatsache eines offensichtlich zweckvoll aufgebauten Kosmos 

und einer ebenso unbestreitbaren vielfachen Sinnlosigkeit des Weltverlaufs liegt, Herr zu wer-

den. Besonders von dem ausgesprochensten Antikantianer der Neuzeit und seiner Schule, 

Franz Brentano (1838—1917) wird mit Hilfe einer das ganze Dasein erfassenden Werttheorie 

der Versuch gemacht, unter Modifikation des Leibniz'schen Entwurfs eine Theodicee herzu-

stellen (vgl. besonders: Gg. Katkov, Untersuchungen zur Werttheorie und Theodicee, 1938). 

Auch hier geht es um den Nachweis, daß Gott die beste der denkbar möglichen Welten ge-

schossen habe; aber Gott wird nicht wie bei Leibniz dadurch entlastet, daß der Ursprung des 

Bösen im freien Willen gesucht wird (Brentano formuliert: Indeterminismus ist Atheismus); 

auch nicht dadurch, daß die Güter und die Übel summiert und das Vorwiegen der ersteren 

konstatiert wird. Vielmehr wird zu zeigen versucht, daß nichts, was zur Besserung des Welt-

verlaufs beitragen kann, fehlt, daß vielmehr alle Voraussetzungen für den Fortschritt der Welt 

gegeben seien. „Die Mannigfaltigkeit der Wege zum Fortschritt, der bei verschiedenen Arten 

der Unvollkommenheiten und Daseinsunwürdigkeiten einsetzen kann, die Kumulierung der 

Güter in den verschiedensten Kombinationen ergibt eine Möglichkeit eines unübersehbaren 

Reichtums von Wesen, die in einer besten Welt nicht fehlen dürfen.“ — So anerkennenswert 

die Motive solcher Theodiceeversuche sind (ihr Hintergrund ist die Absicht, die Menschheit 

vor den verhängnisvollen Folgen des vollendeten Atheismus zu bewahren), so hinterlassen sie 

doch alle einen unbefriedigenden Eindruck, weil das angestrebte Ziel, der Freispruch Gottes 

vor dem Forum der menschlichen Vernunft, nicht bloß unerreichbar ist, sondern dem Wesen 



Wurm - Theodicee (CKL) 2 17.07.2025 

Gottes und der Stellung des Menschen zu ihm im tiefsten Grunde widerspricht. 

2. An diesem Punkt setzt die Theodicee der Bibel ein, vor allem des biblischen Buches, das 

sich ausdrücklich mit diesem Problem beschäftigt, des Buches Hiob. Hier wird der Ankläger 

Gottes durch den Hinweis auf die Größe, Wunderbarkeit und Unerklärlichkeit der Natur zum 

Schweigen gebracht. Ausgangspunkt für die christliche und theologische Theodicee ist aber 

nicht diese im Rahmen der alttest. Gottes- und Naturerkenntnis mögliche Betrachtung. Schon 

im A.T. (Ps. 73,26: „Wenn ich nur dich habe“, und dann besonders in den apostolischen Brie-

fen: „Achtet es für eitel Freude, wenn ihr in Anfechtung fallet“, Jak. 1,2) wird ein ähnlicher 

Weg gegangen, wie ihn die Brentano’sche Philosophie sucht; der Wert dessen, was der Christ 

durch Gott empfängt, und der zeitlichen Güter wird gegeneinandergehalten (Rö. 8,18: die Lei-

den dieser Zeit sind nicht wert der Herrlichkeit, die an uns geoffenbart werden soll). Aus-

gangspunkt für die christliche Theodicee ist wie für den Skeptizismus die Erfahrung, aber 

nicht die Erfahrung der Übel und des Bösen, sondern die Erfahrung, daß Gott dem, der an ihn 

glaubt, die Mittel gegeben hat, von der Schuld der Sünde frei zu werden und die Seligkeit der 

Gottesgemeinschaft auch unter dem Druck des Übels, ja sogar mit dessen Hilfe zu erringen 

und festzuhalten. Diese Mittel sind von Gott her gesehen Christus und das ihn verkündigende 

Wort, vom Menschen her gesehen der das Wort sich aneignende Glaube. „Der Christ weiß 

von keinem Ratschluß Gottes, dessen vermittelnder Gegenstand nicht der Versöhner wäre. 

Mithin weiß er auch von keinem Weltgedanken Gottes, in dem von der Sünde abgesehen, d. i. 

der nicht Heilsrat wäre“ (Kähler, Wissenschaft der christlichen Lehre, S. 241). Das Wort der 

Offenbarung läßt uns nicht über eine ideale Welt phantasieren, sondern lehrt uns Gott in die-

ser ganz realen, durch das Böse und das Übel entstellten Welt suchen und finden. Vor allem 

aber verbietet es uns, Gott als ein Wesen zu betrachten, an das wir Fragen zn stellen haben; 

vielmehr sind wir Menschen die nach ihrem Tun und Lassen Gefragten, die der Rechtferti-

gung bedürfen, sie aber nicht zu leisten vermögen. Der Hinweis der Schrift auf den Satan, der 

in der Theodicee nicht zu entbehren ist, dient der Widerlegung der Meinung, Gott als Schöp-

fer sei auch der Urheber des Bösen, rechtfertigt aber nicht den Menschen von der Anklage, 

daß er der Versuchung zum Bösen erlegen sei. Indem aber der Mensch diese Rechtfertigung 

durch Gottes Gnade um Christi willen empfängt und so mit Gott versöhnt wird, wird er auch 

mit der Welt und dem Weltverlauf, also auch mit seinem Schicksal versöhnt (Röm. 5,1—5); 

denn die Aufhebung der Schuld ist etwas viel Größeres und Wunderbareres als die Wegnahme 

eines zeitlichen Übels (Mt. 9,5f.). Es gehört zu den sichersten Erfahrungstatsachen in der 

christlichen Gemeinde, daß ein Leben in Schuld ein viel schlimmeres Übel ist als ein Leben in 

Krankheit oder Armut und ein Leben in Gott ein viel höheres Gut als ein Leben in Gesundheit 

und Reichtum. Endlich wird alle Theodicee überflüssig, wenn als der wahre Weltzweck be-

griffen wird die Schaffung eines Reiches seliger Geister, die an Gottes Herrlichkeit teilhaben, 

weil sie durch Christus die Kundschaft Gottes und damit auch die Erbschaft des ewigen Le-

bens empfangen haben (Gal.4,7; (auch E Brunner: „Die Bibel hat an der Stelle, wo die Philo-

sophie die Theodicee hat, die Eschatologie“ [Gott und Mensch, S. 19]). Die Realisierung die-

ser Gotteskindschaft und des mit ihr verbundenen Anspruchs wird weder durch das Böse noch 

durch das Übel verhindert; im Gegenteil, beides ist erfahrungsgemäß das stärkste Mittel, 

durch das der Mensch gezwungen wird, seine Ziele höher zu stecken und seines Lebens ei-

gentlichen Sinn zu entdecken, durch das auch der bewußte Christ noch empfänglicher wird für 

die Einwirkung Gottes und seines Geistes und Wortes.  

Alle diese Erfahrungen, die das Übel als mit der Heiligkeit und Güte Gottes nicht unvereinbar, 

ja sogar das Böse als in seinen Heilsplan eingestellt betrachten lassen, sind nur dem Glauben 

möglich, d. h. der Fähigkeit, auch gegen den Augenschein an den in Christus offenbaren Gott 

zu glauben. Je stärker dieser Glaube an Gott noch mit eudämonistischen und egozentrischen 

Gedanken und Trieben durchsetzt ist, desto schwerer wird es auch dem Christen, zu der sote-

riologischen und eschatologischen Theodicee durchzudringen. Die verschiedene Art, wie 



Wurm - Theodicee (CKL) 3 17.07.2025 

innerhalb der Heiligen Schrift das Theodiceeproblem angefaßt und gelöst wird, hängt mit der 

Verschiedenartigkeit der Stufen der Gotteserkenntnis innerhalb des A.T.s und im Verhältnis 

des A.T.s zum N.T. zusammen. Das Buch Hiob und der Prediger Salomo haben zum Hinter-

grund die eudämonistische Volksfrömmigkeit. Der Prediger erliegt dem Pessimismus; im 

Buch Hiob wird ein Weg zur Überwindung des Pessimismus gezeigt. In den Psalmen haben 

wir ein unaufhörliches Ringen einer geläuterten Gotteserkenntnis mit einer eudämonistischen 

Frömmigkeit vor uns. In den Propheten ist der Gottesgedanke so gewaltig, daß auch der Welt-

lauf mit seinen Übeln theozentrisch betrachtet wird (Amos 3,6). Im N.T. wird die Frage nach 

dem Verhältnis von Sünde und Übel, die mit den Theodiceeproblemen aufs engste zusam-

menhängt, von Jesus selbst in klarer Weise beantwortet (Luk. 13,1—5; Joh. 9,3); vor allem 

aber stellt sein Leiden und Sterben auch die Übel, die seine Gemeinde zu erdulden hat, so sehr 

in das Licht göttlicher Notwendigkeit, Liebe und Weisheit, daß in der apostolischen Verkün-

digung die Frage der Theodicee nur noch eine untergeordnete Stellung einnimmt. Die sog. 

paulinische Theodicee Röm. 9—11, die von der Offenbarung Gottes im Sturz Israels handelt, 

kann diese Bezeichnung nur im übertragenen Sinn führen. Auch für Paulus rechtfertigt sich 

Gott vor den Menschen durch das, was er den Glaubenden gegeben hat, gibt und geben wird; 

er bedarf keines menschlichen Anwalts. 

Calwer Kirchenlexikon, Bd. 2, Stuttgart: Calwer, 1941, S. 1151-1153. 


