
Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 1 24.07.2025 

DIE 

ABSOLUTHEIT DES CHRISTENTUMS 

UND DIE RELIGIONSGESCHICHTE. 

VORTRAG 

GEHALTEN AUF DER VERSAMMLUNG DER FREUNDE DER 

CHRISTLICHEN WELT ZU MÜHLACKER AM 3. OKTOBER 1901. 

ERWEITERT UND MIT EINEM VORWORT VERSEHEN. 

VON 

DR. ERNST TROELTSCH, 

PROFESSOR DER THEOLOGIE ZU HEIDELBERG. 

ZWEITE, DURCHGESEHENE AUFLAGE. 

Tübingen 

Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 

1912. 

Vorwort zur zweiten Auflage. 

Die vorliegende Schrift ist seit geraumer Zeit vergriffen. Bei einer neuen Auflage stand ich 

vor der Wahl, sie entweder ganz umzuarbeiten und dabei einem noch umfassenderen Gedan-

kenzusammenhang einzuverleiben oder sie wesentlich unverändert zu lassen. Ich habe mich 

für das letztere entschieden, teils weil mir im Augenblick die Muße dazu fehlte, teils weil das 

Buch schließlich doch einer bestimmten Lage der theologischen Problemstellung angehört 

und mit ihr unlöslich verbunden ist. Diese Lage ist nicht mehr ganz die heutige. Die Problem-

stellungen haben sich in dem letzten Jahrzehnt ganz ungeheuer verschärft. Aber es wird doch 

vielen, die heute noch von der damaligen Lage ausgehen, einen Dienst tun können und zum 

Verständnis der inzwischen erfolgten Verschiebungen nützlich sein. Es hat außer den Rezen-

sionen, von denen ich die von Herrmann (Theol. Litztg. 1902 S. 330—334), Paul Jäger 

(Christl. Welt 1902, S. 914—921, 930—942) und Eucken (Gött. Gel. Anzeigen 1903, S. 77—

106) hervorheben möchte, mancherlei Erwiderungen gefunden, die ich hier nur verzeichnen 

kann: Thomä, Die Absolutheit des Christentums 1907; Brunstädt, Ueber die Absolutheit des 

Christentums 1905; Beth, Das Wesen des Christentums und die historische Forschung, Neue 

kirchl. Zeitschrift XV (der Verfasser hat im Verfolg biologischer Studien heute seine Ansicht 

geändert); Heinrici, Theologie und Religionswissenschaft 1907 (der Verfasser strebt hier im 

Unterschied von seiner früheren Schrift nach voller Gerechtigkeit); Hunzinger, Die religions-

philosophische Aufgabe der kirchl. Theologie, Neue kirchl. Zeitschr. XVIII, und Probleme 

und Aufgaben der gegenwärtigen systematischen Theologie 1909; Ihmels, Blicke in die neu-

ere dogmatische Arbeit, Neue kirchl. Zeitschr. XVI, S. 505—522; Bousset, Kantisch-Friesi-

sche Religionsphilosophie und ihre Anwendung auf die Theologie, Theol. Rundschau 1909. 

Zu nennen ist hier auch E. Spranger, Die Grundlagen der Geschichtswissenschaft 1905 und 

neuestens Theodor Kaftan „Ernst Troeltsch, eine zeitkritische Studie“ 1911, eine in ihrer 

Form mustergültige Streitschrift. Zustimmende und den hier vertretenen Standpunkt sich an-

eignende Schriften sind weniger zu verzeichnen; in gewisser Hinsicht können hier Euckens 

„Hauptprobleme der Religionsphilosophie“ 1909 und allenfalls Wernles bekannte „Einfüh-

rung in die Theologie“ genannt werden. Eine Auseinandersetzung mit diesen verschiedenen 

Meinungsäußerungen ist hier nicht möglich, ich muß sie auf eine ausgeführte Religionsphi-



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 2 24.07.2025 

losophie versparen, die meine nächste Arbeit sein wird. Hier möchte ich nur hervorheben, daß 

aus all diesen Erörterungen das Problem allerdings klar herausspringt. Dem einen fehlt das 

Wunder, das ich allerdings als christliche Sonderkausalität anzuerkennen nicht imstande bin; 

doch darf ich bezüglich des radikalen Rationalismus der Allgemeingesetzlichkeit, den manche 

im stillen bei mir vermuten, auf meinen Aufsatz „Die Bedeutung des Begriffes der Kontin-

genz“ (Z. f. Th. u. K. XX, S. 421—430) verweisen, dessen Grundanschauung schon für die 

Zeit der Abfassung dieses Buches galt. Den andern ist die Betonung des historisch-positiven 

Elementes gegenüber der „Idee“ zu gering. Wieder anderen ist sie umgekehrt zu stark und sie 

glauben in meinem Gedankengang an dieser Stelle einen unheilbaren Bruch zu finden. Damit 

ist allerdings meine Position und das mit ihr gegebene Problem zutreffend umschrieben. Ich 

gedenke sie aber weiter zu halten und hoffe sie noch umfassender begründen zu können. 

Vielleicht ist es manchen Lesern erwünscht, wenn ich darauf hinweise, daß und wo ich einige 

unmittelbar aus dieser Position sich ergebende Folgeprobleme behandelt habe. Ueber das Mis-

sionsproblem habe ich gehandelt Christl. Welt 1906 „Die Mission in der modernen Welt“ und 

in dem zur Erläuterung dieses Artikels gegenüber Warneck geschriebenen Aufsatz „Missions-

motiv, Missionsaufgabe und neuzeitliches Humanitätschristentum“ in der Z. f. Missionskunde 

u. Religionswissenschaft 1907. Die von hier aus sich gestaltende Stellung zu der Person Jesu 

habe ich charakterisiert in dem Schriftchen „Die Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu für den 

Glauben“ 1911. Das Verhältnis meiner Auffassung zu dem Geist und den Instinkten des Kir-

chentums habe ich erläutert in den „Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen“, 

1912. Beispiele schließlich für die von hier aus sich ergebende Behandlung dogmatischer 

Themata enthält vorerst das Lexikon „Religion in Geschichte und Gegenwart“. 

Die wenigen Aenderungen in der neuen Auflage sind lediglich stilistisch. Ich habe einige 

Satzungeheuer, wie das von Herrmann mit Recht getadelte, erschlagen. Auch ist die heuere 

Literatur nachgetragen, soweit sie mir bekannt wurde, im übrigen an einigen Stellen der allzu 

knappe Text etwas verdeutlicht und erweitert. 

Heidelberg, 16. Dezember 1911. 

Ernst Troeltsch. 

 

Vorwort zur ersten Auflage. 

Bei der Ausarbeitung für den Druck ist die vorliegende Arbeit über das Maß eines Vortrages 

hinausgewachsen, ich habe daher die Vortragsform aufgelöst. Die Bezeichnung als Vortrag 

habe ich nur deshalb stehen lassen, um anzudeuten, daß die Behandlung des Themas ihren Ur-

sprung in an mich herantretenden Wünschen gehabt hat und nicht in der Absicht, auf die ge-

rade zufällig in diesem Sommer erschienenen Angriffe oder auf abweichende Behandlungen 

des Themas zu erwidern. Der Vortrag war zugesagt, ehe ich von diesen Arbeiten Kenntnis 

hatte. Ich will ihn aber nun nicht ausgehen lassen, ohne wenigstens in einem Vorwort zu die-

sen Arbeiten kurz Stellung zu nehmen. In meiner Darstellung selbst habe ich die Auseinander-

setzung nur auf die Prinzipien beschränkt. 

In großen Zügen behandelt die Rektoratsrede Harnacks „Die Aufgabe der theologischen Fa-

kultäten und die allgemeine Religionsgeschichte“ 1901 das gleiche Thema. Seiner Hauptthese 

stimme ich vollkommen zu. Daß ich im einzelnen die Sache etwas anders auffasse und be-

gründe, zeigt die folgende Untersuchung. Insbesondere kann ich es durchaus nicht für die 

Konsequenz des gegenwärtigen Betriebes und der den meinigen verwandten Anschauungen 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 3 24.07.2025 

halten, die theologischen Fakultäten in religionsgeschichtliche zu verwandeln. Ich bin mit 

Harnack darin einig, daß solche Fakultäten gar keinen Sinn hätten. Es handelt sich ja nicht um 

Religionsgeschichte überhaupt, sondern um die Gewinnung normativer religionswissenschaft-

licher Erkenntnisse. Nur das kann der Sinn von Theologie sein. Und auch diese normativen 

Erkenntnisse sind doch nicht in unsicherer Feme stehende Möglichkeiten, sondern sind von 

Hause aus durch einen praktischen Konsensus der weitesten Kreise unserer heutigen Kultur in 

die Richtung des Christentums gewiesen. Es handelt sich daher nur darum, in erster Linie 

diese Normativität von der Religionsgeschichte aus statt von der Apologetik gegen philoso-

phische Systeme und von scholastischen Offenbarungstheorien aus zu gewinnen, in zweiter 

Linie darum, diejenige Gestaltung der christlichen Ideenwelt zu schaffen, die der heutigen 

geistigen Lage entspricht Wer bei diesen Bestrebungen scheitert und einem ziellosen Relati-

vismus verfällt oder die religiösen Ziele in anderer Richtung suchen zu müssen glaubt, wird 

an der Aufgabe einer solchen Fakultät dann natürlich nicht mitarbeiten wollen. Diese Fragen 

wird der Mitarbeiter in grundlegenden Zeiten seiner Studien und Lebensentscheidungen 

ebenso erledigen wie die Auseinandersetzung mit den in die prinzipiell religionsfeindliche 

Richtung weisenden Deutungen des erfahrungsmäßigen Weltbestandes. Dagegen eine Fakul-

tät zu konstruieren, die die normative religiöse Wahrheit offiziell noch nicht kennt, sondern 

sucht wie die Nordpolforscher den Nordpol oder gar wie der Brunnensucher das Wasser, wäre 

freilich ein Unding; wer in religiösen Dingen andere lehren will, muß selbst bereits eine Posi-

tion haben und von der Möglichkeit, eine Position zu gewinnen, bereits überzeugt sein. Die 

Ueberzeugung von dieser Möglichkeit aber ist — wenigstens für den frommen Menschen — 

nichts so unendlich fern Liegendes. Denn die Religion hat keinen Sinn und ist nicht Religion, 

wenn man ihre Wahrheit und ihren Gehalt als etwas in gänzlicher Feme Liegendes und mut-

maßlich noch völlig Unbekanntes behandelt, wenn man in ihr lauter ewig diskutable Probleme 

und nicht gegebene Kräfte und göttliche Wirkungen sieht. Es muß möglich sein über den 

praktischen Konsensus unseres Lebens bezüglich des Christentums ohne endlose Untersu-

chungen ins Klare zu kommen und von dieser Klarheit aus an den dem religiösen Leben des 

Christentums dienenden wissenschaftlichen Institutionen mitzuarbeiten. Nichttheologische 

Gelehrte befinden sich sachlich in Bezug auf die Stellungnahme zu dem religiösen Problem 

selbstverständlich in der gleichen Lage wie die Theologen und wie überhaupt der über diese 

Dinge nachdenkende, hinlänglich wissenschaftlich gebildete Mensch. Aber da ihre Lehrtätig-

keit nicht dem Verständnis der Religion und der Förderung des religiösen Lebens dient, sind 

sie nicht wie die Theologen verbunden, einen relativ fertigen Standpunkt als Voraussetzung 

ihrer Lehrtätigkeit gewonnen zu haben und können sie sich die Entscheidung, wenn sie wollen 

und können, dauernd frei halten. Also die Gelehrten der theologischen Fakultäten sind natur-

gemäß an eine vor Eröffnung der Lehrtätigkeit gewonnene entscheidende Stellungnahme ge-

bunden, nicht aber die zu diesem Entschluß führende religiös-wissenschaftliche Denkarbeit 

und die deren Ergebnis entwickelnde theologische Theorie. Diese muß natürlich dieses Ergeb-

nis zunächst als ein hypothetisch in Frage zu stellendes behandeln und von allgemeinen Erwä-

gungen aus zu dem als Resultat hinführen, was man — das ist bei der heutigen geistigen Lage 

für den wissenschaftlichen Menschen unausweichlich — selbst einmal auch für sich ernstlich 

in Frage gestellt und sich auf Grund allgemeiner, prinzipieller Erwägungen erst dauernd zu 

eigen gemacht hat. Alles das bezieht sich aber freilich nur auf die prinzipielle Frage der nor-

mativen Geltung des Christentums, alle weiteren einzelnen Fragen sind natürlich nicht so 

grundlegend zu erledigen, sondern müssen auch für die Arbeit einer theologischen Fakultät 

offene Probleme bleiben. Jene grundlegende Frage muß aber allerdings zuvor erledigt sein 

und wird um so leichter zu erledigen sein, jemehr es der Theologie gelingt, eine die Hauptsa-

che betonende und das Problem vereinfachende Theorie hierüber als Ergebnis jener grundle-

genden Entscheidungen und Erwägungen auszubilden. Mit einer solchen Theorie den um die 

grundlegende Entscheidung Kämpfenden zu dienen und durch sie für die weitere, durch nichts 

im voraus gebundene Einzelarbeit die Bahn zu bereiten, ist die Hauptabsicht meiner Arbeiten. 

Eine solche Theorie aber wird allerdings meines Erachtens auf die allgemeine Re-



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 4 24.07.2025 

ligionsgeschichte, die auch für mich nur Voraussetzungs- und Hilfswissenschaft der Theolo-

gie ist, erheblich mehr eingehen müssen, als Harnack zuzulassen geneigt scheint. Es spricht 

eben im einen Fall der Systematiker, der - die Voraussetzungen im prinzipiellsten Sinne zu 

fassen und zu erledigen hat, und im andern der Kirchenhistoriker, der sie als erledigt gelten zu 

lassen eher geneigt ist und daher den Rahmen enger absteckt. 

Auch die zweite theologische Rektoratsrede des Jahres, die mir erst nach Abschluß dieser Ar-

beit zu Händen gekommen ist, Jülichers „Moderne Meinungsverschiedenheiten über Metho-

den, Aufgaben und Ziele der Kirchengeschichte“ Marburg 1901, beschäftigt sich mit unserem 

Gegenstand. Trotz unverkennbarer Anspielungen glaube ich sie jedoch nicht auf mich bezie-

hen zu sollen. Denn Jülichers Ausführungen beziehen sich auf eine Auffassung meines kurzen 

Aufsatzes „Ueber historische und dogmatische Methode der Theologie“, die vielfach durch 

meine vorausgegangenen Arbeiten ausgeschlossen ist, und die eigentümlich verklausulierte 

Ablehnung meiner Aufstellungen glaube ich inhaltlich nicht viel anders verstehen zu können 

als in dem Sinne, der in weiterer Durchdenkung des Problems in der gegenwärtigen Arbeit 

entwickelt worden ist. Vielleicht hätte ich noch stärker den Unterschied zwischen der eigentli-

chen Historie und der von ihr ausgehenden geschichtsphilosophischen Spekulation betonen 

sollen. Allein die letztere ist doch eine unmittelbare Folge, die aus der Historie entspringt, und 

der auch Jülicher selbst sich nicht entzieht, wenn er „so wenig auf Werturteile als auf die Ver-

suche verzichten will, das Isolierte in Zusammenhang zu bringen und die Einzelerscheinungen 

zusammenzuschauen in dem lebendigen Fluß einer vielstufigen Entwicklung“ (S. 13f.), und 

wenn er sagt: „Man stelle nur das Christentum und seine Kirchen mitten unter die andern Re-

ligionen, so wird ihm eine glänzende Rechtfertigung zu Teil werden“ (S. 15). 

Nichts anderes ist meine Meinung. Nur glaube ich, daß diese schließlich doch entscheidenden 

und die Stellungnahme zum Ganzen bedingenden Gedanken nicht in der Form gelegentlicher 

Aphorismen der Kirchenhistoriker bleiben können, sondern daß diese Keime zu einer Theorie 

entwickelt werden müssen, in der eine solche Betrachtung prinzipiell samt ihren Vorausset-

zungen und Konsequenzen durchgeführt wird. Dabei wird es freilich ohne „religionsphiloso-

phische Ergüsse“ und bedenkliche Verallgemeinerungen nicht abgehen, aber meine Absicht 

ist jedenfalls keine andere, als eine Stellung zum Gegenstände prinzipiell zu begründen, wie 

sie gerade durch die Arbeiten dieses hervorragenden Gelehrten nahe gelegt wird. Spricht ja 

doch Jülicher selbst „von dem einer anderen Weltanschauung entnommenen Gedanken eines 

ausschließenden Gegensatzes des natürlichen und geistlichen Menschen“. Die dem entgegen-

gesetzte Weltanschauung kann aber nur die aus der Historie erwachsene mit ihrer Ersetzung 

der absoluten Gegensätze durch relative sein, und da gilt es eben, gerade diese in ihrem prinzi-

piellen Sinne und mit ihrer Wirkung auf die Wertung des Christentums durchzudenken. 

Soferne — um auf wichtige ältere Aeußerungen zurückzugreifen — das bekannte Buch von 

Bernoulli „die wissenschaftliche und kirchliche Methode“ 1897 den meinigen ähnliche Ten-

denzen vertritt, kann ich auch ihm nur zustimmen. Ich glaube aber, daß Bernoulli die Wirkun-

gen des historischen Relativismus bedeutend überschätzt, und daß sich das ganze Problem mit 

viel ruhigerem Blute anfassen läßt. Eine wissenschaftliche Theologie, die sich die Grundstel-

lung zum Christentum zu einem auf absehbare Zeit unlösbaren Probleme macht, löst sich 

selbst auf und ist meines Erachtens eine arge Uebertreibung der Ergebnisse religionswissen-

schaftlicher Betrachtung. Die daneben bewilligte kirchliche Theologie muß sich dabei wie 

verhöhnt vorkommen und verliert jede Basis. Ich kann daher an dem letzteren Gedanken nur 

das Moment als berechtigt anerkennen, daß bei der starken Verwandelung der überlieferten 

Auffassung des Christentums durch eine religionsgeschichtlich begründete Theologie in der 

Praxis und vor allem im dogmatischen Unterricht von Theologen, die unter bestimmten histo-

rischen Autoritäten stehenden Kirchen dienen wollen, eine vorsichtig schonende und leise 

umbildende Akkommodation nötig ist. Im übrigen verweise ich auf meine Besprechung des 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 5 24.07.2025 

interessanten Buches Gött. Gel. Anzeigen 1898 S. 425 ff. Als Meisterstück solcher Akkom-

modation, das zwar nicht als solche gemeint ist, aber wie alle Dogmatiken doch tatsächlich 

eine solche ist, möchte ich Herrmanns Dogmatik betrachten, womit ja schon gesagt ist, daß es 

sich um eine Akkommodation im großen Stile handelt. 

Aus den Reihen der Ritschl’schen Schule sind drei Abhandlungen hervorgegangen: Wobber-

min „Das Verhältnis der Theologie zur modernen Wissenschaft und ihre Stellung im Gesamt-

rahmen der Wissenschaft“ (Z. f. Th. u. K. X. 375 ff.), Friedrich Traub „Die religionsge-

schichtliche Methode und die systematische Theologie“ (Z. f. Th. u. K. XI. 301 ff.) und 

Reischle „Historische und dogmatische Methode der Theologie“ (Theolog. Rundschau IV. 

261 ff. u. 305 ff.). Auf die Haupteinwürfe habe ich teils im folgenden geantwortet, teils halte 

ich an früher Gesagtem fest. Es steht eben hier bei mannigfacher Verwandtschaft doch ein 

Ganzes der Auffassung einem andern Ganzen gegenüber. Wenn ich das Ganze meiner Auffas-

sung als „historische Methode“ gegenüber der dogmatischen bezeichnet habe, so war ich mir 

natürlich selbst ganz klar bewußt, daß diese historische Methode nur a parte portiori, nur unter 

dem Gesichtspunkt des Gegensatzes, so heißen darf. Es ist eine auf die Breite des Histori-

schen begründete und von den hierbei zu bildenden Begriffen des Gemeinsamen aus konstru-

ierte Gesamtanschauung; sie bemüht sich, die Sonderart dieser historischen Begriffsbildung 

im Unterschied gegen die naturwissenschaftliche und gegen die den Unterschied beider indif-

ferenzierenden spekulativen Allgemeinbegriffe herauszuarbeiten und sie dadurch den Schwie-

rigkeiten zu entnehmen, die diese letzteren bei wirklicher Durchführung der Historie gegen-

über immer wieder erdrückt haben. Sie mußte so gefaßt werden, daß das Relative und Indivi-

duelle der Historie dabei zu seinem vollen, die Historie unbedingt beherrschenden Rechte 

kam, und daß doch auch in diesen relativ-individuellen Erscheinungen das Werden geltender 

und dadurch auf ein gemeinsames Ziel gerichteter Werte nicht ausgeschlossen war. Nicht 

minder bin ich mir aber dabei auch darüber vollkommen klar gewesen, daß eine derartige Be-

trachtung der Historie und der Versuch der Gewinnung des Normativen aus der Historie die 

rein phänomenologisch-kausale Betrachtung der Historie und des Seelengeschehens, wie sie 

die Kantische und noch strenger die die Freiheit und den praktischen Vernunftwillen zurück-

stellende neukantische Lehre verlangt, unmöglich macht. Ich habe weder, wie Reischle meint, 

bei der Religion überhaupt die Lücken der 

Kausalbetrachtung aufweisen wollen, wo supranaturale Einflüsse einsetzen können, noch, wie 

Traub meint, die kausalerklärende und die wertende Betrachtungsweise durcheinandergewor-

fen, sondern ich bestreite für das historische Objekt und den lebendigen Gesamtumfang des 

Seelengeschehens die Durchführbarkeit der kausalen Betrachtung in dem Sinne von allge-

meingesetzlichen Notwendigkeiten überhaupt. (Vergl. hiezu meine an Lipsius’ „Dogmatik“ 

geübte Kritik Gött. Gel. Anz. 1894 S. 847 f.) Nicht bloß, weil eine rein kausal-mechanische 

Betrachtung und eine wertende Beurteilung nicht einfach als berührungslose Parallelen neben-

einander gestellt werden können, sondern weil ich mich nirgends von der wirklichen Durch-

führung der kausalen Betrachtung von den Empfindungen und Begehrungen bis zu den Ideen 

und allgemeingültigen Werten hinauf habe überzeugen können. Auch meine ich, daß das 

ganze höhere, auf eine unsinnliche Wirklichkeit bezogene Geistesleben eine ontologische Be-

gründung in selbständigen Prinzipien erheischt. Die ganze Lehre von dem rein kausalen, aber 

auch bloß phänomenalen Ablauf der sämtlichen Erscheinungen des Bewußtseins scheint mir 

eine unberechtigte und von der Wirklichkeit nirgends bestätigte Uebertragung der Lehre von 

der „äußeren Erfahrung“ auf die von der „inneren Erfahrung“. Diese Probleme sind allerdings 

überaus schwierig; die Bestreitung der Anwendung der mechanisierenden Kausalitätsbetrach-

tung auf den ganzen Umfang des Seelenlebens mag außer der theologischen auch noch eine 

philosophische Häresie sein, und es mag zur Durchführung einer solchen Lehre mir noch 

überaus viel fehlen. Aber ich halte daran fest, daß es unzulässig sei, Wissenschaft mit Kausal-

erklärung zu vereinerleien, und daß bei einer solchen Vereinerleiung für die Religion in 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 6 24.07.2025 

Wahrheit nichts übrig bleibt. Ja, ich meine, daß die Kantische Lehre vom intelligibeln Charak-

ter und der Motivation durch reine Vernunftnotwendigkeit des Guten, insbesondere seine die 

Entwickelung des sittlichen Vernunftreichs schildernde Geschichtsphilosophie, in Wahrheit 

die Konsequenz der rein phänomenologisch-kausalen Betrachtung des Seelengeschehens 

durchbrochen und eine ontologische Betrachtung des Seelengeschehens angewendet haben. 

Jedenfalls halte ich es für unumgänglich, die wissenschaftliche Würdigung der Religion auf 

die breite Basis des Nachweises eines solchen ontologischen Prinzips zu begründen und die 

Frage nach der normativen Gestaltung der Religion von einer begrifflichen Bearbeitung der in 

der Historie auftauchenden Typen dieses höheren geistigen Lebens aus zu beantworten. Die 

neukantischen Theologen, die gerade das Letztere so lebhaft bekämpfen, können jedenfalls 

ihre eigene Lehre von der absoluten Geltung des historischen Christentums um des von dem 

historischen Christus ausgehenden Eindruckes willen mit den neukantischen Prinzipien nicht 

vereinigen, nach denen alles Einzelne der Geschichte, und somit die Person Jesu und das 

Christentum selbst, dem kausal-mechanischen, phänomenologischen Geschiebe angehört und 

über der Historie nur ein allgemeingültiges, rational notwendiges sittliches Urteil schwebt. 

Diese Konsequenz wird nicht damit abgewiesen, daß man Kant mit dem gesamten 18. Jahr-

hundert den historischen Sinn abspricht, der ihm in Wahrheit durchaus nicht in dem Maße ge-

fehlt hat. Nur würde ihm der schönste historische Sinn nichts gegen die Konsequenz seiner 

phänomenologischen Kausalitätstheorie geholfen haben. Auch habe ich immer gefunden, daß 

es nicht der historische Sinn ist, der die neukantischen Theologen von dem Zwange dieser 

Konsequenz befreit, sondern eine sehr zerbrechliche Verbindung dogmatisch isolierender Ge-

schichtsbetrachtung im Sinne der Tradition und ernstlich historisch-kritischer Untersuchun-

gen, ethischer Postulate und apologetischer Hinweise auf Ansprüche eines sittlich lauteren 

Menschen, die Betrug oder Wahnsinn sein müßten, wenn sie nicht Wahrheit sind. Der histori-

sche Sinn scheint mir etwas wesentlich anderes zu fordern, und dies andere habe ich mich von 

neuem bemüht, im folgenden darzulegen. 

In dieser Ablehnung der neukantisierenden Religionsbetrachtung und in der Forderung der 

Anerkennung ontologischer Prinzipien ist die sorgsame und lehrreiche Abhandlung von 

Ihmels „Die Selbständigkeit der Dogmatik gegenüber der Religionsphilosophie“ (aus der Er-

langer Festschrift für S. K. H. den Prinzregenten 1901), mit mir einig, die daher nicht bloß 

verständnisvoll, sondern teilweise sogar wohlwollend meinen Untersuchungen gegenüber-

steht. Er hält mir jedoch entgegen, daß bei meiner Position eine freudige und feste Stellung 

zum Christentum nicht aufkommen könne; eine solche fordere vielmehr durchaus, daß die 

Stellung zum Christentum lediglich durch eine nichts anderes heranziehende, sondern mit ihm 

allein als einem festen gegebenen Objekt sich beschäftigende Untersuchung, d. h. durch eine 

an diesem Objekt ausgebildete christliche Erkenntnistheorie, gewonnen werden könne. Eine 

solche christliche Erkenntnistheorie könne naturgemäß die Geltung ihres Objektes allein auf 

die einzigartige supranaturale Wunderkausalität der aus der Bibel wirkenden und die Bibel 

verbürgenden Bekehrungserfahrung völlig sicher begründen. Dagegen erwidere ich, daß die 

von Ihmels angestrebte Festigkeit doch nur durch den aufgewiesenen, schlechthin isolierenden 

supranaturalen Faktor erreicht wird. Die bloß formelle Isolierung der Gewißheitsfrage auf das 

Christentum müßte ja doch ihrerseits ebenfalls ihr Objekt zunächst hypothetisch in Frage stel-

len und das das Christentum bejahende religiöse Erlebnis zunächst psychologisch und histo-

risch objektivierend betrachten. Auch hier müßte bei der wissenschaftlichen Untersuchung zu-

nächst das Resultat offen gelassen werden, ganz wie bei mir. Die Untersuchung ist bei Ihmels 

nur einfacher und mit weniger Beziehungsgliedern beschäftigt als die meinige. Die volle Si-

cherheit wird aber bei ihr erst gewonnen durch das supranaturale Prinzip, das zunächst im in-

neren Wunder erfaßt und von hier aus auch am äußeren Wunder bestätigt wird, wobei der Ge-

schichte gegenüber darauf hingewiesen wird, daß sie die Unmöglichkeit von Wundern nicht 

beweisen und als profane Wissenschaft den geistlichen Sinn nicht erreichen könne, der von 

sich aus die Wirklichkeit der Wunder garantiert. Nicht das Ausgehen vom isolierten Objekt, 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 7 24.07.2025 

das ja doch allein uns wirklich bekannt sei, entscheidet, sondern die Entdeckung der völlig 

einzigartigen Wunderkausalität in diesem Objekt; diese Entdeckung ist freilich durch die Ab-

lehnung der religionsgeschichtlichen Vergleichung als Ausgangspunkt sehr erleichtert. Meiner 

Untersuchung kann daher Ihmels im Grunde nur vorwerfen, daß sie diese supranaturale Ge-

wißheit nicht erreiche. Diese aber scheint mir unerreichbar, weil der relative, historische und 

begrenzte Charakter der Entstehungsgeschichte des Christentums mir durch Nachweise gesi-

chert scheint, von denen keine abstrakte Unmöglichkeit der strikten Wunderleugnung und 

kein postulierender geistlicher Sinn etwas abdingen kann. Dadurch wird nun aber die Untersu-

chung umständlicher und bleibt das Resultat ohne die Sicherheit des Wunders, aber, wie ich 

im folgenden gezeigt zu haben glaube, nicht ohne die Sicherheit des Glaubens. Die Gewin-

nung dieses Resultates selber aber darf schließlich nicht vor das Dilemma gestellt werden, daß 

es entweder durch „religionsphilosophischen Beweis oder durch religiöses Erlebnis“ gewon-

nen werden müsse; da setze dann aber der erstere das letztere schon in Gestalt der Bejahung 

einer bestimmten Religion voraus; man bleibe also bei aller Vergleichung doch immer an die 

eigene, spezifisch christlich begründete Bejahung gebunden und könne daher die ganze Ver-

gleichung und Beziehung ebenso gut unterlassen oder erst nachträglich nach entschiedener 

Stellungnahme vornehmen ; kurz, alle Religionsphilosophie beruhe auf der Selbsttäuschung, 

daß man das einem allein Bekannte, angeborene Besondere auf eine allgemeine Scheingrund-

lage stelle, statt sich zu den besonderen Gewißheitsgründen zu bekennen. Das aber ist eine ge-

fährliche Apologetik. Sie würde jeden an die Religion binden, in der er geboren ist, und die 

religiöse Ueberzeugung zu einer „affaire de géographie“ machen, wie Rousseau meinte, wenn 

nicht gerade der im Christentum Geborene hierbei den supranaturalen Faktor glücklicher 

Weise zu entdecken in der Lage wäre. Natürlich setzt die religionsphilosophische Untersu-

chung religiöses Erleben voraus, aber nicht in der Gestalt des schroffen Entweder-Oder, an 

welches dogmatische und supranaturalistische Denkweise uns gewöhnt hat. Das Wesen der 

Historie ist ja gerade das hypothetische Nacherleben und Nachempfinden, vermöge dessen 

man fremdartig bedingtes religiöses Leben wirklich erleben und das eigene bisherige hypothe-

tisch objektivieren und das heißt in seiner schlechthinigen alleinigen Geltung in Frage stellen 

kann. Die religionsphilosophische Untersuchung beruht auf Erleben, aber nicht auf einem ein-

zigen isolierten, sondern auf einem mehrfachen, nicht auf einem einzigen dogmatisch bejah-

ten, sondern auf einem vielfachen, hypothetisch nachempfundenen. Die endgültige Entschei-

dung zwischen diesen so erlebten Werten ist dann freilich eine letzte axiomatische Tat, die 

aber ihr Motiv sich durch Abwägung und Abstufung der verglichenen Werte und damit durch 

Beziehung auf einen gemeinsamen Begriff verdeutlichen wird. Die Pistole des Entweder-Oder 

auf die Brust zu setzen ist eben die dogmatische Methode, die beziehende Abwägung des So-

wohl-Alsauch ist die historische, die letztere in dem geschichtsphilosophischen Sinne verstan-

den, von dem hier die Rede ist. Das Wichtigste an meinem Verfahren ist mir aber nicht bloß, 

daß derart die Gewinnung der christlichen Gewißheit auf eine breitere, allgemeinbegriffliche 

Basis gestellt wird, sondern daß allein durch eine derartige Stellungnahme der historischen 

Detailforschung am Christentum nichts präjudiziert wird, wie umgekehrt der letzte Sinn einer 

Gewißheitsbegründung im Sinne von Ihmels die Gewinnung fester Präjudizien ist. 

Ist die Abhandlung von Ihmels ein Muster vornehmer, gewissenhafter und belehrender Pole-

mik, so ist durch Oberflächlichkeit und Unklarheit die Gegenschrift ausgezeichnet, die Hein-

rici unter den sensationellen Titel „Dürfen wir noch Christen bleiben“ 1901 stellen zu dürfen 

geglaubt hat. Nach flüchtigem Hinweise auf Lagarde bringt Heinrici mich hier mit Darwin 

und Strauß in Verbindung. Er imputiert mir eine „naturalistische“ Entwickelungslehre, die die 

Naturkausalität auf das persönliche Leben übertrage und weder die Bedeutung der großen Ge-

nien für die Historie, noch absolute Werte und Ziele des inneren Lebens kenne! Er setzt sich 

über meine die Entwickelungslehre vorsichtig konstruierenden und gerade die Einmengung 

einer naturalistischen Kausalität ausschließenden großen Abhandlungen mit der leichtfertigen 

Bemerkung hinweg, daß ich „nach einigen Schwankungen“ in der kurzen Abhandlung über 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 8 24.07.2025 

„historische und dogmatische Methode“ meine Lehre bequem bereit gestellt hätte, obwohl 

doch gerade diese Abhandlung alle früheren als ihre Voraussetzung enthält. Ja, er läßt den 

Schein entstehen, als halte er im Vergleich zu mir Wellhausen und Fechner noch für erträgli-

che Christen, obwohl ich in meiner Hauptarbeit „Die Selbständigkeit der Religion“ auf Fech-

ners herrliches Buch „Die Motive und Gründe des Glaubens“ mich ausdrücklich mehrfach be-

zogen habe (Z. f. Th. u. K. V 400, 402, 434, 436) und von Wellhausens Forschungsmethode 

gesagt habe, daß meine Abhandlung der Versuch sei, sie in die Theorie zu übersetzen (Ebd. 

VI 102). Bei einer derartig ungenauen Polemik kann natürlich gar nichts heraus kommen. 

Aber auch die positive Anschauung Heinricis vermag keinen Nutzen zu schaffen, da sie aus 

dem Gemisch schillernder Schiefheiten und Anspielungen gar nicht recht herauszulesen ist. 

Nur eines wird deutlich, und das möchte ich hervorheben, weil ich gerade diesen Punkt stets 

besonders anstößig gefunden habe und Heinrici damit ein charakteristisches Beispiel für das 

darbietet, was ich besonders bekämpfe. Alle ihm unbequemen Wirkungen einer historischen 

Betrachtung der christlichen Religion, die ja Heinrici selbst befolgt und an seinem Teil durch 

Aufweis des Zusammenhanges der urchristlichen Gemeindebildung mit Strömungen der klas-

sischen Welt und Gesellschaft aufs verdienstlichste bereichert hat, .schneidet er an dem Punkt, 

wo sie unbequem werden, dadurch ab, daß er sie als „Reflexe unrichtiger Problemstellungen 

behandelt“ S. 3. „Nirgends wirken falsche Problemstellungen verwirrender aus auf religiösem 

Gebiete.“ Ja allerdings! Das ist das Uebel der das historische und dogmatische Denken vermi-

schenden Theologie, daß sie der Historie im Allgemeinen den breitesten Raum vergönnt, aber 

da, wo sie der überlieferten Betrachtung allzusehr entgegenläuft, auf einmal besondere Frage-

stellungen theologischer Art bereit hat. Das Geheimnis dieser Fragestellung und ihrer wunder-

baren Wirkungen hat denn auch Heinrici lehrreich angedeutet. Es besteht darin, daß bei Frage-

stellungen, die das Christentum betreffen, immer folgende Voraussetzungen einbegriffen wer-

den müssen: 1. Das Christentum sei als individuell historische Erscheinung im Licht seines 

Anspruchs auf absolute und einzigartige Wahrheit ausschließlich zu betrachten, womit das 

dogmatisch-apologetische Bild des Christentums ohne weiteres mit der Sache selbst identifi-

ziert wird. 2. Alles von der historischen Kritik nicht direkt und absolut Widerleg- bare — und 

in solchem Falle werden die Anforderungen an die Kritik sehr streng genommen — müsse 

von der Theologie als möglich betrachtet werden, was denn freilich ein spezifisch theologi-

scher Grundsatz ist. 3. Diese so als möglich und wenigstens unwiderlegbar bestehenden Aus-

sagen der biblischen Geschichte über die ihren Wundercharakter bezeugenden Ueberlieferun-

gen seien als positive Wahrheiten zu erkennen, wenn das allgemeine Wesen, der Begriff der 

Religion, mit seinem Postulat einer absoluten übernatürlichen Verwirklichung in Betracht ge-

zogen werde, womit wiederum vom Allgemeinbegriff der Religion sehr spezifisch theologi-

sche Leistungen erwartet werden. In dieser Fragestellung ist dann als Voraussetzung die 

„Weltanschauung“ enthalten, die als solche nirgends begründet und entwickelt, sondern im-

mer nur in die unklare Form solcher Fragestellungen eingewickelt bleibt, die aber der angeb-

lich naturalistischen Weltanschauung entgegenstehen soll, von der aus ich operiere. Unter 

Vorbehalt dieser Voraussetzungen soll dann unbefangen historisch geforscht werden mit vol-

ler Heranziehung der auch sonst geltenden historischen Methoden! Das heißt allerdings Prob-

leme stellen wie Mausefallen, und man kann es Fernerstehenden nicht verdenken, wenn ihnen 

da die Theologie als eine unreinliche Wissenschaft erscheint. Dabei ist die Hauptfrage völlig 

umgangen, ob nämlich nicht die historische Untersuchung ganz für sich allein ohne jeden Zu-

sammenhang mit Weltanschauung usw. die eine solche Betrachtung stützende Auffassung der 

christlichen Urgeschichte unmöglich gemacht habe. Dabei ist ferner die eigentliche Grundvo-

raussetzung, die alles erst stützt, unerörtert geblieben, nämlich der spezifische, ausschließende 

Supranaturalismus, der durchaus nicht mit Theismus, Anerkennung absoluter Ziele des per-

sönlichen Lebens und Verständnis für die Bedeutung der unableitbaren originalen Offenba-

rungen des Geisteslebens in den großen Genien identisch ist. Auf all das letztere mache auch 

ich Anspruch, und der Gegensatz bewegt sich innerhalb der durch den letzten Gedanken abge-

steckten Sphäre. So bleibt alles im Unklaren und ist eine genauere Auseinandersetzung nicht 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 9 24.07.2025 

möglich. Ich begnüge mich daher Heinricis bösartige Titelfrage mit der harmloseren, aber 

auch die Antwort in sich schließenden und daher nach Heinrici eine theologisch richtige Fra-

gestellung bildenden Gegenfrage zu beantworten: Womit sollen diejenigen nicht werfen, die 

selbst — und wäre es auch an einer geschützteren Stelle — im Glashause sitzen? 

Nach Verzeichnung so vielen Widerspruches darf ich mit besonderer Freude auf das neue 

Buch von Eucken „Der Wahrheitsgehalt der Religion“ 1901 verweisen, das in den meisten 

Punkten meinen Aufstellungen entgegenkommt und vor allem in der Gesamtbetrachtung der 

meinigen eng verwandt ist. Man wird auch aus dieser Arbeit erkennen, daß ich von ihm ge-

lernt habe, wobei ich aber doch beiläufig auch hervorheben möchte, daß die Uebereinstim-

mung in der Hauptsache eine völlig selbständige ist. 

Meine Kritiker haben mir mehrfach vorgeworfen, ich überschätze die Neuheit meiner Theorie. 

Ich glaube nicht. Denn ich habe stets hervorgehoben, daß es sich um alte, aber nicht genügend 

beachtete und nur scheinbar widerlegte Dinge handelt. Daß ich mir des Alters all dieser Prob-

leme bewußt bin, möge zum Schluß der Hinweis auf zwei sehr alte Stellen zeigen, die die Mo-

tive meiner Arbeit charakteristisch formulieren. 

Kant schreibt an Hamann über Herders „Aelteste Urkunde“: „Wenn eine Religion einmal so 

gestellet ist, daß kritische Kenntnis alter Sprachen, philologische und antiquarische Gelehr-

samkeit die Grundveste ausmacht, auf die sie durch alle Zeitalter und in allen Völkern erbaut 

sein muß, so schleppt der, welcher im Griechischen, Hebräischen, Syrischen, Arabischen etc., 

ingleichen in den Archiven des Altertums am besten bewandert ist, alle Orthodoxen, sie mö-

gen so sauer sehen als sie wollen, als Kinder wohin er will; sie dürfen nicht muchsen, denn sie 

können in dem, was nach ihrem eigenen Geständnisse die Beweiskraft bey sich führt, sich mit 

ihm nicht messen, und sehen schüchtern einen Michaelis ihren vieljährigen Schatz umschmel-

zen und mit ganz anderem Gepräge versehen. Wenn theologische Fakultäten mit der Zeit 

nachlassen sollten, diese Art (historischer) Literatur bey ihren Zöglingen zu erhalten, welches 

zum wenigsten bey uns der Fall zu seyn scheint; wenn freyglaubende Philologen dieser vulka-

nischen Waffen sich allein bemeistem sollten, dann ist das Ansehen jener Demagogen gänz-

lich zu Ende und sie werden sich in dem, was sie zu lehren haben, die Instruktion von den Li-

teratoren einholen müssen ...., die eine solche Beute durch einen Ungeweiheten von ihrem ei-

genen Boden nicht so leicht werden entführen lassen“ (Kants Ges. Schriften 1900 X 153). Das 

trifft gerade heute, wo die theologischen Fakultäten unter dem Druck der kirchlich-politischen 

Parteien stehen und die freie Erforschung des Urchristentums von den Philologen zunehmend 

in Angriff genommen wird, wieder in ganz besonderem Maße zu. 

Wollte man aber dem entgegenhalten, daß in historischen Erscheinungen ja die in ihnen nicht 

aufgehenden und von praktischer Stellungnahme zu bejahenden religiösen Werte erwachsen, 

dann gilt, was Schleiermacher schreibt: „Der Zustand des Verlangens nach der Erscheinung 

des noch nicht erschienenen Geistes setzt notwendig voraus eine Gemeinschaft zwischen dem 

Geiste im allgemein menschlichen Sinne — denn nur in diesem konnte das Verlangen sein — 

und dem πνεῦμα, dem göttlichen Prinzip des Christentums. Eine Gemeinschaft aber läßt sich 

nicht denken ohne Einheit ihrer Glieder d. h. hier ohne Identität zwischen dem Geiste im all-

gemeinmenschlichen und dem Geiste im christlichen Sinne. Es scheint also, wir streifen 

gleich an die sogenannte rationale Ansicht des Christentums, nach welcher das πνεῦμα Christi 

nichts anderes ist als der Geist im allgemeinen menschlichen Sinne, nur in einer gesteigerten 

Erscheinung. Aber wir können ebensogut diese Formel aufstellen: »es muß vorausgesetzt wer-

den, daß beide identisch sind, folglich ist der Geist im allgemein menschlichen Sinne nichts 

anderes, als was das πνεῦμα auch ist, aber er ist das πνεῦμα auf einer niedrigeren Potenz«. 

Und sowie wir nun sagen, diese niedere Potenz konnte nicht durch sich selbst auf die höhere 

erhoben werden: so haben wir zusammen, was als rationalistisch und was als supernaturalis-



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 10 24.07.2025 

tisch erscheint, und die Differenz zwischen beiden ist auf Null gebracht, ein Ergebnis, auf das 

man notwendig immer kommt, wenn man den Gegensatz bis auf sein letztes verfolgt.“ 

(Christliche Sitte 1843, 303.) 

Zeigt uns das Wort Kants das, was das 18. Jahrhundert vor allem empfand, die Mannigfaltig-

keit und die Bedingtheit alles Historischen im Gegensatz zur Forderung unbedingter Wahrhei-

ten, so zeigt Schleiermacher den Versuch des deutschen Idealismus, diese historische Relativi-

tät anders zu überwinden als durch einen geschichtsfreien Rationalismus, nämlich durch eine 

ontologische, gerade von der Fülle der Geschichte ihren einheitlichen Lebensgrund erken-

nende Geschichtsspekulation. Auf diesem Wege muß sich, meine ich, unsere Arbeit letzlich 

bewegen, auch wenn die Schleiermacher’sche Position durchaus nicht das letzte Wort ist, son-

dern die Historie gerade auch diese Position vor noch schwierigere Probleme gestellt hat. 

Denn es ist nicht mehr möglich, mit Schleiermacher die Erhebung des Geistes auf die höhere 

Potenz einfach auf das Christentum zu beschränken und ebenso unmöglich, das Christentum 

— sei es auch nur in der Person Jesu — als die absolute, alle geschichtliche Begrenztheit aus-

schließende Realisation des Geistes zu konstruieren. In dieser Hinsicht hat sich die Tendenz 

der von Kant gemachten Beobachtungen als zu mächtig erwiesen. An diesem Punkte hat aber 

auch schon Schleiermacher durch die künstliche, von Ihmels (S. 7) mit Recht als besonders 

schwierig empfundene, Kombination der religionsphilosophischen Erwägung und des Selbst-

zeugnisses der christlichen Gemeinde die Bedenklichkeit seiner Position angedeutet. Diese 

Schwierigkeiten von neuem auseinanderzusetzen und womöglich ohne solche Künste balan-

cierender Dialektik zu überwinden, ist das Bemühen der vorliegenden Arbeit. 

1. 

Es darf als anerkannt gelten, daß die seit dem 18. Jahrhundert zu großen und beherrschenden 

Gestaltungen entwickelte moderne Welt einen eigenen Kulturtypus darstellt neben der Welt-

kultur der Antike und neben der Kultur der katholischen Kirche, von der ja diejenige des alten 

orthodoxen Protestantismus sich nicht allzuweit entfernt hat. Einer der wichtigsten Grundzüge 

dieser neueren Welt ist die Ausbildung einer restlos historischen Anschauung der menschli-

chen Dinge. Die moderne Historie ist ein Prinzip der Gesamtanschauung alles Menschlichen, 

ursprünglich erwachsen aus der Aufklärungs-Kritik an politischen und sozialen Einrichtun-

gen, aus dem reformatorischen Kampfe gegen die katholische Legende und aus der erneuerten 

kirchlichen und klassischen Philologie, dann vertieft durch die großen entwickelungsge-

schichtlichen Weltbilder des deutschen Idealismus, schließlich in der Einzelarbeit verselbstän-

digt und im Verkehr mit dem Objekt zu einer eigentümlichen Denk- und Forschungsweise ge-

worden, die durch die glänzendsten Resultate sich bewährt hat. Jemehr sie von herangebrach-

ten metaphysischen Vorurteilen befreit und zugleich in ihrer Selbständigkeit gegenüber der 

gesamten naturwissenschaftlichen Begriffsbildung erkannt wird, umsomehr erweist sie sich 

als der Zentralherd der Bildung aller Weltanschauung1. 

 
1 Vgl. Windelband, Geschichte u. Naturwissenschaft, Straßburg 1894; Rickert, Grenzen der naturwissenschaftli-

chen Begriffsbildung I, Freiburg 1896; Ders., Kulturwissenschaft und Natur-wissenschaft, Freiburg 1899; Ders., 

Les quatre modes de l’universel en histoire, Revue de Synthese historique 1901; Simmel, Probleme der Ge-

schichtsphilosophie, Leipzig 1892; Dilthey, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, Sitz.-

Ber. d. Berliner Akademie 1894; Münsterberg, Grundzüge der Psychologie I, Leipzig 1901. Die zu diesem Bu-

che von Otto Ritschl geäußerte Kritik „Die Kausalbetrachtung in den Geisteswissenschaften“ Bonn 1901 kann 

ich mir nur in bezug auf die Festhaltung des Begriffes der Typen aneignen. Ferner Eucken, Die Einheit des Geis-

teslebens in Bewußtsein und Tat der Menschheit, Leipzig 1888. Schließlich meine Arbeiten „Historische und 

dogmatische Methode in der Theologie“ (Theolog. Arbeiten aus dem rheinischen wiss. Pred.-Verein 1900) und 

die Artikel in Herzogs Realencyklopädie „Aufklärung“, „Deutscher Idealismus“, „Deismus“, in denen ich beson-

ders die Entstehungsgeschichte der modernen historischen Idee beleuchtet habe. Inzwischen habe ich diese Un-

tersuchungen fortgesetzt in meiner Schrift, „Das Historische in Kants Religionsphilosophie“ 1904. Eine wichtige 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 11 24.07.2025 

Dabei ist sie nicht etwa bloß eine stärkere Betonung auch früher geübter Betrachtungsweisen, 

sondern sie, ist etwas prinzipiell Neues, die Folge der Erweiterung des Horizontes rückwärts 

in die Vergangenheit und seitwärts über die ganze Breite der Gegenwart, wodurch die ur-

sprüngliche naive*Zuversicht jedes herrschenden Kulturtypus und Wertsystems zur Selbstver-

ständlichkeit seiner eigenen Geltung erschüttert und diese ein historisches Objekt neben an-

dern werden, zwischen denen überhaupt erst die Vergleichung Wertmaßstäbe abgeben kann. 

So ist sie das Ende der dogmatischen Begriffsbildung, die die naiven Geltungsansprüche mit 

irgend welchen verhältnismäßig einfachen Begriffen hypostasierte, sei es zu Offenbarungen, 

sei es zu natürlichen Vernunftwahrheiten, d. h. sie ist das Prinzip einer neuen von der Historie 

aus erst die Orientierung gewinnenden Denkweise. 

Die antike Historie war die Geschichte einzelner Staaten mit den Anfängen historischer Kri-

tik, mit teilweise großartigen Leistungen analogisch - psychologischen Verständnisses und 

mit politisch - patriotischen Maßstäben. Die katholisch-kirchliche Historie war Menschheits-

geschichte, aber nicht bloß mit rein dogmatischen, die christlich-katholisch-antike Kultur ver-

absolutierenden Maßstäben, sondern auch mit Festlegung aller beherrschenden Tatsachen 

durch rein dogmatische Postulate, daher mit überall gebundener Kritik und fast völliger Ab-

wesenheit jeder Kunst und Neigung des Nachfühlens. In beiden Fällen war die Historie ein 

Anhängsel und Zusatz zu den herrschenden Kulturgedanken, zu den nationalen, rationalen 

oder theologischen Normgedanken. Die moderne Historie dagegen ist die auf kritische Quel-

lenanalyse und psychologische Analogieschlüsse aufgebaute Entwickelungsgeschichte von 

Völkern, Kulturkreisen und Kulturbestandteilen, die alle jene Dogmen in den Fluß des Ge-

schehens auflöst und mit nachfühlender Gerechtigkeit alle Erscheinungen zunächst an ihrem 

eigenen Maße mißt, um sie dann in einem Gesamtbilde des kontinuierlichen und in allen indi-

viduellen Erscheinungen sich gegenseitig bedingenden Werdens der Menschheit zu vereini-

gen. Dies trotz aller Lückenhaftigkeit und Unsicherheit der Erkenntnisse stets neu erstrebte 

Gesamtbild ist heute mit all seinen verschiedenen Graden der Durchbildung die Vorausset-

zung aller Urteile über Normen und Ideale der Menschheit. Deshalb ist die Historie nicht 

mehr bloß eine Seite der Betrachtung der Dinge oder eine partielle Befriedigung des Wissens-

triebes, sondern die Grundlage alles Denkens über Werte und Normen, das Mittel der Selbst-

besinnung der Gattung über ihr Wesen, ihre Ursprünge und ihre Hoffnungen. 

Die Wirkung dieser die Einzelergebnisse freihaltenden, aber doch an bestimmte methodische 

Voraussetzungen bindenden Denkweise auf das Christentum ist leicht einzusehen. Das Chris-

tentum hatte von Hause aus wie alle großen geistigen Bewegungen die naive Zuversicht zu 

seiner normativen Wahrheit. Apologetische Reflexionen haben diese Zuversicht von der ältes-

ten Zeit ab befestigt durch die Entgegensetzung des Christentums gegen alles Nichtchristliche 

insgesamt, wobei das letztere immer mehr zu einer gleichartigen Masse menschlichen Irrtums 

und das erstere immer mehr zu einer am äußeren und inneren Wunder erkennbaren göttlichen 

Stiftung wurden. Kirchenphilosophie und Theologie haben dann den Begriff der durch abso-

lute Wunder gestifteten und im Wunder der Bekehrung und der Sakramente sich behaupten-

den Kirche als eines übernatürlichen Institutes vollendet, das in der Geschichte steht, aber 

nicht aus der Geschichte stammt. Die gewöhnliche Geschichte mit ihren bloß menschlichen 

und menschlich bedingten Wahrheiten ist für sie das Gebiet der Sünde und des Irrtums. Nur 

die kirchliche Geschichte gibt absolut sichere, wenn auch nicht absolut erschöpfende Wahr-

heit, weil sie mit Kräften arbeitet, die nicht aus der Historie stammen, sondern direkt von 

Gott. Auf dieses apologetische Gedankengefüge hat nun aber die moderne Historie im Grunde 

gänzlich auflösend gewirkt, und die Wiederbelebung der historischen Eigenart des 

 
Seite des Problems erläutert Grotenfeld, Die Wertschätzung in der Geschichte 1903, und Goldstein, Die empiris-

tische Geschichtsauffassung Humes 1903. Schliesslich s. auch W. Köhler, Idee und Persönlichkeit in der Kir-

chengeschichte 1910. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 12 24.07.2025 

Christentums im Gegensatz gegen rationalistische Verwässerungen, die so oft als eine Art 

Restauration der kirchlichen Theologie empfunden wurde, hat in Wahrheit doch nur zur Ein-

reihung des Christentums als einer individuellen, durch herangebrachte Normbegriffe nicht zu 

fälschenden Erscheinung in den Lauf der anderen großen individuellen Hervorbringungen der 

Geschichte, insbesondere in den Zusammenhang der Religionsgeschichte, geführt. Die apolo-

getische Scheidewand der äußeren und inneren Wunder ist von der Historie langsam abgetra-

gen worden. Denn, wie man auch über die Wunder denken möge, jedenfalls ist es der Historie 

unmöglich die christlichen Wunder zu glauben und die nichtchristlichen zu leugnen, und, wie 

sehr man in den ethischen Kräften des inneren Lebens etwas Uebernatürliches finden möge, 

es gibt kein Mittel, die Erhebung des Christen über die Sinnlichkeit als übernatürlich und die 

Platons oder Epiktets als natürlich zu konstruieren. Damit aber ist jedes Mittel weggefallen, 

das Christentum gegen die übrige Historie zu isolieren und es gerade durch diese Isolierung 

und deren formale Merkmale als schlechthinige Norm zu bestimmen, umsomehr als es ja 

selbst in seinem Inhalt die göttliche Wahrheit nur als Stückwerk darzubieten und ebenso mit 

diesem Inhalt nur menschlich unvollkommene Wirkungen hervorzubringen sich bewußt war. 

Umgekehrt bedeutete positiv jeder Schritt in der Verknüpfung der christlichen Urgeschichte 

mit vor- und außerchristlichen Erscheinungen und jede Heranziehung der Analogie der an an-

dern Objekten ausgebildeten Quellen- und Ueberlieferungskritik, jede Verwertung gegenwär-

tiger psychologischer Beobachtung an der Religion und dem Werden religiöser Gedanken ei-

nen Gewinn in der Aufhellung jener grandiosen geschichtlichen Erscheinung. Eben damit ist 

dann aber auch die Probe gemacht auf die Skepsis gegen jene Isolierungsmittel, vermöge de-

ren die kirchliche Apologetik die normative Wahrheit des Christentums rein aus ihm selber 

und ohne jeden weiteren Blick auf die sonstige Historie dartat und vielfach noch heute dartut. 

War mit den kirchlichen Mitteln um der Historie willen die normative Geltung des christlich-

religiösen Gedankens nicht mehr zu beweisen, so versuchte man gerade von den Prinzipien 

der Historie aus, von dem Grundbegriff der Gesamtgeschichte der Menschheit aus, das Ziel 

auf neue Weise zu erreichen. Man betrachtete die Menschheitsgeschichte kausal und teleolo-

gisch als ein Ganzes, innerhalb dessen das Ideal religiöser Wahrheit sich stufenweise durch-

setze und an einem bestimmten Punkte, eben in der historischen Erscheinung des Christen-

tums; zur absoluten d. h. den Begriff völlig erschöpfenden Realisation gelange. Es sollte hier 

bei der durch die Aufklärung durchgesetzten Einreihung des Christentums in die Religionsge-

schichte und bei der historisch-kritischen Betrachtung des Christentums bleiben. Aber indem 

eine umfassende Intuition und geistvolle Konstruktion das Ganze der Geschichte überhaupt 

und der Religionsgeschichte insbesondere umspannte, sollte es gelingen, die Fülle der Ge-

schichte und ihrer relativen, individuellen Bildungen durch einen Allgemeinbegriff zu be-

zwingen, der in sich selbst das Gesetz seiner Bewegung von niedrigen, verhüllten und keim-

haften Anfangszuständen bis zur vollen, klaren und bewußten Entfaltung tragen, der den im 

Stufengang der Geschichte sich selbst realisierenden Normbegriff darstellen sollte. So war 

denn das Christentum als der realisierte Begriff der Religion, als die absolute Religion im Ge-

gensatze zu den noch vermittelten und verhüllten Ausprägungen des Begriffes, erwiesen. Es 

gibt in Wahrheit nur eine Religion, eben den Begriff und das Wesen der Religion; und dieser 

Begriff der Religion, dieses Wesen der Religion, ist in allen historischen Religionen als ihr 

Ursprung und als ihr Ziel latent. Im Christentum ist das überall latente und durch Vermittelun-

gen gebundene Wesen frei vollendet und erschöpfend hervorgetreten. Ist so das Christentum 

identisch mit dem überall eingeschlossenen Begriff der Religion und nur dessen volle Expli-

kation, dann ist es selbstverständlich die normative religiöse Wahrheit. Dann ist die alte apo-

logetische Spekulation, die wider die Historie war, ersetzt durch eine neue, die mit der Histo-

rie ist. In der Tat ist dann auch der Begriff des Christentums als der Realisation des Begriffes 

der Religion die Grundlage der modernen Apologetik geworden. Nachdem die Geschichtsphi-

losophie Lessings, Kants und Herders derartige Betrachtungsweisen angebahnt hatte, haben 

zwei Häupter des deutschen Idealismus, die zugleich die Väter der neueren historisch-



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 13 24.07.2025 

kritischen und doch religiös-positiven Theologie sind, Schleiermacher und Hegel, in zwar ver-

schiedener, aber doch in der Hauptsache verwandter Weise dieses Begriffsgefüge zum festen 

Fundament der Theologie gemacht. Schleiermacher betont dabei mehr das Historisch-Positiv-

Individuelle in diesem Rahmen; Hegel spannt den historischen Rahmen durch seine feste Be-

gründung des Entwickelungsbegriffes klarer und stärker, er hat daher in der Gestaltung der 

Theologie doch den stärkeren Einfluß geübt. Die korrelaten Begriffe des Wesens der Religion, 

der Entwickelung dieses Wesens in der Religionsgeschichte und des Christentums als der ab-

soluten Religion sind von da ab das apologetische Fundament der sog. modernen oder libera-

len Theologie geworden, das sie in ihren zum Teil sehr verschiedenen Nuancen überall vo-

raussetzt und bei dem auch die mehr supranaturalistisch gefärbten Systeme starke Anleihen 

gemacht haben. Von da stammen auch die Versuche, die Geschichte des Christentums selbst 

in der Weise aufzufassen, daß gerade der kritischen Historie sich die Person Jesu als der Trä-

ger und der Durchbruchspunkt der absoluten Religion erweist und dieser in ihm realisierte ab-

solute Begriff dann dazu dient, als Idee oder Prinzip des Christentums dessen weitere histori-

sche Entwickelung von einem einheitlichen Begriff aus zu konstruieren und zu beurteilen2. 

Von hier aus ist der Sinn der dieser Untersuchung gestellten Frage zu verstehen. 

Der Ausdruck „Absolutheit“ entstammt der modernen evolutionistischen Apologetik und hat 

nur unter ihren Voraussetzungen einen bestimmten Sinn, insofern er den Horizont der allge-

meinen Religionsgeschichte, die Anerkennung aller nichtchristlichen Religionen als relativer 

Wahrheiten und die Konstruktion des Christentums als der diese relativen Wahrheiten zu der 

absoluten vollendenden Gestalt der Religion einschließt. Der Ausdruck, seine Voraussetzun-

gen und sein Inhalt sind also durch und durch moderne Schulbegriffe und gerade durch die 

Nivellierung alles menschlichen Geschehens in der modernen Historie bedingt. 

Gleichwohl ist nun aber doch diese Apologetik in ihrem Motiv und ihrem Ziel eng verwandt 

mit der Apologetik der orthodox-supranaturalistischen Theologie. Das ist nachdrücklich zu 

betonen, und an diesem Punkte werden die im Folgenden vorzu tragen den Bedenken ein-set-

zen müssen, wie sie von einer spekulationsfreien Historie her entstehen. Jene nämlich trägt in 

ihrer modernen Gestalt ja auch ihrerseits der Historie Rechnung, indem sie die äußern Wunder 

zurückstellt hinter die innern und auch an diesen wesentlich nur die Funktion betont, absolute 

Gewißheit des Heils zu gewähren3; was an äußeren Wundern zur Behauptung und Bestätigung 

 
2 Außer an F. Chr. Baur’s großartige Arbeit, deren Prinzipien in der Einleitung zu „Das Christentum der ersten 

drei Jahrhunderte2“, Tübingen 1860 entwickelt sind, ist hierbei vor allem an die in ihrer Weise vortrefflichen Ar-

beiten von Eduard Caird, „The evolution of religion2“ Glasgow 1894 und Otto Pfleiderer, „Religionsphilosophie 

auf geschichtlicher Grundlage3“ Berlin 1896 gedacht. Für die Anwendung speziell auf das Christentum und die 

Person Jesu sind die immer noch sehr beachtenswerten Werke von Keim zum Leben Jesu und insbesondere die 

dogmatisch-religionsphilosophische Verwertung dieser Arbeiten in der „Geschichtliche Christus3“ 1866 charak-

teristisch. Schleiermachers und Hegels geschichtsphilosophisch-religionswissenschaftliche Theorieen haben trotz 

der großen Literatur m. W. noch keine von größeren Gesichtspunkten ausgehende Durcharbeitung und Darstel-

lung gefunden. Ueberhaupt liegt die Kenntnis der doch so Oberaus wichtigen geschichtstheoretischen und entwi-

ckelungsphilosophischen Lehren des deutschen Idealismus noch sehr im Argen, so sehr gerade die Theologen 

zum Verständnis der in ihrer Arbeit wirksamen Prinzipien eine solche nötig hätten. — Inzwischen liegen solche 

Arbeiten vor: Wehrung, Der geschichtsphilosophische Standpunkt Schl’s zur Zeit seiner Freundschaft mit den 

Romantikern 1907; Ders., Die philosophisch-theologische Methode Schleiermachers 1911, und Süsskind, Chris-

tentum und Geschichte bei Schleiermacher. 1911. Schleiermachers Gedankenweg ist in seiner kirchlichen Glau-

benslehre schließlich doch ein sehr gebrochener. Die größere Konsequenz Hegels ist unverkennbar. Auch zu des-

sen Geschichtsphilosophie ist inzwischen Bedeutsames erschienen: die Probleme sind angedeutet bei Lask, Fich-

tes Idealismus und die Geschichte 1902, und vortrefflich entwickelt bei Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels 

1905. 
3 Das ist im Grunde die Tendenz und die Leistung der Theologie Franks, die meines Erachtens die großartigste, 

tiefsinnigste und klarste Entwickelung moderner Rechtgläubigkeit ist. Vgl. die erwähnte Abhandlung von Ihmels 

und dessen größeres Buch „Die christliche Wahrheitsgewißheit, ihr letzter Grund und ihre Entstehung“ 1901. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 14 24.07.2025 

der inneren nicht unbedingt nötig ist, wird der Historie geopfert. Beide Schulen also streben 

darnach, die normative Geltung des christlich-religiösen Gedankens sicher zu stellen, wie das 

ja für die Theologie selbstverständlich ist, die unter allen Umständen das Streben nach norma-

tiven religiösen Erkenntnissen ist und nicht bloß allgemeine Religionsgeschichte. Beide aber 

wollen diese normative Geltung durch eine prinzipielle Sonderstellung des Christentums er-

reichen, indem sie nicht bei einem tatsächlich Höchsten und Letzten sich beruhigen, sondern 

dieses Höchste und Letzte zu dem in Wahrheit Einzigen, allem übrigen mit begrifflicher Not-

wendigkeit Entgegengesetzten machen. Diese begriffliche, aus einem allgemeinen Zusam-

menhang stammende Notwendigkeit der prinzipiellen Sonderstellung des Christentums ist für 

beide charakteristisch. Was aus allgemeinen kosmischen Zusammenhängen mit Notwendig-

keit als Inbegriff der göttlichen Wahrheit hervorgeht, das ist bei beiden naturgemäß nicht bloß 

ein Höchstes und Letztes für den im Leben sich umschauenden Menschen, sondern das ist für 

Welt und Gott, für Zeit und Ewigkeit die einzige und darum einzigartige Wahrheit Nur in den 

Mitteln der Durchführung dieses Gedankens unterscheiden sich die beiden Konzeptionen. Die 

orthodox-supranaturalistische Apologetik gewinnt die Sonderstellung durch Betrachtungen 

über die Form der Entstehung religiöser Wahrheiten. Ihr ist der Mensch auf die vollkommene 

Gotteserkenntnis hin angelegt vermöge des Wesens der aus Gottes Liebe fließenden und zu 

ihr führenden Schöpfung. Durch das Dunkel der Sünde vom Licht der Erkenntnis getrennt, 

behält er doch den Ur- und Grundtrieb zu Gott und die Hoffnung auf einl irgendwann erfol-

gende Darbietung der ganzen göttlichen Wahrheit. Aber indem alles Menschliche subjektiv, 

irrtumsfähig, sündig und kraftlos bleibt, bedarf es einer aus übermenschlichen göttlichen Kräf-

ten hervorgehenden Darbietung, die als göttlich gerade in ihrer die Analogie mit allem 

menschlichen Geschehen aufhebenden Form erkannt wird und die auch in ihren inhaltlichen 

Wirkungen selbst als göttlich in letzter Linie nur dadurch sich bekundet, daß sie die sonstige 

seelische Gesetzmäßigkeit menschlichen Lebens offenkundig durchbricht. Die Naturwunder 

der Stiftungsgeschichte und die bis heute dauernden psychologischen Wunder der Bekehrung 

sichern die Besonderheit dieser christlichen Kausalität und beglaubigen das, was Postulat alles 

religiösen Denkens ist, als Wirklichkeit: nämlich die Darbietung einer prinzipiell aller 

menschlichen Fehlbarkeit und Kraftlosigkeit entrückten religiösen Wahrheit ’ und Lebens-

kraft. Damit aber begnügt sich dann auch die orthodox-supranaturalistische Apologetik. Die 

Zurückführung des Christentums auf die vom religiösen Menschen notwendig postulierte und 

von der Erfahrung der Wirklichkeit dargebotene unmittelbare Kausalität Gottes und damit die 

prinzipielle Abgrenzung gegen alles Menschlich-Geschichtliche und gegen dessen bloß rela-

tive Wahrheiten und Kräfte erschöpft ihr Bedürfnis nach „Absolutheit“. Die Absolutheit liegt 

hier im Wunder, in der Absolutheit der christlichen Sonntags-Kausalität im Gegensatz zu der 

Relativität und Mittelbarkeit der außerchristlichen Werktagskausalität. Der prinzipielle Supra-

naturalismus ist entscheidend. In bezug auf den religiösen Inhalt der Darbietung selbst bleibt 

diese Theologie dagegen tief davon durchdrungen, daß wir erst ein Angeld und Unterpfand 

der Wahrheit empfangen haben, daß nur Weltangst, Schuld und Sünde überwunden sind, aber 

 
Der Sinn seiner Unternehmungen ist in letzter Linie die Zurückführung der supranaturalen Vergewisserung auf 

psychologisch-immanente Faktoren, von denen aus die transeunten Faktoren metaphysischer und historischer 

Natur, das Wunderwirken Gottes im erbsündigen Menschen und die Wunderoffenbarung der in der Bibel sich 

beglaubigenden Heilstatsachen, erst gewonnen werden sollen. Aber gerade diese letzte entscheidende Wendung 

ist das schwierige. Ihmels glaubt sie von Frank nicht erledigt und bemüht sich um genügendere Erledigung. Daß 

sie ihm gelungen sei, kann ich freilich nicht zugeben. Charakteristisch ist, daß ähnliche Bestrebungen auch in der 

katholischen Theologie auftauchen, ebenfalls mit Motivierung durch die Unmöglichkeit des äußeren historischen 

Autoritätsbeweises. Vgl. Laberthonnière, „L’Apologétique et la méthode de Pascal“ aus der Revue du clergé 

français, Februar 1901. Sie schließen sich hier an Pascal an, und in lehrreicher Uebereinstimmung mit der Termi-

nologie Franks nennt der Verfasser seine Methode la méthode de l’immanence. Letztlich beruhen aber auch so 

großartige Systeme wie die Becks und Kählers auf dem gleichen Grundgedanken. Vgl. Meine Anzeige von Käh-

lers „Dogmatischen Zeitfragen“ 1898 in Gött. Gel. Anzeigen 1899, S. 942 ff. Gerade die paradoxe Stellung Käh-

lers zur Erforschung der Verkündigung Jesu beleuchtet die historischen Schwierigkeiten dieser Position, die so 

bei ihm nur an einer anderen Stelle zum Ausbruch kommen als bei Frank. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 15 24.07.2025 

die volle Klarheit des göttlichen Lichtes uns nur einen ihrer Strahlen ins tiefe und breite Dun-

kel sendet. Es ist keine Rede von einer ihren Begriff erschöpfenden religiösen Erkenntnis, 

sondern nur von einer solchen, die durch formale Anzeichen der Gleichartigkeit mit alledem 

entrückt ist, was sonst sich als Religion gibt. Es handelt sich um eine in unmittelbaren göttli-

chen Kundgebungen bezeugte und daher gegen Vermischung mit aller menschlichen Weisheit 

geschützte Kraft, die Seele überhaupt in die ihr sonst unzugängliche höhere Welt aufzuneh-

men, ohne daß diese höhere Welt aufhörte, für uns zunächst ein größtenteils verborgenes Land 

zu bleiben. Ebendeshalb ist hier auch nicht der Ausdruck der Absolutheit des Christentums 

geprägt worden, sondern nur die Theorie seiner ausschließlichen übernatürlichen Geoffenbart-

heit, der gegenüber alles übrige nicht Gotteswerk, sondern Menschenwerk ist. Was man hier 

unter Absolutheit versteht, ist in Wahrheit der exclusive Supranaturalismus4. 

Gerade an diesem Punkt liegt nun aber der Gegensatz der evolutionistischen Apologetik. Sie 

hat auf die undurchführbaren Versuche einer solchen formalen Sonderstellung verzichten ge-

lernt und will dafür in Inhalt und Wesen die christliche Idee als die mit begrifflicher Notwen-

digkeit zu erkennende Realisation der Idee der Religion erweisen. Nicht- „menschlich“ und 

„göttlich“ bildet hier den Gegensatz, sondern alles ist menschlich und göttlich zugleich. Das 

moderne Denken hat eine durchgängige Kontinuierlichkeit des Kausalzusammenhangs unwi-

derleglich erwiesen und den kirchlich-dogmatischen Supranaturalismus unmöglich gemacht. 

Aber es kann dieser Kausalzusammenhang als Form der Durchsetzung der „Idee“ betrachten, 

die ihren inneren Lebensgehalt nur in der allmählichen Bewegung durch jenen Zusammen-

hang hindurch entfaltet und daher die Bewegung des göttlichen Lebens als einen kausal und 

teleologisch in sich einheitlichen Lebensprozeß in sich zusammenfaßt. An jedem Punkte des 

Universums ist daher die Idee an sich gegenwärtig und aus jedem rekonstruierbar; für das 

endliche Bewußtsein aber wird sie zur bewußten Idee Gottes oder zur Religion. Diese muß da-

her aus dem ganzen Sinn und Zusammenhang der menschlichen Wirklichkeit heraus zwar erst 

allmählich ihren Gehalt und ihr Wesen offenbaren zusammen mit dem die Tiefen seines Be-

wußtseins sich immer mehr enthüllenden Menschentum; aber sie muß auch das vollendete 

Ziel, den vollendeten Begriff, erreichen, in welchem alles, was bisher nur gehemmt, nur wer-

dend, nur vorausdeutend sich geoffenbart hat, seinen endgültigen Abschluß findet. Alle Reli-

gion ist daher Wahrheit von Gott, entsprechend der allgemeinen Stufe des geistigen Werdens. 

Aber es muß auch eine höchste und letzte Stufe geben, die als solche durch die Erfüllung der 

im gemeinsamen Begriffe liegenden Entwickelungs-Gesetze sich erweist. Nicht die Apologe-

tik der Wunder und der Bekehrung, sondern die sinnende Vertiefung in den ewigen Gehalt des 

christlichen Gedankens zeigt dem Frommen den heiligen, dauernden Boden alles inneren Le-

bens. Er sieht diesen Boden nach festen, aus dem Wesen des göttlichen Wirkens folgenden 

Gesetzen überall sich heben und erkennt aus diesen Hebungsgesetzen in andächtiger Bewun-

derung die notwendige Hebung des Gipfels, auf dem er steht mit der Ueberschau über alle 

Gotteskräfte unserer Erdgeschichte und mit der anbetenden Einsicht in die Vollendung aller 

darin liegenden Ziele und Kräfte. Diesem Blick wird die verworrene Wirklichkeit durchsich-

tig wie ein Kristall und verwandelt sich das scheinbare Chaos in ein Wunderland leuchtender 

Notwendigkeiten. Eine Art religiöser Geologie lehrt ihn alle Länder und Provinzen in diesem 

Wunderlande verstehen als Vorstufen zu dem Gipfel, an dem sie alle gebaut haben und der 

nur die Krönung des Ganzen ist. Es ist natürlich nicht die absolute Erkenntnis Gottes über-

haupt — die hat nur Gott selbst — aber es ist die absolute, ihren Begriff und ihr wesenhaftes 

Ziel erschöpfende Verwirklichung der menschlichen Gotteserkenntnis, und das heißt der Got-

teserkenntnis, die den Menschen in seinem Ausgang aus Gott und in seiner Rückkehr zu Gott 

 
4 Vgl. hierzu meine Auseinandersetzung mit Julius Kaftan ,,Metaphysik und Geschichte“ Z. f. Th. u. K. VIII. Der 

dort vertretene, stark hegelsche Standpunkt ist von mir hier unter dem Einfluß Rickert’s ins Kritizistische hin-

überverlegt worden; s. auch meine Auseinandersetzung mit Rickert „Moderne Geschichtsphilosophie“ Theol. 

Rundschau VI. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 16 24.07.2025 

versteht als den im Unendlichen wurzelnden, seine Endlichkeit in der Andacht verzehrenden 

und reinigenden endlichen Geist. Hier nur hat der Ausdruck „Absolutheit” seinen vollen Sinn. 

Er bedeutet die vollendete Selbsterfassung der nach ihrer vollen Klarheit ringenden Idee, die 

Selbstverwirklichung Gottes im menschlichen Bewußtsein. Er ist der spekulative Ersatz des 

kirchlich-dogmatischen Supranaturalismus. 

Beide Theorien halten also für selbstverständlich, daß der Aufweis einer normativen religiö-

sen Wahrheit nur in der Lehre von einer begrifflich notwendigen, einzigartig gesicherten Er-

schließung der religiösen Kräfte der Menschheit erbracht werden könne, und beide Theorien 

haben darin ihre mächtige immer wieder anziehende Wirkung. Das Problem des Normativen 

scheint der Mannigfaltigkeit der Geschichte gegenüber immer wieder dann am sichersten ge-

löst, wenn das Normative mehr als bloß das uns erkennbare Normative, wenn es die einzige 

und ewige, begrifflich als solche erkennbare Wahrheit ist. So peinlich wir daher auch die ural-

ten und mit jedem Tage kleinlicher, unwahrer und verlegener werdenden Künste der suprana-

turalistischen Apologetik im Einzelnen der biblischen und kirchengeschichtlichen Forschung 

empfinden, so stark zieht uns doch stets von neuem der religiöse Gedanke selbst an. Die meis-

ten vermag nur die Erkenntnis von ihm abwendig zu machen, daß er selbst mit jenen Mängeln 

untrennbar verknüpft ist, sobald es an seine konkrete Durchführung geht. Dann aber scheint 

uns nichts zu bleiben als die evolutionistische Apologetik. Auch sie zieht jeden Frommen stets 

von neuem an mit der Weite und Größe ihres Blickes, mit der mächtigen Kraft ihrer Zusam-

menschau, mit der reinen Energie, die alle Hüllen und Formen verzehrt in dem Feuer des Ge-

dankens, mit dem heiligen Glauben an Sinn und Zusammenhang im göttlichen Weitwirken, 

der durch allen Wirrwarr hindurch unbeirrt den Kompaß auf den Einen, ewigen, göttlichen 

Gedanken stellt. Und wie schwer ihr die Verwandelung der ganzen Masse irdischen Gesche-

hens in den durchsichtigen Kristall, durch den die Kräfte der Ideen bildend leuchten, auch fal-

len mag, so scheint doch dieses der einzige Weg, wenn der andere ungangbar geworden ist 

und wenn es überhaupt einen geben soll. Kann die Isolierung des Christentums als einer 

schlechthin einzigartig begründeten Wahrheit und die Zurückführung dieser Einzigartigkeit 

auf eine besondere christliche Kausalität nichts helfen, so muß das Ziel durch den Begriff des 

aller Religion wahrhaft Gemeinsamen und die Realisation dieses allein wahrhaften, allgemei-

nen Begriffes der Sache im Christentum um so sicherer erreicht werden. 

Beide Theorien sind daher auch die einzigen, die ernstlich in Betracht kommen können, wenn 

von der „Absolutheit“ des Christentums die Rede ist. Sie allein haben einen großen klaren Ge-

danken zum Fundament und haben eine ernstliche Begründung und Ausführung dieses Ge-

dankens unternommen. Die bei vielen Theologen heute beliebte Verachtung dieser Theorien 

ist sehr oberflächlich und unbesonnen. Sie rächt sich dadurch, daß sie trotzdem fortwährend 

widerspruchsvolle Anleihen bei ihnen machen. So oft die Orthodoxie wie die Hegelsche Spe-

kulation mit schwer verständlichem Ueberlegenheitsgefühl totgesagt worden sind, so oft ha-

ben ihre Leichenredner die totgesagten Formeln selbst benützt, nur daß sie dann freilich bei 

ihnen die Begründung und das innere Leben verloren hatten. So ist der Ausdruck „Absolutheit 

des Christentums“ heute für viele ein gänzlich abgeblaßter Begriff geworden, der zwar mit 

großer Leidenschaft aber mit wenig konkretem Sinne gehandhabt wird. Für viele ist er nur ein 

modern und neutral klingender wissenschaftlicher Ausdruck, mit dem sie eigentlich die über-

natürliche Geoffenbartheit meinen, ohne genaue Begründung dieser Geoffenbartheit: eine der 

vielen lose sitzenden wissenschaftlichen Masken, die auf den Festen der Theologie getragen 

werden. Andern bedeutet er mehr den Charakter des Christentums als der endgültigen und 

vollkommenen Religion, ohne daß ihnen bei dieser Vollkommenheit auch nur einigermaßen 

bange würde und ohne daß die Gründe dieser Vollkommenheit mit ihrem alle empirische Er-

scheinung verzehrenden Glauben an die Idee einer immer fortschreitenden Verdeutlichung be-

dürften. Wieder anderen ist sie einfach der ,, Anspruch“ des Christentums auf Alleinwahrheit, 

der zwar mit allen ähnlichen andern Ansprüchen hart zusammenstößt, der aber zum Wesen 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 17 24.07.2025 

des Christentums gehört und daher einfach angenommen werden muß, ohne daß damit dann 

doch in der Darstellung des christlichen Gedankens die mannigfachste Rücksicht auf anders-

artige Wahrheiten und Erkenntnisse, wie etwa naturwissenschaftliche und Aehnliches, ausge-

schlossen wäre. Nur um die gleichlautenden Ansprüche der anderen Religionen macht sich 

diese Anspruchstheologie keine Sorge. 

Gegenüber solcher leichten, verblassenden Behandlung der schwierigsten und ernstesten Be-

griffe, die mehr als irgend etwas anderes den angehenden Schüler der heutigen Theologie zu 

verblüffen pflegt, kommt alles darauf an, daß man das Problem in seinem einzig klaren und 

bestimmten Sinne erfasse. Die bloße normative Geltung ist etwas anderes, als die ausschließli-

che übernatürliche Geoffenbartheit und ebenso etwas anderes als die absolute Vollendung des 

Begriffes der Religion; und die beiden letzteren wiederum sind von einander prinzipiell und 

unvereinbar verschieden. 

Insbesondere darf man sich über den Gegensatz der beiden letzteren nicht täuschen lassen 

durch uralte Mischformen, die von moderner Vermittelungstheologie mit Vorliebe als Zeugen 

aufgerufen und als Verschmelzung der beiden Typen der Apologetik gepriesen werden. Das 

alte Christentum hat allerdings bei seinem Gang in die Kulturwelt den Kampf mit fremden 

Religionen gründlich durchzufechten gehabt und sein Verhältnis zu ihnen, zum Judentum, zu 

den gleichzeitig aus Asien vordringenden Lehren und Kulten, zu den alten Nationalreligionen 

und zu den philosophischen Reformreligionen in ernstem praktischem Kampf und geistiger 

Arbeit festgestellt. Zwar nicht der Horizont einer vergleichenden Religionsgeschichte mit sei-

nen überwiegend theoretischen Problemen, aber doch eine Umgebung kämpfender Religionen 

mit der Notwendigkeit praktischer und wissenschaftlicher Entscheidungen hat seine werdende 

Theologie umschlossen. Hierin ist schon der erste, der den Christusglauben als eine neue, 

selbständige und universale religiöse Macht empfand, der Apostel Paulus, vorangegangen. 

Aber seine Auseinandersetzung bezieht sich teils einseitig noch auf das Judentum und setzt 

dem Heidentum gegenüber einfach die jüdische und die hellenistisch-jüdische Apologetik vo-

raus, teils hängt sie zu innig an ganz persönlichen, unnachahmlichen Erlebnissen, an seiner 

Christuserscheinung, seinem inneren Kampf mit dem Gesetz und seinem Geistesbesitz, als 

daß sie den folgenden Generationen hätte verständlich sein und genügen können. Erst die 

Gnosis hat die Frage prinzipiell aufgeworfen, und in der Debatte mit ihr, teils ablehnend teils 

benützend, hat das kirchliche Christentum seine endgültige Stellung genommen. Es hat in die-

sem Kampfe seinen ersten und festesten Panzer in der Lehre von der übernatürlichen göttli-

chen Offenbarung und Menschwerdung geschmiedet, womit es sich als vollkommene und 

endgültige Gotteserkenntnis erwies, seine prinzipielle Neuheit und „Absolutheit“ dartat. Aber 

es hat über diesem, vom unliterarischen Gemeindeglauben geschmiedeten Panzer noch einen 

zweiten, von der Kirchenphilosophie bereiteten tragen lernen, die Theorie, daß alle sonstwo in 

fremden Kulten, Mythologien, Philosophemen und Morallehren enthaltenen Wahrheitsmo-

mente ein Ausfluß der in der natürlichen Welt wirkenden göttlichen Vernunft seien und in ge-

steigerter, gereinigter und daher vollkommener Gestalt durch die Menschwerdung der göttli-

chen Vernunft, durch Christus, zusammengefaßt worden seien: das Christentum ist, wie die 

Offenbarung bisher verborgener göttlicher Geheimnisse, so zugleich die natürliche Vernunft-

wahrheit in „absoluter“ Gestalt. Aber dieser Beweis der „Absolutheit“ hat seinen Kern in ers-

ter Linie in der supranaturalen Offenbarungstheorie, und die ihr hinzugefügte Lehre von der 

Einerleiheit des in Christus offenbarten Gottes mit der allgemeinen göttlichen Vernunft und 

dem natürlichen Sittengesetz gehört in Wahrheit doch der spezifisch antiken Denkweise an, 

die weit davon entfernt ist, eine historische Entwickelung der Religion zur Höhe der christli-

chen Gotteserkenntnis in irgend einem, nüchterne historische Kritik mit teleologischer Ge-

schichtsbetrachtung verbindenden, Sinne zu behaupten, die insbesondere weit davon entfernt 

war, die Religionsgeschichte als Religionsgeschichte zu betrachten. Das Ergebnis des Zusam-

menbruches und Zusammenstoßes der nationalen Religionen und Kulturwerte war für das 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 18 24.07.2025 

Altertum vielmehr eine gänzlich unhistorische Verallgemeinerung gewisser metaphysischer 

und ethischer Begriffe und ein völlig phantastischer Synkretismus, der mit diesen Begriffen 

die Bilder und Mythen der zersetzten und heimatlos gewordenen Nationalreligionen beliebig 

verband5. Dieses rationalistisch-synkretistischen Gedankens bemächtigten sich alle religiösen 

Reformversuche und Neubildungen, und seiner hat sich mit dem größten Erfolge von allen 

das Christentum bedient. Die nichtchristlichen Religionen sind ihm überhaupt nicht Religio-

nen im eigentlichen Sinne, und der Gattungsbegriff der Religion fehlt ihm gänzlich. Es selbst 

ist Offenbarung und nicht Religion; die fremden Religionen sind versprengte und entstellte 

Philosopheme der natürlichen Gotteserkenntnis. Diese Philosopheme aber sind in göttlicher 

Klarheit alle in ihm selbst enthalten und der sonstigen natürlichen Unsicherheit durch die 

Stütze des Offenbarungswunders entnommen. Für das sinkende Altertum war diese Ver-

schmelzung die geistige Rettung, und im wissenschaftlichen Geiste der Spätantike war sie 

wohlberechtigt. Aber mit dem Gedanken der evolutionistischen Apologetik hat diese Betrach-

tung wenig zu tun, und auch für die supranaturale ist sie immer mehr ein bloßer Hilfsgedanke 

geworden. Die alte rationalistisch-synkretistische Religionsbetrachtung ist bei ihr herabgesun-

ken zum bloßen Aufweis allgemeiner natürlicher und in aller Religion wirksamer religiöser 

Triebe und Bedürfnisse, zu bloßen Fragen, die von der christlichen Offenbarung erst ihre Ant-

wort erhalten, wobei freilich vergessen wird, daß auch diese Fragen und Bedürfnisse selbst 

erst ein Erzeugnis des Christentums und seiner nächstverwandten Vorstufen sind. 

So hat dieser ganze altkirchliche Entwurf mit den modernen, historisch gedachten Fragen 

nach der „Absolutheit“ des Christentums im Verhältnis zu den übrigen Religionen nur sehr 

wenig zu tun. Diese Fragen bleiben vielmehr ausschließlich gewiesen an die beiden großen 

Theorien, deren eine auf das absolute Wunder einer die natürlichen Kräfte übersteigenden in-

neren Erneuerung und deren andere auf die entwicklungsgeschichtlich erwiesene Realisation 

des Wesens der Religion im Christentum sich stützt. Die erste dieser Theorien vermag jedoch 

ihren Beweis niemals aus dem rein inneren Erleben und Gehalt allein darzutun. Sie könnte auf 

diesem Wege immer nur zur Anerkennung eines dem naturgebundenen Seelenleben überhaupt 

überlegenen höheren Geisteslebens gelangen, dessen verschiedene Gestalt in verschiedenen 

Religionen und Geistesformationen sie nur nach Tiefe und Kraft unterscheiden könnte. Will 

sie von hier aus die Sonderstellung des Christentums erweisen, so wird sie daher immer wie-

der darauf hinausgedrängt, an diesem Erlebnis die die natürliche Kausalität durchbrechende, 

spezifisch-christliche Wunder-Kausalität nachzuweisen und diese rein innere Wunder-Kausa-

lität an den Urwundern der Menschwerdung und der Stiftungszeit auch äußerlich zu erhärten. 

Innere Wunder, die die geschichtliche Gleichartigkeit durchbrechen, sind als solche nicht zu 

erweisen, ihr eigentlicher Wundercharakter bedarf eines Stützpunktes in den großen äußeren 

Urwundern. Damit aber wird die ganze Theorie auf jene bekannte Apologetik hinausgedrängt, 

die das heilige vom profanen Geschehen trennen muß und mit ihren Beweisen für diese Tren-

nung in immer größere Atemnot gerät, je mehr sie zugleich die Luft der modernen Historie 

atmet. Es bleibt uns also nur die idealistisch-evolutionistische Theorie als eigentlicher Gegen-

stand der Kritik und Besinnung übrig; sie ist ja selbst nichts anderes als der Versuch, unter 

Vermeidung all der mirakulösen Isolierungsmittel auf rein historische Weise die Geltung und 

Bedeutung des Christentums in einem Sinne darzutun, der hinter der Selbstgewißheit der alt-

kirchlichen Lehre nicht zurückbleibt. Auf ihr hat die ganze Blüte der Theologie am Anfange 

des 19. Jahrhunderts beruht, von ihr hat die biblische und die kirchen- und dogmenhistorische 

Forschung wichtige Impulse erhalten, und von ihr aus ist zugleich die Spannung zwischen 

 
5 Vgl. meine „Wissenschaftliche Lage und ihre Anforderungen an die Theologie“ Freiburg 1900 S. 13—27. Es 

wäre eine lohnende Aufgabe, die Auseinandersetzung der altchristlichen Theologie mit den nichtchristlichen Re-

ligionen und die hierbei erfolgende Benutzung der antiken „wissenschaftlichen“ Mythendeutung gesondert dar-

zustellen. — Ueber die Geschichtsphilosophie der alten Christen s. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des 

alten Chr. 1902 S. 177—179. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 19 24.07.2025 

Geschichte und Glaube überwunden worden. Sie bietet bis heute sich überall dar, wo man die 

kirchliche Historie nicht festhalten kann, und ihre Formeln sind auch für viele, die der genaue-

ren Ausbildung der Lehre fernstehen, bis heute das lösende Wort6. 

Die Frage kann also nur sein, ob die Theorie von der Absolutheit des Christentums als Reali-

sation des Begriffs der Religion die Lehre von der ausschließend übernatürlichen Offenbarung 

in einer haltbaren Weise ersetzt und so ihrerseits die große Grundfrage unserer geistigen oder 

doch wenigstens unserer religiösen Lage beantworten kann, die Frage nach einem Ausweg aus 

der Mannigfaltigkeit der Historie zu Normen unseres Glaubens und unserer Beurteilung des 

Lebens. 

Nur mit dieser Frage sollen sich daher die folgenden Betrachtungen beschäftigen. Wenn ihre 

Antwort eine wesentlich verneinende sein wird, so werden sie dabei doch die allgemeinen Vo-

raussetzungen dieser Theorie, den historischen Gedanken selbst, nicht antasten, vielmehr nur 

versuchen, auf seiner Grundlage eine andere, weniger starken Einwänden ausgesetzte Lösung 

des Problems zu finden. 

2. 

Die Konstruktion des Christentums als der absoluten Religion ist von historischer Denkweise 

aus und mit historischen Mitteln unmöglich, und in der Unmöglichkeit dieser Konstruktion ist 

vieles begründet, was sich in der wissenschaftlichen Theologie unserer Tage matt, unsicher 

und schattenhaft ausnimmt. 

So darf das Resultat von vornherein bezeichnet werden, nachdem die sich beständig verfei-

nernde und verselbständigende historische Arbeit eines Jahrhunderts die Probe auf die Durch-

führbarkeit dieser Konstruktion praktisch gemacht hat. Die wirkliche Historie setzt das Allge-

mein-Gesetzmäßige nur voraus in der Gestalt der physikalischen und anthropologischen Be-

dingungen einerseits und in der Gestalt der typischen seelischen Grundkräfte sowie soziologi-

scher Gesetze andrerseits. Sie selbst aber beschäftigt sich überall mit dem Einmaligen und In-

dividuellen, das sich aus diesem Stoffe und innerhalb dieses Netzwerkes gestaltet und eben 

dadurch lediglich historisch darstellbar wird. Der Charakter des Einmaligen und Individuellen 

aber, den alles Historische an sich trägt* stammt seinerseits aus einer jedesmal unableitbaren 

inneren Bewegung des Lebens und aus dem korrelativen Zusammenhang alles historischen 

Geschehens, vermöge dessen die besonderen Bedingungen der zusammenwirkenden Kräfte in 

jedem Falle jede Hervorbringung — und sei sie von der allgemeinsten, d. h. weitestreichenden 

Bedeutung— als eine nur an dieser Stelle so mögliche und daher innerlichst besonders modi-

fizierte Offenbarung des Lebens, insbesondere des geistigen Lebens, erscheinen lassen. Und 

zwar ist es beim letzteren nicht möglich, wenigstens nachträglich das Besondere von einer 

solchen Erscheinung abzustreifen und aus ihr ein verborgen wirkendes Allgemeines herauszu-

läutern. Denn auch die Idee dieses Allgemeinen selbst ist in jedem Moment; wo sie entsteht, 

 
6 Zum ersten vgl. das lehrreiche und für diese ganze Position charakteristische Buch von Steinbeck „Verhältnis 

von Theologie und Erkenntnistheorie“ Leipzig 1899. Die Unmöglichkeit, das innere Wunder als Wunder zu er-

weisen, zeigt schon Duns Scotus in seiner Kritik des habitus supernaturalis, dem er das äußere Wunder der Kir-

che und Autorität entgegensetzt, s. Seeberg, die Theologie des Duns Scotus 1902, S. 310 und 130. Auch die 

Encyclica Pascendi bekämpft vor allem die Begründung der religiösen Erkenntnis auf die immanentia vitalis 

oder immanentia religiöse, weil sie das Wunder und damit die Begründung der Ab¬solutheit überhaupt gefährde, 

s. Loisy Simples réflexions 1908 S. 16 f. — Zum zweiten vgl. Harnack „Wesen des Christentums“ S. 41 „Es 

zeigt sich, daß das Evangelium überhaupt keine positive Religion ist wie die anderen, daß es nichts Statutari-

sches und Partikularistisches hat, daß es also die Religion selbst ist“. Aehnlich S. 44 und besonders in der Rede 

„Die Aufgabe etc.“ S. 15. „Man bemüht sich um die Religion überhaupt, wenn man sich um das Christentum be-

müht“ S. 16. Ketzermacherischer Unverstand hat deshalb vom Deismus Hs. gesprochen. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 20 24.07.2025 

hervorgebracht durch besondere historische Bedingungen, insofern sie nur entsteht durch ge-

schichtlich notwendig werdende Abwendung von der älteren Gestalt herrschender Lebensin-

halte und nur geformt wird unter bestimmten intellektuellen und ethischen Einflüssen der au-

genblicklichen Lage. Auch unsere Theorien selbst von allgemeinen Entwickelungsgesetzen 

und Werten der Geschichte sind jedesmal vom Standort aus historisch und individuell be-

dingt. Insbesondere bleibt für die Historie immer ein unauflöslicher Unterschied zwischen den 

an die gegebene Natur sich anschließenden Empfindungen, Gedanken und Begehrungen und 

den dagegen aufkämpfenden und eingreifenden höheren Geistesinhalten, die bei aller Ver-

flechtung mit den ersteren doch ein eigenes und selbständiges Leben führen und daher unter 

keinen Umständen mit diesen unter einen gemeinsamen allgemeingesetzlichen Kausalbegriff 

eingeordnet werden können. Sie sieht von sich aus jedenfalls überall das Bild eines Kampfes 

entgegengesetzter Kräfte und hat ihre eigene Erkenntnis überall nur getrübt, wenn sie monisti-

sche Theorien mit in ihre Arbeit hineinnahm. Die Historie, wie sie im Verkehr mit dem Ob-

jekt sich gestaltet hat, kennt keinen Allgemeinbegriff, der das Gesetz der sukzessiven Hervor-

bringung der einzelnen historischen Inhalte in sich enthielte und daher das allen Erscheinun-

gen Immanente mit einem allgemeinen Begriffe zu fassen erlaubte, der zugleich Bewegungs- 

und Hervorbringungsgesetz alles Einzelnen und eben dadurch auch als der einzige alles erfül-

lende Inhalt der eigentliche Wert und die Norm aller geschichtlichen Erscheinungen wäre. Für 

das, was an allgemein gültigen Normen, Werten und Idealen in der Geschichte entsteht, muß 

es eine andere Begründung geben, als ihre Zurückführung auf ein tatsächlich Allgemeines, 

das nur in der Fülle des von ihm hervorgebrachten Individuellen nicht ohne weiteres erkenn-

bar, dagegen einer das Konstante in den individuellen Veränderungen suchenden Abstraktion 

zugänglich wäre. 

Diese Grundsätze leben in allen unseren großen historischen Darstellungen, und gerade unter 

den Darstellungen aus der Geschichte des Christentums empfinden wir diejenigen als die le-

bendigsten und eindringlichsten, die bewußt oder instinktiv von diesen Grundsätzen geleitet 

sind. Wellhausens Geschichte Israels, Jülichers Einleitung und Gleichnisreden, Harnacks 

Dogmengeschichte machen gerade dadurch den großen Eindruck. Behalten wir das im Auge, 

so zeigt sich auch leicht der Fehler, der den Konstruktionen des Christentums als der absolu-

ten Religion zugrunde liegt, wie denn ja auch der Uebergang von solchen historischen Bü-

chern zu den prinzipiell-historischen Einleitungen der Dogmatiken immer mit einem gewissen 

Unbehagen verbunden zu sein pflegt. In ihnen wird ein Ueberblick über die Gesamterschei-

nung des religiösen Lebens der Menschheit oder über das sog. „Wesen der Religion“ erstrebt, 

der ja an sich naturgemäß den Anfang bilden muß und der durch die Lückenhaftigkeit unserer 

Kenntnisse keineswegs unmöglich gemacht wird. Auch ist es unumgänglich, hierbei das Ge-

meinsame, Typische aller religiösen Erscheinungen psychologisch herauszuanalysieren und 

an dieses typische Ergebnis die weiteren erkenntnistheoretischen und ontologischen Fragen 

nach der Realität des in der Religion bejahten Objektes anzuknüpfen. Aber bei dieser notwen-

digen und wichtigen Behandlung des Allgemeinbegriffes bleibt es nun nicht. Vielmehr soll 

der Allgemeinbegriff des „Wesens** außerdem und vor allem noch den Normbegriff liefern, 

der nicht bloß die einzelnen Religionen auf ihren Wert zu beurteilen ermöglicht, sondern der 

in ihnen selbst zu einer endgültigen erschöpfenden Realisation gelangt. So wird der Allge-

meinbegriff oder das Wesen der Religion als eine alle einzelnen Religionen nach einem im-

manenten Gesetz hervorbringende Kraft betrachtet, die in den einzelnen Erscheinungen nicht 

bloß die Spezialfälle des allgemeinen Gesetzes, sondern eine teleologische Reihe der sukzes-

siven Selbstverwirklichungen des Allgemeinbegriffes bis zu seiner vollen und erschöpfenden 

Darstellung hervorbringt. Als der Abschluß der Reihe und somit als absolute Verwirklichung 

des Begriffes wird dann das Christentum betrachtet, und zwar auch dieses nicht in seinen kon-

kreten historischen Gestalten, sondern in seinem von der Abstraktion festgestellten „Wesen“, 

das zu den konkreten einzelnen Gestaltungen des Christentums sich verhält wie das Wesen 

der Religion zu den konkreten Religionen. Wie diese verstanden werden müssen aus dem 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 21 24.07.2025 

ihnen immanenten Allgemeinbegriff, so auch das Christentum aus eben diesem in ihm reali-

sierten Allgemeinbegriff, womit in der Regel eine ziemlich eingreifende Kritik seiner empiri-

schen Erscheinung verbunden zu sein pflegt. 

Die Grundgedanken dieser Konstruktion sind deutlich. Sie bringt die Historie auf einen Allge-

meinbegriff, der eine einheitliche, gleichartige, gesetzmäßig sich bewegende und die Einzel-

fälle hervorbringende Kraft bedeutet. Sie erhebt diesen Allgemeinbegriff zum Normund Ideal-

begriff, der das Wertvolle und Bleibende in allem Geschehen bedeutet. Sie verbindet beide 

Fassungen durch eine Entwickelungstheorie, die die vollständige Deckung des gesetzmäßigen 

kausalen Ablaufes bedeutet, wie er aus dem Allgemeinbegriff folgt, mit der sukzessiven Her-

ausbildung des Wertvollen, wie es in dem Begriffe der absoluten Verwirklichung ausgesagt 

ist. 

Ebenso deutlich sind aber auch die unwiderleglichen Einwürfe gegen diese Konstruktion. Die 

Historie kennt keinen Allgemeinbegriff, aus dem sie Inhalt und Reihenfolge des Geschehen-

den ableiten könnte, sondern nur konkrete, individuelle, jedesmal im Gesamtzusammenhang 

bedingte, im Kerne aber unableitbare und rein tatsächliche Erscheinungen. Die Historie kennt 

eben deshalb keine mit tatsächlichen Allgemeinheiten zusammenfallenden Werte und Nor-

men, sondern kennt diese immer nur als allgemein gültige oder Gültigkeit beanspruchende 

Gedanken, die stets in individueller Form auftreten und ihre Allgemeingültigkeit nur im 

Kampfe gegen das bloß Tatsächliche kund tun. Die Historie kennt aus all diesen Gründen 

keine Entwickelung, in der das tatsächlich-gesetzmäßige Allgemeine, das Allgemeingültig-

Wertvolle durch sich selbst hervorbrächte, und schließlich keine absolute Realisation des all-

gemeinen Begriffes innerhalb eines Zusammenhanges, der in Wahrheit an jedem Punkte nur 

besonders bestimmte und begrenzte und dadurch individualisierte Erscheinungen hervor-

bringt. 

Diese Gebrechen der Grundbegriffe treten noch klarer im Resultat hervor und zwar an allen 

vier Hauptpunkten desselben. 

Erstlich ist es bei der zwar lückenhaften, aber doch die Haupterscheinungen nunmehr klar fi-

xierenden Kenntnis der Religionsgeschichte unmöglich, den Allgemeinbegriff der Religion so 

zu formulieren, daß er zugleich den Normbegriff und die Notwendigkeit der stufenweisen 

Hervorbringung des realisierten Normbegriffes enthielte. Auch wenn man daran festhält, daß 

der hier in Frage kommende Allgemeinbegriff nicht der Begriff des die Einzelfälle unter sich 

befassenden Gesetzes, sondern ein Kausalität und Finalität vereinigender Begriff ist, der in je-

dem Moment der wirkenden Kraft die Hindeutung auf das von ihr erstrebte Ziel enthält, auch 

dann bleibt es undurchführbar, wirklich in den niederen Stufen die höheren angestrebt und in 

den höheren die niederen fortgeführt zu sehen. Vielmehr kommt es auf diese Weise immer nur 

zu Begriffen und Definitionen des Wesens der Religion, die auf die niederen Stufen noch 

nicht passen und auf die höheren nicht mehr, zu schattenhaften Gedanken, die die Phantasie in 

jede konkrete Erscheinung erst als ihren Kem hineindeuten muß. Oder es werden Religionsbe-

griffe aufgestellt — und diese sind begreiflicherweise bei den Theologen am meisten beliebt 

—, die überhaupt nur eine blassere Formulierung des Christentums sind und ohne weitere 

ernstliche Begründung das Christentum einfach als die überall angestrebte Idealreligion be-

zeichnen. Oder es wird den konkreten Religionen etwas untergeschoben, was in Wahrheit eine 

von metaphysischen Betrachtungen inspirierte Religiosität ist, wie das durchschnittlich bei 

den vom modernen Naturbilde beeinflußten pantheisierenden Religionsbegriffen der Fall ist. 

In all diesen Fällen tritt ganz deutlich alles das auseinander, was man in einem solchen Begriff 

zu binden gesucht hat: der wirkliche echte Allgemeinbegriff der typischen Grunderscheinun-

gen der Religion, der Normbegriff der maßgebenden religiösen Wahrheit und die konkrete, 

individuelle Erscheinung der einzelnen historischen Religionen. Und die meist sehr 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 22 24.07.2025 

schemenhaften und unsicheren Begriffsbestimmungen selbst zeigen deutlich, wie unmöglich 

es ist, den Allgemeinbegriff ohne weiteres zum Normbegriff zu erheben oder umgekehrt den 

Normbegriff aus seiner gleichzeitigen Eigenschaft als Allgemeinbegriff zu begründen. 

Noch schlimmer steht es zweitens mit der absoluten Realisierung des Allgemeinbegriffes im 

Laufe der geschichtlichen Entwickelung. Hier sind zweierlei Fälle möglich. Entweder wird 

mehr die kausale Seite des Allgemeinbegriffes betont. Dann aber ist seine absolute Realisation 

nur in der ganzen Reihe der historischen Gestaltungen selbst enthalten, und dann gibt es unter 

diesen selbstverständlich keine absolute Religion, die für sich allein den Begriff erschöpfend 

darstellte. „Die Idee liebt es nicht, ihre ganze Fülle in ein einzelnes Exemplar auszuschütten.“ 

So sehr dem Historiker eine solche Betrachtung einleuchten mag, da sie ihm Unbefangenheit 

und Freiheit der Auffassung ermöglicht, so wenig kann sie doch dem genügen, der in der Re-

ligion nicht bloß ein Objekt der Historie, sondern eine Frage des Lebens sieht, und der daher 

die teleologische Seite des Allgemeinbegriffes weniger zu vergessen geneigt ist. Dem aber 

wird gerade der Historiker selbst sich nicht entziehen können, da er doch nicht bloß um der 

Kenntnisnahme von gewesenen Dingen willen, sondern um der in der Geschichte sich offen-

barenden Werte willen seine Arbeit betreibt. Wird aber diese Seite streng betont, so tritt der 

andere Fall ein, daß man sich zwar in der Richtung auf das Ziel begriffen fühlen, aber doch 

vor dem Ende der Geschichte von einer absoluten Religion nicht reden, sondern diese erst 

dicht vor dem Ende aller Geschichte erwarten darf. Es muß absolute Dämmerung sein, bis der 

Vogel der Minerva seinen Flug in das Land des realisierten absoluten Begriffes beginnen 

kann. Aber wenn dem so ist, wie kann der Allgemeinbegriff mit genügender Sicherheit ge-

prägt werden, wenn doch seine eigentlichste Realisation in unberechenbarer Feme steht? Und 

wenn der Allgemeinbegriff nicht sicher geprägt werden kann, wie können dann mit Sicherheit 

die Etappen bezeichnet werden, in denen er sich bis jetzt auf seine Realisation hin bewegt hat 

und zwischen denen wir uns zu entscheiden haben? Eben deshalb pflegt die Konstruktion der 

absoluten Religion niemals lange an einer historischen Religion zu haften, und wird von selbst 

zur Konstruktion der Zukunftsreligion. Die Undurchführbarkeit des Begriffes zeigt sich dann 

aber erst recht in der Zerfahrenheit all der Zukunftsbilder der kommenden Religion, die jeder 

als Ziel der Entwickelung zu konstruieren bemüht ist, und damit zugleich in der Verschieden-

heit der Konstruktion und Bewertung der Stufen, die zu diesem Ziele führen und auf deren 

höchster wir Fuß fassen müssen. Insbesondere zeigt die Historie den Etappenweg überhaupt 

nicht, der von hier aus erwartet werden müßte. Denn sie zeigt bei der ungeheuren Masse der 

Menschen überhaupt keine Erhebung zu höheren Gestaltungen. Nur an einzelnen Punkten bre-

chen solche hervor und dann in einer großen ansteigenden Entwickelung ihres eigenen Gehal-

tes; aber zu einander stehen diese hervorbrechenden großen Religionen selbst keineswegs in 

einem kausalen Stufenverhältnis, sondern im Verhältnis eines Nebeneinander, wo nur der 

Kampf und die innere sittliche Arbeit über das Wertverhältnis Aufschlüsse geben kann, aber 

keine wie immer konstruierte Sukzessionsreihe. Seit nicht mehr bloß die Religionsgeschichte 

Vorderasiens und der Mittelmeerkultur, sondern auch die Welt der ostasiatischen Religionen 

vor unsern Augen steht, kann man sich das gar nicht mehr verbergen. Es ergibt sich also auch 

von dieser Seite, daß die Historie zwar der Normbegriffe sich nicht enthalten kann, daß sie 

diese aber aus dem Aufweis der absoluten Realisation des Allgemeinbegriffes nicht gewinnen 

kann. 

Am schlimmsten steht es drittens mit der Konstruktion des Christentums selbst als der absolu-

ten Religion, und zwar nicht bloß, weil, wie eben gesagt, eine solche innerhalb der Geschichte 

überhaupt nicht beweisbar ist, sondern vor allem, weil hier die Unvereinbarkeit eines konstru-

ierten Allgemeinbegriffes mit einem konkreten, individuellen historischen Gebilde unmittel-

bar zu empfinden ist. Freilich das versteht sich für jeden frommen Menschen von selbst, daß 

das Christentum eine religiöse Kraft von höchster Bedeutung, unter allen Umständen eine 

grandiose religiöse Wahrheit ist. Aber ebenso liegt es auf der Hand, daß das Christentum jeder 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 23 24.07.2025 

Zeit und insbesondere in seinem Ursprünge eine echt historische Erscheinung ist, in allem 

Neuen, das es bringt, doch aufs tiefste und innerlichste bedingt durch die historische Situation 

und Umgebung, die es vorfand, und durch die Verbindungen, die es in seiner weiteren Entwi-

ckelung einging. Es setzt die Zertrümmerung der antiken Nationalreligionen und damit der al-

ten naivgewachsenen Werte voraus und ebenso die Versuche religiöser Neubildungen, die 

sich auf diesem Trümmerfeld erheben und dann von ihm als der stärksten Kraft angezogen 

werden, ja vielleicht an seiner ersten Bildungsgeschichte selbst schon irgendwie mitbeteiligt 

sind. Es ist überdies selbst in seinem Kerngedanken sicherlich aufs tiefste bestimmt durch die 

eschatologischen Ideen, die in dieser Lage sich Israels bemächtigten, und hat gerade erst im 

Zusammenhang mit ihnen seinen rein innerlichen und rein ethischen Gottesglauben ausge-

sprochen. Diese Ethik selbst aber ist wiederum in dieser Situation durch die Spannung auf das 

Weitende, auf das vor Gott Bleibende und durch die Vergleichgültigung aller irdischen Werte 

zu einer religiösen Schroffheit und Einseitigkeit ausgeprägt, die nur in solcher Lage und unter 

solchen Voraussetzungen möglich ist. Sobald aber der christliche Gottesglaube von diesen 

ersten mythisch-populären Formen sich löst und seine rein humane und innerliche Richtung 

offenbart, zieht er die wahlverwandte, platonische und stoische Ethik samt der idealistischen 

Metaphysik und der aristotelischen Teleologie an sich, um in dieser Verbindung von neuem 

ein ganz konkretes, begrenztes und bedingtes Gebilde zu sein. Und so geht es fort bis heute. 

Nirgends ist das Christentum die absolute, von geschichtlicher, momentaner Bedingtheit und 

ganz individueller Artung freie Religion, nirgends die wandellose, erschöpfende und unbe-

dingte Verwirklichung eines allgemeinen Begriffes der Religion. Allerdings ist es nötig, die 

beherrschende Idee des Christentums aufzusuchen und aus ihrem Inhalt die Entwickelung und 

Fortbildung des Christentums, soweit möglich, zu verstehen; aber diese Idee ist nur aus ihm 

selbst zu schöpfen und ist in jedem Moment innerlichst verwachsen mit ganz bestimmten his-

torischen Bedingungen. Sie lebt vermöge ihrer Verflechtung in den geschichtlichen Gesamt-

zusammenhang wie alle anderen Ideen immer nur in ganz individuellen, historischen Gebil-

den. Dagegen wird diese Idee verfälscht und in ganz künstliche Verhältnisse zu ihrer Wirk-

lichkeit versetzt, wenn sie von außen her als absolute Idee der Religion herangebracht und 

ihm eingeimpft wird. Hier wird daher auch Not und Kunst der Theologie am größten. Kem 

und Schale, Form und Inhalt, bleibende Wahrheit und zeitgeschichtliche Bedingtheit sind die 

Formeln, deren oft sehr wunderlicher Gebrauch aus den Wirren helfen soll. Und doch bleibt 

es in all diesen Versuchen immer dabei, daß wirkliche Absolutheit des Kernes auch die Schale 

verabsolutiert und wirkliche Relativität der Schale auch den Kem relativiert. Vor allem die 

„zeitgeschichtliche Form“ der Verwirklichung des absoluten Ideals erinnert an feuriges Eisen 

mit wächserner Schale oder an wächsernen Kern mit glühender Hülle. Eine solche Scheidung 

ist nur in peripherischen Kleinigkeiten möglich; in der Hauptsache sind gerade die zentralen 

religiösen Gedanken eng mit starken, aber uns ganz fremdartigen und unwiederholbaren Ge-

danken der Zeit verbunden. Das Ergebnis all dieser beweglichen Scheidekünste ist daher nur, 

daß die Scheidung immer schwieriger geworden ist und über ihnen die erhebende Freude an 

der großartigen individuellen Wirklichkeit der Geschichte verloren geht. Das, was frühere 

Konstruktionen leichtherzig als Schale beiseite gelegt haben, ist immer mehr in echt histori-

schen Darstellungen wieder zu Ehren gekommen, nicht weil es die Hauptsache wäre, sondern 

weil die Hauptsache eben kein geschichtsloser, ewiger und unveränderlich explizierter Be-

griff, sondern ein individuell lebendiges, in diesen Bedingungen so gewordenes Ganzes kon-

kreter Wirklichkeit ist. In diesem Ganzen werden die Niederschläge unzähliger geschichtli-

cher Entwickelungen weitergeführt, jeweils beherrscht und geformt von einem vorwaltenden 

Bedürfnis, aber auch fähig, jedem neuen Zeitbedürfnis Stoff und Recht zu seinen Entfaltungen 

zu geben. Das alles aber zeigt uns nur, wie gerade an der geschichtlichen Wirklichkeit jede 

Konstruktion des Christentums aus einem absolut sich vollendenden Begriffe scheitert. Es 

mag mit der Bedeutung des Christentums stehen, wie es will, aus der Vereinerleiung mit dem 

absoluten Begriff der Religion wird weder seine Entstehung und Geschichte noch seine Be-

deutung in der Religionsgeschichte erkannt. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 24 24.07.2025 

Die gleichen Bedenken ergeben sich schließlich bei dem diese sämtlichen Einzelausführungen 

beherrschenden Gesamtbegriffe, bei dem Begriff der Entwickelung selbst. An und für sich 

zwar ist dieser Begriff eines der sichersten Werkzeuge und eine der Grundvoraussetzungen 

der Historie. Es ist zweifellos bewährt und liegt in der Analogie aller erkennbaren Verläufe, 

daß überall im Einzelnen wie im Ganzen primitive Ausgangspunkte anzunehmen sind, aus de-

nen durch Entgegensetzungen und Vereinigungen erst das kompliziertere materielle und geis-

tige Leben erwächst. Auch ist zweifellos, daß alle in diesem Getriebe hervorbrechenden gro-

ßen Geistesinhalte, Gedanken und Lebenskräfte zuerst in keimhaften Urgestalten auftreten 

und ihren vollen Gehalt erst in Anpassungen und Gegensätzen, in Vertiefung und Durcharbei-

tung, in Meditation und Kampf während vieler Geschlechter offenbaren, so daß sie einer rück-

wärts gerichteten Betrachtung als nach eigener innerer Triebkraft wachsende und nach eigener 

Logik alle Reize beantwortende Lebensprinzipien oder Geistesenergien erscheinen müssen. 

Aber hierbei kommt nun alles an auf die Behandlung und Auffassung dieser Entwickelungs-

natur aller menschlichen Dinge gegenüber dem konkreten und individuellen Geschehen. Der 

spekulative Evolutionismus hat sein charakteristisches Merkmal darin, daß er das Gesamtle-

ben der Menschheit als eine Entwickelungsreihe auffaßt, in der der treibende geistige Zielgeh-

alt zugleich das ganze kausale Getriebe der auseinander folgenden seelischen Akte aus sich in 

einer bestimmten, das Ziel logisch notwendig anbahnenden Reihenfolge hervorbringt. Aus 

dieser Deckung von Kausalität und Finalität abstrahiert er die Gesetze, die ihn die Stufenhöhe 

jeder einzelnen Erscheinung nicht bloß nach persönlicher ethischer Wertung als Annäherung 

an das vorschwebende Ziel betrachten, sondern mit begrifflicher Notwendigkeit aus der Rei-

henfolge der kausalen Evolution berechnen läßt. Ganz abgesehen davon, daß diese Lehre ih-

rerseits wieder ihren Halt nur hat in einer evolutionistischen Metaphysik des Absoluten selbst, 

die in gleicher Weise im Begriffe des Absoluten Kausalität und Finalität zur Deckung bringt 

und schweren ethischen und religiösen Bedenken ausgesetzt ist, so ist diese Konstruktion rein 

von der Historie aus angesehen der durchgängige Widerspruch gegen das wirkliche Gesche-

hen. Ein strenger und einfacher, allgemeingesetzlich formulierbarer Kausalzusammenhang 

findet hier nachweisbar nur statt in den an die Naturgrundlagen der Existenz gebundenen 

Wahrnehmungen und Begehrungen. Dagegen vermag sie die Erhebung der höheren geistigen 

Lebensinhalte, die als in sich selbst notwendige Prinzipien der natürlichen Motivation entge-

gentreten, ihrerseits weder als die im Grunde jenes ganze Kausalgetriebe zu ihrer eigenen 

Durchsetzung hervorbringende Macht zu erkennen, noch als die aus der natürlichen Basis not-

wendig hervorgehende Folgeerscheinung zu erklären. Sie kann nur günstige und ungünstige 

Konstellationen des natürlichen seelischen Getriebes aufzeigen, die das Hervorgehen der hö-

heren Geistesinhalte erleichtern und befördern oder erschweren und entstellen, und sie kann 

diese nur als selbständige, an den Willen sich wendende Kräfte von eigener innerer Notwen-

digkeit betrachten, deren Entstehung und Wirkung sie mit der gleichen vorurteilslosen Hinge-

bung studieren muß wie das Getriebe der an die nächsten natürlichen Nötigungen sich an-

schließenden Motivationen. Sie steht vor einem Kampf zweier großer Grundrichtungen des 

Seelenlebens, die zwar im Zusammenhang stehen, aber nicht die eine aus der andern sich er-

klären. Das seelische Leben ist für sie überhaupt von Hause aus nicht eine in bloßer kausaler 

Aufeinanderfolge gleichartiger Akte hergestellte Reihe von Geschehnissen, sondern ein ge-

heimnisreiches Doppelwesen, in dem die schwierigen Begriffe der Freiheit und der Persön-

lichkeit jedenfalls insoferne eine grundlegende Bedeutung haben, als die Motivierung aus den 

höheren Geistesinhalten niemals die einfache Fortsetzung der begonnenen natürlichen Moti-

vierung ist, als der Hervorgang solcher Inhalte nie durch bloße Summierungen bisheriger Wir-

kungen, sondern durch unableitbare, aus tieferem Grunde emporsteigende Erschließungen 

stattfindet. Eben deshalb ist in der praktischen Durchführung auch jede rein logisch-dialekti-

sche Konstruktion der Stufen der Entwickelung eine doktrinäre Vergewaltigung der wirkli-

chen Geschichte. Nur in den trüben Regionen der Prähistorie hat heute noch eine derartige 

Forschung ihr reichlich bebautes Feld, und in den tendenziösen wirtschaftsgeschichtlichen 

Ableitungen alles geistigen Geschehens lebt ihre Karikatur noch fort. Die wirkliche große 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 25 24.07.2025 

Historie aber hat sich überall von ihr befreit und stellt ihre entwickelungsgeschichtlichen Bil-

der überall als möglichst nur das Objekt wiedergebende Gemälde der zusammenhängenden 

geistigen Gebilde dar, deren Bewertung sie ebensowenig als die Erklärung an solche Kon-

struktionen bindet. Daran hindert sie nicht bloß das Konkrete und Individuelle der Historie 

rein als solches, sondern insbesondere gerade die Wurzelung der entscheidendsten und be-

deutsamsten individuellen Hervorbringungen in selbständigen höheren Kräften, die nicht in 

einen konstruierbaren Verlauf eingereiht werden können. Darum sind auch heute in der Reli-

gionsgeschichte die entwickelungsgeschichtlichen Ableitungen beschränkt auf die sogenann-

ten Anfänge und kulturlosen Formen der Religion, wo der Mangel an sicheren Quellen und 

die Dunkelheit der religiösen Empfindungen den Theorien freieres Spiel lassen. Die großen 

Kulturreligionen dagegen stellt die Geschichte heute sämtlich als eigene, an ihrem Ort und in 

ihren Voraussetzungen bestimmt geartete Gebilde dar, die über ihren Inhalt und ihr Wesen le-

diglich selbst Aufschluß zu geben haben. Auch die Geschichte des Christentums hat ihrerseits 

immer deutlicher die beirrenden Stufenkonstruktionen aufgegeben, die Urchristentum, Katho-

lizismus und Protestantismus als Glieder einer logischen Reihe betrachten. Keine Periode ist 

lediglich Durchgangsstufe, jede* hat in ihrer Gesamtlage ihren eigenen Sinn und ihre selbst-

genugsame Bedeutung. Gerade hierin liegen die bedeutsamen Fortschritte der neueren Kir-

chengeschichte über die Tübinger Schule hinaus. Das Ergebnis ist daher auch hier: Wie es im-

mer mit der unaufgeblichen Bedeutung des Entwickelungsbegriffes stehen möge, in der Ge-

stalt einer Kausalität und Finalität deckenden und dadurch begriffliche Berechnung des Stu-

fenwertes ermöglichenden Reihe ist er nicht durchzuführen; zum Erweis einer absoluten, end-

gültig den Begriff erschöpfenden Religion ist er nicht zu gebrauchen7. 

Also die Methode der Konstruktion des Christentums als der absoluten Religion ist unhaltbar. 

Die Väter der entwickelungsgeschichtlichen Theologie haben sie nur auf stellen können, weil 

die Religionsgeschichte ihrer Tage noch überaus dürftig und beengt war, und weil ihre histori-

sche Erforschung des Christentums noch zwischen rationalistisch-pragmatischen Einzelerklä-

rungen und poetisch-intuitiven Phantasien schwebte. Nur auf dem Nebel einer noch sehr un-

bestimmten historischen Erkenntnis konnte der Regenbogen solcher Konstruktionen leuchten. 

Zudem standen sie noch unter dem Banne einer älteren Denkgewohnheit, die das Christentum 

als die göttliche Verwirklichung der natürlichen Religion, des Logos und des natürlichen Sit-

tengesetzes, ansah. Ihr „Wesen der Religion“ ist von dieser Seite betrachtet nichts anderes als 

die elastisch gemachte natürliche Religion, ihre Verwirklichung des Begriffes der Religion im 

Christentum nichts anderes als die poetisierte göttliche Introduktion der vollkommenen natür-

lichen Religion. So haben alte Denkgewohnheiten auch über diejenigen noch Macht, die sie 

selbst am entscheidenden Punkte durchbrochen haben. Zudem haben sie selbst diese Kon-

struktion nur mit bedeutsamen Einschränkungen durchgeführt. 

Schleiermacher hat zwar, nachdem er in den Reden keinem Buche hatte verbieten wollen, zur 

Bibel zu werden, in seiner theologisch-kirchlichen Periode das Christentum als die Verwirkli-

chung des in der Schöpfung angelegten und durch die Erhebung des Geistes über das Fleisch 

entfalteten Wesens der Religion konstruiert. Aber er hat doch zugleich dafür Sorge getragen, 

das Christentum in seiner jedesmal individuellen und historisch begrenzten, daher immer be-

weglichen Gestalt anzusehen. Gerade er hat das Stichwort des Individuellen ausgegeben und 

für ein undogmatisches Verständnis der Geschichte des Christentums fruchtbar gemacht. Er 

hat daher auch die absolute Religion in Wahrheit auf einen Punkt beschränkt, auf die Person 

Jesu, die er denn auch wirklich historisch-dogmatisch als ein erlösendes Urbild absoluter, un-

bedingter und unbegrenzter, ja nur scheinbar werdender, in Wahrheit wandelloser religiöser 

 
7 Vgl. Meine Kritik des Entwickelungsbegriffes in „Die Selbständigkeit der Religion“ Z. f. Th. u. K. VI 1896 S. 

178—183 und in der Anzeige von Dorners Dogmengeschichte Gött, Gel. Anz. 1901 S. 265—275; s. auch Lask, 

Fichtes Idealismus S. 56—68. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 26 24.07.2025 

Erkenntnis und Kraft konstruiert hat. Die von diesem Urbild ausgehenden Wirkungen dage-

gen lieferte er sofort wieder den Gesetzen der Historie aus und hat sie gerade als jedesmal 

nicht bloß verschuldet unvollkommene, sondern als individuell notwendig begrenzte verste-

hen gelehrt. 

Andrerseits hat Hegel das Christentum zwar im ganzen als absolute Religion definiert, indem 

er in ihm die höchste und letzte Religionsstufe erkannte. Aber in Wahrheit war es ihm doch 

nur die letzte, in der Vorstellung befangen bleibende Vorstufe der absoluten Religion, die als 

reiner Gedanke zwar aus dem Christentum sich entwickeln, doch in ihrer Wahrheit nur durch 

die Ableitung aus dem absoluten Begriffe der in der Geschichte sich explizierenden absoluten 

Idee erweisen ließ. Darnach also wäre der Gedanke der absoluten Religion nicht aus der His-

torie gewonnen, sondern aus dem Begriff des Absoluten selbst. Sie ist ein rational notwendi-

ger Begriff, der ganz konsequent aus einem rational notwendigen Begriffe Gottes abgeleitet 

ist und in der Geschichte als Enderwerb des Denkens auftritt, wobei nur die Verbindung die-

ses Begriffs mit dem historischen Christentum und vor allem mit der ihn praktisch vollkom-

men darlebenden Persönlichkeit Jesu behauptet wird. 

So haben beide Meister den Begriff nur mit Vorsicht angewendet. Wenn ihre theologischen 

Erben den Begriff massiver behandelten, so haben doch gerade ihre scharfsinnigsten Schüler 

ihn entweder in den alten supranaturalistischen Begriff zurückverwandelt oder ihn in seiner 

jede Absolutheit innerhalb der Historie ausschließenden Tragweite erkannt. Die zahlreichen 

Apostaten und unglücklichen Liebhaber der Theologie, die in jenen hoffnungsreichen Früh-

lingstagen der erneuerten Theologie aus der Schleiermacher’schen und Hegel’schen Schule 

hervorgingen, haben die Sachlage deutlich gemacht. Um von dem sprunghaften, aber lehrrei-

chen Bruno Bauer und dem haltlosen, aber historisch überaus feinfühligen Renan abzusehen, 

so haben zwei hervorragende Gelehrte, Strauß und Lagarde, die Konsequenzen zu allgemeins-

ter Empfindung gebracht. Strauß, der freilich keine tiefere religiöse Natur, aber ein solider 

und scharfsinniger Forscher war, hat gegen Hegel mit unwiderleglicher Schärfe gezeigt, daß 

innerhalb der Historie der absolut explizierte Begriff der Religion sich an keinem bestimmten 

Punkt dartun lasse, und daß die Urgeschichte des Christentums bei wirklich streng histori-

scher Behandlung in keiner Weise als derartige Realisation sich erweisen lasse. Derselbe hat 

dann gegen Schleiermacher ebenso unwiderleglich gezeigt, daß zu den individuellen und be-

dingten historischen Wirkungen sich unmöglich eine absolute und historisch unbedingte Ursa-

che postulieren lasse, und daß das von diesem Postulate aus entworfene, angeblich rein histo-

risch aus den Quellen bestätigte Bild der absoluten Persönlichkeit Jesu eine widerspruchs-

volle, blutlose Konstruktion ist. Die Historie ist kein Ort für absolute Religionen und absolute 

Persönlichkeiten. Beide Worte schließen einen Widersinn in sich. Andrerseits hat Lagarde, 

der eine ernstlich religiöse Natur aber kein scharfer Dialektiker und keine geschlossene Den-

kerpersönlichkeit war, den Gedanken der Entwickelungsgeschichte der Religion von allen 

dogmatischen und metaphysischen Verwertungen losgerissen und ein unbefangenes, an das 

Objekt sich hingebendes, mit allen Mitteln gewissenhafter Forschung betriebenes Studium der 

Religionsgeschichte verlangt, das gerade die charakteristischen Erscheinungen der Religion 

im Gegensätze zu philosophischen und theologischen Verballhornungen verstehen lehren 

solle und auf dieser Grundlage eine rein historische Würdigung des Christentums herbeifüh-

ren müsse. Gerade einer solchen aber, meinte er, müsse sich die Größe und Hoheit des von 

apologetischem Zierrat und Ballast befreiten Christentums überwältigend dartun, wenn auch 

freilich über den weiteren Gang der Religionsgeschichte nichts auszumachen sei und große 

Neubildungen bevorstehen könnten. Im ganzen hat eine derartige Kritik — nicht die positive 

Anschauung beider — gesiegt, oder vielmehr die genauere historische Arbeit hat von selbst 

alle jene beirrenden und fälschenden Konstruktionen beiseite geschoben, zu lebendiger Erfas-

sung der historisch bedingten Eigenart des Christentums und zu immer tieferer Verflechtung 

desselben in die allgemeine Geistesgeschichte geführt. So reife und umsichtige Werke wie 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 27 24.07.2025 

Weizsäckers „Apostolisches Zeitalter“ und Jülichers „Gleichnisreden“, die auf allen Seiten 

Eindruck gemacht haben, zeigen das deutlicher als jede begriffliche Untersuchung. Frei von 

dogmatischen und antidogmatischen Konstruktionen spricht hier die historische Wirklichkeit 

zu uns mit der ganzen Lückenhaftigkeit und Unsicherheit der Erkenntnisse und den Vorbehal-

ten besserer zukünftiger Einsichten, wie das historische Erkenntnis muß, aber auch mit der 

Klarheit der Hauptsachen. Unendlich viel Hohes und Großes vernehmen wir aus ihr, aber 

nichts, woraus man den realisierten Religionsbegriff wie eine Art Unterton vernehmen könnte. 

Vollends ausgeschlossen ist alles derartige in der neuesten Entwickelung, die die Erforschung 

der Entstehung des Christentums unter dem Einfluß der klassischen und semitistischen Philo-

logen genommen hat. Hier ist insbesondere durch Usener und seine Schule eine rein philolo-

gische, auf die Religionsgeschichte der Spät-Antike begründete Forschungsmethode geschaf-

fen worden, die uns heute die sämtlichen Probleme neu stellt Es wirkt in diesen Forschungen 

manchmal etwas von der Abneigung der Humanisten und Bildungsaristokraten gegen das 

Christentum; aber es ist jedenfalls von ihr ein Zusammenwirken von geschichtlichen Strö-

mungen aufgezeigt, die uns das Christentum überhaupt nicht als eine einfache Idee, sondern 

als eine höchst verwickelte Bildung von ganz bestimmter zeitgeschichtlicher Prägung zeigt. 

Das Ergebnis dieser ganzen Arbeit, die Preisgebung der Vereinerleiüng von Allgemeinbegriff 

und Normbegriff, der Verzicht auf den Erweis des Christentums als absoluter Religion durch 

geschichtsphilosophische Spekulation und die Anerkennung des begrenzt individuellen und 

des vielseitig bedingten Charakters aller historischen Erscheinungen, ist daher in weiten Krei-

sen der gegenwärtigen Theologie anerkannt. 

Man könnte damit eine klare Lage zu haben meinen, wenn nicht diese Anerkennung in der 

verwirrendsten Weise gerade zur Aufhebung der daraus entspringenden Konsequenzen von 

der jüngsten großen Theologenschule benützt würde. Zwar der Meister, Albrecht Ritschl, hat 

sich diesen Vorwurf nicht zugezogen. Er erweist die Normativität des Christentums aus einer 

sehr einfachen Verbindung ethisch-religionsgeschichtlicher Postulate und supranaturaler Au-

torität, der gemäß das Christentum die wunderbare Verwirklichung der in der Religionsge-

schichte immer deutlicher hervortretenden Postulate auf Selbstbehauptung der geistig-sittli-

chen Persönlichkeit gegenüber der Welt sei. Er hat dabei nur den für eine solche Betrachtung 

entscheidenden Begriff des Wunders in einer befremdlichen Schwebe gelassen und statt des-

sen lieber den Anspruch Jesu auf absolute Offenbarungswahrheit und die gläubige Selbstge-

wißheit der christlichen Gemeinde betont. Aber unter seinen Nachfolgern haben viele diesen 

Punkt genauer zu bestimmen gesucht und dabei gerade die Schwierigkeiten der evolutionisti-

schen Apologetik, die Bedenklichkeit der Allgemeinbegriffe auf dem Boden der Historie, ver-

werten zu können gemeint. Mit dem Allgemeinbegriff der Religion sei nichts anzufangen, er 

scheitere überall am Historisch-Individuellen und helfe zu keinem Normbegriff. Das Norma-

tive könne daher überhaupt nicht auf der breiten Basis irgend eines Gemeinsamen gefunden, 

sondern könne nur von der schmälsten Basis des ganz Besonderen und Individuellen aus ge-

wonnen werden. Diese schmale Basis liefere nun das Christentum gerade bei der Beschrän-

kung auf seine historisch-besondere Gestalt und auf seine spezifische Gewißheitsbegründung. 

Dabei verfahren die einen so, daß sie es gerade als die individuelle Besonderheit des Christen-

tums bezeichnen, absolute Wahrheit und Bewirkung der Erlösung durch die absolute Wahr-

heit zu beanspruchen. Dieser Besonderheit des Christentums habe sich auch die wissenschaft-

liche Darstellung und Bewertung des Christentums zu fügen, indem sie diesen, es isolierenden 

und aller andern Religion gegenüberstellenden, Anspruch zur Voraussetzung nimmt. Diese 

Voraussetzung werde dann durch allgemeine Erwägungen bestätigt, die es in erster Linie zu 

durchgängigen natürlichen Postulaten des sittlichen Geistes und erst dann nachträglich zu den 

entgegenkommenden, in den nichtchristlichen Religionen enthaltenen Ahnungen in Bezie-

hung setzen. Das Christentum ist dann die denkbar höchste, die natürlich-sittlichen Postulate 

befriedigende und zugleich die Andeutungen der allgemeinen, außerchristlichen Offenbarung 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 28 24.07.2025 

vollendende Religion. Oder es wird die allgemeine wissenschaftliche Religionsforschung le-

diglich auf eine kausal-mechanische phänomenologische Psychologie beschränkt, zugleich 

aber gefordert, daß das Normative sich in einer individuell-historischen, vor allem aber das 

sonstige Kausalgeschiebe durch eine absolute Offenbarung des sittlichen Freiheitsgeistes 

durchbrechende Religion offenbare. Eine solche Religion müsse es geben; und als solche er-

weise sich gerade das Christentum, dessen Besonderheit es sei, in Jesus eine derartige Offen-

barung und Erlösung zu beanspruchen und diesen Anspruch durch den Eindruck Jesu zu ver-

wirklichen; das Recht dieses Anspruchs werde durch seine Kongruenz mit den ethischen Pos-

tulaten des natürlichen Bewußtseins bestätigt. Hierauf beruhe die besondere, in persönlicher 

Tat vollzogene spezifisch-christliche Gewißheit, von der aus es überhaupt erst möglich werde, 

in dem psychologischen Geschiebe außerchristlicher Religionsmeinungen eine treibende gött-

liche Kraft zu erkennen und ihnen gegenüber einen Beurteilungsmaßstab zu finden8. Andere 

mögen etwas anders verfahren, immer ist es eine „christliche Erkenntnistheorie“, die auf die 

Unmöglichkeit eines allgemeinen Begriffes der Religion und eines von hier aus zu gewinnen-

den Maßstabes aufgebaut ist, die insbesondere den Maßstab durch den „individuell-histori-

schen“ Anspruch des Christentums auf absolute Offenbarung und Erlösung, sowie durch des-

sen Bestätigung in der Kongruenz mit dem natürlichen sittlichen Bewußtsein sich geben läßt. 

Es liegt aber auf der Hand, daß das nur ein Spiel mit dem Begriff des Historisch-Individuellen 

ist. Bei dem „natürlichen“ Bewußtsein und den nichtchristlichen Religionen schließt alle indi-

viduelle Besonderheit die Befassung unter den allgemeinen Begriff der natürlichen und allge-

meinen Offenbarung nicht aus, und auf der anderen Seite soll der Begriff des Historisch-Indi-

viduellen, und das heißt zugleich des temporär einzigartig Bedingten, das Christentum durch 

Betonung des von ihm erhobenen Anspruches als schlechthin überindividuelle, absolute 

Wahrheit erweisen. Im ersten Fall leistet der Begriff des Individuellen unendlich viel weniger 

als er müßte, im zweiten unendlich viel mehr als er darf. Die Opposition gegen den Allge-

meinbegriff und die Betonung des Historisch-Individuellen gibt hier in Wahrheit nur den Titel 

her für die Entgegensetzung des Christentums gegen alles Nichtchristentum, wobei sich das 

 
8 Ich verweise hierfür nur auf die erwähnten Aufsätze meiner Kritiker. Das erste dürfte Wobbermins Theorie sein 

(vgl. Z. f. Th. u. K. X 1900 S. 417, 421, 423), das zweite Traubs (vgl. bes. Z. f. Th. u. K. XI 1901 S. 314—317), 

dem Reischle jedenfalls nicht ferne steht. Eine Folge dieser Theorie pflegt es zu sein, daß eine Stellungnahme 

zum Christentum, wie ich sie im folgenden entwickele, hartnäckig in bezug auf ihre Motive und Gründe für 

Selbsttäuschung erklärt wird, und daß ihr als wirkliches Motiv immer eine mindestens logisch, im Grunde aber 

auch immer zeitlich vorangehende (Traub S. 317, Reischle S. 321) isolierte Vergewisserung durch die „spezi-

fisch christliche Gewißheit“ im oben geschilderten Sinne untergeschoben wird. Dem gegenüber kann ich nur 

ebenso hartnäckig erwiedern, daß für mein Gefühl eine derartige „christliche Erkenntnistheorie“ ohne die zuge-

hörige „christliche Kausalität“ ein künstliches und unvollständiges Ding ist, und daß bei völliger Abwendung 

von ihr der natürliche schlichte Blick auf kämpfende große Religionstypen, abwägende Stellungnahme zu ihnen 

und die Begründung dieser Stellungnahme auf die Theorie eines gemeinsamen, verschieden klar verwirklichten 

Zieles der einfache Ausdruck der dann sich ergebenden Sachlage ist. In einer Religionskrise, wie der unseren, ist 

die Beschäftigung mit anderen Religionstypen kein gelehrtes Spiel, sondern sehr oft eine ernste innere Angele-

genheit, und die Entscheidung geht oft durch wirkliche innere Schwankungen hindurch. Die Entscheidung selbst 

beruht natürlich in letzter Linie auf axiomatischer Stellungnahme, aber diese Stellungnahme geht doch aus der 

Abwägung hervor und sucht die breite Basis einer Begründung in einem Begriffe des Gemeinsamen, über den 

Menschen sich verständigen können, die überhaupt Sinn und Verständnis für das religiöse Leben haben. So geht 

ja doch auch die Stellungnahme zu den verschiedenen andern Werten des höheren Geisteslebens vor sich, und 

niemand konstruiert hier spezifische Gewißheitstheorien, die uns einen speziellen Typus von vorneherein als 

klassisch sichern. Ja, eine solche Betrachtung müßte doch gerade einer Theologie nahe liegen, die uns gewöhnt 

hat, die Religion in ihrer praktischen Eigenart und in ihrem Gegensatz gegen Philosopheme zu verstehen, die uns 

eben damit nötigt, als Beziehungspunkte für ihre wissenschaftliche Betrachtung nicht solche, angeblich in der 

natürlichen Vernunft liegende Philosopheme, sondern die ihr tatsächlich nächstverwandten Erscheinungen, näm-

lich die andern Religionen, heranzuziehen. Hierbei ist es eine — übrigens wohl nur sehr vorübergehende — 

Folge dieser Anspruchstheologie, daß die Vergleichung Jesu mit andern Religionsstiftern und ihren Ansprüchen 

größeres Interesse hervorruft, als an sich in dem wirklichen Verhältnis begründet ist. Kommt bei Jesus mehr die 

Sache als der Anspruch in Betracht, dann wird man von selbst nicht das „Verständnis Jesu auf dem Umweg über 

Zoroaster suchen“, wie Jülicher „Moderne Meinungsverschiedenheiten usw.“ S. 16 spottet. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 29 24.07.2025 

letztere sofort in den alten Begriff der allgemeinen natürlichen Offenbarungen und Postulate, 

das erstere in den der übernatürlichen absoluten Offenbarung verwandelt. Aber diese überna-

türliche absolute Offenbarung bleibt in einer merkwürdigen Schwebe, da sie Absolutheit ohne 

Form der Absolutheit, d. h. ohne die abgrenzende Wunderkausalität und ohne die nachgewie-

sene völlige Verwirklichung des Begriffs der Religion bleibt; vielmehr werden Jesus und das 

Urchristentum doch zugleich immer wieder als individuell historische Erscheinungen im ei-

gentlichen Sinne d. h. als zeitgeschichtlich bedingte Erscheinungen betrachtet, welche die Kri-

tik und historische Kunst erforscht und von denen die weitere Entwickelung in sehr wesentli-

chen Dingen sich ablöst. So stößt diese dunkle unbestimmte „Absolutheit“ doch immer wie-

der mit dem doch auch anerkannten historischen Charakter zusammen; und man empfindet 

bei weiterer Verfolgung des historischen Zusammenhangs peinlichst die sehr engen Beziehun-

gen des Christentums zu den nichtchristlichen Religionen, die jene behauptete völlige Kluft 

unmöglich machen. Sofern dann aber der historische Horizont sich noch weiter ausbreitet, 

trifft man auf die analogen Ansprüche anderer Religionen, die ebensosehr deren Wesen cha-

rakterisieren. Will man dann aber den christlichen Anspruch durch seine Kongruenz mit den 

Postulaten des natürlichen Bewußtseins stützen, so erscheinen uns auch diese Postulate selber 

als historische Erzeugnisse, die überall von einer geglaubten Wirklichkeit ausgehen und dem 

Christentum in dem Maße nahe stehen, als die religiöse Erhebung der betreffenden Religion 

sachlich dem Christentum nahesteht; ja sie sind heute in ihrer reinsten Gestalt historische Er-

zeugnisse des Christentums selbst, welche überbleiben, wenn der Theologe ihre Befriedigung 

im christlichen Heil wegdenkt oder der Zweifler den Glauben verloren hat. So führt gerade 

diese Schule durch ihre Betonung des Historischen, die zugleich eine Aufhebung der Konse-

quenzen des Historischen ist, zu immer eingreifenderen Fragestellungen an die Historie und 

zu immer breiterer Verlegung der Basis in die Historie. Und so sind gerade aus ihr die Frage-

stellungen entstanden, die in dieser Untersuchung geschildert werden: der erneute Rückgang 

auf die altliberale Theologie und damit zugleich die Notwendigkeit, von neuem die Grundbe-

griffe der idealistisch-evolutionistischen Apologetik zu prüfen, die allein mit dem universalen 

historischen Gedanken Ernst gemacht hat. 

3. 

Das Ergebnis dieser erneuten Prüfung ist freilich in dem Hauptpunkte, in dem Bemühen, das 

Christentum entwickelungsgeschichtlich als absolute Religion durch Deckung des Begriffes 

der Religion mit dem Christentum zu erweisen, ein verneinendes. Positiv ausgedrückt muß es 

lauten: Das Christentum ist in allen Momenten seiner Geschichte eine rein historische Er-

scheinung mit allen Bedingtheiten einer individuellen historischen Erscheinung wie die an-

dern großen Religionen auch. Es ist nach der allgemeinen, bewährten historischen Methode in 

jedem Moment seiner Geschichte zu erforschen; und, wie diese Methoden selbst an ihm sich 

fruchtbar erweisen, so bestätigen sie auch an ihm ihre allgemeinen Voraussetzungen über das 

Wesen alles Geschichtlichen. Methoden ohne ihre sachlichen Voraussetzungen anwenden 

wollen heißt einen Hebel gebrauchen wollen ohne Stützpunkt. Wenn der Hebel historischer 

Methoden das Verständnis der christlichen Geschichte gehoben hat, dann hat er für es auch 

den Stützpunkt der allgemeinen historischen Denkweise als zutreffend erwiesen. Will man 

den Ausdruck gebrauchen, „das Christentum ist eine relative Erscheinung“, so ist auch dage-

gen nichts einzuwenden. Denn historisch und relativ ist identisch. Der Anerkennung dieses 

Satzes kann sich nur entziehen, wer um das Christentum eine die Historie abwehrende Schutz-

mauer instinktiv oder mit bewußter Klarheit zieht. 

An diesem Ergebnis kann kein Zweifel sein. Aber dieses Ergebnis ist auch nichts weniger als 

entsetzlich. Nur eine schlechte Denkgewöhnung des rationalen oder supranaturalen Dogmatis-

mus umgibt das Wort „relativ“ mit allen Schrecken des Unsicheren, Haltlosen, Zwecklosen. 

Es kommt alles darauf an, was der Begriff „relativ“ bedeutet, und wie er sich zu dem Problem 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 30 24.07.2025 

der Gewinnung von Wertmaßstäben verhält. Wie wir vorher den Begriff des Absoluten genau 

bestimmt haben, so gilt es daher jetzt, den Begriff des Historisch-Relativen und sein Verhält-

nis zur Gewinnung der Normen zu erörtern9. 

Der unbegrenzte Relativismus, wornach die Geschichte an jeder Stelle aus besonderen Ver-

hältnissen ein vergängliches Besonderes erzeuge und damit in unabsehbarer Mannigfaltigkeit 

üppig wuchere, scheint vielen die Konsequenz des historischen Denkens überhaupt zu sein. 

Daran sind drei Dinge schuld. Einmal die zersplitternde Spezialisierung, die jede Einzeler-

scheinung in kleinere auflöst, um sie genauer erforschen zu können, und damit zu unabsehba-

ren Detaildarstellungen gelangt, die allerdings wie ein wogendes Meer kleiner Relativitäten 

jeden beherrschenden Sinn und Zweck der Geschichte zu verschlingen scheinen. Sodann die 

naturalistische Gewöhnung der Ableitung und Erklärung, die alle Erscheinungen aus den An-

tezedentien und der Umgebung wie ein notwendiges Produkt ableitet, weil nachweislich jede 

Erscheinung allerdings in Relation zu beiden steht. Sobald eine solche Betrachtung vollends 

das Steuer des idealistischen Entwickelungsbegriffes aus der Hand läßt, gerät auch sie auf 

eine ruhelose See endloser Hervorbringungen und Auflösungen, die wie die Gebilde der Natur 

sich beständig kreuzen und folgen, und denen nur glückliche Umstände verhältnismäßig län-

gere Dauer verleihen. Hier gibt es dann nichts wirklich „Neues“ und damit keine Hinausfüh-

rung über die bloße Naturgegebenheit mit ihrem ewigen Umsatz gegebener Kräfte. Drittens 

hat die für die historische Erkenntnis grundlegende Kunst der hypothetischen Anempfindung 

an fremdartige Gebilde und ihre inneren wie äußeren Voraussetzungen eine grenzenlose Vir-

tuosität im Wechsel des Beurteilungsstandpunktes hervorgebracht, indem alles nur aus sich 

selbst verstanden und beurteilt wird und die historische Gerechtigkeit nicht bloß ihre Sonne 

über Gerechte und Ungerechte leuchten läßt, sondern diesen Unterschied überhaupt gar nicht 

mehr kennt. Für schwache Naturen ist so die Historie identisch geworden mit Nachfühlung 

alles fremden Charakters und Verzicht auf den eigenen, mit Skepsis und geistreicher Spielerei 

oder mit Blasiertheit und Glaubenslosigkeit. 

Aber all das gehört nicht unabtrennlich zum historischen Denken und ist von den großen Ver-

tretern dieser Kunst stets beharrlich abgelehnt worden. Das Spezialistentum ist nichts als eine 

vielleicht unvermeidliche Kurzsichtigkeit, oder, wenn es bei ihm bleiben soll, eine sinnlose 

Verdoppelung der Wirklichkeit. Alle Historie verwendet vielmehr die Detailarbeit nur als 

Mittel und betrachtet sie nie als letzten Zweck. Und zwar ist sie das Mittel für das Verständnis 

der großen abgeschlossenen Kreise menschlicher Gesittung, der führenden Völker, der bedeu-

tenden Kulturkreise, der wichtigen Kulturzweige. So sehr solche Forschungen der detaillierten 

Vorarbeit und der Meisterschaft großer Historiker bedürfen, so sehr sind und bleiben sie doch 

das alleinige Ziel, um dessen willen Geschichte studiert wird. Daß solche Meister selten sind 

wie die Newton und Helmholtz in den Naturwissenschaften, beweist nichts hiergegen. Es 

kann eben nicht jedermann wirkliche Historie denken und schreiben, und die moderne Mei-

nung, daß jeder mit einiger Seminarbildung ein eigentlicher Historiker sei, ist nichts als eine 

Zeitkrankheit. Denn vieles, was sich heute Historie nennt, ist nicht mehr Historie, sondern 

Liebhaberarbeit, oder noch lange nicht Historie, sondern Lehm für die Bausteine der Historie. 

Geradesowenig ist die kausal-mechanische Ableitung und Erklärung, die Abhängigkeit alles 

Innern von herantretenden äußeren Einwirkungen, die Leugnung alles Neuen und Schöpferi-

schen das Wesen historischer Denkweise. Das ist vielmehr nur die Uebertragung der nach all-

gemeinen Gesetzen suchenden naturwissenschaftlichen Methode auf die Historie, wobei ge-

rade das verloren geht, was das Wesentliche der Historie ist: das in der Einwirkung der jedes-

mal gegebenen Kräfte entstehende Individuelle und Besondere, das eben gerade nicht ab-

 
9 Die folgenden Ausführungen von S. 53—73 sind abgedruckt in dem Lesebuch „Moderne Philosophie“ hrsg. 

von Frischeisen-Köhler 1907 zusammen mit Stücken aus Nietzsches Abhandlung „Vom Nachteil der Historie für 

das Leben“. Beide Stücke sollen die Probleme des Historismus veranschaulichen. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 31 24.07.2025 

leitbar, sondern eine in der Relation mit dem Gegebenen sich vollziehende, aus den transzen-

denten Tiefen der Geschichte auftauchende Neuschöpfung ist. Auch wo bei schwacher indivi-

dueller Besonderheit des Einzelnen ein ganzer Komplex überwiegend gleichmäßig bestimmt 

scheint, da ist doch dieser Komplex selbst etwas Besonderes und bestimmt von stark individu-

ell gearteten Ausgangspunkten, und, wo die Einwirkungen des physischen Substrates, die geo-

graphischen, anthropologischen und wirtschaftlichen Verhältnisse, gleichmäßige Zustände 

schaffen, da ist doch das historisch Wichtige immer nur die aus der Sonderart von Völkern 

und Männern folgende individuelle Gegenwirkung, die um so bedeutsamer ist, jemehr sie 

bleibende ethische Kräfte zur Bewältigung solcher Naturlagen hervorgebracht hat. So kann in 

der Historie keine Rede sein von endlos sich organisierenden und desorganisierenden Haufen 

einzelner Kräfte, sondern neben den Gebilden des naturhaften Bedürfens erheben sich die in 

den Tiefen der Seelen sich bildenden Lebensinhalte und Lebensideale, die nicht bloße Pro-

dukte, sondern schöpferische Regulatoren des geschichtlichen Lebens sind und ihre Geltungs-

ansprüche nicht auf die kausale Notwendigkeit ihrer Entstehung, sondern auf ihre Wahrheit 

begründen. Hier stehen wir zu sehr unter dem Einfluß der naturalistischen Scholastik, die 

nicht minder Scholastik ist, als es die Dialektik der Hegelsehen Schule oder der mit der Wun-

dertheorie versetzte Aristotelismus der Kirchenphilosophie war. Aus der Geschichte selbst 

und, soweit diese zu überschreiten ist, aus der Erkenntnistheorie und einer von ihr aus aufge-

bauten Kulturphilosophie und Metaphysik ist das Verständnis der Geschichte zu entnehmen, 

nicht aus den Naturwissenschaften10. Schließlich ist die hypothetische Anempfindung und die 

historische Gerechtigkeit am wenigsten geeignet, einen ziel- und sinnlosen Relativismus zu 

begründen. Denn gerade sie bezeugen, daß jeder Mensch ein Mikrokosmus ist, der vermöge 

gewisser Analogien scheinbar fremde Zustände in ihrem Sinn und Wesen nachverstehen kann, 

daß also die verschiedenen Wertbildungen der Menschheit etwas Gemeinsames haben, das 

mit innerer Notwendigkeit dazu zwingt, die Werte gegen einander abzuwägen und, wie die ei-

gene Persönlichkeit, so die menschliche Geschichte von der hierbei gewonnenen Ueberzeu-

gung aus zu normieren und zu beurteilen. Es ist nur Schwäche oder Gebrochenheit der sittli-

chen Kraft und Verzweiflung an dem ein einheitliches Ziel der Dinge verbürgenden religiösen 

Glauben, wenn man diesen Antrieb nicht mehr empfindet. Die Renans sind nicht umsonst 

bankerotte Theologen gewesen, ehe sie die ihnen eigentümliche historische Betrachtung aus-

gebildet haben. 

Also alle diese Meinungen, die uns den Gedanken der Relativität so abstoßend machen, sind 

in keiner Weise notwendig mit ihm verbunden. Er bedeutet nur, daß alle geschichtlichen Er-

scheinungen in der Einwirkung eines näher oder entfernter wirkenden Gesamtzusammenhangs 

besondere, individuelle Bildungen sind, daß daher von jeder aus der Blick auf einen breiteren 

Zusammenhang und damit schließlich auf das Ganze sich eröffnet, daß erst ihre Zusammen-

schau im Ganzen eine Beurteilung und Bewertung ermöglicht. Er schließt aber in keiner 

Weise aus, daß in diesen individuellen Bildungen Werte von gemeinsamer Grundrichtung und 

der Fähigkeit der Auseinandersetzung mit einander auftreten, die in dieser Auseinanderset-

zung eine letzte, durch innere Wahrheit und Notwendigkeit begründete Entscheidung hervor-

bringen. Nur kann in keinem Moment der Geschichte ein solcher Wert frei von den Besonder-

heiten der momentanen Lage sein, und auch jede Urteilsbildung und Zusammenfassung dieser 

Werte selbst gibt es nur in einer durch den Moment bedingten Gestalt. Der absolute, wandel-

lose, durch nichts temporär bedingte Wert liegt überhaupt nicht in der Geschichte, sondern in 

 
10 Vgl. hierzu Wundts (m. E. übrigens noch sehr im Naturalismus stecken bleibende) Lehre von der „schöpferi-

schen Synthese“ System2 1897, S. 596, ferner außer den bereits angeführten Schriften von Rickert die zweite 

Auflage des „Gegenstandes der Erkenntnis“ 1904 mit seiner Unterscheidung der allgemeingesetzlichen Kausali-

tät und der Individualkausalität S. 212—216 und seine Abhandlung über „Psychophysische Kausalität und 

psychophysischen Parallelismus“ in Philos. Abh., Sigwart gewidmet 1900, vor allem aber die höchst interessan-

ten Arbeiten von Bergson „Essai sur les données immédiates de la conscience“ 1901, „Materie und Gedächtnis“, 

deutsch 1908 und „Évolution créatrice“. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 32 24.07.2025 

dem Jenseits der Geschichte, das nur der Ahnung und dem Glauben zugänglich ist. Die Ge-

schichte schließt die Normen nicht aus, sondern ihr wesentlichstes Werk ist gerade die Her-

vorbringung der Normen und der Kampf um Zusammenfassung dieser Normen. Aber diese 

Normen und ihre Vereinheitlichung selbst bleiben immer etwas Individuelles und temporär 

Bedingtes in jedem Moment ihrer Wirksamkeit, immer ein von der Lage mitgeformtes Stre-

ben nach einem vorschwebenden, noch nicht fertig verwirklichten, noch nicht absolut gewor-

denen Ziel. Nicht das Entweder- Oder von Relativismus und Absolutismus, sondern die Mi-

schung von beidem, das Herauswachsen der Richtungen auf absolute Ziele aus dem Relativen 

ist das Problem der Geschichte. Die immer neue schöpferische Synthese, die dem Absoluten 

die im Moment mögliche Gestalt gibt und doch das Gefühl einer bloßen Annäherung an die 

wahren letzten allgemeingültigen Werte in sich trägt: das ist die Frage, um die es sich handelt 

und die weder durch die Naturalisierung der Geschichte noch durch die spezialistische Skep-

sis verdrängt werden kann. Sie erwächst unmittelbar aus der Sache. 

Indem von der historischen Darstellung zur Stellungnahme gegenüber den in der Geschichte 

auftretenden Werten fortgeschritten wird, sind freilich die Grenzen der darstellenden Historie 

und damit der Historie im eigentlichen und engören Sinne überschritten. Aber wo man nicht 

aus anderen Zusammenhängen heraus eine spekulativ-metaphysische oder dogmatisch-supra-

naturalistische Normierung dieser Stellungnahme bereits mitbringt, da muß sich jede Wertung 

und Abstufung unmittelbar an den historischen Befund selbst anschließen und aus ihm er-

wachsen, wie ja auch die historische Darstellung selbst sich bereits einer wenigstens gelegent-

lich geäußerten und sachlich den Geist der Gesamtdarstellung bestimmenden Wertung nicht 

enthalten kann. Es kommt nur darauf an, diese Stellungnahme mit dem nötigen Ueberblick 

und mit der nötigen Klarheit über ihre Bedingungen und eingeschlossenen Voraussetzungen 

zu vollziehen. So erwächst aus der Historie selbst die zu ihr immer hinzuzudenkende und ih-

ren Abschluß bildende Aufgabe einer geschichtsphilosophischen Zusammenfassung und Wer-

tung, wobei von vorneherein nur die Höhepunkte der geistigen Bewegung unmittelbar in Be-

tracht kommen. Hier aber handelt es sich dann um eine Vergleichung, die nach Kräften das 

Ganze des historischen Horizontes umspannt und hierbei zwar nicht einen den naturwissen-

schaftlichen Begriffen analogen allgemeinen Gesetzesbegriff, aber einen Begriff gemeinsamer 

Zielrichtungen aufsucht. Das heißt nicht die menschliche Gesamtentwickelung übersehen und 

aus dem Begriff eines gemeinsamen Zieles konstruieren, was allerdings bei unserer Kenntnis 

eines bloßen Fragmentes und bei der Unmöglichkeit, die Geschichte gesetzlich zu konstruie-

ren, undurchführbar wäre. Aber es heißt die uns bekannten und zugänglichen höchsten Er-

werbe zusammenfassen, von denen wir mit gutem Grunde annehmen dürfen, daß sie nicht die 

bloß zufällig uns bekannt gewordenen, sondern auch an sich die einzigen großen Entwicke-

lungen sind, die aus den primitiven Zuständen sich erhoben haben. Allerdings kann man an 

diesem Punkte Bedenken tragen. Die Anwesenheit des Menschen auf der Erde wird auf einige 

Jahrhunderttausende zum mindesten berechnet, von denen wir nur die letzten sechs- bis sie-

bentausend einigermaßen kennen. Wie lange der Mensch auf unserem Planeten noch wird 

dauern können, ist völlig unbekannt; aber auch hier kann an sich mit ähnlichen Zeitmassen ge-

rechnet werden. Dazu kommt, daß die mit den Polschwankungen verbundenen Veränderun-

gen des Klimas in den Eiszeiten völlige Verschiebungen der Kulturgrundlagen bringen. Es ist 

daher an sich nicht ausgeschlossen, daß unsere Geschichte Vorgänger gehabt haben und daß 

ihre Tradition wieder abreißen könne. Allein was völlig unbekannt in Vergangenheit oder Zu-

kunft liegt, braucht uns nicht zu beirren. Wir müssen uns an den uns bekannten Kulturkreis 

halten; und er berechtigt uns bei dem Verhältnis von Gattungseinheit und individueller Diffe-

renz, das er zeigt, zu der Annahme, daß jeder gewesene oder wieder kommende Aufstieg des 

Menschen zur Kultur sich prinzipiell in gleichartigen Richtungen bewegt. Jedenfalls bleibt 

uns nur Zusammenschau und Analyse unseres eigenen Welthorizontes und der von ihm um-

schlossenen mehr oder minder deutlich bekannten Geschichte. So erwächst aus der Historie 

die Zusammenschau und Vergleichung der großen Haupttypen geistigen Lebens und mit 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 33 24.07.2025 

dieser eine neue weitere Einschränkung des Relativismus. 

Das wird noch deutlicher werden durch einige weitere Betrachtungen. 

Es wäre eine große Täuschung, den historischen Relativismus so zu verstehen, als gäbe es 

eine unbegrenzte Menge solcher kämpfender Werte. Ganz im Gegenteil. Die Erfahrung zeigt, 

daß es überaus wenig solcher Werte gibt, und daß wirkliche Erschließungen neuer geistiger 

Ziele überaus selten gewesen sind. Nur auf den niedrigen Kulturstufen ist eine endlose Man-

nigfaltigkeit, die aber nur eine Mannigfaltigkeit des Aeußern und der Formen ist und in Wahr-

heit eine große Monotonie bedeutet. Erst auf den höheren Stufen treten große bildende 

Mächte des inneren Lebens hervor, und die Durchbrüche zu solcher Stufe sind nicht allzuzahl-

reich. Diejenigen, die der Menschheit wirklich etwas Neues zu sagen hatten, sind immer über-

aus selten gewesen, und es ist erstaunlich, von wie wenig Gedanken die Menschheit in Wahr-

heit gelebt hat. So kommt denn auch vor allem in der Religionsgeschichte nicht eine Fülle 

mächtiger religiöser Kräfte in Betracht, zwischen denen die Entscheidung nie zu Ende kom-

men könnte, sondern nur einige wenige große Bildungen. Die massenhaften Religionen der 

unzivilisierten Völker und die Polytheismen bedeuten nichts für die Frage nach den höchsten 

religiösen Werten. Große ethische und geistige Religionen, die eine höhere Welt gegen die 

bloß vorgefundene physische und seelische Natur aufbauen, gibt es aber nur wenige. Es kann 

sich hier nur handeln um die aus gemeinsamem Stamme erwachsenen Religionen des Juden-

tums, des Christentums und des Islams, andrerseits um die großen östlichen Religionen, den 

Brahmanismus und vor allem den Buddhismus. Daneben kommen dann die die Verbindung 

mit den historischen Grundlagen abbrechenden philosophischen Versuche rationaler Religion 

in Betracht, deren Grundtypen ebenfalls einfach genug sind: monistischer Pantheismus, dua-

listische Mystik und moralistischer Theismus; hier handelt es sich um die große mit dem Pla-

tonismus einsetzende spätantike ethisch-religiöse Spekulation und um die indische Religions-

philosophie, sowie um die modernen Erneuerungen solcher Philosopheme. Aber diesen Bil-

dungen gegenüber zwingt gerade die religionsgeschichtliche Betrachtung zu einer noch größe-

ren Vereinfachung. Die rationalen Religionen sind jedesmal nur Abzweigungen der histo-

risch-positiven Religionen und besitzen bei aller gedanklichen Feinheit niemals starke selb-

ständige religiöse Impulse. Von ihnen geht weder religiöse Kraft noch religiöse Gemeinschaft 

aus, wenn sie auch wie der Platonismus und Stoizismus einer neuen religiösen Erhebung 

wirksam vorzuarbeiten oder wie die moderne wissenschaftlich beeinflußte Religiosität herr-

schende Religionen zu modifizieren imstande sind. Die produktive Kraft der Religion pulsiert 

nur in den historischen Religionen, und alle Stellungnahme zu den religiösen Werten der 

Menschheit hat es in erster Linie nur mit ihnen zu tun. So hat auch die spätantike Religions-

philosophie sich mit dem Christentum unlösbar verbunden bis heute und hat die indische Spe-

kulation an Brahmanismus und Buddhismus ihren Halt. Auch alle modernen philosophischen 

Religionen bewegen sich innerhalb dieser Motive und enthalten schlechterdings keine neue 

religiöse Idee und Kraft. Und so bleibt in erster Linie nichts als der Kampf der drei oder vier 

großen Hauptgestalten religiöser Lebensoffenbarungen, die ihrerseits wieder die Träger der 

ihnen entsprechenden geistigen Gesamtkulturen sind. Ja, man wird sagen dürfen: es handelt 

sich im wesentlichen um den Kampf der prophetisch-christlich-platonisch-stoischen und der 

buddhistisch-östlichen Ideenwelt. 

Ebensowenig bringt es die Anerkennung der Relativität aller historischen Erscheinungen mit 

sich, daß diese mächtigen Erscheinungen als nur zeitweise wirksame und dann verschwin-

dende betrachtet werden müßten. Nichts hindert, die großen wichtigen Erwerbe des wissen-

schaftlichen, staatlichen, künstlerischen, sozialen und religiösen Lebens als bleibende anzuse-

hen, nur daß all diese Erwerbe, wie sie in bestimmten Konstellationen entstanden sind, so 

dauernd individuelle Gestaltungen annehmen werden. Der endlose Progressismus oder viel-

mehr die Theorie der endlosen Veränderung ist ein durch nichts begründetes Vorurteil und nur 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 34 24.07.2025 

für Leute wahrscheinlich, die mit dem religiösen Glauben an Einheit und Sinn der Wirklich-

keit auch alle metaphysischen Gedanken über transzendente Hintergründe der Geschichte zu 

den Illusionen geworfen haben. Aber von sich allein aus zwingt das historische Denken in 

keiner Weise zu diesem Nihilismus. Im Gegenteil läßt die Beobachtung des Umstandes, wie 

wenig große Inhalte die bisherige Geschichte hervorgebracht hat und wie breit und zäh diese 

den Boden besetzt haben, es als sehr unwahrscheinlich erscheinen, daß die Zukunft auf einmal 

eine ungemessene verwirrende Produktivität beginnen werde. Als wahrscheinlich möchte man 

vielmehr betrachten, daß auf den Anstieg zu den Höhen nunmehr die Ausbreitung auf dem 

Plateau folgen werde, daß die Zukunft Kampf und Auseinandersetzung, Fortbildung und Be-

reicherung der vorhandenen Kräfte bringen werde, solange überhaupt die Kontinuität unserer 

Kultur dauert. Hier würde es sich dann um den Sieg der höchsten Werte handeln und um die 

Einbeziehung aller Wirklichkeit unter diese Gedanken. So urteilt überall der sittliche und reli-

giöse Glaube, dem daher auch die Vorstellung des von keiner wissenschaftlichen Phantasie 

auszudenkenden Endes angehört, und diese Zuversicht des Glaubens braucht keine Ergebnisse 

des historischen Relativismus zu fürchten. Wie der Mensch biologisch zur festen Art gewor-

den ist, so wird auch sein geistiges Wesen in den prinzipiellen Grundzügen offenbar gewor-

den und kein bisher ungeahnter Uebermensch irgend welcher Art zu erwarten sein. 

Endlich schließt die historische Denkweise auch schlechterdings nicht aus, daß die großen 

Werte und Inhalte des geistigen Lebens mit einander verglichen und nach einem Wertmaß-

stabe beurteilt, also der Idee eines gemeinsamen Zieles untergeordnet werden. Dieses in seiner 

wandellosen Fertigkeit der Historie transzendente Ziel kann doch in ihr an den verschiedenen 

Stellen der Erhebung zu höheren Lebensinhalten in einer der historischen Voraussetzung und 

Lage angemessenen Weise sich offenbaren, und diese verschiedenen Offenbarungen können 

mit einander sich messen und vergleichen in Bezug auf die Einfachheit, Kraft und Tiefe, mit 

der sie ein höheres, überweltliches Leben in Gott eröffnen. Das fordert der in jeder höheren 

Religion lebende Gottesglaube selbst. Das liegt aber auch in dem Wesen des historischen 

Denkens und wird nahegelegt von der Erfahrung. Denn das in der hypothetischen Anempfin-

dung sich vollziehende historische Denken wäre zu dieser Anempfindung nicht fähig, wenn 

nicht in allen historischen Gestaltungen etwas von den Idealen Ausdruck fände, die wir selbst 

empfinden oder die wir in der Nachempfindung als eigene entdecken lernen könnten. Und die 

Erfahrung zeigt, daß in der Tat an all diesen Punkten ähnliche Entfaltungen des Lebensprob-

lems und ähnliche in führenden religiösen Persönlichkeiten geoffenbarte Lösungen vorliegen. 

Ueberall hebt sich der übersinnliche und überweltliche Zweckuntergrund des Lebens an das 

Licht und eröffnet den Kampf gegen das bloß vorgefundene natürliche Leben. Die Unter-

schiede liegen außer in den individuellen historischen Bedingungen nur in der Tiefe, Kraft 

und Klarheit des geoffenbarten höheren Lebens. Der Maßstab, nach dem diese Unterschiede 

zu bewerten sind, ist nun freilich keine irgendwoher a priori zu deduzierende religiöse Theorie 

und ebensowenig der Gattungsbegriff des tatsächlich Gemeinsamen dieser Religionsgebilde. 

Ein aus reiner Vernunft zu produzierender Ausgangspunkt ist dem heutigen Denken verloren 

gegangen, und ein nur das tatsächlich Gemeinsame abstrahierender Gattungsbegriff würde nur 

die überall vorhandenen niederen Merkmale, aber nicht die eigentlich entscheidenden Spitzen 

zum Ganzen versammeln. Der Maßstab kann sich nur im freien Kampfe der Ideen mit einan-

der erst erzeugen. Im Mitleben der großen menschlichen Kämpfe, in dem hypothetischen 

Nachempfinden der verschiedenen kämpfenden Gestaltungen muß er praktisch und persönlich 

immer neu gewonnen und erlebt werden. Er liegt nicht mehr in der Selbstverständlichkeit der 

den eigenen Kulturkreis beherrschenden Idee, die daher als unmittelbar göttlich erschiene. So 

kannte ihn das Mittelalter. Er liegt aber auch nicht in einer zeit- und geschichtslosen sponta-

nen Vernunft, die aus jedem Individuum bei der nötigen Besinnung die gleiche Erkenntnis er-

zeugte. So verstand ihn die Aufklärung. Wie wir heute das All vor allem als unerschöpfliche 

Lebensbewegung verstehen, so verstehen wir auch den Maßstab als die in der Lebensbewe-

gung selbst durch Ueberschau und Mitleben sich erzeugende Einstellung in die große 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 35 24.07.2025 

geschichtliche Hauptrichtung. Er ist selbst erst das Erzeugnis der besonderen geschichtlichen 

Lage und das Mittel ihrer Weiterbildung, nicht die ruhende und fertige Idee, nach deren Regel 

der Prozeß abläuft. Bei der mit der Höhe der Religion wachsenden Bedeutung der persönli-

chen grundlegenden Offenbarungen und abnehmenden Bedeutung der religiösen Produktivität 

des Einzelnen wird er daher nicht frei schweben können über den geschichtlichen Religionen, 

sondern zwischen ihnen in freier Fortbildung zu entscheiden haben. Er wird aus der stärksten 

und tiefsten hervorgehen und aus den anderen nur sich aneignen, was etwa von ihnen beson-

ders eindrucksvoll herausgearbeitet ist. Er wird in einer geschichtlich- positiven Religion wur-

zeln müssen und durch die Vergleichung nur manches zurückstellen lernen, was in dieser 

ohne solche Vergleichung bisher im Vordergründe stand und manches stärker betonen, was 

im Hintergründe war. Ein solcher Maßstab ist dann freilich Sache der persönlichen Ueberzeu-

gung und im letzten Grunde subjektiv. Allein anders kann ein Maßstab zur Entscheidung zwi-

schen den kämpfenden historischen Werten überhaupt nicht beschaffen sein. Er ist eben selbst 

die im Vergleich und in der Abwägung gewonnene persönliche sittlich-religiöse Ueberzeu-

gung. Wo die naive Herrschaft eines geistigen Typus gebrochen ist und der Kampf der ver-

schiedenen historischen Mächte für die vergegenwärtigende Phantasie oder die praktische 

Auseinandersetzung eröffnet ist, da ist eine andere Entscheidung nicht möglich. Sie hat ihren 

objektiven Grund in der sorgfältigen Umschau, in der parteilosen Anempfindung und in der 

gewissenhaften Abwägung; aber ihre letzte Entscheidung bleibt die subjektiv-persönliche in-

nere Ueberführung. Deswegen ist auch nicht jeder beliebige Räsonneur zu einer derartigen 

Arbeit fähig, sondern nur der Weite und Reichtum der Kenntnis mit ernstester Sittlichkeit und 

Frömmigkeit verbindende Denker. Auch braucht nicht jeder von neuem das Problem sich zu 

stellen und zu lösen, sondern nur diejenigen sind berufen, die das Problem wirklich tief und 

bohrend empfinden und die den sittlichen Ernst zu seiner Lösung haben. Die ihrer Lösung 

einwohnende innere Wahrheit und Notwendigkeit wird die anderen bezwingen. Vor allem 

werden diese Entscheidungen nicht rein theoretisch in den Gedanken einiger europäischer Ge-

lehrten und Denker getroffen, sondern sie werden in immer weiterem Umfang und prakti-

schem Kampf der Religionen ausgekämpft werden müssen, und hier wird das in der Idee ge-

fällte Urteil sich praktisch bewähren müssen. Bei aller Subjektivität ist daher der Maßstab 

kein zufälliger, wie er aus der einfachen Verallgemeinerung des angestammten und herrschen-

den Typus hervorgeht, und keine tausend Variationen ausgesetzte Meinung jedes Einzelnen, 

der aus eigenem Kopfe jedesmal von neuem die Welt aufzubauen und zu bewerten hätte. 

Diese Meinung, daß bei dei Irrtümlichkeit aller bisherigen Lösungen der Lebensprobleme nun 

ein jeder neu in möglichst kaprizierten oder gegensätzlichen Formen die Bewertung der Dinge 

erst zu entdecken hätte, ist ein ebenso krankhaftes, überindividualistisches Mißverständnis der 

großen Idee der Autonomie als die Erwartung, daß die bisher von ideellen Kräften so großar-

tig durchwirkte Welt sich plötzlich in ein totes Netzwerk oder in ein blödes Chaos verwandeln 

werde, ein solches der Forderung der Vorurteilslosigkeit ist. Dem gegenüber besteht gerade 

das Wesen historischen Denkens darin, die großen, unser Dasein tragenden Gesteinmassen der 

in der Historie erarbeiteten Werte deutlich abzugrenzen und in ihrem Zusammenhang zu 

durchschauen. Der selbständig fortbildende Weiterbau enthält mehr innere Kraft und Freiheit 

als die Bereitwilligkeit, alles mit dem Triebsande der Einfälle zu verschwemmen, deren jeder 

nichts anderes ist als die Vermutung, daß von allem Gewesenen und allem Geglaubten gerade 

so leicht das Gegenteil möglich gewesen wäre. 

Bildet sich aber so in der Vergleichung ein Beurteilungsmaßstab, so ist eben damit die Ver-

gleichbarkeit und die gemeinsame Beziehung der verglichenen Gebilde auf ein ihnen einwoh-

nendes Gemeinsames und Allgemeingültiges ausgesagt. Dieses Gemeinsame ist nun aber nicht 

der aus den tatsächlichen Uebereinstimmungen abstrahierte Allgemeinbegriff, auch nicht in 

dem engeren Sinne, daß nicht das allem historischen Leben gemeinsame Gesetz, sondern daß 

etwa nur das den höheren religiös-ethischen Gedankenbildungen einwohnende abstrahiert 

werden solle. Es handelt sich vielmehr um jedesmal vorschwebende Ziele und Ideale, die in 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 36 24.07.2025 

jeder Lebensform eine individuell geartete Verwirklichung finden, und die in keiner voll ver-

wirklicht sind, sondern nur als letzter, auf die Bahn der Verwirklichung geleiteter Endzweck 

vorschweben. In der Zusammenreihung und Vergleichung heben sich Grundlinien dieses Stre-

bens hervor und verdeutlichen die verschiedenen Gebilde sich gegenseitig. Die konvergieren-

den Richtungen aber dieser Grundlinien weisen auf ein dem Ganzen vorschwebendes allge-

meingültiges, normatives Ziel, dessen Wesen trotz aller Unterschiede der individuell gearteten 

Anbahnungen erkannt werden kann, das durch seine überall erkennbare Idee die Beurteilung 

der stärkeren oder schwächeren Verwirklichung erlaubt, und das als Ganzes und Fertiges doch 

der Geschichte jenseitig ist und in ihr immer nur auf eine jeweils bedingte und individuell ge-

artete Weise erfaßt wird. In diesen Unterschieden der Ergreifungen des vorschwebenden letz-

ten Geisteszieles findet dann naturgemäß eine Abstufung statt, die in der geringeren oder grö-

ßeren Klarheit und Stärke der Offenbarung des höheren Lebens begründet ist, und von der aus 

die Erwartung entsteht, daß der in diesem Zielgedanken liegende Zieltrieb zu einer prinzipiell 

abschließenden und endgültigen Offenbarung führe. Jede solche neue Stufe muß zwar auch 

ihrerseits eine historisch geartete Verwirklichung und Anbahnung des Geisteszieles bilden 

und ist insofern unmittelbar zu Gott, wie Ranke zu sagen pflegte; aber sie bereitet doch ande-

rerseits auch endgültig den prinzipiellen Boden aller weiteren Arbeit, auf dem es sich um ein 

weiteres, immer individuell und temporär geartetes, aber doch immer breiter und tiefer grei-

fendes Herausarbeiten des vor der Menschheit stehenden Zieles handelt. Eine solche Ge-

schichtsphilosophie führt freilich in letzter Linie zu der Frage nach dem letzten Ende und nach 

der Beteiligung der Individuen an diesem letzten Ende, d. h. zu Fragen, die ohne den Gedan-

ken an ein Jenseits der irdischen Geschichte nicht zu beantworten sind. Allein das sind dann 

Fragen, über die jeder von uns gleich viel und gleich wenig zu sagen weiß und und die daher 

bei dieser allgemeinen Betrachtung den Folgerungen und Postulaten überlassen bleiben kön-

nen, welche der einzelne aus seiner Gegenwart in die Zukunft hineinzubilden unternehmen 

mag. 

Damit wären wir bei dem gesuchten Begriffe des Normativen und Allgemeingültigen ange-

langt, der zugleich der Begriff eines Gemeinsamen und Absoluten ist. Aber es ist nicht der 

Begriff eines tatsächlichen, in seiner menschlichen Verwirklichung sich erschöpfenden Allge-

meinen, sondern der Begriff eines gemeinsam vorschwebenden, in der Geschichte jeweils ver-

schieden stark und klar angebahnten, aber immer vorschwebenden Zieles. Ein solches Ziel 

kann zugleich gemeinsam sein und doch niemals anders als in individuell-historischer Weise 

wirklich ergriffen werden. Es kann in einer historischen Erscheinung seine, alle konvergieren-

den Linien zusammenfassende, kräftigste Anbahnung finden und doch auch in dieser nicht 

fertig erschöpft sein, sondern in ihr nur seine immer neuer Gestaltung bedürftige prinzipielle 

Klarheit gefunden haben. Es bleibt ein gemeinsames Ziel, aber kein Gesetz und Allgemeinbe-

griff der Erscheinungen. Es fordert einen endgültigen Durchbruch seiner prinzipiellen Grund-

richtung, aber keine absolute Realisation. Und auch jener Durchbruch ist auf keinen einzelnen 

Punkt durch irgend eine begriffliche Notwendigkeit beschränkt, wohl aber streben die an den 

verschiedenen Durchbrüchen erzeugten Kräfte zusammen. Auf die Religion angewandt ist es 

überhaupt kein „Begriff“ der Religion als einer menschlich-realisierbaren und erschöpfbaren 

Idee, sondern der Gedanke eines in Grundrichtung und Umriß erkennbaren, im vollen Gehalt 

aber immer transzendenten Zieles, das in der Geschichte stets nur in individuell bedingter 

Weise erfaßt wird. 

Erscheint derart das Normative und Allgemeingültige zunächst psychologisch und erkenntnis-

theoretisch betrachtet als der Begriff eines der Menschheit vorschwebenden, geltenden Zieles, 

so ist doch dieses Ziel selber dem Menschen nur gesteckt als eine höhere Wirklichkeit, als 

eine aus dem bloßen Seelenleben hervorbrechende geistig-persönliche, auf unbedingte Werte 

des inneren Menschen begründete Wirklichkeit; und diese Wirklichkeit ist in den Gedanken 

der Zielsetzung, in der vorwärtstreibenden Unruhe und Sehnsucht, in der Entgegensetzung 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 37 24.07.2025 

gegen die bloß natürliche Welt selbst die hervorbringende Kraft. Der Gedanke verlangt die 

metaphysische Wendung, die Zurückführung aller dieser Zielsetzungen und Kräfte auf eine 

mit dem geistigen Kern der Wirklichkeit zusammenhängende, vorwärtstreibende übersinnli-

che Realität. Die verschiedenen Erhebungen, Durchbrüche und Offenbarungen des höheren 

Geisteslebens sind begründet in einer gegen die bloße Natur aufstrebenden Zielrichtung dieser 

Kraft, die an verschiedenen Punkten aufstrebt, hier klarer und tiefer, dort schwächer und ge-

trübter, bis sie ihren zusammenfassenden Ausdruck gefunden hat und dann von diesem aus 

weiterarbeitet zu den Zielen, die sich jedem Wissen und jeder Phantasie entziehen. Das ist der 

unvergängliche Kern des Entwickelungsgedankens, der in diesem Sinne nicht bloß ein Postu-

lat alles Glaubens an das Geistesleben, sondern auch eine partiell deutlich bekundete Erfah-

rungstatsache bedeutet. Freilich muß der Versuch wegfallen, diesen Zielgedanken mit dem 

hervorbringenden kausalen Gesetz zu vereinerleien, aus der tatsächlichen Reihenfolge die 

qualitative Stufenhöhe und aus der angeblich historisch nachweisbaren Erschöpfung des Be-

griffes die absolute Realisation zu berechnen. Die Lehre von der gesetzlichen Berechenbarkeit 

der Stufen oder die Dialektik ist preiszugeben. Ebenso muß die damit zusammenhängende 

Lehre von der reinen und restlosen Auswirkung der Idee in der Erscheinung aufgegeben wer-

den, vermöge deren alle temporär-individuelle Gestaltung nur als noch nicht überwundene, in 

der notwendigen Durchsetzungsweise der Entwickelung begründete Verhüllung und Vermit-

teltheit des reinen absoluten Gedankens gelten darf. Der panlogistische und monistische Cha-

rakter ist nicht zu behaupten. Wie das Allgemeingültige nicht das hervorbringende Gesetz der 

gesamten Wirklichkeit ist, so ist die Entwickelung nicht die einfache Sukzession in der Ver-

wirklichung der Idee. Sie ist vielmehr das an verschiedenen Punkten nebeneinander erfol-

gende Hervorbrechen der auf das absolute Geistesziel gerichteten Kräfte, deren jede daher den 

Reichtum des in ihr gesetzten Inhaltes zunächst nur in ihrem eigenen Bereiche entwickelt, bis 

in ihren Zusammenstößen der freie geistig-sittliche Kampf ihre Wertabstufungen zu messen 

beginnt und ein Zentrum der Beurteilung aus ihrer geschichtsphilosophischen Zusammenord-

nung zu gewinnen strebt. Alle sind sie hierbei temporär bedingte, individuelle Erscheinungen, 

die nicht ihren Ideengehalt zum reinen allgemeinen Begriff herausläutern, sondern die ihn in 

immer neuen Verwickelungen der Lage entsprechend individuell gestalten und die hierbei je-

desmal mit der rein naturhaften Unterlage, der zufälligen Lage und dem Widerstand des Has-

ses gegen die Idee zu rechnen haben. Wenn es unter ihnen einen prinzipiellen, zum Sammel-

punkt des Ganzen befähigten Durchbruch geben sollte, so kann auch dieser nur ein individuel-

les geschichtliches Ereignis sein, das seinen Ideengehalt aus den ersten Formen und Zusam-

menhängen nur lösen kann, um ihn immer wieder in ebenso individuelle neue Zusammen-

hänge einzuführen. 

Man kann wohl aus dem unendlich reichen und beweglichen Ganzen der Wirklichkeit die ein-

zelnen Seiten abstrahieren, kann ihre allgemeingesetzlichen Elemente als Naturgesetze und 

die in deren Maschen sich bildenden qualitativen historischen Gebilde als Individuen heraus-

lösen. Aber man kann beides nicht wieder zusammenfassen zu dem Ganzen der organischen 

Entwicklung, bei dem sowohl die Notwendigkeit der Abfolge wie die Höhe der Wertstufe aus 

dem einheitlichen Gesetz des Ganzen abstrahiert werden könnte. Dieser unter der Nachwir-

kung Hegels heute noch immer so beliebte Gedanke ist in jeder Form undurchführbar. Der 

Entwicklungsbegriff bleibt eine Intuition und eine Ahnung. Die Wissenschaft kann nur den 

Kausalzusammenhang vom Einzelnen zum Einzelnen feststeilen und andererseits die Bedin-

gungen für die Bildung des Maßstabs konstruieren. Dieser selbst bleibt eine Schöpfung des 

geschichtlichen Momentes, ist selbst ein Mittel der Fortbewegung für die Zukunft. Er ist nicht 

aus dem Gesetz der Gesamtentwicklung sicher zu entnehmen, sondern umgekehrt ist die Ah-

nung dieses Gesetzes durch den aus der gegenwärtigen Lage sich bildenden Maßstab be-

stimmt. 

In der Anwendung des so verstandenen Entwickelungsbegriffes nimmt nun aber die 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 38 24.07.2025 

Religionsgeschichte noch eine besondere Stellung ein11. Die Kulturinhalte des Staates, der Ge-

sellschaft, der Kunst, der Wissenschaft bedeuten freilich sämtlich objektive, an sich gültige 

Werte und Ideen, die nicht aus dem natürlichen subjektiven Begehren hervorgehen, sondern 

ihm eine neue höhere Welt eröffnen. Aber wenn sie auch hierdurch auf die Begründung und 

Zusammenfassung dieser Welt in einer höheren, geistigen Wirklichkeit hinweisen und inso-

fern immer ein Element der Religion enthalten, so sind sie doch der Gestaltung der ewig ver-

änderlichen, immer neue Verhältnisse schaffenden Naturwirklichkeit zugewendet und dadurch 

in der Hauptwendung trotz aller Einfachheit der Grundgedanken immer neuen Komplikatio-

nen ausgesetzt. Die Religion dagegen in ihrem eigentlichen, engeren Sinne als Erhebung zum 

Göttlichen im religiösen Erlebnis ist umgekehrt dem Ewigen und Bleibenden zugewendet, 

eben darum in relativer Spannung gegen alle Kultur, die doch in ihr ihre letzte Voraussetzung 

und ihren letzten Halt hat, und eben darum einer unmittelbaren, inneren, nicht immer erst an 

der Weltwirklichkeit und menschlichen Arbeit anschaubaren Gegenwart des Göttlichen teil-

haftig. In dieser unmittelbaren inneren Gegenwart des Göttlichen und dieser Beziehung auf 

den ewigen und bleibenden Grund alles Geisteslebens ist dann aber die äußerste Einfachheit 

des religiösen Gedankens und die Unmöglichkeit begründet, daß dieser konzentrierteste und 

einfachste Gehalt alles Lebens den heftigsten Schwankungen und mannigfaltigsten Offenba-

rungen ausgesetzt sei. Wenn schon der Kulturinhalt in allen Hauptrichtungen ein verhältnis-

mäßig einfacher und konstanter ist, so ist vollends der religiöse Gedanke und die religiöse 

Kraft nur in einigen wenigen großen Offenbarungen zu Tage getreten. Damit ist die Erwar-

tung berechtigt, daß sein prinzipieller Sinn sich im Anstiege der menschlichen Geschichte und 

nicht an einem beliebigen, für uns vielleicht weltfernen Punkt eines wogenden Durcheinan-

ders offenbaren werde. So sehr wir daher bei aller Ueberzeugung, daß die wichtigsten Kul-

turinhalte herausgearbeitet seien, doch bei diesen uns auf unbegrenzte Arbeitsmöglichkeiten 

einrichten, so wenig brauchen wir bei der Religion es für eine kurzsichtige Naivität zu halten, 

wenn wir erwarten, daß sie ihren prinzipiellen Gehalt uns bereits geoffenbart habe, und daß es 

nunmehr gelte von diesem Organisationspunkte aus, Zusammenhang und Einheitlichkeit des 

geistigen Lebens zu gewinnen. Wie überall die großen Themata der geistigen Arbeit im An-

stieg der Geschichte erarbeitet sind, so ist in noch viel höherem Grade vom religiösen Gedan-

ken zu erwarten, daß es seine prinzipielle Klarheit im Anstieg gefunden habe; von den weni-

gen großen Durchbrüchen des religiösen Gedankens ist daher nicht ein zielloses Spiel der Va-

rietäten, sondern der Sieg des reinsten und tiefsten Gottesgedankens zu erwarten. 

Diesen selbst aber lehrt gerade eine religionsgeschichtliche Betrachtung nicht in irgend einer 

wissenschaftlichen Religion oder in einem synkretistischen, bloß das Gemeinsame abstrahie-

renden und deshalb gerade die wichtigen Unterschiede übersehenden Allgemeinbegriff der 

Religion suchen, sondern unter den historischen positiven religiösen Kräften und Offenbarun-

gen. Wie schon innerhalb der Kultur die großen neuen Erschließungen überaus selten sind und 

mit der Herausarbeitung der großen Grundrichtungen zwar die individuelle Nuancierung 

steigt, aber die produktive Tätigkeit der Einzelnen sich mindert, so ist das in noch viel höhe-

rem Grade auf dem Gebiete der Religion der Fall12. Mit dem Aufstieg der Geschichte werden 

die produktiven religiösen Kräfte der Einzelnen immer geringer, weil die religiösen Ideen tie-

fer und gewaltiger werden und die religiöse Arbeit der Einzelnen immer mehr in der Aneig-

nung der großen Offenbarungen aufgeht, denen die individuelle Religiosität nur Stimmungs- 

und Gedankennuancen zusetzen kann. Die religiöse Mattheit und Schwäche, die Erlösungs- 

und Hingebungssehnsucht aller höheren Religion ist nur die Kehrseite der erhöhten Ziele und 

Kräfte der Religion und damit das Dokument dafür, daß hier nicht mehr das Individuum belie-

big religiöse Kräfte und Gedanken hervorbringen kann. Eben deshalb differenziert sich auch 

mit dem Anstieg der Geschichte immer schärfer das spezifisch religiöse Leben von dem 

 
11 Vgl. Meinen Aufsatz „Christentum und Geschichte“ Preußische Jahrbücher Band 87. 
12 Vgl. Meine „Selbständigkeit der Religion“. Z. f. Th. u. K. V 420—422. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 39 24.07.2025 

allgemeinen geistigen und kulturellen Zustande, heben energisch und einseitig religiöse Per-

sönlichkeiten immer deutlicher als die Herde aller religiösen Kräfte sich ab und geht von 

ihnen allein die umwandelnde Macht großer religiöser Bewegungen aus. Das übersehen frei-

lich die modernen Relativisten und Individualisten, die nach der Enthüllung der großen bishe-

rigen Religionstäuschung nun die Zeit für die Religionen der Bücher und Broschüren gekom-

men glauben, wo jeder auf den endlich entdeckten historischen Relativismus sich berufen und 

ihn durch eigene Religionserfindungen vermehren kann. Aber gerade sie haben die Lehren der 

Geschichte nicht verstanden. Denn diese zeigt uns, daß gerade die höher entwickelte Religion 

aus inneren Gründen der Sache an das Historisch-Positive gebunden bleibt und nicht in dessen 

Annullierung, sondern in dessen Ausbau, Verzweigung und Fortbildung ihren weiteren Weg 

nimmt. Eine „neue Religion“, die nur aus den Tiefen unverbrauchter naiven und doch zu-

gleich mit den größten Idealen gefüllten Volkstums hervorgehen könnte, wird unsere Kultur-

welt sicherlich nicht erzeugen, am allerwenigsten unsere naturgemäß immer uneinheitlicher 

werdende Wissenschaft. Wir bleiben an die vorhandenen großen religiösen Kräfte gewiesen 

und müssen sie einerseits gegen die Kulturkrankheiten der Skepsis und der Anarchie sowie 

des naturalistischen Atheismus verteidigen, andererseits sie in die neuen intellektuellen Hori-

zonte einstellen, den jeweils neuen ethisch-sozialen Aufgaben anpassen13. 

Zu solchen Betrachtungen leitet uns der Befund der Historie. Sie sind freilich Geschichtsphi-

losophie und insofern keine strenge Wissenschaft. Aber die Wissenschaft ist nicht bloß exakte 

Wissenschaft, sonst müßte sie auf Mathematik und Naturwissenschaft, etwa auch eine streng 

motivationspsychologische Geschichtsforschung, sich beschränken. Ihre für das innere Leben 

wichtigsten Aufgaben liegen vielmehr auf einem Gebiete, das einer Exaktheit und Strenge in 

diesem Sinne nicht fähig ist, weil überall praktische subjektive Wertungen und Stellungnah-

men mitwirken, und das bei allen Versuchen, diese Mitwirkung auszuschließen und naturwis-

senschaftliche oder exakt-historische Methoden auf es anzuwenden, teils zum Widersinn ge-

führt, teils jede über die Trivialität hinausgehende Erkenntnis verweigert hat. Aber andrerseits 

kann es auch der auf wissenschaftliche Selbstbesinnung verzichtenden Praxis nicht überlassen 

werden. Denn diese Praxis selbst steht längst unter wissenschaftlichem Einfluß, nur unter ei-

nem ungeregelten und nicht zu Ende geführten, so daß sie beständig zwischen naiven Vorur-

teilen und skeptischer Anarchie hin und her schwankt. So bleibt nur eine wissenschaftliche 

Untersuchung übrig, die nach Vermögen die historische Erfahrungswirklichkeit zu umfassen 

und aus ihr durch umsichtige Vergleichung und Ueberlegung die Normen zu gewinnen strebt. 

Die Historie ist nicht ohne weiteres die Durchsetzung der Normen, aber der Boden, aus dem 

sie hervorgehen. Die historisch geschilderten und wirksamen Normen sind nicht ohne weite-

res die geltenden, von uns anzuerkennenden Normen, aber Offenbarungen desselben Prinzips, 

aus dem wir die geltenden Normen entwickeln. Stellungnahme zu der Tatsache von Normen 

überhaupt in dem Sinne einer Anerkennung der Bestimmung des menschlichen Geistes, den 

Normen einer verpflichtenden höheren Wirklichkeit zu gehorchen, und Zuversicht zu der 

schließlichen Einmündung aller so sich offenbarenden Normen in einen letzten einheitlichen 

Gedanken des absolut Notwendigen und Wertvollen, der als letzter der Geschichte ewig trans-

zendent sein mag, aber doch als Ziel und Ideal vorschwebt: diese beiden Sätze gehören zu den 

Voraussetzungen einer Geschichtsphilosophie und sind die ersten ihr zugrunde liegenden 

 
13 Hiermit sind nur meine früheren Ausführungen über „Die Selbständigkeit der Religion“ und „Metaphysik u. 

Geschichte“ (Z. f. Th. u. K. VIII 1897) fortgeführt und teilweise genauer bestimmt, insofern mit dem Ideal eines 

Begriffes der Religion noch stärker gebrochen ist, als es dort bereits der Fall war. Im übrigen darf ich auf das 

neue Buch Euckens verweisen „Der Wahrheitsgehalt der Religion“ Leipzig 1901, das meinen Anschauungen 

überaus nahe steht. Nur erledigt auch Eucken m. E. zu rasch das Absolutheitsproblem. Seine eigene Darstellung 

hat doch die Voraussetzungen einer derartigen Konstruktion untergraben, indem sie von der Idee eines im 

Kampfe mit der tatsächlichen Naturgegebenheit auftauchenden und vorschwebenden Zieles beherrscht ist, das in 

diesem Kampfe immer nur seine prinzipielle Anbahnung und Sicherstellung, aber nie seine volle Realisation er-

fährt. — Vgl. inzwischen weiterhin Euckens Schrift „Können wir noch Christen sein“ 1911. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 40 24.07.2025 

subjektiven Elemente, aus denen alle weiteren hervorgehen. Die Historie hat ein eigenes Wis-

senschaftsgebiet, weil sie das Gebiet des Individuellen und Einmaligen ist. Aber in diesem In-

dividuellen und Einmaligen erschließt sich doch überdies zugleich jedesmal Allgemeingülti-

ges oder solches, das mit Allgemeingültigem zusammenhängt. Diese beiden Elemente mitei-

nander in das richtige Verhältnis zu setzen ist das schwierige Problem. Die Aufklärung hat ihr 

Auge auf das Allgemeine und Geltende eingestellt; der deutsche Idealismus hat mit poetischer 

Vertiefung und Gerechtigkeit das Mannigfaltige gesehen, und, indem er es vergeblich durch 

seine metaphysische Entwickelungstheorie zu bezwingen versuchte, hat er heute dem unbe-

grenzten Relativismus die Tore geöffnet. Die Auffassung der Aufklärung steht den Grundtrie-

ben des menschlichen Ethos näher und sieht die Hauptrichtungen der Historie vielleicht richti-

ger als der mikroskopische Sinn der modernen Historie. Aber die Entdeckungen der letzteren 

haben uns eine Welt voll Tiefe, Reichtum und Leben geschenkt, die uns doch wieder viel 

wahrer und lebendiger anmutet als die Geschichtsanschauung der Aufklärung. So gilt es die 

Masse des Relativen und Individuellen immer enger einzugrenzen und das in ihr wirkende 

Allgemeingültige immer gesammelter in seiner Zielrichtung zu erkennen. Dann bleibt uns im 

Relativen der Hinweis auf das Notwendige und die Offenbarung des Notwendigen, die An-

bahnung des jenseits der Geschichte liegenden Absoluten, wie Goethe sagt: 

„Du kommst nicht ins Ideenland“ 

So bin ich doch am Ufer bekannt. 

Wer die Inseln nicht zu erobern glaubt, 

Dem ist Ankerwerfen doch wohl erlaubt. 

4. 

Ziehen wir das Ergebnis, das sich aus dieser Betrachtung für unseren Gegenstand ergibt. 

Die historische Denkweise schließt von sich aus die Anerkennung des Christentums als der 

uns geltenden höchsten religiösen Wahrheit nicht aus, von der aus ein auf den religiösen Glau-

ben begründetes Wertsystem sich organisieren könnte. So kann das Ergebnis formuliert wer-

den. Aber es bleibt nun doch die eigentliche Frage noch übrig: „Schließt umgekehrt die histo-

rische Denkweise auch positiv die Anerkennung des Christentums als der höchsten für uns 

geltenden religiösen Ideen- und Lebenswelt ein?“ Diese praktisch entscheidende Frage gilt es 

nun weiterhin aufzuklären. 

Die Beantwortung dieser Frage ist, wie schon ausgeführt, eine Sache persönlicher Ueberzeu-

gung, nur freilich einer Ueberzeugung, die nicht aus der isolierten Betrachtung und von vorn-

herein entschiedenen Verabsolutierung des Christentums, sondern aus der vergleichenden 

Ueberschau und der inneren Durcharbeitung der hypothetisch nachempfundenen Werte her-

vorgeht. Im ersten Falle möchte wohl eine tatsächlich richtige und praktisch vielfach genü-

gende Ueberzeugung zustande kommen, aber keine solche, die gerade den aus der allgemei-

nen geistigen Lage sich ergebenden Fragen und Schwierigkeiten Rechnung trägt. Eine solche 

Ueberzeugung bleibt dann allerdings trotz aller derartigen Begründung im letzten Grunde ein 

Bekenntnis und damit den Anfechtungen und dem Spott aller derjenigen ausgesetzt, die nur 

strenge, in der Weise der Mathematik beweisbare Wahrheiten anerkennen wollen, oder die 

jede Ueberschreitung des unmittelbar vorliegenden Erfahrungsinhaltes nur als nebelhafte 

Phantasie oder selbstsüchtige Illusion betrachten. Allein ohne die Anfechtung und den Spott 

der Weltkinder gibt es überhaupt keine religiösen Ueberzeugungen, sondern nur religiöse 

Flachheiten. Sie haben darum nicht das Monopol des wissenschaftlichen Denkens, sondern 

ihrem Denken ist nur ein Teil der Realität verborgen, und der ihnen zugängliche Teil erscheint 

ihnen in größerer Geschlossenheit, Durchsichtigkeit und Selbstgenügsamkeit, als er wirklich 

besitzt. Deshalb ist ein Bekenntnis, wie das eben geschilderte, mit wissenschaftlichem Sinn 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 41 24.07.2025 

und Denken durchaus verträglich. Es gibt in diesen Dingen keine andere Entscheidung, als ein 

auf das Nachleben und Nachfühlen der großen Erhebungen des inneren Lebens begründetes 

Bekenntnis. 

Auf die aufgeworfene Frage darf nun aber meines Erachtens trotz aller Schwierigkeiten der 

gegenwärtigen religiösen Krisis ein vollkommen ruhiges und freudiges Bekenntnis zum 

Christentum antworten, sofern man es in seiner historischen Gesamterscheinung versteht. Als 

solche vereinigt es den israelitischen Prophetismus, die Predigt Jesu, die Mystik des Paulus, 

den Idealismus des Platonismus und Stoicismus, die mittelalterliche Zusammenschmelzung 

der europäischen Kultureinheit mit dem religiösen Gedanken, den germanischen Individualis-

mus Luthers, die Gewissenhaftigkeit und Aktivität des Protestantismus. Das bedeutet eine 

Fülle von Möglichkeiten und einen inneren Wesenszusammenhang mit unserer ganzen Kul-

tur, woraus sich die völlige Unwahrscheinlichkeit einer religiösen Neubildung und anderer-

seits die Möglichkeit vieler neuer, in die Zukunft vordringender Synthesen ergibt14. 

Die Polydämonismen und Polytheismen der niederen Stufen kommen für die praktische Lö-

sung des religiösen Problems nicht in Betracht. Sie haben ihre wissenschaftliche Bedeutung 

für die Frage nach den Anfängen und nach der eventuellen psychologischen Ableitbarkeit der 

Religion. Die erste Frage gehört nicht in unsern Zusammenhang und kann wohl überhaupt 

nicht beantwortet werden. Die zweite darf hier als erledigt angesehen werden, und zwar in 

dem Sinne, daß es eine Täuschung und ein Fehler ist, die auf höheren und charakteristischen 

Stufen der Religion bestehende Unableitbarkeit durch Analysen dieser trüben und dunkeln 

Regionen bestreiten zu wollen. Außerdem haben die höheren Polytheismen ihre große Bedeu-

tung für das historische Verständnis der aus ihnen hervorgehenden großen Universalreligio-

nen und philosophisch-rationalen Religionskritik. Aber unmittelbare wirkliche Vergleichung 

verlangen nur die großen Universalreligionen mit ihrer deutlich in die Sinnenwelt hineintre-

tenden übersinnlichen Welt absoluter jenseitiger religiöser Güter. Erst sie brechen mit der na-

türlichen Gebundenheit der Religion an Staat, Blut und Ort und mit der Verflechtung der 

Gottheit in Naturkräfte und Naturerscheinungen. Erst in ihnen tritt eine höhere, geistige, 

ewige Welt der Sinnenwelt geschlossen gegenüber und erwächst daher erst der Religion die 

volle, alles auf sich beziehende Kraft. 

Unter ihnen wiederum sind die überwiegenden Gesetzesreligionen die minder in die Tiefe ge-

henden Kräfte; sie stellen die beiden Welten nebeneinander und verlangen den Aufstieg in die 

höhere durch das Aufgebot der in der Seelennatur liegenden Kräfte. Erst die Erlösungsreligio-

nen vollenden den Bruch zwischen beiden Welten und reißen den Menschen innerlich los von 

der gesamten vorgefundenen Wirklichkeit, auch von seiner eigenen Seelennatur, um ihn mit 

göttlichen Kräften erfüllt ihr wieder gegenüber zu stellen und ihm dadurch das Tun des die 

Welt überwindenden und ihren alleinigen Wert darstellenden Guten zu gewähren, samt der si-

cheren Hoffnung des Sieges und des Lebens für eine höhere Welt. Judentum und Islam, diese 

beiden Abzweigungen des israelitischen Prophetismus, sind in der Hauptsache Gesetzesreligi-

onen, bei denen überdies die natürlichen und partikularen Gebundenheiten nicht völlig über-

wunden sind. Unter den Erlösungsreligionen aber steht in erster Linie das auf dem Prophetis-

mus beruhende, aber ihn im Kernpunkt überschreitende Christentum: die volle und prinzipi-

elle Loslösung Gottes und der Seelen von der Welt, die Erhebung beider in die Sphäre der die 

Natur gestaltenden, überwindenden und unbedingte Werte verwirklichenden Persönlichkeit, 

die Ueberwindung alles bloß Seienden und Gegebenen durch einen aus der Tiefe der Welt 

hervorbrechenden, notwendigen und in der jedesmaligen Tat sich verwirklichenden, unendli-

chen Wert. Daneben steht der Typus der indischen Erlösungsreligionen, denen sich in vieler 

Hinsicht der Neuplatonismus und die im sogenannten Gnostizismus zusammenlaufenden 

 
14 Vgl. meine Abhandlung: Was heißt „Wesen des Christentums“, Christl. Welt 1903. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 42 24.07.2025 

spätantiken Religionsbildungen annähern. In ihnen wächst der Gedanke der Gottheit aus dem 

alten Untergrund der Naturreligionen heraus und schlingt er die bereits im Kultur-Polytheis-

mus erreichten Anfänge der Ethisierung und Personalisierung wieder in sich zurück. Die Gott-

heit ist das reine, höchste Sein, die oberste Weltordnung, im Verhältnis zu denen der Weltpro-

zeß eine Trübung und Verendlichung ist, so daß die Erlösung die Wiederaufhebung des Welt-

prozesses und der Untergang alles Persönlichen im reinen Sein ist, dessen Existenz und Wert 

für dieses religiöse Gefühl kein Problem ist. 

Auch die Gesetzesreligionen, Judentum und Islam, streifen in ihren Verheißungen an die Erlö-

sungsreligion, und auch aus den höheren Polytheismen bringt die religiöse Selbstbesinnung 

mystische Forderungen und Verkündigungen der Erlösung hervor. Allein auf dem Boden des 

Gesetzes bleibt die Erlösung immerdar gebunden an die Leistung der aus sich selbst schöpfen-

den Seelennatur, und auf dem Boden der ursprünglichen Naturreligionen bleibt das erlösende 

Göttliche immer ein dinghaftes Sein, das nicht die lebendige Kraft und Tätigkeit besitzt, die 

Seelen aus der Welt zu reißen und sie ihr wieder verwandelt entgegenzustellen, sondern das in 

Selbstentäußerungen und Gedankenanstrengungen der Seelen ergriffen werden muß als ein 

unpersönliches, ewig nur seiendes Ding, als eine letzte Abstraktion des Gegebenen und Tat-

sächlichen. Dieser Umstand bestimmt nicht nur das Verhältnis des Christentums zu der ihm 

entgegenkommenden Vorstufe der platonischen und der dunklen synkretistischen Erlösungs-

ideen, sondern vor allem auch sein Verhältnis zu den indischen Erlösungsreligionen. Sie sind 

nicht durch eine Erfahrung persönlichen Lebens hindurchgegangen, wie sie der Prophetismus 

darstellt. Der brahmanische Akosmismus und der buddhistische Quietismus sind vielmehr 

beide Gestalten des Erlösungsgedankens, wie ihn die religiöse und ethische Selbstvertiefung, 

verbunden mit der dialektischen Kritik auf dem Boden der Naturreligion hervorbringt. Die 

Gottheit wird zum Absolut-Einen, Ewigen und Unveränderlichen, demgegenüber alles Endli-

che und Vergängliche der Welt mit allen Schmerzen und Freuden nur Schein ist, und diese Er-

kenntnis befreit zugleich von der Welt, indem sie die Seele mit Gott verschmilzt zur absoluten 

unterschiedslosen Einheit. Oder die Gottheit wird vollends zur bloßen Ordnung der Weltfol-

gen und zu dem hinter der Welt stehenden seligen Nichts, in das nicht die Spekulation, son-

dern die praktische Brechung des Willens, verbunden mit der Erkenntnis der Scheinbarkeit 

und Wesenlosigkeit alles Endlichen führt. In beiden Fällen sind ethische Gedanken der Selbst- 

und Weltüberwindung und tiefe religiöse Empfindungen vom Gegensatz der wahren Welt ge-

gen die Scheinwelt wirksam. Aber die Gottheit ist im ersten die letzte Abstraktion des Seien-

den, das kahle Eine, zu dem daher nur die Selbsterlösung durch Kontemplation und Askese 

führt; im andern ist sie vollends die bloße Ordnung, das bloße Schicksal, das die Selbsterlö-

sung durch Willensbrechung und rechte Erkenntnis ermöglicht und mit der Aufnahme in ihr 

eigenes Nichts krönt. Hier fehlt im Gegensatz der Welten die Wahrheit, die Kraft und das Le-

ben der höheren Welt, die eben daher nicht den Menschen loszureißen und umzuwandeln ver-

mag, sondern die von den Erleuchteten im Aufgebot eigenster Arbeit und natürlicher Seelen-

kraft gesucht werden muß. 

Das Christentum ist in der Tat unter den großen Religionen die stärkste und gesammeltste Of-

fenbarung der personalistischen Religiosität. Ja noch mehr. Es nimmt eine durchaus einzigar-

tige Stellung ein, indem es allein den überall empfundenen Bruch der höheren und der niede-

ren Welt radikal vollzogen hat, die dingliche, tatsächliche gegebene und mitgebrachte Wirk-

lichkeit durch eine aus Tat und innerer Notwendigkeit stammende höhere Welt überbaut, ver-

wandelt und schließlich aufhebt und zu diesem Werk befähigt durch die erlösende Verbin-

dung der in Welt und Schuld verstrickten Seelen mit der entgegenkommenden ergreifenden 

Liebe Gottes. Es ist der einzige vollkommene Bruch mit den Grenzen und Bedingungen der 

Naturreligion und die Darbietung der höheren Welt als unendlich wertvollen, alles andere erst 

bedingenden und gestaltenden persönlichen Lebens. Es verneint die Welt, aber nur sofern der 

oberflächliche natürliche Sinn an ihr haftet und als das Böse in ihr mächtig geworden ist. Es 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 43 24.07.2025 

bejaht die Welt, sofern sie von Gott ist und von dem Frommen als aus Gott stammend und zu 

Gott führend empfunden wird. Und Verneinung und Bejahung zusammen bringen die wahre 

höhere Welt hervor in einer Kraft und Selbständigkeit, wie sie nirgends sonst erlebt wird. 

Zwischen der Erlösung durch Denken zum Uebersein oder Nichtsein und der Erlösung durch 

gläubiges Vertrauen zum Anteil an der Personhaftigkeit Gottes, an dem Grund aller Lebendig-

keit und aller gültigen Werte: zwischen beiden steht die Entscheidung. Es ist eine Entschei-

dung der religiösen Selbstbesinnung, nicht der wissenschaftlichen Beweisführung. Die grö-

ßere Lebenstiefe und die höhere Zielsetzung findet sich auf der Seite der personalistischen Re-

ligion. 

So schwere Probleme eine solche Religion der Natur der Sache nach für eine erfahrungsmä-

ßige Betrachtung des Weltbestandes darbieten mag und so sehr die Entscheidung eine rein re-

ligiöse Ueberzeugungssache ist, so fehlt es aber doch nicht an allgemeineren Gründen, die 

diese Entscheidung der reinen Willkürlichkeit entnehmen. Die religionsgeschichtliche Be-

trachtung zeigt jedenfalls, daß das Christentum mit alledem nicht bloß eine prinzipiell einzig-

artige Stellung einnimmt, sondern daß sie darin zugleich die einzelnen Ansätze und Hindeu-

tungen auf ein gemeinsames Ziel zusammenfaßt, die wir empfinden, wenn wir überhaupt die 

Religionen nachfühlend auf die in ihnen sich offenbarenden Kräfte prüfen und von innerer 

Ueberzeugungsnotwendigkeit getrieben von höheren und tieferen Stufen sprechen. Wie auf 

die bisherigen Betrachtungen das eben über den Maßstab Ausgeführte zutrifft, so greift nun-

mehr das ein, was oben über die Idee einer religionsgeschichtlichen Entwickelung gesagt wor-

den ist. In allen großen Religionen finden wir erfahrungsgemäß verwandte Grundgedanken, 

Kräfte und Triebe, und gerade die Richtungen, in denen ihre innere Arbeit am intensivsten 

strebt und in denen wir die religiöse Kraft am tiefsten wirken fühlen, stellen etwas Gemeinsa-

mes dar, da& überall gesucht wird, stellenweise mächtig zum Ausdruck kommt und dann 

doch wieder gebunden bleibt an die überall schwer überschreitbare Grenzen. Es sind überall 

vier Gedankengruppen, in deren Anschauung sich das höhere religiöse Leben bewegt: Gott, 

die Welt, die Seele und da& in deren Beziehung sich verwirklichende höhere, überweltliche 

Leben, die Ueberwelt; und zwar sind das spezifisch religiöse Gedanken, die wohl eine ge-

wisse Beweglichkeit und Höhe der allgemeinen Kultur voraussetzen, die sich aber mit den 

Begriffen der wissenschaftlichen Reflexion nur gelegentlich berühren. An jedem dieser Ge-

danken und an ihrem gegenseitigen Verhältnis läßt sich nun deutlich zeigen, daß die hier er-

strebten Ziele im Christentum zu voller Selbständigkeit und Kraft gelangt sind. Der Gottesbe-

griff enthält überall Tendenzen auf Vereinheitlichung, Vergeistigung, Versittlichung und Ent-

gegensetzung gegen die Welt und die Seele. Die beiden letzten wiederum bilden sich aus zu 

scharfem Gegensatz von einander und vom Gottesgedanken. In dieser wachsenden Entgegen-

setzung aber liegt zugleich die Empfindung eines die Gegensätze jenseits der Sinnenerfahrung 

überwindenden höheren Lebens, die Teilnahme an der Erlösung. Diese an verschiedenen Stel-

len hervortretenden und dabei jedesmal als die stärksten religiösen Kräfte sich bekundenden 

Tendenzen bleiben aber außerhalb des Christentums überall gebunden und gehemmt durch die 

ursprüngliche Veranschaulichung Gottes im Natursein und Naturwirken und durch die Be-

trachtung des Menschen als eines bloß seienden und nicht erst in eigener Hingabe und Tat 

werdenden. Die Gesetzesreligionen verkünden den göttlichen Geisteswillen, aber sie lassen 

den natürlichen Menschen selbst die Welt überwinden. Die nichtchristlichen Erlösungsreligio-

nen verzehren die Welt und den Menschen in Gottes Substanz, aber verlieren damit auch je-

den Gehalt und positiven Sinn im Wesen Gottes. Nur das Christentum hat diesen Rest der na-

turreligiösen Empfindung überwunden und eine lebendige Gottheit geoffenbart, die Tat und 

Wille ist im Gegensatz zu allem bloß Seienden, die die Seele entzweit mit dem bloß Seienden 

und in dieser Entzweiung mit sich vereinigt, um sie geborgen und getröstet wie von Schuld 

und Trotz gereinigt in der Welt wirken zu lassen zum Aufbau eines Reiches rein persönlicher 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 44 24.07.2025 

Werte oder des Reiches Gottes15. 

So muß das Christentum nicht bloß als der Höhepunkt, sondern auch als der Konvergenzpunkt 

aller erkennbaren Entwickelungsrichtungen der Religion gelten und darf daher im Vergleich 

zu den übrigen als die zentrale Zusammenfassung und als die Eröffnung eines prinzipiell 

neuen Lebens bezeichnet werden. Daß das nicht gleichbedeutend ist mit der Realisation des 

allgemeinen, durch Abstraktion hergestellten Begriffes der Religion, braucht nicht wiederholt 

zu werden. Es ist gerade in seiner Besonderheit und in seinen charakteristischen Zügen, von 

denen aus das Ziel der Religion hier erst entscheidende neue Bestimmtheiten erfährt, der Hö-

hepunkt. Aber ebenso darf nicht vergessen werden, daß diese Offenbarung des höchsten, ein-

fachsten und stärksten religiösen Lebens eine geschichtliche Tatsache ist auch mit allen indi-

viduellen und temporären Schranken geschichtlicher Erscheinungen, und daß es diese Schran-

ken in jeder auf Erden möglichen Gestalt behalten muß. Eben deshalb ist auch mit keiner 

strengen Sicherheit zu beweisen, daß es der letzte Höhepunkt bleiben müsse und daß jede 

Ueberbietung ausgeschlossen sei. So sehr man in ihm die tiefsten Forderungen des menschli-

chen Wesens erfüllt finden mag, es sind doch Forderungen, die es in der Hauptsache erst 

selbst zur Empfindung gebracht hat, und es ist an sich nicht auszuschließen, daß eine höhere 

Offenbarung noch tiefere Postulate aufdecken möchte. So wenig bisher tatsächlich von einer 

Ueberbietung die Rede sein kann, und so sehr vielmehr alle höchste religiöse Kraft nur aus 

ihm zu gewinnen ist, so ist doch auch hieraus ein zwingender Beweis nicht abzuleiten. Hier 

hören die Beweise auf und gibt es nur mehr den seiner selbst gewissen Glauben, der sich da-

rauf berufen darf, daß schlechterdings nichts uns eine neue höhere Religion wahrscheinlich 

machen kann, und daß, wie das Christentum allen vorangehenden gegenüber eine prinzipiell 

neue Stufe war, so alle Erweiterung und Vertiefung des Lebens bisher nur auf seinem Boden 

sich vollzogen hat. Der Glaube darf es daher als die Hebung des religiösen Niveaus betrach-

ten, auf der sich das innere Leben der Menschheit weiter bewegen soll. Aber als eine absolute, 

wandellose fertige Wahrheit können und dürfen wir es nicht betrachten, und dafür dürfen wir 

uns außer auf die Forderungen geschichtlichen Denkens auch auf es selbst berufen. Denn sein 

eigenster zentraler Grundgedanke ist, daß es zwar die Teilnahme eröffnet am göttlichen Leben 

und die Gewißheit und Kraft dazu schenkt, daß aber die absolute Wahrheit erst die Zukunft 

bringen wird im Gerichte Gottes und im Stillstand der irdischen Weltzeit. Für seine eigene 

Betrachtung liegt das Absolute jenseits der Geschichte und ist es selbst eine noch mannigfach 

verhüllte Wahrheit. 

Und wenn einmal überhaupt alles erwogen werden soll, so muß auch der Möglichkeit gedacht 

werden, daß unsere ganze antik-christlich-europäische Zivilisation wieder in die Barbarei zu-

rückgeworfen werden könnte. Das würde dann wohl auch das Ende des Christentums in seiner 

heutigen Gestalt, in seiner Beziehung auf die Person Jesu und die übrigen geschichtlichen 

Fundamente, bedeuten. Aber Wahrheit und Geltung seines personalistischen Erlösungsgedan-

kens wäre damit nicht erledigt. Denkt man sich die Menschheit noch lange Jahrhunderttau-

sende existierend, so müßte man denken, daß in anderen geschichtlichen Formen die persona-

listische Erlösungsreligion wiederkehre, aus den Resten der alten sich wieder erzeuge oder 

von neuem sich bilde. Das sind nur äußerste Möglichkeiten, aber man darf auch sie nicht au-

ßer Augen lassen. Um jeden Rest der Skepsis und Unsicherheit zu zerstören, muß man auch 

ihnen ins Auge sehen. Auch ihnen gegenüber haben wir keinen Anlaß die im Christentum ver-

körperte personalistische Erlösungsreligion für etwas Erledigtes und Ueberwundenes oder 

dem Untergang bestimmtes anzusehen. 

  

 
15 Vgl. Selbständigkeit der Rel. 1896 S. 186—205. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 45 24.07.2025 

5. 

Ziehen wir auch hier das Ergebnis für unsere Hauptfrage. 

Die auf die Propheten und Jesus begründete, in der Bibel ihr klassisches Hauptzeugnis besit-

zende und in der Verschmelzung mit Antike und Germanentum einen unermeßlichen Reich-

tum entfaltende personalistische Erlösungsreligion des Christentums ist die höchste und folge-

richtigst entfaltete religiöse Lebenswelt, die wir kennen. Was in ihr wahrhaftiges Leben ist, 

wird Leben bleiben auch in jeder irgend denkbaren Weiterentwickelung und von einer solchen 

mit umfaßt, aber nicht vernichtet werden. Oder sollten wir an eine mögliche Unterbrechung 

und Zurückwerfung der Kultur und Geistesentwicklung denken müssen, so müßten wir erwar-

ten, daß es in einem neuen Anstieg ähnlich wiederkommen würde. 

Das ist unsere Lage, und nur in diesem Sinne läßt sich die „Absolutheit des Christentums“ be-

haupten. Es ist eine Verbindung gegenwärtig absoluter Entscheidung und historisch-relativer 

Entwickelungskonstruktion, aus der das Urteil hervorgeht. Es kann nicht allein aus einer Ver-

gewisserung am isolierten Objekt durch einen absoluten Wundereindruck entstehen und nicht 

aus der Entwicklung als deren sicher erweisbares Gesetz herausgelesen werden. In beiden 

Stellungen zum Gegenstand steckt etwas Richtiges Und doch ist keine erschöpfend, sondern 

es müssen beide in und aneinander zustande kommen. Die „Absolutheit“, die sich so ergibt, 

ist dann nichts anderes als die Höchstgeltung und die Gewißheit, in die Richtung auf die voll-

kommene Wahrheit sich eingestellt zu haben. 

Damit ergibt sich dann freilich die weitere Frage, ob eine solche „Absolutheit“ dem frommen, 

Gott suchenden und Gott bekennenden Menschen auch genügen könne. Wer die Probleme 

nicht empfindet, aus denen diese Lösung hervorgeht, braucht freilich mit dieser Frage sich 

nicht zu mühen. Er kann bei den alten Vergewisserungsmitteln bleiben und braucht darin 

nicht gestört zu werden. Auch das ist nicht die Frage, ob eine solche Ueberzeugung zur Schaf-

fung der großen kirchlichen Organisationen genüge oder ob diese nicht eine fester umschrie-

bene, schlechthin intolerante und intransigente Absolutheit des Wahrheitsbegriffes verlangen. 

Gewiß ist das letztere der Fall. Aber die Kirchen sind geschaffen und die Leidenschaftlichkei-

ten und dogmatischen Härten die dazu nötig waren, brauchen nicht ewig wiederholt zu wer-

den, nachdem diese Gehäuse des religiösen Lebens von ganz anderen Kulturzeitaltern einmal 

geschaffen sind. Nur darum kann es sich handeln, ob eine solche „Absolutheit“ dem schlich-

ten, modern empfindenden und denkenden Frommen genügen kann, vor allem, ob sie unseren 

durch Gymnasium und Universität, Literatur und Leben in alle Probleme der modernen Kultur 

hineingestoßenen Geistlichen und Theologen als freudige Grundlagen ihrer Arbeit dienen 

könne. Die letzteren bedürfen Sicherheit und Freudigkeit, Befreiung von der immer neu sie 

bedrohenden apologetischen Sorge, um die Kräfte frei zu bekommen für ihren ewig unent-

behrlichen und herrlichen Beruf der religiösen und ethischen Verkündigung, Beratung und Er-

ziehung. Nicht diese Apologetik sollen sie predigen, aber auf ihrer Grundlage sollen sie aller 

und jeder Apologetik ledig werden und frei von Mensch zu Mensch wirken können mit dem 

Einzigen, was wirklich Eindruck macht, der Kraft einfacher Ueberzeugung. Ist das von hier 

aus möglich? 

Auch diese Frage wird getrost beantwortet werden dürfen. 

Der fromme Mensch will Wahrheit haben, will wirklich Gott finden, will sich an wirkliche 

Offenbarung und Kundmachung Gottes klammem. Aber bedarf er dazu der absoluten Reli-

gion, der ihr Wesen und ihren Begriff erschöpfenden, allem Wandel und aller Bereicherung 

entrückten, die geschichtlichen Schranken überspringenden Gotteserkenntnis? Oder, wenn 

man mit einer freilich sehr ungerechtfertigten Verblassung des Wortes unter der absoluten 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 46 24.07.2025 

Religion nur die endgültig erreichte, nicht mehr zu überbietende Höhe der religiösen Erkennt-

nis meint, ist das erste, was er zu seiner eigenen Frömmigkeit bedarf, die Sicherheit darüber, 

daß niemals spätere Geschlechter eine höhere Gotteserkenntnis erlangen werden? Ist nicht in 

einem solchen Verlangen allzuviel enthalten von dem natürlichen menschlichen Ungestüm, 

das die Schranken und Bedingtheiten des Lebens überspringen und sich gleich an das fertige 

Ende versetzen will, wo Arbeit, Kampf und Mühe um die Wahrheit aufhört? Und ist dies Un-

gestüm nicht gerade dem Frommen ungeziemlich, der aus eigener Seelennot und aus eigenem 

Wechsel der Meinungen und Kräfte das Irrsal der irdischen Lebensrätsel tiefer kennen müßte 

als die leicht und vergnügt nach fertigen Abschlüssen strebenden Kinder der Oberflächlich-

keit? Und ist es nicht bloß Aengstlichkeit und innere Unsicherheit, wenn man einer wirklich 

erlebten religiösen Kraft erst dann völlig sicher ist, wenn man weiß, daß sie immer in dieser 

Weise, in diesem historischen Zusammenhang und in dieser gedanklichen Form erlebt werden 

muß, wie sie jetzt von uns erlebt wird? Ist nicht vielmehr das Erste, das er bedarf, die wirkli-

che, innerlichste Gewißheit, Gott begegnet zu sein und seine Stimme vernommen zu haben, 

von den Weisungen Gottes, die an sein Ohr gelangen, der deutlichsten, einfachsten und ergrei-

fendsten zu folgen und es Gott zu überlassen, wie er weiter führen werde? Kann er dann nicht 

gewiß sein, daß das, was er so als Wahrheit des Lebens innerlich gefühlt und erprobt hat, in 

alle Ewigkeit nicht zur Unwahrheit werden kann, und kann es ihn anfechten, wenn es ein blo-

ßer Glaube ist, daß über die Offenbarung Gottes in Jesus hinaus in unserem ganzen Gesichts-

kreis nichts Höheres zu erwarten ist? Das ist freilich nur ein Satz der Wahrscheinlichkeit. 

Aber ist auch diese Wahrscheinlichkeit etwas, das wir so vornehm verachten oder so unge-

stüm verschmähen dürfen, wo doch in dem Dunkel und Wirrsal unserer Erkenntnis alle Zu-

versicht zur Existenz und zum Sieg des Geistes nur auf partielles Erleben und Erfahren ge-

stützte Wahrscheinlichkeitsurteile sind, wo auch die kühnsten apologetischen Religionstheo-

rien nicht weiter gelangt sind als bis zu dem instinktiven Wahrscheinlichkeitsurteil, daß Gott 

ein solches Aufgebot von Wunderkräften und besonderen Veranstaltungen nicht zweimal oder 

noch öfter auf sich nehmen werde? 

Freilich mit solchen Darlegungen sind wir von der wissenschaftlichen Sprache übergegangen 

zur religiösen, von den wissenschaftlichen Begründungen durch allgemeine Begriffe, Gesetze 

und Notwendigkeiten zu der religiösen Ueberlegung des unmittelbaren Wertes eines religiö-

sen Gedankens für unser Leben und Fühlen. Es ist der Ton der Predigt oder der Meditation, 

den wir damit angeschlagen haben. Aber das kann bei der Frage, um die es sich jetzt handelt, 

gar nicht anders sein. Nur der Fanatiker der „Wissenschaftlichkeit“ kann das anders haben 

wollen, der seinen eigenen Ueberzeugungen und Wertungen erst traut, wenn er sie in schein-

bar wissenschaftliche Sätze übersetzt hat und solange ihm das nicht gelungen ist, auf alle un-

mittelbare Lebensbejahung verzichtet. Der Wissenschaft ist mit den früheren Erwägungen Ge-

nüge geschehen; jetzt handelt es sich darum, ob die von ihr aus mögliche, in der Auseinander-

setzung mit ihr gewonnene Lebensstellung dem unmittelbar urteilenden und fühlenden Leben 

genüge und wie sie sich für dieses gestalte. Das aber ist nur möglich in dem Tone der religiö-

sen Meditation oder Selbstbesinnung, des Appells an das unmittelbare Gefühl. Anders kann ja 

auch der Monist nicht das Genügen seines Pantheismus oder der Humanist die Herrlichkeit 

hellenistischer Bildung oder der Zukunftsprophet die des Uebermenschen dartun. Fahren wir 

also unbekümmert um den Vorwurf der Deklamation in dieser spezifisch religiösen Rede-

weise fort. 

Der Fromme bedarf der Gewißheit, auf dem richtigen Wege zu sein, dem richtigen Stern zu 

folgen. Wo verschiedene Wege zu Gott sich ihm darbieten, wird er den gehen, den ihm sein 

Gefühl und Gewissen als den richtigsten zeigt, und wird auf diesen alle zu führen versuchen, 

die mit ihm verstehen, was Religion ist, oder die zu diesem Verständnis erziehbar sind. Aber 

er wird nicht bedürfen, daß er allein die Wahrheit hat und sonst niemand, und ebensowenig 

wird er bedürfen, daß er die vollendete und fertige Wahrheit hat. Ihm genügt, daß er das Tiefs-



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 47 24.07.2025 

te und Beste habe, was es gibt, und über das hinaus Höheres zu suchen zwecklos ist, da es nir-

gends existiert und er es selbst sich nicht erfinden kann. So wird er ein Christ sein, weil er hier 

die stärkste und einfachste Offenbarung der höheren Welt empfindet, und er wird im Christen-

glauben nicht die absolute, aber die normative, die für ihn und bis jetzt normative Religion er-

kennen. Tut er aber das, so wird er zugleich die einzigartige und prinzipiell eine neue Stufe 

bedeutende Stellung des Christentums empfinden. Er wird die ihm innewohnende und bei ihm 

tiefer als irgendwo sonst mit dem Eindruck der Stifterpersönlichkeit verbundene Gewißheit 

einer prinzipiell abschließenden und neues Leben eröffnenden Gottesoffenbarung fühlen und 

damit den Glauben gewinnen, daß er es nicht nur mit der für ihn und bis jetzt, sondern auch 

mit der für die Zukunft normativen Religion zu tun habe. Er wird sich diesen Glauben ver-

deutlichen und bestätigen an einer teleologisch-entwickelungsgeschichtlichen Betrachtung der 

Geschichte, und wird die Wahrscheinlichkeitsurteile, die hier zu gewinnen sind, aufs höchste 

achten, weil andere Urteile auf diesem Gebiet dem Menschen versagt sind. Seine Christlich-

keit selbst aber wird er von diesen Theorien nicht abhängig machen. Sie ruht auf dem eigenen 

Erleben und dem Vergleich mit den Kräften vor uns und neben uns; sein letzter Entschei-

dungsgrund wird immer der sein, daß er Gott nirgends so zu finden vermag wie in der prophe-

tisch-christlichen Lebenswelt, daß er hier wirklich Gott gefunden habe, und daß daher, was 

immer Gott mit der Menschheit tun möge, dieser Glaube nie gelogen haben kann. Die Gegen-

wart ist ihm an Jesus gewiesen, der der Quellpunkt und die Veranschaulichung dieser ganzen 

Lebenswelt ist und ohne dessen Zentralstellung in unserem Glauben keine ihn fortpflanzende 

religiöse Gemeinschaft denkbar ist. Die Bindung aller für uns ausdenkbaren Zukunft an Jesus 

ist ihm ein Glaube, der damit gegeben ist und hieraus folgt, aber nicht eine dogmatische Theo-

rie, um deren Preis der christliche Glaube überhaupt erst zu haben wäre. 

Der Fromme bedarf des Absoluten, des Hereinragens einer Welt unendlicher Kräfte und letz-

ter Werte, und das heißt nichts anderes, als er bedarf Gottes. Nur in Gott, der Quelle alles ge-

schichtlichen Lebens, und nicht in einer einzelnen geschichtlichen Erscheinung hat er das Ab-

solute. Er hat es immer nur als Gewißheit, daß es überhaupt ein letztes unendlich wertvolles 

Ziel gebe, und als Verbürgung des Zukünftigen durch die gegenwärtige Erkenntnis Gottes. An 

diesem Absoluten hat er aber im Lebensprozeß der Geschichte immer nur teil aüf geschichtli-

che, durch den jeweiligen Zusammenhang bedingte Weise, immer nur in historisch individua-

lisierten und auf die Zukunft hindeutenden Offenbarungen des Absoluten, des der Geschichte 

transzendenten Ewigen und Unbedingt-Wertvollen. Er kann nur wirkliche Teilnahme am Ab-

soluten, wirkliche innere Berührung mit ihm wollen und in den verschiedenen historischen 

Eröffnungen dieser Teilnahme das stärkste und tiefste göttliche Leben suchen. Aber auch da 

wird er sich von selbst darein ergeben, es nur auf historische Weise empfangen zu haben und 

für seine eigene Gegenwart es nur auf historische Weise gestalten zu können. Das Absolute in 

der Geschichte auf absolute Weise an einem einzelnen Punkt haben zu wollen ist ein Wahn, 

der nicht bloß an seiner Undurchführbarkeit scheitert, sondern auch an seinem eigenen inne-

ren Widerspruch gegen das Wesen aller historischen Religiosität. Denn wo dieser Wahn im 

vollen Ernst zu Theorien sich verdichtet hat, da fällt eine doktrinäre Starrheit und bleiche 

Kälte auf die Religion, vor der das ahnungsvolle Halbdunkel entweicht, in dem sich allein die 

belebenden Kräfte der Religion mitteilen, in dem erst der Mensch seine Kleinheit und Enge 

gewahr wird, und in dem er durch Ahnung und Glauben erst seine wahre Größe fühlt. Oder es 

ergibt sich ein harter Fanatismus, der alle Milde und Weite vergißt und alle zu dem zwingen 

will, was man so sicher weiß und besitzt. Eben daher hat auch die lebendig aus Gott spre-

chende Frömmigkeit niemals solche Theorien vorgetragen; sie hat die einfache Entscheidung 

für oder wider verlangt und die absolute Wahrheit der Zukunft, dem Ende der Geschichte, 

vorbehalten. 

So bedarf der Christ nur der Gewißheit einer wirklichen Offenbarung Gottes in der christli-

chen Lebenswelt und der Gewißheit, daß er eine höhere sonst nirgends finden könne. Diese 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 48 24.07.2025 

Gewißheit kann er finden auch in einer rein historischen Betrachtung des Christentums, bei 

der ihm der Gottesglaube in Jesus und seiner Gemeinde mit der am stärksten umwandelnden, 

der am meisten erschütternden und am mächtigsten bindenden Kraft entgegen tritt. Die abso-

lute Religion, bei der nicht mehr bloß der kämpfende Glaube, sondern die wandellose sichere 

Erkenntnis die Wahrheit besitzt, wird er in voller Ruhe dem Jenseits der Historie überlassen 

können. Und dafür wird er sich vor allem auf die Verkündigung Jesu selbst berufen dürfen. 

Jesus knüpft überall aufs unbefangenste an die Gottesoffenbarung und Gotteserkenntnis an, 

die er vorfindet, und zieht sie hinein in die Forderung und die Verheißung, die er als das letzte 

Wort des Vaters, als die höchste über das ewige Schicksal entscheidende Wahrheit verkündet. 

Daran soll jeder in Einfachheit und Lauterkeit des Herzens sich halten und damit in der Kraft 

Gottes sich bereiten auf die Zukunft. Die volle Erlösung, die volle Erkenntnis und den wan-

dellosen Sieg wird aber erst diese Zukunft bringen. Es ist nur die höchste, letzte, bleibende 

Wahrheit, die Jesus bringt, und die von ihm aus die die ganze Seele ergreifende Macht emp-

fängt. Aber die absolute Religion hat auch er, und gerade er, dem Jenseits der Historie vorbe-

halten. Auch die Bindung der Zukunft an seine Person hat wiederum gerade er nur in der Ge-

stalt der Glaubenszuversicht ausgesprochen, daß Wille und Verheißung des Vaters in seiner 

Verkündigung ihre ganze Tiefe offenbaren. Erst die Apologetik, die schon in der ältesten Ge-

meinde die geschenkte Wahrheit zu sichern und zu isolieren strebte, hat alle anderen Lichter 

ausgelöscht, um das Licht Jesu allein leuchten zu lassen, und hat die vollendende Erlösung der 

Zukunft hineinverlegt in seine Todesleiden, um so alles schlechthin zu binden an den Glauben 

an Jesus* Wenn Jesus die einzige wirkliche Offenbarung ist, dann ist er selbstverständlich 

auch die normative und bleibende. Und wenn die Erlösung in seinem Tun wesentlich bereits 

bewirkt ist, dann bleibt selbstverständlich alle Zukunft an ihn gebunden. Die Historie hat nun 

freilich diese künstlichen oder gewalttätigen Isolierungen aufgehoben, aber Jesus bleibt ihr die 

Quelle aller höchsten Kraft zu einem Leben aus Gott und aller Hoffnung des Sieges, und eben 

darum das Christentum bei der Abwesenheit jeder Spur irgend einer höheren religiösen Kraft 

berechtigt in seinem Vertrauen und seiner Forderung, daß von ihm allein das höhere religiöse 

Leben der Menschheit dauernd ausgehen werde. 

Wie so für die subjektive Frömmigkeit die historische Betrachtung des Christentums genügt, 

um ihr volle Kraft und Sicherheit zu geben, so wird von dieser Betrachtung aus auch die Ge-

samterscheinung des Christentums um nichts herabgesetzt oder bedeutungsloser gemacht. Es 

wird nicht zu einer beliebigen Antiquität der Religionsgeschichte, die mit möglichster gelehr-

ter Kälte und Gleichgültigkeit zu behandeln, in der jede Ueberlieferung zu bezweifeln und zu 

zersetzen, in der alles Ungemeine und Unerhörte auf das Niveau des Trivialen und Gemeinen 

herabzuziehen wäre. Seine Geschichte, wie sie in der Erinnerung der Gläubigen selbst ver-

herrlicht und apologetisch gefärbt sich darstellt, braucht darum nicht wie ein Angeklagter be-

handelt zu werden, bei dem jede Aussage mit äußerstem Mißtrauen zu behandeln und jeder 

Verdachtsgrund von vorneherein als Wahrscheinlichkeit zu betrachten ist. Es wird vielmehr 

studiert werden müssen mit der ganzen Liebe und Hingebung, die wir vor der höchsten religi-

ösen Offenbarung der Menschheit empfinden müssen, und das große Wunder seiner Entste-

hung und Entwickelung wird dem Blick, dem auch die andern Religionen große Wunder sind, 

darum nicht minder gewaltig erscheinen. All das Irrationale und Geheimnisvolle, alle die gro-

ßen Machterweise erregten Geistes gegenüber der Materie, all die ungewöhnlichen Züge spe-

zifisch religiöser Peinlichkeiten, denen wir hier wie bei andern Religionen begegnen, werden 

uns nicht zum Märchen werden und darum die Religionsgeschichte zur Märchensammlung 

stempeln, weil wir die Psychologie der Legende kennen. Im Gegenteil. Es wird die großar-

tigste und erhabenste, wenn auch schwierigste Aufgabe bleiben, dieses gewaltigste Ereignis 

der Geschichte und diese Grundlage alles unseres geistigen Lebens mit allen Mitteln histori-

scher Kunst zu erforschen, und das Bild, das wir so gewinnen, wird bei aller Unsicherheit der 

Ueberlieferung doch in den Hauptzügen sich deutlich vor unser Auge stellen als die stärkste 

Weckung von Ehrfurcht und Bewunderung. Auf den Trümmern der antiken Volksreligionen 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 49 24.07.2025 

erhebt sich aus dem kleinen jüdischen Volke die religiöse Kraft, die alle frei gewordenen reli-

giösen Kräfte dieser zerstörten Welt und alle hier aufstrebenden, tiefsinnigen religiösen Neu-

bildungen an sich zieht. Aus der Seele eines einzigen Menschen, der ganz im Gedankenkreise 

seines Volkes lebt und doch eine unvergleichliche schöpferische Originalität besitzt, der sein 

Leben an das Schwierigste und Größte setzt, und bei dem doch das Einfachste das Gewal-

tigste ist, ergießt sie sich in die Kreise der Namenlosen, der Kleinen und Gedrückten, der ver-

borgenen Helden des Leidens und der Arbeit, der unphilosophischen und unliterarischen Men-

schen, um aus ihnen emporsteigend eine ermattende Welt zu erneuen, Staat, Familie und Ge-

sellschaft, Wissenschaft und Kunst mit neuen Kräften zu durchdringen und aller Zukunft das 

große Problem zu stellen, wie sie mit dem einzigen, wahrhaftigen und bleibenden Wert des 

Lebens, mit der Religion, die wechselnden und bedingten Werte der Kultur verbinden Atolle. 

Das bleibt wahrlich ein Bild, das Ehrfurcht und Andacht weckt, und von dessen Lichtpunkten 

die belebenden Strahlen unerschöpflicher religiöser Kraft ausgehen, auch wenn alles in den 

Grenzen historischer Bedingtheit sich begeben hat, und wenn alle Mängel des Menschlichen 

hier so wenig gefehlt haben als sonst wo. Der Fromme darf ruhig fortfahren, darin die Ge-

schichte seines Heils zu sehen und aus ihr die erhebende, stärkende und sammelnde Kraft zu 

gewinnen, die jeder verliert, der aus seinem eigenen Herzen allein eine in der freien Luft der 

Denknotwendigkeit schwebende Religion erzeugen will. 

Das Christentum bleibt die große Offenbarung Gottes an die Menschen, auch wenn die andern 

Religionen mit aller über Erde, Leid und Schuld erhebenden Kraft, die sie besitzen, gleichfalls 

Offenbarungen Gottes sind, und auch wenn die abstrakte Möglichkeit weiterer Offenbarungen 

durch keine Theorie beseitigt werden kann. Das Christentum bleibt die Erlösung, auch wenn 

überall in jeder Religion die über den natürlichen Menschen und sein natürliches Begehren 

hinausführende Kraft Erlösung ist, und auch wenn seine Erlösung fortschreitet in der Ge-

schichte mit jeder Pflanzung des Glaubens an Gott in schwache und sündige Herzen. Das 

Christentum bleibt insbesondere das Werk Jesu, das seine stärkste Kraft hat in der Beziehung 

auf ihn und seine Zuversicht schöpft aus dem Glauben an die lebendige und wahrhaftige Ver-

bürgung der Gnade Gottes in seiner Persönlichkeit. Auch wenn wir in anderen Helden und 

Propheten der Religion Gottes Kraft und Wirkung verspüren, so ist doch im Christentum tie-

fer als irgendwo sonst der Glaube an Gott verbunden mit dem Aufblick zu dem Leben und 

Leiden des f Offenbarens und Bürgen. Auch wenn wir die Unmöglichkeit einer Ueberschrei- 

tung Jesu nicht beweisen können, so bleibt doch die Tatsache, daß wir alle zu schwach sind, 

um irgend eine höhere Gotteskraft in unserm Herzen zu entdecken, vielmehr Ruhe und Frie-

den nur durch die Unterordnung unter ihn und sein Geistesreich gewinnen. Es bleibt darum 

auch die christliche Geistes- und Lebensgemeinschaft als die einzigartige Gemeinschaft des 

Glaubens und der Liebe, die von ihm ausgeht und an der Verkündigung von ihm sich nährt 

und befestigt. Sie bedarf keines andern Fundamentes als der Gewißheit, in ihm die höchsten 

religiösen und sittlichen Kräfte gewonnen zu haben, und bedarf keiner Apologetik, die diese 

Wahrheit dadurch wahrer macht, daß Gotteskraft und Leben allen außerhalb der Christenheit 

entzogen und der Christenheit in übernatürlicher oder absoluter Weise gegeben sei. 

Der religiöse Mensch verliert derart nichts bei einer einfach und schlicht historischen Betrach-

tung des Christentums, dafür aber wird er andrerseits dadurch frei von allerhand Sorgen und 

Problemen, die durch ihre künstlichen Lösungen ihn niemals zu rechter Ruhe kommen lassen 

und in immer neue Künste stürzen. Er braucht nicht zu erschrecken, wenn er im Buddhismus 

und Zoroastrismus dem Christentum verwandte Elemente findet, wenn er bei Platon, Epiktet 

oder Plotin religiöse Gedanken und Kräfte findet, die wirklich oder scheinbar Parallelen und 

Vorausnahmen des Christentums sind. Auch in ihnen ist ja doch Gott lebendig und offenbar, 

und es ist deutlich genug, daß ihre religiösen Kräfte in den christlichen Gottesglauben und die 

christliche Idee der Persönlichkeit eingemündet 'sind und dieser einen mächtigen Zuwachs ge-

bracht haben. Er braucht nicht zurückzuscheuen, wenn er das Christentum genährt findet aus 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 50 24.07.2025 

vorausgegangenen und umgebenden Religionsentwickelungen, wenn der asiatische Synkretis-

mus wie die hellenische Ethik und Religionsphilosophie mit ihm konvergieren und in es ein-

münden. Das sind alles auch ihrerseits lebendige religiöse Bewegungen, in denen Gott ist, und 

das Christentum hat sich genährt aus allen diesen ihm verwandten und entgegenkommenden 

Elementen. Ja es ist seine charakteristische Aufgabe gewesen, der Kristallisationspunkt des 

Höchsten und Besten zu werden, was in der inneren Welt des Menschen entdeckt worden war, 

und daß es gerade durch seine überlegene Kraft an sich zu ziehen und zu stützen geeignet war. 

Man braucht vor allem nicht zu erschrecken, wenn man Jesus selbst und seine ältesten Send-

boten unter dem stärksten Einfluß von jüdischen und allgemein antiken Gedanken stehen 

sieht, die uns heute völlig fremdartig sind. Diese Gedanken sind selbst hervorgegangen aus 

lebendigem religiösem Fühlen; die Männer des Urchristentums haben in ihnen gelebt, wie in 

etwas Selbstverständlichem, das die Voraussetzung der neuen religiösen Kräfte bildet. Sie 

sind antike Menschen, Juden, Männer aus dem Volke, und, wenn hier wie überall religiöse Er-

neuerungen aus dem Volke und nicht von der Höhe raffinierter und skeptischer Bildung aus-

gehen, so ist es auch selbstverständlich, daß der Horizont des Volkes nicht bloß den religiösen 

Gedanken umschränkt, sondern daß die neuen religiösen Ideen gerade aus charakteristischen 

Grundgedanken der bisherigen populären Frömmigkeit und ihres Weltbildes hervorgehen. Da-

für ist sie aber andrerseits auch noch frei von Philosophie und Theologie, von den die leben-

dige Substanz des Willens verzettelnden Gedankenkünsten und der Rechthaberei des gesetzli-

chen Buchstabens, und ist ihre Kritik eine rein ethische und religiöse; dafür ist der religiöse 

Gedanke selbst noch von einer unreflektierten Reinheit und Größe, die seine Ablösung von 

den ersten jüdischen Formen ermöglichte. Und schließlich bei dieser Ablösung darf man sich 

nicht wundern, daß nur neue Begrenzungen durch griechische Religionselemente die Folge 

waren, daß Gedanke und Kraft von ihrer ursprünglichen Höhe rasch sanken und in die Niede-

rung eines Durchschnittes ausmündeten. Auch dieser altchristliche Durchschnitt selbst stellte 

schon eine Hebung des inneren Lebens dar, und aus ihm wirkten die Kräfte weiter zu immer 

neuen Offenbarungen, an denen wir jedesmal in geschichtlich gebundener Weise doch die be-

freiende Größe des christlichen Gedankens erfahren bis heute. Alle diese Erkenntnis von der 

notwendigen Relativität jedes Momentes des geschichtlichen Daseins entwerten weder die Ur-

zeit, noch den gegenwärtigen Moment, noch irgend einen der dazwischen liegenden. Unser 

sittliches und religiöses Urteil vermag die verschiedene Bedeutung dieser Momente gegen ei-

nander abzuschätzen, wie es den Wert des Christentums gegenüber den anderen Religionen 

abzuschätzen vermag, und wir wissen uns in alledem auf dem rechten Wege zu dem Ziele der 

Geschichte, dessen Herbeiführung und dessen Wesen wir Gott anheimstellen. Wir stehen in 

der Richtung und Lebensbewegung auf das Absolute, indem wir der Lebenswelt der persona-

listischen Religion uns hingeben und im Christentum deren Verkörperung in unserem Kultur-

zusammenhang und unserem historischen Moment erkennen. Alles andere bleibt als jenseits 

des Durchbruches zum Personalismus liegend hinter und neben uns. Das genügt, um uns das-

jenige Gefühl der Absolutheit zu geben, dessen wir bedürfen und das überhaupt für uns er-

reichbar ist. 

6. 

Das Christentum als Höhepunkt aller bisherigen Religion und als Boden und Voraussetzung 

jeder kräftigen und klaren Religiosität der Zukunft, zugleich ohne jede Wahrscheinlichkeit ei-

ner Ueberholung und einer Loslösung von seinen historischen Grundlagen, soweit unser histo-

rischer Gesichtskreis reicht: das ist das Ergebnis der bisherigen Betrachtung, die dem Histo-

risch-Relativen alle Rechnung trug und doch zugleich dem religiösen Bedürfnis nach Sicher-

heit der Gemeinschaft mit Gott und des Heils genügt. 

Es könnte mit diesem einfachen, aber bedeutsamen Ergebnis alles geleistet zu sein scheinen. 

Aber trotzdem bleiben noch die letzten Bedenken zurück, in denen das Problem seinen eigent-



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 51 24.07.2025 

lichen Grund hat, die letzten Gründe der Skepsis und die letzten Gründe des Anstoßes an einer 

solchen Lösung. Es ist unverkennbar, daß eine solche Auffassung der Sachlage nicht bloß der 

orthodoxen und auch der liberalen Theologie widerspricht, sondern daß sie auch im Gegens-

ätze steht zu der im Ganzen und Großen herausgebildeten kirchlichen Selbstanschauung des 

Christentums seit der Bildung der urchristlichen Gemeinde und dem Siege der paulinischen 

Theologie. Befinden wir uns mit einer solchen Denkweise noch innerhalb des Christentums 

und kann sie eine besondere Bedeutung des Christentums überhaupt festhalten, wenn sie des-

sen kirchliche Absolutheitstheorie zu einem Spezialfall der Selbstauffassung aller Religionen 

macht? Ist diese Würdigung des Christentums nicht doch im Widerspruch mit der ihm einge-

pflanzten Tendenz auf abschließende und einzigartige Wahrheit? und ist andrerseits diese 

Tendenz, wenn sie wirklich anerkannt wird, dann nicht doch durch die Gleichartigkeit mit den 

entsprechenden Tendenzen der anderen Universalreligionen der Illusion verdächtig? Oder an-

ders ausgedrückt: Tritt an Stelle der ^Absolutheit“ die einfache schlichte Höchstgeltung des 

Christentums in dem bisher bezeichneten Sinne, kann dann einerseits diese Höchstgeltung ei-

ner sie schlechthin einzigartig und notwendig machenden Verankerung in einer der kirchli-

chen Wunderlehre doch immer ähnlichen speziellen Geltungstheorie entbehren, ohne das ei-

gene innere Wesen des bisherigen Glaubens aufzulösen, und kann sie andrerseits sich wirklich 

historisch denken lassen, ohne daß die verschiedenen Allgemeingültigkeiten sich auf heben? 

Die Antwort auf diese Fragen führt zum letzten Kerne des Problems, zu der Frage der Ablös-

barkeit des Christentums von seiner kirchlich-historischen Form. Damit kehren wir wieder zu-

rück zur eigentlich wissenschaftlichen Untersuchung und Sprache16. 

Es ist das eine allgemeine Frage, die nicht bloß für die Religion, sondern für alle Werttypen 

des höheren Geisteslebens, ja für die einfachsten Urteile des täglichen Daseins gilt. Jedes ein-

fachste Wahrnehmungsurteil, jede natürlichste Willensregung, jede überkommene Regel und 

Sitte gilt dem naiven Menschen als absolut. Alle die verschiedenen Formationen des höheren 

 
16 An diesem Punkt setzt das Glaubensgericht ein, das der Kieler Generalsuperintendent Kaftan über den in die-

ser Schrift vertretenen Standpunkt gehalten hat. Er verfährt völlig wie der Papst in der Enzyklika „Pascendi“ ge-

genüber den Modernisten, nur sehr viel gewissenhafter in der Wiedergabe meiner modernistischen Lehre und in 

einem unvergleichlich anständigeren Ton des Urteilsspruches. In der Sache aber ist die Methode dieselbe. Es 

wird die Unvereinbarkeit meiner Lehre mit dem biblisch (d. h. paulinisch)- kirchlichen Standpunkt an allen 

Punkten aufgezeigt und aus meiner Ablösung der christlichen Idee von ihrer alten supranaturalistischen Gestalt 

gefolgert, daß ich sicherlich kein Theologe, schwerlich ein Christ, vielmehr christlicher Religionsphilosoph oder 

allenfalls christlich gefärbter Neuplatoniker sei. Auf die Gründe, die mich zu einer solchen Ablösung zwingen, 

auf Naturwissenschaften, Geschichte und Philosophie, wird gar nicht eingegangen. Es genügt, die Ablösung zu 

konstatieren: „Der Antisupranaturalismus ist sein Gericht.“ Nach beliebter theologischer Methode werden die 

Gründe, die ich angebe, für Selbsttäuschung erklärt; nur ein „von der Welt bestimmter“, d. h. ungeistlicher Sinn 

sei es, der mich zur Aufstellung solcher Gründe veranlaßt habe; der eigentliche Grund liege im Weltsinn. Es 

könne überhaupt mit der Theologie nicht besser werden, bis sie den Wahn völlig fahren lasse, Methoden und Vo-

raussetzungen mit den weltlichen Fakultäten irgendwie gemein zu haben. — Gewiß liegt an diesem Punkte die 

Differenz, und im Sinne Kaftans ist diese Schrift keine theologische. Ihr kommt es auf Wahrheit an und nicht auf 

Theologie, und Wahrheit hält sie nur für möglich auf dem Boden der allgemeinen wissenschaftlichen Methoden. 

Kaftan konstatiert damit nur, was ich selbst immer sage, und erklärt mich durch meine „Ablösung“ eo ipso als 

gerichtet. Wenn daraus nicht die Konsequenz der Absetzungswürdigkeit und der Unschädlichmachung gezogen 

werden soll, so ist dagegen in der Tat nicht viel einzuwenden. Ich nehme eben das, was alle Welt in den Kreisen 

der modernen Wissenschaft als Erschwerung der christlich-religiösen Position betrachtet, sehr viel ernster als ein 

Kirchenfürst, und halte die Dinge mit der Konstatierung der Abweichung von der Kirchenlehre und einigen völ-

lig aus den Fugen gerenkten kantisierenden Redewendungen nicht für erledigt. Ich lasse mir daher das Prädikat, 

das ich in Kaftans Prüfung erhalten habe, „christlicher Neuplatoniker“, ganz gern gefallen, um so mehr als man 

es auch umdrehen kann zum neuplatonischen Christen; ich bin da in guter Gesellschaft der gebildetsten Kirchen-

väter, die freilich auch einem ähnlichen Urteilsspruch nicht entgangen sind.. Auch tröste ich mich damit, daß un-

ser Herrgott nicht der Generalsuperintendent des Universums ist, und fahre daher ganz ruhig fort, mich für einen 

Christen zu halten. In welchem Sinne ich das verstehe, das zeigt ja gerade diese Schrift und besonders dieser 

letzte Abschnitt. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 52 24.07.2025 

Geisteslebens in Staat, Recht und Gesellschaft, in Kunst, Moral und Wissenschaft empfinden 

sich in ihrem naiven Wachstum, in ihren Ursprüngen und ihrer Gewohnheitsherrschaft als ab-

solut. Jede religiöse Verehrung betrachtet sich für den Umkreis ihres Bereiches von Hause aus 

und selbstverständlich als absolut, und jede Universalreligion tut das Gleiche für jeden denk-

baren Bereich überhaupt. Die Absolutheit ist ein allgemeines Merkmal des naiven Denkens. 

Aber ebenso allgemein ist der Vorgang, der die Einschränkung oder Brechung dieser naiven 

Ueberzeugung hervorbringt. Die Vergleichung und die Wahrnehmung von dabei erfolgenden 

Berichtigungen der ersten naiven Meinung brechen die Absolutheit und eröffnen das Denken; 

die Ablösung von der ersten naiven Absolutheit ist das Wesen der Kultur und erfolgt überall 

in allerhand Kämpfen und Verschleierungen, da man das Gefühl hat, mit dieser Ablösung ein 

Stück urwüchsiger Kraft zu verlieren. Man sucht konstante. Zusammenhänge, um von ihnen 

aus die unmittelbare Meinung zu berichtigen und sicher zu lenken; man sucht ein Allgemei-

nes, um das Besondere richtig aufzufassen und in den- Zusammenhang einzustellen. Von den 

rohesten einfachsten Korrekturen des nächsten sinnlichen Augenscheins führt eine ununter-

brochene Kette von Auflösungen, Vergleichungen, Neuordnungen und Kombinationen zu ei-

ner bald mehr, bald weniger klar durchgeführten Umdenkung der Wirklichkeit, in der nichts 

Besonderes, sondern nur mehr die allgemeinsten Ordnungsprinzipien absolut sind. Ganz 

ebenso geht es mit den geistigen Werten und den Religionen. Einzelne enttäuschte Erwartun-

gen, Vergleichungen des von der Religion behaupteten Bildes der Dinge mit anderweitig ent-

stehenden Bildern, Zusammenstöße und Widersprüche der Gedanken, vor allem der Zusam-

menstoß verschiedener Religionstypen: alles das führt zu Vergleichungen und Berichtigun-

gen, die den ersten naiven Stand verwandeln und keine Ruhe finden, bis alle verschiedenen 

Typen einander gegenübergestellt und alle Widersprüche und Gegensätze mit einander kon-

frontiert sind, um in diesen Zusammenordnungen ein letztes, Einheit und Zusammenhang der 

Auffassung und Beurteilung ermöglichendes Prinzip zu finden. Das naive Weltbild wandelt 

sich zum wissenschaftlichen. Das letztere macht in immer weiterem Umfang die unmittelbare 

Wahrnehmung und Bewertung durch Vergleichung und Kombination mit anderem zum Prob-

lem und sucht mit immer größerer Dringlichkeit von allgemeinen und notwendigen, in dieser 

Arbeit abstrahierten Gedanken aus das schwankend Gewordene neu zu befestigen oder zu 

gunsten bleibenderer, besserer und wahrerer Gedanken zu beseitigen oder herabzusetzen... 

Diese Verwandelung des naiven Weltbildes in das wissenschaftliche hat die Erde um die 

Sonne und die Sonne um unsichtbare Sternwelten kreisen lassen, hat die Erkenntnis statt ein-

fach nach den Dingen nach Gesetzen und Nötigungen des Bewußtseins sich richten lassen, hat 

die objektiven Kulturwerte zu 'widerspruchsreichen menschlichen Hervorbringungen ge-

macht; es hat auch die naive Selbstgewißheit der Religion zu wissenschaftlichen Begründun-

gen und Auseinandersetzungen genötigt, in denen schließlich die Religion psychologisch zu 

einem vielfach bedingten Phänomen des Subjekts und historisch zu einem unbegrenzten Rei-

che einzelner, großenteils gleiche Ansprüche erhebender, Religionen geworden ist. 

Das Problem ist also nichts anderes als das allgemeine Problem des Verhältnisses des naiven 

Weltbildes zum wissenschaftlichen in seiner Anwendung auf die Religion. Die Schmerzen, 

Zweifel, Sorgen und Unsicherheiten, die die Wissenschaft in ihrer Anwendung auf die Reli-

gion hervorbringt, sind keine andern, als die überhaupt das wissenschaftliche Weltbild über 

den in naiver Denk- und Wertungsgewohnheit wurzelnden Menschen hereingebracht hat und 

hereinbringt, und ebenso sind die Lösungsversuche und -mittel hier keine anderen als diejeni-

gen, mit welchen überhaupt die Wissenschaft das erschütterte Einzelne aus einem erkannten 

Cesamtzusammenhang in irgend einer Umwandelung wiederherzustellen strebt. So wenig wie 

auf irgend etwas anderes kann das wissenschaftliche Denken auf die Religion ohne tief um-

wandelnde Wirkung bleiben. Die Kunst, nach der so viele Theologen suchen wie nach der 

Quadratur des Zirkels, die Kunst, den Pelz zu waschen ohne ihn naß zu machen, ist darum 

hier so wenig erreichbar als irgendwo sonst. Die Aufregungen und Schmerzen, die überall der 

Uebergang vom naiven zum wissenschaftlichen Denken mit sich bringt, sind hier am 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 53 24.07.2025 

wenigsten zu vermeiden. Aber andrerseits gilt auch bei der Religion, was überall sonst vom 

wissenschaftlichen Denken gilt: es verwandelt das unmittelbare Bild, hebt aber die naive 

Wirklichkeit nicht auf, sondern gibt ihr nur eine veränderte Beziehung und Auffassung, Die 

Absolutheit der Ueberzeugung rückt nur von dem isoliert aufgefaßten Einzelnen auf den Zu-

sammenhang, aus dem nunmehr das Einzelne zu verstehen ist. Wie der radikalste prinzipielle 

Skeptiker in der Behauptung der Notwendigkeit der Skepsis einen Rest der naiven Denkwirk-

lichkeit behält, so behält auch der radikalste Religionsleugner in den Versuchen einer Erklä-

rung des religiösen Phänomens einen Rest der naiven Religionswirklichkeit. Wo aber diese 

Exzesse in der Verwandelung des naiven Bildes vermieden bleiben, da wird erst recht das Ziel 

der Wissenschaft, die naive Wirklichkeit nur auf einer höheren Stufe, im Rahmen eines mög-

lichst umfassenden Gesamtzusammenhangs, wieder herzustellen. Alle Radikalismen des Den-

kens bestehen ja nur darin, daß die entdeckte Einsicht des Unterschiedes zwischen naivem 

und wissenschaftlichem Denken die Möglichkeit eines totalen Widerspruches zwischen der 

wahren Wirklichkeit des Denkens und der Scheinwirklichkeit der Meinung vorspiegelt, und 

daß dann allgemeine Begriffe, die an einem Teil der Wirklichkeit gewonnen wurden, mit abs-

trakter Konsequenz auf das Ganze angewendet werden. Und alle gesättigte Weisheit des Den-

kens besteht nur darin, daß der naive Bestand der Wirklichkeit nicht vernichtet, sondern in hö-

herem Zusammenhang gesehen wird, daß die verschiedenen Ordnungen und Gebiete der nai-

ven Wirklichkeit in ihrer für den Menschen unüberwindlichen Unvereinbarkeit auch bei dieser 

Erhebung in den Gedanken bestehen bleiben, wenn sie wirklich sich als unvereinbar erweisen. 

Das nennt man dann Erkenntnistheorie. 

Geschieht aber das, dann zeigt sich, daß die wissenschaftliche Verwandelung nicht bloß 

Schmerzen, Sorgen und Brüche mit sich bringt, sondern andrerseits auch eine erhebende und 

befreiende Wirkung. Sie befreit aus der Enge, Kleinheit und Unduldsamkeit, aus der Unsi-

cherheit, Verschwommenheit und Einseitigkeit des ersten Bildes zum weiten ruhigen Ueber-

blick, zur Größe und Milde der Gesinnung, zur Duldung und Nachsicht, zur Festigkeit und 

Klarheit der Ueberzeugung. An Stelle des leidenschaftlichen Fanatismus, der bei jeder Be-

streitung der Alleingeltung mit dieser alles andere zugleich wanken und fallen sieht, tritt die 

milde Sicherheit, daß auch im weiteren Rahmen sich die echten und wahren Kräfte der Wirk-

lichkeit behaupten und nur die künstlich oder zufällig in den Vordergrund gedrängten sich 

verlieren oder auf ihr bescheidenes Maß zurückführen. Alle diese Wirkungen bringt jene 

Wandelung daher auch auf die Religion hervor. Was sie an Zweifeln, Sorgen, Kämpfen und 

Schmerzen über die Menschen bringt, macht sie wieder gut durch die Ruhe und Sicherheit des 

auf das Wesentliche gehenden Urteils, durch Duldung und Nachsicht gegen individuelle und 

temporäre Gestaltungen, durch Größe und Weite des Blickes, durch tiefere Wurzelung in ei-

nem breiteren Boden. Freilich nimmt die Religion in dieser Arbeit insoferne eine besondere 

Stellung ein, als sie das Zentrum und den Halt aller Wertungen des höheren Geisteslebens bil-

det und daher von ihr aus die unvermeidlichen Erschütterungen jener Umwandelung schmerz-

licher und störender empfunden werden als irgendwo sonst. Dafür ist aber auch die aus der 

wissenschaftlichen Durcharbeitung gewonnene Rückkehr zu dem auf eine höhere Stufe geho-

benen naiven Stande um so segensreicher und bedeutungsvoller für das gesamte Leben. Sie 

befreit von den Rechthabereien und Kämpfen, die überall beim durchschnittlichen Menschen 

aus der unkontrollierten naiven Meinung entstehen, und die auf dem Gebiet der Religion zu 

fürchterlichen Schrecken oder häßlichen Kleinlichkeiten geworden sind. Sie erstrebt doch 

wieder die reine Kraft naiver Ueberzeugung, aus der allein das Große und Edle hervorgeht. 

Gewiß, in allen hochentwickelten Kulturen ist der Schaffenswille naiv absoluter Schätzungen 

gebrochen und von des Gedankens Blässe angekränkelt, aber das Leben ist damit zugleich rei-

cher, feiner und gerechter geworden. Zur Schaffung der großen Kirchenorganisationen insbe-

sondere bedurfte es der rücksichtslosen Leidenschaften derer, die das alleinige Heil zu besit-

zen und sich zu dessen gewaltsamer Durchsetzung verpflichtet glaubten. Aber in den geschaf-

fenen Formen kann dann ein milderer, freierer und gerechterer Geist hausen, der relativer 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 54 24.07.2025 

Schätzungen fähig ist und damit an Milde und Güte gewinnt, was er an schonungsloser Recht-

haberei verliert. 

Diese Bedeutung des Unterschiedes des naiven und wissenschaftlichen Weltbildes für die Re-

ligion gilt es daher zum Schlüsse noch zu betrachten, und zwar in der besonderen Richtung, 

daß es sich um die Wirkung der wissenschaftlichen Zusammenreihung und Vergleichung auf 

die Absolutheitsansprüche der Religionen handelt17. 

Die Absolutheit im allereinfachsten und schlichtesten Sinne des Wortes, daher auch ohne die 

Prägung eines solchen Ausdruckes, der bereits den Gegensatz gegen das Relative und den 

Hinblick auf vermeintliche Ueberwin- dungsmittel in sich schließt, ist die durchgängige Ei-

genschaft alles naiven Lebens. Jede Wahrnehmung des Moments ist absolut, jede Wertung 

und Bejahung niederer oder höherer Art ist im Moment der Entstehung absolut d. h. unbedingt 

und uneingeschränkt gültig, für sich allein maßgebend. Selbsttäuschungen, widersprechende 

Erfahrungen, Zusammenstöße verschiedener Meinungen und Wertungen erschüttern erst nach 

und nach diese Absolutheit. Jede menschliche Individualität mit ihren natürlichen Neigungen, 

Begehrungen und Gewohnheiten fühlt sich zunächst absolut d. h. als Norm und Maßstab aller 

andern. Erst Erziehung, Verkehr und Kampf, sittliche Selbstdisziplin und ausgebreitete Erfah-

rung schränken diese Absolutheit ein. Jedes soziale Ganze mit seinen Ueber- lieferungen, Sit-

ten, Lebensverhältnissen und Verkehrsformen sieht sich zunächst an als absolut d. h. als 

könnte es nicht anders sein und als dürfte es nichts anderes geben. Erst aus diesen Verhältnis-

sen hervorgehende Nöte, Bekanntwerden mit fremden Zuständen, geschichtliche Orientierung 

heben diese natürliche Selbstbetrachtung auf. Bei allen solchen Einschränkungen bleibt aber 

doch die Grundempfindung und naive Voraussetzung einer Gleichartigkeit und Zusammenge-

hörigkeit alles seelischen Lebens, aus der die Uebereinstimmung sich wieder müsse herstellen 

lassen. Diese Voraussetzung ist dann geradezu der axiomatische Grundgedanke des so erwa-

chenden vergleichenden und beziehenden Denkens, das daher schließlich auf diese seine Vo-

raussetzung stoßen und von ihr aus die neue Orientierung gewinnen muß. In noch höherem 

Grade ist das der Fall bei allen idealen Geistesinhalten. Sie treten nicht bloß mit der Selbstver-

ständlichkeit des allein Wirklichen, sondern mit der Notwendigkeit des allein Gültigen auf. 

Jede Kunst, jede Staatsbildung, jede Ständeordnung, jede Moral, insbesondere jede Religion 

haben in ihrer Jugend die vollkommen feste, keines Beweises bedürftige Ueberzeugung ihrer 

inneren Notwendigkeit und ihres alleinigen Rechtes; in ihnen besitzt der Mensch das Notwen-

dige, Seinsollende, das höhere Leben, das in sich selbst notwendige, objektive Werte verwirk-

licht. Keine Religion entsteht aus Wissenschaft und Reflexion, ohne die hippokratischen Züge 

der Skepsis und die Mattigkeit des bloß Möglichen an sich zu tragen. Alle lebendige und 

echte Religion dagegen hat ohne Apologetik und ohne Beweise aus eigenster innerer Notwen-

digkeit und in unmittelbarem göttlichen Zwang und Beruf gehandelt und rein aus eigener 

Machtvollkommenheit eine Welt höheren Lebens eröffnet. Alle Religionen sind als absolute 

geboren, weil sie unreflektiertem göttlichen Zwange gehorchen und eine Realität aussprechen, 

die nicht bloß um ihrer Wirklichkeit, sondern noch mehr um ihrer Gültigkeit willen 

 
17 Die andere Richtung einer vergleichenden Konfrontierung, die zur religiösen Psychologie und Erkenntnistheo-

rie und damit zu Psychologie und Erkenntnistheorie überhaupt führt, ist hier nicht in Frage. In betreff dieser 

Probleme verweise ich auf Meine „Selbständigkeit der Religion“. Diesen Ausführungen würde ich freilich auch 

gern eine neue Gestalt geben, bei der von den Einwendungen meiner Kritiker Nutzen gezogen werden sollte. — 

Ebenso wenig kommt hier die dritte Hauptrichtung, die Herstellung eines Verhältnisses des religiösen Gedan-

kens zum Bild der Dinge, wie es die moderne Kosmologie, Biologie, Psychologie und Ethik entwerfen, in Be-

tracht. Ueber die Hauptpunkte muß ich hier auf Meine „Wissenschaftliche Lage“ 49—56 verweisen, wobei ich 

gerne zugebe, daß es sich hierbei erst um dürftige programmatische Aeußerungen handelt, die ihren Wert erst 

durch die Ausführung erhalten können. — Uebrigens gibt es tatsächlich Ausführungen dieser Art genug. Die 

ganze moderne, zu der Religion sich positiv stellende Philosophie ist ja nichts als ein Versuch, ein solches Pro-

gramm auszuführen. Man vgl. hier die schon erwähnten Schriften Euckens und Boutroux, Science et religion, 

Paris 1908, deutsch 1910. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 55 24.07.2025 

Anerkennung und Glaube verlangt. Und wie die Ursprungsepochen, so empfindet jeder echt 

und kindlich Gläubige in den Ausgangspunkten und in den Höhepunkten seiner Frömmigkeit. 

Auch ihm ist da die Absolutheit selbstverständlich, weil er es mit einer durch sich selbst wir-

kenden Realität zu tun hat, weil er in dieser Realität den Zugang zu einer Sphäre des absolut 

Notwendigen und Wertvollen verspürt. Ohne einen Gedanken an mögliche andere Formen des 

Glaubens lebt er in der Notwendigkeit der Sache und damit in der einzigen wirklichen Wahr-

heit. 

Ist nun diese naive Absolutheit ein Wahn und eine Illusion, die zerstieben müssen, wenn der 

Horizont sich erweitert, wenn verschiedene Kulturwerte und Religionen mit den gleichen An-

sprüchen neben einander treten, und wenn die ethischen und religiösen Wertungen mit all den 

erschütternden Eindrücken von der Gleichgültigkeit der Natur gegen die idealen Werte und 

von der Schwäche des Ideals gegenüber der Durchschnittsmenschlichkeit Zusammentreffen? 

Sie ist so wenig ein bloßer Wahn wie die natürliche Absolutheit der naiven Wahrnehmung 

und Begehrung ein Wahn gewesen ist. So wenig eine alle Bedingungen und Möglichkeiten 

absteckende Theorie des Sehens das Sehen zum Nicht-Sehen macht, so wenig macht alle 

Ueberlegung und Vergleichung der Bedingungen und Arten dieser Ansprüche den religiösen 

Glauben an absolute Werte, Ordnungen und Gründe der Wirklichkeit zum Gegenteil, zur 

hochmütigen Einbildung einer sich übersteigenden Selbstsucht oder zur kurzsichtigen Eitel-

keit natürlicher Rechthaberei. Es liegt in ihr ein wirklicher Zwang des in der Seele gegebenen 

Gegenstandes und eine unausrottbare Empfindung eines notwendigen allgemeingültigen hö-

heren Lebens, wie in jener ein Zwang des Objektes und eine unumgängliche natürliche Ge-

wißheit von der Gleichartigkeit und Uebereinstimmung alles menschlichen Wahrnehmens ge-

legen hatte. Es war keine einfache Täuschung, es erscheint nur durch erweiterte Perspektiven 

in neuem Zusammenhang und veränderter Bedeutung. Nur die besondere Art und Bedingtheit 

des jeweiligen Anspruches kann die Vergleichung zeigen; aber in jedem solchen kommt doch 

der Zwang einer objektiven Geisteswelt, die Macht sein sollender Werte in der hier möglichen 

und daher individuell besonderen Weise überhaupt zum Ausdruck. Solche Gewißheit ist der 

begleitende Exponent des Gegenstandes selbst und behauptet sich immer in dem Maße und in 

der Weise, als der Gegenstand selbst in seiner vollen Macht und vereinzelt empfunden wird. 

Nur mit ihm selbst verschwindet sie, er selbst aber verdoppelt seine Wucht und Kraft gerade 

in den Konflikten mit den Nöten irdischer Beschränktheit; gerade in ihnen zieht der leiden-

schaftliche Lebenswille aus allen Verwickelungen sich wieder gerne auf eine einseitige Her-

aushebung starker Lebensgehalte zurück, um sich wieder an der Kraft des Absoluten zu stär-

ken. Wie die Ursprungszeiten getragen sind von solchem Gefühl naiver Absolutheit, so sind 

daher auch alle religiösen Reaktionen gegen Skepsis und Atheismus in erster Linie leiden-

schaftliche Erhebungen des tief im Menschen wurzelnden Gefühls für das Absolute. Hier lie-

gen die Quellen des Ursprungs und die Quellen jeder neu strömenden Kraft. So sehr diese na-

türlichen Absolutheiten der Einschränkung bedürfen mögen, gerade sofern sie ursprünglich 

völlig naiv waren, bleibt in ihnen ein Element der Wahrheit, wie in der natürlichen naiven 

Wahrnehmung; und je bedeutender der sachliche Gehalt der ursprünglichen naiven Absolut-

heit war, um so mehr behauptet er sich auch in den Relativierungen, um so leichter kehrt der 

der Relativitäten müde Wille wieder zu ihr zurück18. 

Ist nun aber die natürliche Absolutheit der Religionen nichts anderes als der naive Exponent 

des in ihnen empfundenen Tatsächlichen und Wertvollen, dann wird auch die Art und Weise, 

 
18 Ein interessantes Beispiel dafür bietet nunmehr Bonus in seinen Essays „Zur religiösen Krisis“ Band I „Zur 

Germanisierung des Christentums“ und Band IV „Vom neuen Mythos“. Sein Thema berührt sich nahe mit dem 

meinigen, und seine Ausführungen bieten sehr viel Treffendes bezüglich der Wandelungen des religiösen Emp-

findens. Ich kann nur seinen pragmatistischen „Antiintellectualismus“ und seine Herleitung aller religiösen Ge-

danken aus dem Lebenswillen — und das heißt doch aus dem Subjekt — und ebendeshalb die Verflüchtigung 

des Gottesgedankens nicht mitmachen. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 56 24.07.2025 

in der diese natürliche Absolutheit sich äußert, verschieden sein, je nach dem Grade und der 

Art, in der sich in einer Religion die höhere Welt offenbart. Weil sie nur der naive Reflex des 

empfundenen Wirklichen ist, wird sie mit dem jeweils empfundenen Wirklichen selbst ver-

schieden sein. Wenn dieses selbst sich in verschiedenen Graden der Klarheit und Tiefe offen-

bart, so werden dementsprechend auch die natürlichen Absolutheiten sich von einander abhe-

ben. Oder, wenn wir in einer zur Ruhe gelangten Religionsbewegung den Ersatz der natürli-

chen Absolutheit durch Theorien und Beweise der Alleinwahrheit gewahren, dann werden wir 

sagen dürfen, daß hier die innere Notwendigkeit der Sache nicht mehr voll empfunden und ein 

künstlicher gewalttätiger Ersatz dafür erstrebt ist, der gerade besagt, daß hier die wahre innere 

Nötigung zur Absolutheit nicht mehr voll wirkt. Die Absolutheitsansprüche werden also in 

Form und Inhalt recht verschieden sein und nur bei ganz äußerlicher Betrachtung sich völlig 

zu gleichen scheinen. Solche Unterschiede finden in der Tat deutlich genug statt und erweisen 

die Meinung, als ob überall nur ein und dieselbe Beschränktheit kultur- und bildungsarmer 

Zeitalter oder Völker vorliege, als eine arge Gedankenlosigkeit. 

Die natürliche Absolutheit der kleinen polydämonistischen Geschlechts- und Stammesreligio-

nen bis zu den großen Polytheismen der antiken Kulturvölker ist von Hause aus eine be-

grenzte und bedingte, wie das Wesen der über diesen Sippen, Stämmen und Völkern walten-

den Gottheiten selbst. An Blut und Ort, an der Scholle der Heimat und an heiligen Tempelräu-

men haftet wie die Gegenwart so die Wirkung der Gottheit. Nur für Volks- und Blutgenossen, 

für Bewohner ihres Machtbereiches ist diese Absolutheit geltend. Draußen mögen andere Göt-

ter walten, die dort in ihrem Bezirk ebenso absolut gelten. Ueber alle aber wölbt sich das un-

bekannte große Himmelsschicksal, das zugleich unter ihnen die gegebene Welt und Natur aus-

breitet als den Stoff und Boden ihres Wandelns und ihres Schaffens. Eine unbegrenzte Abso-

lutheit für alle Zeiten und Räume nehmen erst die großen ethischen und mystischen Univer-

salreligionen in Anspruch, die den Schöpfer und Herm der Welt oder die alles begründende 

Ordnung und Schicksalsfolge oder einen alles hegenden und tragenden Grund der Dinge ver-

künden und mit diesen kosmischen Ordnungen allgemeine Forderungen an die menschlichen 

Seelen, ein Gesetz der Geister, verknüpfen. Sie führen ebendeshalb auch ihren Ursprung nicht 

zurück auf Theophanien und Orakelstätten, altersgraue Ueberlieferungen und Priesterkunde, 

sondern auf die lebendige Selbstgewißheit eines von der Macht der Wahrheit ergriffenen Her-

zens. Die universalen Religionen sind Prophetenreligionen und betrachten ihre Stifter als ab-

solute Autoritäten, gleichviel ob sie große oder kleine Kreise für diese Alleinwahrheit gewin-

nen wollen. Aber auch hier hören die Unterschiede nicht auf, sie werden nur feiner und tiefer. 

Die an verschiedenen Orten sich erhebenden ekstatischen Mystizismen und theologischen 

Pantheismen sind Durchbrüche zum Einen und Notwendigen der Religion überhaupt, zur Ein-

heit des Göttlichen und zur Einheit des Menschlichen. Diese Durchbrüche erfolgen gerade in 

der Zerstörung der naiven Absolutheit der Volksreligion und in partieller Kritik ihrer Gebilde, 

ihrer Anthropomorphismen und Mythen, und finden ihrerseits als letzten, ihnen absolut ge-

wissen Grund nur eine dunkel wogende, stimmungsreiche Idee des Einen Göttlichen, die der 

Mensch findet im Denken und Grübeln oder in asketisch vorbereiteten, von Fall zu Fall er-

reichbaren Erleuchtungen. Die Absolutheit haftet hier nicht an einem vorwärtsdringenden er-

greifenden Willen der Gottheit, sondern an dem überall gleich notwendigen Tun und Denken 

der Menschen. Darüber tritt dann auch Bedeutung und Autorität der ursprünglich erleuchten-

den Denker und Seelenleiter zurück. Die Absolutheit rückt auf den seelischen Grund, aus dem 

sich die überall gleichen Erkenntnisse bei allen Erkenntnisfähigen übereinstimmend erzeugen 

müssen. Damit ist sie hier aber auch gebunden an die Zufälligkeiten des Menschlichen, an die 

Fähigkeit und Schulung des tieferen, theologischen Denkens oder an die Zufälle der Ekstasen. 

Wo aus derartigen Bewegungen große religiöse Gemeinschaftsbildungen hervorgegangen 

sind, da sind freilich die Persönlichkeiten stärker im Vordergründe geblieben, aber auch da 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 57 24.07.2025 

bleiben diese Eigentümlichkeiten ihrer Absolutheit noch deutlich fühlbar. Der Brahmanismus 

bleibt die Religion einer theologischen Schule und einer priesterlichen Kaste. Die Pantheis-

men der orientalischen Religionen sind Priesterweisheit. Der Buddhismus ist ein mönchartiger 

Orden, der jeden Erleuchteten die gleiche Weisheit selbständig erkennen läßt, die der Buddha 

gefunden hat, und der für seine Existenz die Menge der Unerleuchteten voraussetzt, soweit er 

nicht in den Polytheismus zurückgeartet oder zu einer halb-theistischen Erlösungsreligion ge-

worden ist. Die Synkretismen der großen hellenistischen Religionswende sind ekstatisch ge-

stützte Reflexionsprodukte und Geheimlehren. Der Neuplatonismus vertraut sich nicht dem 

Willen und der Kraft seiner weltfernen unprädizierbaren Gottheit, sondern der Notwendigkeit 

und Allgemeingültigkeit seines Denkens an, das ihn durch die verschiedenen Stufen des Gött-

lichen emporträgt bis zur Hoffnung einer endlichen, das Ziel erfliegenden Ekstase. 

Nur an dem dunklen religiösen Stimmungsgrunde haftet hier die naive Absolutheit, alles an-

dere ist menschlicher Wille und menschliche Kunst. Aus diesem ruhenden und lediglich sei-

enden Grunde, der nichts anderes ist, als der letzte Untergrund des naturreligiösen Bewußt-

seins, geht keine die gesamte Welt gestaltende, ergreifende und auf Ein Ziel vereinigende 

Kraft hervor. Das geschieht nur da, wo die Gottheit als ethischer Wille der Natur entgegen-

steht und auf ein ethisches, ihr inneres Wesen ausdrückendes Ziel die Menschheit vereinigt. 

Da entsteht eine naive Absolutheit des Ethisch-Notwendigen und eine universale Bindung an 

die göttliche Offenbarung, die ein für allemal in prophetischen Seelen ihre Ziele kundtut. Aber 

auch hier gibt es bedeutsame Unterschiede. Die Prophetie Zoroasters bedeutet zweifellos ei-

nen mächtigen Durchbruch der Religion zum ethischen Universalismus, der mit seinem 

Grundgedanken des Kampfes des Guten und des Bösen und der diesen Kampf schließenden 

eschatologischen Hoffnung schwerlich ohne Einfluß auf die Vorstadien wichtiger Gedanken 

des Evangeliums geblieben ist. Aber wie seine Gottheit nicht alle Untergötter in die Einheit 

des sittlichen Willens verzehrt hat und sich überdies mit dem bösen Prinzip in die Welt teilen 

muß, wie seine Ethik die rein sittlichen Gebote unlöslich mit materialisierenden Kulten und 

Zeremonien, mit Rechtsbestimmungen und Sitten lokaler Art verbindet, so ist überhaupt das 

ganze Prinzip des allgemeingültigen, alles hervorbringenden und beherrschenden Guten nicht 

zu Ende gekommen. Vielmehr ist Gesetz und Heilsverkündigung von vorneherein auf die dem 

bösen Geist nicht endgültig Verfallenen beschränkt und unter diesen wiederum selbstver-

ständlich der Perser der eigentliche erwählte Genosse und Helfer des guten Gottes, weshalb 

denn auch alle Vorstellungen aufs engste an die Orte und Bilder der persischen Gebirge und 

Steppen gebunden bleiben und das Ganze tatsächlich eine Nationalreligion geblieben ist. 

Noch viel gründlicher hat die israelitische Prophetie den beliebig erwählenden und zerstören-

den Jahwe von dem in den Wirren Vorderasiens zugrunde gehenden Volke gelöst und ihn als 

sittlichen Willen über das ganze Getriebe der Welt und der Heidengötter erhöht, zugleich eine 

individuelle Frömmigkeit der in ihrem Innenleben gegen die Welt sich verselbständigenden 

Seele geschaffen. Aber indem sie den willkürlich Bund schließenden und Feindschaft ankün-

digenden Jahwe doch schließlich immer noch an erneuerte Reste des Bundesvolkes kettete 

und die Seelen von den Banden des Blutes und des Kultus nicht durchgreifend befreite, hat sie 

den ethischen Universalismus seiner festen Grundlage im göttlichen Wesen nicht völlig teil-

haftig werden lassen und ihn doch wieder äußerlich an ein ins Grandiose zu erweiterndes Ju-

dentum gebunden. So hat sich das großartige ethische Evangelium der Propheten in das ritu-

elle und partikularistische Gesetz verwandelt, das das schwerste Hemmnis jeder innerlichen 

Allgemeingültigkeit ist. In anderer Weise, aber ebenso eng bleibt der Universalismus des Is-

lam gebunden, der seinen stärksten Ausgangspunkt in jüdischen religiösen und ethischen Ge-

danken hat. Er hat von ihnen den Monotheismus, die Grundzüge der Ethik und damit ein 

Stück der innerlich begründeten Absolutheit geerbt, die in den ersten Kundgebungen Muha-

meds auch in echter Prophetenweise sich äußert. Allein sein Gott hat von dem finsteren fata-

listischen Willkürwillen zu viel behalten, um ein inneres Verhältnis zu seinen Geboten und zu 

der menschlichen Seele zu haben, und die Gebote haben zu viel ganz zufälliges arabisches 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 58 24.07.2025 

Recht und arabische Sitten nebst ganz persönlichen Einfällen des Propheten aufgenommen, 

als daß ein wirklich innerlich notwendiger Universalismus hätte entstehen können. Muham-

med hat denn auch mit dem für ihn charakteristischen Schwinden der naiven Hingebung zu 

künstlichen Ersatzmitteln gegriffen und den Gedanken eines heiligen Gesetzbuchs, der bei Ju-

den und Christen sekundär war, absichtlich auf sein Werk übertragen, wodurch er für immer 

seine Gläubigen an einen oft großartigen und ebenso oft dürftigen und verworrenen, allerhand 

arabische Besonderheiten verewigenden Buchstaben gebunden hat. 

Bedeutsam verschieden von alledem ist nun aber zugleich mit der Innerlichkeit und reinen 

Humanität des religiösen Lebens auch die rein innerliche Absolutheit ausgesprochen in der 

Verkündigung Jesu. Sehr viel inniger ist hier die allgemeine Geltung von Forderung und Ver-

heißung verbunden mit dem persönlichen Charakter des Meisters selbst, der nur den in der ei-

genen Seele als unbedingt gültig erlebten heiligen und gnädigen Willen Gottes verkündet und 

dieser Verkündigung nur das innere Recht und die innere Notwendigkeit zuschreibt, wie sie 

auch die Bußpredigt des Jonas gehabt hat! Und wie vollkommen einfach und naiv ist diese 

Absolutheit und Allgemeingültigkeit lediglich der Ausfluß der Sache selbst, lediglich das We-

sen des sittlichen Willens Gottes mit unbefangenster Anerkennung aller Wahrheit, die den Al-

ten gesagt ist, und die in der Urzeit war, und die jeder einfache Samariter und Zöllner in sei-

nem Herzen findet! Ohne andere Polemik als die gegen Mißverständnis und Mißbrauch des 

göttlichen Willens in menschlicher Ueberhebung und Engherzigkeit, ohne andere Beweise als 

die Gewißheit des eigenen Berufes und die Zustimmung des aufrichtigen, nicht am Schein 

und an der Welt haftenden Gewissens, ohne Nebengedanken an andere Lehren und Theolo-

gien verkündet er nur aus der Sache heraus das Eine, was not tut, und was in seiner vollen 

Dringlichkeit nach den vielen Boten und Knechten nun der Sohn verkünden soll. Wohl trägt 

alle seine Verkündigung jüdische Farbe und bewegt sie sich in der populären jüdischen Be-

griffswelt; aber alles liegt nur an Gott, der seine Verheißung erfüllen und die höhere Welt des 

wahren Lebens bringen wird, und an der Seele, die mehr wert ist als alle Ehre und Freude der 

Welt und die nur in jener höheren Welt des Gottesreiches ihren wahrhaften bleibenden Schatz 

findet. Lediglich in der vollkommenen Individualisierung und Humanisierung der Religion, 

wie sie in Jesu eigenem Glauben und Erleben und in seiner Forderung an die Seele vorliegt, 

sowie in der völligen Trennung der höheren, ewigen, notwendigen Welt von der irdischen und 

vergänglichen liegt hier die Absolutheit, die erst in der Gemeinde zum bestimmten Glaubens-

satz wird, die aber bei Jesus in der Sache selbst enthalten ist. Welche Rolle immer der Messia-

nismus in seiner Verkündigung gespielt haben mag, im Ganzen ist die Person hinter der Sa-

che, dem Gottesreich, zurückgetreten. Das Gottesreich ist hier das Absolute und erweist sich 

als solches durch seinen Appell an die reinsten und innerlichsten Bedürfnisse der Seele, sowie 

in der Gewißheit seiner baldigen wunderbaren Herbeiführung durch den Vater, dessen Zwe-

cke mit der Welt damit erfüllt sind. Damit ist auch selbstverständlich, daß es höhere Offenba-

rungen des Vaters nicht geben wird, vielmehr drängt alles zur Entscheidung des großen Welt-

kampfes. 

Es ist das nur eine Bestätigung des früheren Ergebnisses. Wie das Christentum den personalis-

tisch religiösen Gedanken und seine erlösende Kraft zur höchsten Klarheit und Stärke führt, 

so ist seine naive natürliche Absolutheit der innerlichste und einfachste Ausdruck der Sache; 

und, wenn das die freieste und innerlichste Form des Absolutheitsgedankens unter den uns be-

kannten ist, so spiegelt sich darin nur das sachliche Verhältnis der christlichen Religion zu 

den andern großen Gestaltungen der Frömmigkeit. Diese naiven Absolutheiten sind keine 

Theorien einzigartig gegründeter und legitimierter Wahrheit, sondern Ausflüsse des religiösen 

Gedankens selbst. Sie geben sich bei der Abwesenheit jedes apologetischen Nebengedankens 

ganz von selbst als letzte und endgültige Wahrheit. Dadurch schließen sie sich aber nicht ge-

genseitig aus, vielmehr verweisen ihre Widersprüche und Zusammenstöße nur auf das ihnen 

zugrunde liegende allgemeine Prinzip einer Welt endgültiger, absoluter Werte, die keine zu 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 59 24.07.2025 

erschöpfen, sondern jede nur anzubahnen strebt, die aber bei ihrer isolierten Selbstbetrachtung 

jede in ihrer Weise endgültig und einzigartig angebahnt zu haben meinen muß. Eben deshalb 

sieht auch nur die rohe und oberflächliche Vergleichung in diesen Widersprüchen den reinen 

Gegensatz. Sobald das wissenschaftliche Denken tiefer greift und den Beziehungspunkt hinter 

der Oberfläche der Erscheinungen sucht, stellen sie sich als Ausflüsse eines gemeinsamen 

Prinzipes dar, das ihnen allen ihr relatives Recht gewährt und nur die naive Ueberzeugung der 

Endgültigkeit und schlechthinnigen Einzigartigkeit nimmt. Indem von diesem Prinzip aus 

Ordnung und Sichtung dieser Ansprüche möglich wird, gelingt es auch, sie gegeneinander ab-

zustufen. Die höchste Religion hat den freiesten und innerlichsten Absolutheitsanspruch, und 

bei diesem Ansprüche bleibt es daher, so lange nirgends auch nur eine Spur höheren religiö-

sen Lebens sich zeigt. Ja, dieser Anspruch wird bei all seiner historisch-individuellen Gestalt 

als ein dauernder und unüberbietbarer um so mehr gelten müssen, jemehr das Christentum 

sich zugleich als Konvergenzpunkt der Tendenzen der Religion und als Erhebung des religiö-

sen Zieles auf ein prinzipiell neues Niveau erweist. Die wissenschaftliche Betrachtung aber 

wird diesem naiven Anspruch nur insofern die Schranken der Naivetät abbrechen, als sie die 

Einzigartigkeit in einem größeren Zusammenhang als Sonderart und den zunächst allein emp-

fundenen Gegensatz nicht als ausschließenden sondern als Gegensatz der Abstufung empfin-

den lehrt. Sie kann die erste individuell historische Form des Christentums nicht als endgül-

tige, sondern nur als Ausgangspunkt immer neuer historisch-individueller Formen betrachten 

und muß für Zeiten einer allgemeinen Durchsetzung wissenschaftlicher Denkgewohnheiten 

die Einsicht in den lediglich naiv die Gewalt der Sache wiederspiegelnden Charakter des Ab-

solutheitsanspruches fordern. 

Die Wissenschaft zeigt mit alledem, daß das echte und naiv zu empfindende Absolute über-

haupt nicht eine historische Erscheinung oder Offenbarung, sondern nur Gott selbst in seiner 

unberechenbaren, den menschlichen Kleinglauben mit immer neuen Offenbarungen überra-

schenden Lebensfülle und das menschliche Geistesziel mit seiner über aller Geschichte 

schwebenden Unendlichkeit und Jenseitigkeit ist. Wo Gott und das Ziel des Geisteslebens 

stark und lebhaft vor den Seelen steht, da teilt sich die Absolutheit Gottes in völlig naiver 

Weise den Erlebnissen, Aussagen und Meinungen von ihm ohne weiteres mit. Das gilt von 

den großen und erhabenen, wie von den verworrenen und kleingeistigen Religionsbildungen. 

Sie alle empfinden sich als absolut in ihrer Weise und dürfen es, solange die naive Selbstzu-

versicht nicht geschwunden ist. Löst die Historie diese naive Ueberzeugung auf, so geht sie 

nur zurück auf einen größeren, hinter ihnen allen liegenden Zusammenhang der Geistesentwi-

ckelung und stellt aus ihm das jeweilige Maß des Rechtes dieses naiven Anspruches wieder 

her. Die naive Absolutheit entstehender historischer Religionen ist daher nichts anderes als 

die tiefe innere Verknüpfung der Offenbarungsträger mit dem Gott, der in ihnen spricht; und 

das Recht dieser naiven Geltungsansprüche bemißt sich nach der erlösenden und befreienden 

Kraft, die von dem Glauben hierbei ausgeht. Die naive Absolutheit Jesu ist nichts anderes als 

sein Glaube an seine Sendung durch den Vater in den Himmeln und seine Gewißheit, daß der 

Wille des Vaters die alleinige sittliche Wahrheit und die Verheißung des Vaters das alleinige 

Heil ist; das Recht seines Anspruches ist, daß er aus der gewaltigsten und reinsten religiösen 

Idee auf die innerlichste und schlichteste Weise fließt. Die Tatsache aber solcher Verknüpfung 

menschlichen Lebens mit der Gewißheit des Göttlichen ist wie alle naive Erfahrung ein letztes 

unauflösliches Element der Wirklichkeit, ein Geheimnis wie das Geheimnis alles Wirklichen. 

Sollte es nun nicht für den Glauben genügen, es bei diesem reinsten und stärksten naiven An-

sprüche des Evangeliums bewenden zu lassen, weil er der Ausdruck der reinsten und stärksten 

religiösen Kraft ist? Es wäre darauf leicht zu antworten, wenn nicht unsere ganze religiöse 

Empfindung unter dem tiefen Einfluß der kirchlichen Theologie und Apologetik stünde, die 

ihre Wurzeln bereits in Glauben und Theologie der ältesten Gemeinde haben. Denn jedenfalls 

der Gemeinde und der Kirche hat diese naive Absolutheit nicht genügt, und schon das Neue 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 60 24.07.2025 

Testament ist voll von Versuchen, diese naive Gewißheit mit apologetischen Gedanken zu be-

festigen. Ja, gerade das macht den eigentümlichen Unterschied der Predigt Jesu und ihrer alt-

christlichen Darstellung im Gemeindeglauben aus, daß die große und freie Naivetät Jesu die 

Absolutheit in der Sache, im Gottesreich, empfand und die um die Verehrung Jesu als Mes-

sias, als Sühnopfer und himmlisches Haupt gesammelte Gemeinde sie auf die Person des 

Messias und Herrn übertrug. Damit war die Person verabsolutiert und diese Bedeutung der Er-

löserpersönlichkeit mußte mit allerhand Schriftbeweisen und gnostischen Spekulationen be-

wiesen werden. Nicht als ob Zweifel prinzipieller Art und ausgeführte Theorien hier bekämpft 

würden und als ob die Anfänge der Gemeinde eine eigentliche Theologie bereits hervorge-

bracht hätten. Aber der natürliche Abstand der glaubenden Gemeinde vom Herrn und Meister, 

der von selbst zur möglichsten Isolierung und Erhöhung des Meisters führt; der natürliche 

Dogmatismus einer kindlichen, die Zusammenhänge lösenden und isolierenden Denkweise; 

die von selbst ins Ungemessene strebende und alles steigernde gläubige Bewunderung; das 

Bedürfnis, der eigenen Gemeinde ein festes zusammenhaltendes Fundament zu geben; die 

Ausgestaltung der Gemeinde zu einer neuen Religion durch den Christuskult; Taufe und Her-

renmahl; schließlich die Auseinandersetzung mit dem Judentum wie mit dem bald sich heran-

drängenden Synkretismus: all das hat schon in der Urzeit den naiven Anspruch Jesu auf Theo-

rien begründen lassen, und ohne solche Begründung hätte die werdende Gemeinde schwerlich 

ein dauerndes Zentrum sich geschaffen. Der Messiasglaube der Urgemeinde und die paulini-

sche Christus-Mystik sind der selbst noch naive Anfang dogmatischen Denkens, der Keim des 

kirchlichen Dogmas und der Apologetik. Vollendet freilich ist dann diese Theorie erst worden 

beim Aufstieg in die gebildete literarische Welt und in der Auseinandersetzung mit der Wis-

senschaft und der philosophischen Religion, wobei sie in der Trinitätslehre und in der Erbsün-

denlehre ihre endgültige Gestalt gefunden hat. Mit alledem wuchs dann auch das Wunder aus 

der Sphäre naiver Selbstverständlichkeit in die der theologischen Theorie. 

So ist aus der naiven Absolutheit eine künstliche, apologetische geworden, aus der Gewißheit 

der göttlichen Verheißung und der göttlichen Forderung eine theologische Theorie von der auf 

ganz besondere Veranstaltungen und Notwendigkeiten begründeten Einzigartigkeit des Chris-

tentums; nicht aus Irrtum und nicht aus Willkür, sondern ganz von selbst und unter dem 

Zwang der Verhältnisse, unter dem Vorbild der jüdischen Theologie und der Spekulation der 

synkretistischen Reformreligionen, vor allem unter Abwesenheit des historischen und kriti-

schen Sinnes, der dem ganzen Zeitalter fehlte und der das einzige wirkliche Hindernis solcher 

Apologetik gewesen wäre. Diese Apologetik aber hat sich in einer fast zweitausendjährigen 

Geschichte so tief mit dem religiösen Gefühl selbst verwebt, daß dieses nunmehr selbst die 

künstliche Absolutheit zu fordern scheint, vermöge deren das Christentum durchaus aller an-

deren Geschichte entgegengesetzt sein soll durch besondere Wunderbewirkung des Ursprungs 

und besondere Wunder kraft der Beglaubigung und eben durch diese Sonderstellung das Heil 

für immer und ewig allein zu begründen vermöge. Wenn nun in der modernen Welt nicht bloß 

der Inhalt der durch diese Apologetik gedeckten Lehre mit großen Wandelungen des Bildes 

der Dinge hart und unheilbar zusammenstößt, sondern insbesondere gerade der Grundgedanke 

dieser Apologetik von der historischen Denkweise aufs schärfste bedroht wird, dann wird we-

der die entschlossene Paradoxie einer rein gefühlsmäßigen Behauptung dieser Apologetik, 

noch die freigeistige Leugnung aller Wahrheitsansprüche der Religion, noch irgend ein speku-

lativer Mittelweg das damit gegebene Problem lösen können. Die Lösung bietet sich nur in 

der restlos durchgeführten historischen Auffassung, die uns den Unterschied der naiven von 

der künstlichen Absolutheit zeigt, und, indem sie die letztere als relativ berechtigtes Erzeugnis 

der Historie erkennen läßt, den religiösen Glauben selbst von der inneren Bindung an sie be-

freit. 

Diese künstliche Apologetik ist ein Mittelding zwischen der naiven natürlichen Absolutheit 

und dem auf viertels oder halbem Wege stehen bleibenden vergleichenden und beziehenden 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 61 24.07.2025 

Denken, sei es nun, daß dieses Denken sich in den populären Regionen der Phantasie, der 

Bildlichkeit und der Legende, sei es, daß es sich in den höheren Regionen begrifflichen und 

ins Allgemeine bewußt strebenden Denkens bewegt. Sie haftet an dem isolierten und nur in 

seinem eigenen Licht betrachteten Ausgangspunkt, in dem ja die natürliche naive Absolutheit 

der Sache mit dem momentanen historischen Ausdruck schon ineinandergewachsen war. Sie 

denkt nicht an eine Trennung beider, die überhaupt in der ersten hinreißenden Begeisterung 

unmöglich ist und erst von einem späteren ruhigeren Denken aus sich darbietet. So wird für 

die Gläubigen die Weite, Größe und Freiheit der Verkündigung Jesu unmöglich, der aus sei-

ner eigenen Seele und nicht aus den Erlebnissen und der Hingebung eines Jüngerglaubens ge-

schöpft hat. Die Größe und Macht der religiösen Idee verbindet sich mit jedem Wort und Bild 

des Meisters und verwandelt diese samt den unmittelbar und unbewußt sich daran anschlie-

ßenden Gedanken in unbedingte Autorität. Die Begeisterung und Liebe mit ihrem natürlichen 

Steigerungsbedürfnis tut das Ihre, um diese Autorität allem Gemein-Menschlichen zu entrü-

cken. Treten nun Angriffe, Zweifel, Bedenken, fremdartige und doch imponierende Gedanken 

heran, so wird die Stellung nicht über dem allem gewonnen, sondern um so fester in der mit 

aller Macht innerer Nötigungen und begeisterter Hingebung empfundenen Autorität. Ihr gilt 

es daher vor allem eine Stellung zu geben, die sie im Verhältnis zu alledem jeder Möglichkeit 

eines Angriffes und Zweifels, einer Ergänzung und Berichtigung prinzipiell entzieht. So wird 

der erste und wichtigste Grundgedanke ausgebildet, der Gedanke einer Offenbarung des Gött-

lichen, die nicht bloß überhaupt göttlich ist, sondern in einer Weise göttlich ist, daß schlech-

terdings kein menschlicher Angriff und kein menschlicher Zusatz möglich wird. Eben deshalb 

fehlt jede Möglichkeit der Würdigung eines relativen Rechtes fremder und entgegengesetzter 

Positionen, sie müssen alle vom Teufel und den Dämonen, oder von menschlicher Bosheit 

und Torheit stammen. Nur die eigene Position wird positiv empfunden, alles übrige wird ne-

gativ behandelt und damit das entscheidende grundlegende Verhältnis, der Grundgedanke der 

supranaturalen Absolutheit, formuliert. Drängen sich nun aber Spekulationen und Philo-

sopheme, ethische Kräfte und kulturelle Notwendigkeiten heran, die teils innerlich verwandt 

sind, teils in ihrer Wahrheit nicht geleugnet werden können, so gibt es auch hier kein Verhält-

nis relativer Würdigung, sondern das Verwandte und Assimilierbare wird einfach adoptiert als 

zur eigenen Wahrheit gehörig, als von ihr stammend oder als auf sie hin von Gott geordnet, 

während alles Störende auch hierbei als dämonischer oder menschlicher Trug beseitigt wird. 

Platon wird zum Plagiator des Moses, und die Analogien antiker Kulte und Legenden werden 

zu Aeffungen des Teufels, womit er die Christen irre machen will. Die Sünde, deren tiefen 

Sinn das Christentum mächtig aufgedeckt hatte, wird zum Erbfluch und Menschheitsschick-

sal, das jede außerchristliche Güte und Gotteserkenntnis aufhebt, und die dem Christentum so 

stark entgegenkommende idealistische ethisch-religiöse Reform wird zu einem Rest der Ur-

standoffenbarung, der erst von der Kirche zu seiner wirklichen Vernunft gebracht wird. So 

entsteht die zweite große grundlegende Verhältnisbestimmung, die rationale Absolutheit, ver-

möge deren alle außer- und vorchristliche Wahrheit ein Rest der Urstandsoffenbarung oder 

ein vorbereitendes Werk des in Christus menschgewordenen Logos ist, eine einheitliche und 

konstante, wenn auch beschränkte Wahrheit, die vom Christentum einfach als Fleisch von sei-

nem Fleisch, als mit ihm identisch in Anspruch genommen wird. Bildet sich der erstere Ge-

danke in den grundlegenden Arbeiten und Kämpfen der im Schatten der sozialen Niederungen 

arbeitenden unliterarischen Gemeinde aus, so erwächst der zweite mit dem Vordringen in die 

literarischen und gebildeten Schichten, mit dem Aufkommen einer in den Weltformen sich be-

wegenden und mit den Weltfragen sich auseinandersetzenden apologetischen Literatur. Damit 

aber ist dann die Bahn einer begrifflichen theologischen Bearbeitung al? dieser Gedanken er-

öffnet. Es entsteht die Dogmatik und das eigentliche dogmatische Denken, das einen jeder 

Kontrolle und jeder Analyse entzogenen Ausgangspunkt mit allen erdenklichen Gedanken 

und Wahrheiten zusammenschmelzt, am Ausgangspunkt selbst nur unbewußt konformierend, 

aber bei den Gegeninstanzen teils direkt leugnend, teils einfach in Besitz nehmend. Von hier 

aus wird dann eine allgemeine Gesamtauffassung konstruiert, aus der heraus sich diese 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 62 24.07.2025 

spezifische, im Wunder gesicherte Offenbarung mit der Notwendigkeit ihres Gegensatzes ge-

gen alles sonstige Menschliche ergibt, und es wird ein System von Garantien entwickelt, das 

alles im Umkreis der Offenbarung Gelegene und Wirksame von allem Profanen abschneidet. 

Es wird die ganze Historie des gewöhnlichen Geschehens den bloßen schwachen und irrtums-

fähigen menschlichen Kräften ausgeliefert und ihr die Ueberhistorie des heiligen Wunder- und 

Offenbarungsbezirkes mit ihrem Abschluß in einer heiligen Wahrheitskodifikation und einem 

heiligen Kircheninstitut entgegengestellt. Es werden die außerhalb liegenden sittlichen und 

religiösen Kräfte für bloße natürliche Leistungen erklärt, die im Banne der Erbsünde stehen 

und bloße glänzende Laster sind. Es werden um die absolute Wahrheit das Kircheninstitut und 

das Kirchenrecht, die Sakramente als materielle und darum schlechthin sichere Träger und 

Klammem der kirchlichen Gnade und Wahrheit, ein Wall von heiligen Büchern, Dogmen, Be-

kenntnissen, Ritualen und Moralgesetzen aufgetürmt und so das Ganze theoretisch und prak-

tisch nach allen Seiten in seiner unvergleichbaren Alleinwahrheit gestützt. Während aber so 

auf der einen Seite die Kluft zwischen dem Absoluten und dem Relativen immer mehr vertieft 

wird und das Relative immer mehr zu Sünde und Irrtum mit einigen wenigen Funken Wahr-

heit wird, sammelt doch andrerseits die Kirche sorgsam alle diese Fünklein auf ihrem Herde, 

und auf diesem heiligen Herde werden sie zur mächtigen Flamme. Alles was in Metaphysik, 

Kosmologie, Psychologie, Ethik, Staatswissenschaft Großes und Wahres gedacht ist, zieht sie 

an sich als Teil und Ausfluß ihrer eigenen Wahrheit und bildet sie fort als wesentlichen Be-

standteil ihres eigenen Besitzes. So verpflanzen sich alle großen Menschheitsprobleme und ' 

alle Kunst begrifflichen Denkens in die Probleme der Kirche und werden von ihr im Zusam-

menhang mit ihren supranaturalen Grundlagen erst zum richtigen Abschluß und zur eigentli-

chen Erleuchtung geführt. Die Kirchenphilosophie ist die rationale Absolutheit des Christen-

tums, wie Menschwerdungs-, Offenbarungs- und Kirchentheorie ihre supranaturale ist. 

Mit dieser Verwandelung der naiven Absolutheit in eine künstliche, wissenschaftlich-apologe-

tische steht das Christentum nicht allein, wenn es auch entsprechend seiner überragenden reli-

giösen Energie sie großartiger ausgebildet hat als irgend eine andere Religion. Schon die Po-

lytheismen der Volksreligionen erzeugen bei Erschütterung ihrer naiven Absolutheit allge-

meine Theorien, wissenschaftliche Mythendeutung und synkretistische Gleichungen der Göt-

ter verschiedener Völker, womit der eigene Glaube im Zusammenstoß der Gedanken gefestigt 

werden soll. Eine wirklich vollkommen analoge Apologetik haben aber die Universalreligio-

nen hervorgebracht, deren Gemeinschaftsbildungen ja auch in weitgehender Analogie zur 

christlichen Kirchenbildung stehen und auf denselben Motiven und Vorgängen beruhen19. 

Ueberall wird die natürliche Absolutheit mit ihrer naiven Beschränkung auf sich selbst gestei-

gert zu wunderbaren und einzigartigen göttlichen Erweisungen und diese Lehre den fremden 

Religionen als die alleinige Wahrheit, individuellen Abweichungen als Orthodoxie, dem be-

weglichen geistigen Leben der bald höher bald tiefer stehenden Reflexion als kodifizierte 

göttliche Weisheit entgegengestellt. Heilige Bücher, heilige Dogmen, heilige Gesetze, materi-

ell ab' grenzende und sichernde Gnadenmittel umlagern überall das Erbe der begründenden 

Propheten, und eine entwickelte, bald mehr mythologisierende, bald mehr spekulierende The-

ologie stellt das feste Verhältnis dieser Alleinwahrheit zu den sie umgebenden und umranken-

den Inhalten des geistigen Lebens fest. Ja, die christliche Apologetik steht mit diesen Bildun-

gen nicht bloß in Analogie, sondern hat teilweise selbst sie aufgenommen und fortgesetzt. Sie 

hat die jüdische Offenbarungs- und Geschichtstheologie und die jüdische Inspirationslehre 

übernommen, mit denen hier die Geltung geschichtlicher Ereignisse und bedeutungsvoller 

Schriften und Gesetze herausgearbeitet war. Sie ist insbesondere nicht ohne den Einfluß der 

Inkarnationstheorien geblieben, mit denen die synkretistischen Spekulationen und Mysterien 

ihren Geheimlehren eine apologetische Stütze gaben. Im Mittelalter vollends hat sie von der 

jüdischen und islamischen Theologie die Zubereitung des Aristoteles als natürliche Ergänzung 

 
19 Vgl. Meine Abhandlung „Religion und Kirche“, Preußische Jahrbücher 1895. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 63 24.07.2025 

der Vernunft zur übernatürlichen Autorität des Dogmas übernommen. Ja, die Analogie er-

streckt sich weit über das Gebiet der verwandten religiösen Absolutheitstheorien hinaus. Die 

sämtlichen idealen Inhalte des Lebens, die sich in ihren ersten Hervorbringungen mit vollem 

Recht nur als Ausflüsse des Notwendigen fühlen dürfen, verfestigen sich in Theorien, die das 

tatsächlich als notwendig Empfundene zum begrifflich Notwendigen, Unabänderlichen und 

Bleibenden machen, und die in der Gesellschaftslehre, Kunstwissenschaft, Logik und Meta-

physik, vor allem in der Ethik das dogmatische Denken im philosophischen Sinne des Wortes 

begründet haben. Der theologische und philosophische Sinn sind nahe verwandt. Sie entsprin-

gen aus der gleichen seelischen Lage. Die geistige Atmosphäre, in der die theologische Abso-

lutheitstheorie sich bildete, hat auch in den andern Wissenschaften nur das dogmatische Den-

ken gekannt, und jene hat nur deshalb zu ihnen das sichere Verhältnis gewinnen können, das 

tatsächlich bestanden hat. 

Die künstliche Absolutheit ist nichts anderes als eine begriffliche Verhältnisbestimmung, in 

der der allein feste Punkt der Ausgangspunkt im empfundenen oder ererbten Glauben ist und 

alles andere nur von ihm aus betrachtet wird, indem es durch Verwerfung oder Adoptierung 

zu ihm in feste Beziehung gebracht wird. Sie ist ein Erzeugnis des Beziehens und Verglei-

chens, anfangs unter dem alles bestimmenden Eindruck der naiven Absolutheit selber relativ 

naiv, d. h. mit engster Einschränkung der in Beziehung zu setzenden Größen verfahrend und 

mit einfachen, lebendigen Bildern meditierender Phantasie leicht befriedigt, dann sich immer 

mehr erweiternd und zu einer alles umfassenden Theorie ausgebildet. Sie ist ein Erzeugnis des 

Vergleichens, Beziehens und Denkens und schließlich der Wissenschaft. Sie führt im Katholi-

zismus zum Thomistischen System mit der praktischen Ergänzung durch die Unfehlbarkeit 

des Papstes, im Protestantismus zu der das natürliche und übernatürliche Licht vereinigenden 

Dogmatik mit dem praktischen Halt in der Inspiriertheit der Bibel. 

Aber das hiermit aufgenommene und zur theologisch-dogmatischen Wissenschaft fortgebil-

dete Element der Vergleichung, Kombination, Entgegensetzung und Verschmelzung kann auf 

dieser Stufe nicht festgehalten werden; es drängt über die beibehaltenen dogmatischen Vo-

raussetzungen hinaus und zwingt zu immer erneuter, immer erweiterter und immer prinzipiel-

ler erfaßter Vergleichung und Zusammenordnung. Die zu vergleichenden und zu beziehenden 

Glieder werden immer zahlreicher und eingreifender, und der gemeinsame Beziehungspunkt 

rückt von dem dogmatisch gesicherten Objekt immer weiter ab und immer höher nach der 

Mitte über das Ganze zu. Bald werden die supranaturalen Theorien noch strenger begründet 

und ein prinzipieller Antirationalismus rational abgeleitet, bald dringt die dogmatische Ver-

nunft in alle Poren der Theologie und rationalisiert sie bis zum Gegenteil ihres ursprünglichen 

Sinnes. Es erheben sich neue prinzipielle, metaphysische, kosmologische und psychologische 

Theorien, denen die Außenwerke ausgeliefert werden, um die Hauptfestung besser halten zu 

können, oder es bedrohen erkenntnistheoretische Untersuchungen mit dem gesamten Boden 

des bisherigen Denkens auch die Grundbegriffe der theologischen Objekte. Schließlich stößt 

ein aus der Naturwissenschaft entwickeltes neues Weltbild mit dem antiken der Bibel und der 

Kirchenphilosophie zusammen, und andererseits kann die apologetische Ueberhistorie die 

profane Historie von ihren Grenzen nicht zurückhalten. Und dies letzte ist von allem das Fol-

genreichste. Denn es bedroht nicht bloß den Inhalt der theologischen Lehren, sondern die 

Grundpfeiler selbst, auf deren Stützen das Unternehmen einer dogmatischen Theologie auch 

in ihren rationalisierten Formen zu ruhen pflegt. Hier erhebt sich der heißeste Kampf und er-

folgen die erschütterndsten Konzessionen. Die Theologie konformiert Stück für Stück die Er-

forschung des heiligen Geschehens den Methoden der Erforschung des profanen Geschehens. 

Sie führt von da nicht bloß zur Analogie der gegenwärtigen Religion mit der der Vergangen-

heit, der Entstehung der religiösen Literatur mit der der profanen Schriftwerke, der christli-

chen und der außerchristlichen Religionen, sondern sie zwingt schließlich zum Ueberblick 

über die um das entstehende Christentum gruppierte und es mannigfach direkt und indirekt 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 64 24.07.2025 

beeinflussende religionsgeschichtliche Entwickelung und von da dann vollends weiter zu der 

allgemeinen Religionsgeschichte überhaupt mit ihren verschiedenen Absolutheiten, Kirchen, 

Dogmen, heiligen Büchern, Offenbarungen und Theologien. 

In dieser Lage werden die alten Mittel aufgegeben, die künstliche Absolutheit der kirchlichen 

Apologetik durch eine Kombination der Wunder- und Offenbarungslehre, der Theorie der na-

türlichen Gotteserkenntnis und der Erbsündenlehre zu erreichen. Man erkennt die Historie in 

ihrer Breite und Länge, in ihren Analogien und Fortschritten als die Basis des theologischen 

Denkens an und greift nun zu spekulativen Konstruktionen der Historie, erst zaghaft und in 

Anlehnung an altkirchliche Gedanken wie der Deismus, dann kühn und originell wie die Ge-

schichtsphilosophie des deutschen Idealismus seit Lessing und Herder. Aus der supranatura-

len und rationalen wird die evolutionistische Absolutheit, die mit der verstärkten Empfindung 

der zu überwindenden Gegensätze auch das Problem schärfer formuliert und darum den Aus-

druck „Absolutheit“ zur Bezeichnung desselben geprägt hat. Hier wird nun das Christentum, 

das bisher einzigartig und übernatürlich geoffenbarte Wahrheit war, im eigentlichen Sinne zur 

absoluten Religion, zur Religion des ihr Wesen erschöpfenden Begriffes, zur Realisation der 

Idee der Religion. Was hierbei einerseits an der formellen Sonderstellung der orthodoxen 

Dogmatik geopfert wird, wird auf der anderen Seite inhaltlich überboten. Es ist nicht mehr 

bloß die an Menschwerdung, Wunder und Weissagung erkennbare und darum schlechthin si-

chere, aber doch nicht erschöpfende Wahrheit, sondern es ist die vollkommene ihren Begriff 

erschöpfende Wahrheit, die nur der Herausläuterung des ewigen Begriffes aus seinen histori-

schen Durchsetzungs- und Vermittelungsformen bedarf. Eben diese Uebersteigerung und ihre 

gründliche Entfernung von der alles endgültige Heil und alle letzte Wahrheit erst erwartenden 

Predigt Jesu zeigt aber, daß wir es hier erst recht mit einer künstlichen Absolutheit zu tun ha-

ben, und diese Künstlichkeit offenbart sich dann vollends bei der Durchführung an der wirkli-

chen Geschichte. Diese kennt jetzt überall nur individuelle und temporäre, ihr Ziel nur in der 

Richtung auf das Absolute einstellende Gebilde. Bei ihr fallen nun alle die Nebengedanken, 

Klauseln und Einschränkungen weg, die sonst von der von Anfang an zu erledigenden Vo-

raussetzung der christlichen Uebernatürlichkeit aus die theologisch-historische Forschung 

banden und erleichterten. Auch diese letzte Konstruktion der künstlichen Absolutheit zer-

bricht unter der Hand der wirklichen Historie. 

Damit sind wir wieder bei dem Ausgangspunkt unserer ganzen Untersuchung angelangt. Ihr 

Thema hat sich nun von allen Seiten her durchleuchtet, und es muß nunmehr endgültig mög-

lich sein, auf die in diesem Thema liegende Frage, und damit auch auf die letzten oben formu-

lierten Bedenken, zu antworten. 

Nur die oberflächlich gekostete Wissenschaft entfernt von Gott, und nur die oberflächlich 

überschaute Geschichte glaubt die Religion in den Widersprüchen ihrer verschiedenen Abso-

lutheiten zerreiben zu müssen. Die nicht bei dem bloßen Faktum stehen bleibende, sondern 

seine Zusammenhänge suchende Historie erkennt in diesen Absolutheiten vielmehr den jedes-

maligen Ausfluß der Absolutheit des vorschwebenden Zieles, naiv empfunden in seiner sach-

lichen inneren Nötigung und in den Schranken der Naivetät nur insofern befangen, als jede 

Vergleichung mit anderen fehlt und darum der eigene augenblickliche Stand der Erkenntnis 

des höheren Lebens als der letzte und einzige erscheint. Dabei zeigen sich uns diese naiven 

Absolutheiten als unter einander bedeutungsvoll verschieden je nach der Klarheit und Kraft, 

mit der das religiöse Ziel sich der Welt mit positiven befreienden und erlösenden Kräften ge-

genüberstellt. Wie das Christentum diese Gegenüberstellung allein prinzipiell vollendet, so ist 

auch sein Absolutheitsanspruch der innerlich freieste und allgemeinste, der am innigsten bloß 

mit der Seele des Stifters und mit keinem Buchstaben verbundene. Nur insofern haften an ihm 

die Schranken der Naivetät, als auch er naturgemäß — und er bei seiner Erwartung der En-

dentscheidung am stärksten — sich mit der ursprünglichen, individuell-historischen Gestalt 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 65 24.07.2025 

seines religiösen Gedankens identisch fühlt und sein Recht nur aus sich selbst ohne jeden 

Blick auf andere Wahrheiten empfängt. Diese Schranken freilich gilt es zu überwinden, nach-

dem die Geschichte selbst sie zertrümmert hat; die Selbstfixierung auf einen Punkt aufzulö-

sen, nachdem die geschichtliche Bewegung nicht bloß über ihn hinausgeführt, sondern auch 

die geschichtliche Erkenntnis ihn in seiner Stellung innerhalb eines Systems der Entwickelung 

sehen gelehrt hat. Entscheidend ist darum nicht mehr der Absolutheitsanspruch, sondern nur 

die in Art und Stärke des Anspruchs wiedergespiegelte Sache, die religiös-ethische Ideen- und 

Lebenswelt selbst. Nicht aus den Erörterungen über Art und Stärke des Offenbarungs-, Erlö-

sungs- und Gültigkeitsanspruches, sondern aus dem Urteil über die von ihm vertretene Sache 

läßt sich dann die Gültigkeit des Christentums erweisen. Tritt aber die Sache an Stelle des An-

spruches, dann kann auch die Relativität und Analogie der verschiedenen Ansprüche nichts 

gegen das Christentum beweisen, ja man wird darauf hinweisen dürfen, daß der Sonderart der 

Sache auch eine Sonderart des Absolutheitsanspruches entspricht. Das Wesentliche aber ist 

jene und nicht dieser20. 

Das aber muß zugleich auch dem religiösen Gefühl genügen, nicht bloß als unvermeidliche 

Konzession an die Wissenschaft, sondern als seine eigene innere Forderung. Die Sache ist ab-

lösbar von der Form des Absolutheitsanspruches, mit dem sie zuerst naiv auftrat und den sie 

daim künstlich theoretisiert hat. Wenn der prophetischchristliche Personalismus selbst zu 

Recht besteht, dann ist er seiner Einstellung auf die Richtung des Absoluten und seines Vor-

zugs vor anderen Einstellungen sicher. Die prinzipielle Christlichkeit ist gewahrt, auch wenn 

sie von den alten Offenbarungs- und Erlösungs-, Alleinwahrheits- und Erbsündentheorien ge-

löst wird und vermöge dieser Lösung frei und lebendig in die Perspektiven des modernen 

Weltbildes eintritt21. Die künstliche Absolutheit der Apologetik hat ihre große tröstende und 

erhebende Macht besessen, so lange sie innerhalb einer dogmatischen geistigen Atmosphäre 

die einfache Fortsetzung und Uebersteigerung der natürlichen Absolutheit gewesen war. Aber, 

wenn schon da das Allzumenschliche , das an ihr hängt, all der Kampf und Haß, all der Hoch-

mut und geistige Druck, oft erschrecken konnte, so ist sie in einer kritisch und historisch den-

kenden Atmosphäre zu einer schweren Last des frommen Gefühls selbst geworden, die kleri-

kale Roheit und theologische Raffiniertheit immer tiefer in den Nacken drücken, und die auch 

durch den heiligen Ernst frommer und tiefsinniger Lehrer nur ehrwürdiger, nicht leichter wird. 

Aber wenn diese Last gerade durch die Historie so schwer geworden ist, so befreit auch hier 

die Historie von ihr, wenn sie zu Ende gedacht wird. Dann entdecken wir den Unterschied der 

naiven Absolutheit von der künstlichen apologetischen, der im Wesen der Sache begründet ist 

und eine allgemeine Erscheinung des höheren geistigen Lebens ist. Die apologetische Abso-

lutheit wird uns deutlich in ihrem natürlichen Ausgang aus der naiven und in der allmählichen 

Selbstauflösung durch die Konsequenz der aufgenommenen Elemente der Vergleichung und 

Befestigung in der Vergleichung. Gerade in dieser Selbstauflösung aber führt sie uns immer 

tiefer in die Historie und läßt uns die Ursprünge erkennen in ihrer naiven Absolutheit und in 

dem Abstand der christlichen naiven Absolutheit von den Ansprüchen, in denen sich die 

Wahrheit tiefer stehender Religionen offenbart. So führt sie zu dem Unterschied der Verkün-

digung Jesu von aller urchristlichen und kirchlichen Apologetik, zu der naiven Größe, Weite 

und Freiheit Jesu zurück, die das Höchste und Größte bleibt, was wir kennen. Hier aber er-

greift uns die Macht Jesu, der wir mit gutem Gewissen als der höchsten religiösen Kraft uns 

überlassen dürfen, mit einer solchen Ehrfurcht und Seelengewalt, daß wir alle die mühsamen 

Wege und Umwege vergessen, ohne die ein in alle Mannigfaltigkeit der Historie verstricktes 

 
20 Vgl. oben S. 46—49. Es ist das vor allem entscheidend gegen über der Anspruchstheologie der Ritschl’schen 

Schule, die ich ursprünglich selbst geteilt habe und von der mich die angegebenen Analogien und Parallelen ab-

gebracht haben. 
21 Ueber die hierbei behauptete Christlichkeit vgl. auch meine Abhandlung über „Die Zukunftsmöglichkeiten 

eines freien Christentums“ im Logos 1910. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 66 24.07.2025 

Geschlecht nicht zu ihm kommen kann. Das religiöse Gefühl kann und darf die Historie wie-

der vergessen und lebt mit naiver Absolutheit nun auch seinerseits in der Gegenwart Gottes, 

alle Zeit verzehrend in der Anschauung des Einen uns eröffneten göttlichen Zieles. Soweit es 

aber wieder der Stärkung an der Geschichte und den großen religiösen Persönlichkeiten be-

darf, soweit insbesondere für Zusammenhalt und Fortpflanzung der Gemeinschaft und für die 

Möglichkeit eines Kultus* die Vergegenwärtigung seiner Grundlagen unentbehrlich ist, wird 

es sich wieder zurückwenden zu diesen und die historisch-kritische Gelehrsamkeit fern halten 

können von einer lediglich der Erbauung und Vertiefung dienenden Vergegenwärtigung der 

Geschichte. Je gründlicher jener ihr Recht geworden ist, um so unbefangener wird diese die 

ihr innerlich bedeutsamen Ueberlieferungen der Geschichte benützen dürfen22. 

So sehr Jesu Bild unter urchristlicher Apologetik und naiv-legendarischer Dogmatik bedeckt 

sein mag, was schlechthin unverkennbar immer wieder aus ihm strahlt, ist die wunderbare Na-

ivetät, in der er das Höchste und Tiefste aufs einfachste sagt und aufs einfachste an den Glau-

ben an seine Sendung durch den Vater bindet. Das wird immerdar, wenn die Wolken der For-

schung sich verziehen, das Endergebnis bleiben, und, wer unter den verschiedenen Wahrhei-

ten und Werten der Menschheit mitempfindend und nachlebend seinen Weg sucht, wird in 

dieser freiesten Naivetät, die zugleich der Ausdruck der klarsten und gesammeltsten religiösen 

Lebenskraft ist, den Hinweis auf die höchste Offenbarung des über uns waltenden göttlichen 

Lebens erkennen. Er wird die naiven Schranken auch dieses Absolutheitsanspruchs nicht 

leugnen und nicht davor zurückscheuen, wenn dieses religiöse Leben in neuen Daseinsformen 

mit neuen Gedanken enge Verbindungen eingeht. Die Lückenhaftigkeit und Unvollkommen-

heit auch unseres heutigen Wissens sorgt dafür, daß wir auch diese neuen Verbindungen in 

ihrer historischen Beschränktheit tief empfinden. Aber er wird in alle dem nur das Leben aus 

Gott und vor Gott führen, das wir aus Jesu Hand empfangen haben und zu dem uns sein 

Kampf und Sieg stets von neuem den Mut stärkt. Er wird andrerseits diesen Glauben nicht 

dadurch befestigen wollen, daß er zwischen ihm und allem anderen eine unübersteigliche 

Kluft befestigt und das Heil leugnet, das andern widerfahren ist, aber er wird sich verbunden 

fühlen, die anderen zu der höheren Klarheit des Heiles zu führen, die er kennt. Auch wird er 

nicht aus der Geschichte des Christentums die fertige und bleibende Idee der Religion heraus-

läutern wollen, sondern er wird der führenden Hand Gottes vertrauen, die in der Geschichte 

uns geschichtlich leitet und mit Jesus die Offenbarung und Vollendung des Heils der Zukunft 

anheimstellen. Ueber unbekannte Jahrhundert-Tausende der menschlichen Geschichte brau-

chen wir uns nicht aufzuregen. Es genügt, wenn wir die nächste Wegstrecke erleuchten kön-

nen und hier wissen, was wir wollen und was wir sollen. Es gilt für unseren geschichtlichen 

Moment dem religiösen Chaos und der religiösen Verödung zu wehren, die uns von allen Sei-

ten bedrohen. 

Es darf also nunmehr abschließend gesagt werden, daß der hier vertretene Standpunkt weder 

auf die verlassenen Theorien zurückzurücken braucht, um seine Christlichkeit zu behaupten, 

noch die Christlichkeit preisgeben muß, um die Folgen aus seiner geschichtlichen Gesamtan-

schauung richtig zu ziehen. Er unterscheidet sich vielfach von der bisherigen Theologie; aber 

 
22 Dazu vgl. jetzt meinen Artikel „Glaube und Geschichte“ in „Religion in Vergangenheit und Gegenwart“, auch 

meinen Vortrag über die „Bedeutung der Geschichtlichkeit Jesu für den Glauben“. Dazu s. die Kritik von Beth in 

Theol. Rundschau 1912 S. 1—21. Beth glaubt zwischen beiden Arbeiten einen Widerspruch feststellen zu sollen 

und nennt die zweite Betrachtungsweise äußerlich und willkürlich. So mag sie dem begriffliche Notwendigkeiten 

suchenden Dogmatiker erscheinen. Ich stelle mich lediglich auf den praktischen und historischen Standpunkt, wo 

psychologische Notwendigkeiten oft erst die Ausgangspunkte der begrifflichen sind. Die ewigen und begriffli-

chen Bindungen überlasse ich den Dogmatikern, die mehr über diese Dinge wissen als ich. — Daß mit einer sol-

chen Stellung natürlich auch starke Rückwirkungen auf Idee und Praxis der religiösen Gemeinschaft verbunden 

sind, habe ich in meiner „Trennung von Staat und Kirche“ 1905 und in meinen „Soziallehren der christlichen 

Kirchen und Gruppen“ 1912 gezeigt. 



Troeltsch - Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

 67 24.07.2025 

er hat auch eine gründliche Veränderung der Gesamtlage, den modernen historischen Hori-

zont und das moderne genetische Denken, zur Voraussetzung. Da kann nicht an einzelnen 

Punkten gebessert werden, da muß die Gesamtansicht auf neue Fragen sich einstellen. Es sind 

das gewiß nicht die einzigen Fragen, die heute von denen zu beantworten sind, die gegenüber 

allen pantheistischen und relativistischen Neigungen des modernen Geistes im christlichen 

Personalismus den unaufgeblichen Besitz unseres religiösen und geistigen Daseins erkennen. 

Die modernen Naturwissenschaften erfordern eine ebenso umfassende Umbildung des antik-

christlichen und mittelalterlichen Weltbildes, und auch hier glauben die Theologen mit klei-

nen Mitteln helfen zu können, wenn sie überhaupt das Problem ernst nehmen. Aber das stand 

hier nicht in Frage. Hier handelte es sich um die Wirkungen des modernen historischen Den-

kens. Sie sind durchgreifend und erfordern eine Umdenkung des ganzen religiösen Bestandes, 

^aber sie lösen den christlichen Personalismus und die Zuversicht zu seiner einzig großen Ein-

stellung auf das Absolute nicht auf. Man muß aufs Ganze gehen, um das Ganze zu gewinnen. 

Was dann aus unserer kirchlichen, mehr oder minder liberalisierten Dogmatik und aus den da-

mit eng verbundenen praktisch-kirchlichen Zuständen wird, das ist eine Frage für sich. Hier 

liegen die schwierigsten Zukunftsentwickelungen vor uns, aber sie werden nicht mit Klarheit 

und Sicherheit geleitet werden können, wenn nicht volle theoretische Klarheit über die Lage 

der christlichen Ideenwelt gewollt und erreicht wird. Die unvermeidlichen Konzessionen und 

Kompromisse werden dann von selbst kommen, aber sie dürfen nicht von Hause aus das ei-

gentliche Ziel der Theologie sein. 


