
Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 1 16.07.2025 

Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 

Von Martin Luther 

Liebe Freunde, ihr wißt, daß man in dieser Zeit die Passionsgeschichte Christi zu predigen 

pflegt. So zweifle ich auch nicht daran, daß ihr oft gehört haben werdet, was es für eine Pas-

sion und was es für ein Leiden gewesen ist, auch wozu sie Gott der Vater verordnet hat. Er hat 

nämlich dadurch nicht dem leidenden Christus helfen wollen, denn Christus bedurfte solchen 

Leidens gar nicht. Wir aber und das ganze menschliche Geschlecht bedurften solchen Lei-

dens, daß es also ein Geschenk sein soll und uns aus lauter Gnade und Barmherzigkeit darge-

geben und geschenkt ist. Von diesem Stück wollen wir jetzt nicht handeln, denn ich habe 

sonst oft davon gesprochen. Weil aber viele irrende Wanderprediger wieder und wieder auf-

tauchen, welche das Evangelium nur schänden und uns beschuldigen, wir wüßten nichts mehr 

zu lehren und zu predigen als nur vom Glauben und ließen die Lehre von den guten Werken 

und dem heiligen Kreuz und Leiden hintenanstehen. Auch sagen sie weiterhin, sie hatten den 

rechten Geist, der sie treibt, solches zu lehren. Darum wollen wir jetzt allein von dem Beispiel 

dieser Passion her sagen, was für ein Kreuz wir tragen und erleiden, auch wie wir dasselbe tra-

gen und erleiden sollen. 

Darum gilt es als erstes zu merken, daß Christus mit seinem Leiden [29] uns nicht nur (aus der 

Bedrohung) vom Teufel, von Tod und Sünden (heraus)geholfen hat, sondern daß sein Leiden 

auch ein Beispiel ist, dem wir in unserem Leiden nachfolgen sollen. Und obwohl unser Leiden 

und unser Kreuz nicht in dem Sinn aufgewertet werden sollen, als wollten wir dadurch selig 

werden oder das Geringste damit verdienen, sollen wir dennoch Christus im Leiden nachfol-

gen, daß wir ihm gleichförmig werden. Denn Gott hat es so beschlossen, daß wir nicht nur an 

den gekreuzigten Christus glauben, sondern auch mit ihm gekreuzigt werden und leiden sol-

len, wie er es ja an vielen Stellen in den Evangelien klar anzeigt. „Wer sein Kreuz nicht auf 

sich nimmt“, spricht er, … und mir nachfolgt, ist meiner nicht wert“ (Matth. 10,38). Ebenso: 

„Weil sie den Hausvater Beelzebub heißen, um wieviel mehr werden sie seine Hausgenossen 

so nennen?“ (Matth. 10.25.) Darum muß ein jeder ein Stück vom heiligen Kreuz tragen, und 

es kann auch nicht anders sein. Paulus sagt auch: „Ich erfülle an meinem Fleisch, was noch 

am Leiden Christi mangelt“ (Kol. 1,24), als wollte er sagen: „Seine ganze Christenheit ist 

noch nicht voll bereitet.“ Wir müssen auch darin nachfolgen, daß nichts an dem Leiden 

Christi fehle noch ihm abgehe, sondern daß es alles zusammenkomme. Folglich muß ein jeder 

Christ für sich bedenken, daß das Kreuz nicht ausbleiben wird. 

Es soll und muß aber ein solches Kreuz und Leiden sein, das einen Namen hat und wirklich 

drückt und weh tut, wie es eine große Gefahr für Gut und Ehre, für Leib und Leben sein kann. 

Ein solches Leiden fühlt man wohl und es drückt; denn es wäre sonst kein Leiden, wenn es 

nicht sehr weh täte. 

Darüber hinaus soll es ein solches Leiden sein, das wir uns nicht selbst erwählt haben, wie es 

nämlich bei den Geistern in den neuen Abspaltungen geschieht, die sich selbst ein eigenes 

Leiden erwählen. Es soll ein solches Leiden sein, welches uns der Teufel oder die Welt zu-

schickt, dessen wir gern, wo es nur möglich wäre, enthoben sein wollten. Und dann ist es nö-

tig, daß man fest bleibt und sich so hineinschickt, wie ich zuvor gesagt habe, nämlich im Wis-

sen, daß wir leiden müssen, damit wir Christus gleichförmig werden, daß es auch nicht anders 

sein kann und darf, denn ein jeder muß sein Kreuz und Leiden haben. Wenn man das weiß, 

dann ist es desto sanfter und erträglicher, und man kann sich trösten, indem man sagt: „Wohl-

an, will ich ein Christ sein, so muß ich auch die Farbe des Hofstaates tragen. Der liebe Chris-

tus gibt kein anderes Gewand aus an seinem Hof: es muß gelitten sein.“ Dies können die an-

deren nicht tun, die sich ihr eigenes Kreuz erwählen, sondern sie werden unwillig darüber und 

wehren sich mit der Faust. Das ist dann ein hübsches und löbliches Leiden, und dennoch 



Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 2 16.07.2025 

meinen sie, uns Schuld geben zu dürfen, [30] als lehrten wir nicht recht vom Leiden und sie 

könnten es allein. Wir aber lehren so, daß niemand sich selbst ein Kreuz oder auflegen oder 

erwählen soll, sondern wenn es daherkommt, daß wir es dann geduldig tragen und erdulden. 

Aber sie irren nicht nur in dem Stück, daß sie ein erwähltes Kreuz haben, sondern auch in 

dem, daß sie ihr Leiden so sehr aufwerten und ihm ein großes Verdienst beimessen, damit 

aber Gott lästern, weil es nicht ein rechtes, sondern ein (nach Selbstruhm) stinkendes und ein 

selbsterwähltes Leiden ist. Wir aber sagen so, daß wir mit unserem Leiden nichts verdienen 

und es nicht in schöne „Monstranzen“ fassen, wie sie ihres fassen. Es ist an dem genug, daß 

wir wissen, daß es Gott wohlgefällt, daß wir leiden, damit wir auf diese Weise Christus 

gleichförmig werden, wie ich bereits gesagt habe. So sehen wir, daß ebendieselben, die soviel 

vom Leiden und Kreuz rühmen und lehren, das wenigste vom Kreuz und von Christus wissen, 

weil sie ihr eigenes Leiden zum Verdienst machen. (Mein) Lieber! Es ist nicht eine solche Sa-

che damit, es wird auch niemand dazu gedrungen oder gezwungen: Willst du also nicht um-

sonst und ohne Verdienst leiden, so kannst du es sein lassen und also Christus verleugnen. 

Der Weg geht vor die Türe hinaus. Allein, das mußt du wissen: Wenn du nicht leiden willst, 

wirst du auch nicht zum Hofstaat (Christi) gehören. So kannst du nun tun, was du von beiden 

willst: leiden oder Christus verleugnen. 

Willst du leiden, wohlan, so ist der Schatz und Trost, der dir verheißen und geschenkt wird, so 

groß, daß du gerechterweise gern und mit Freuden leiden solltest, nämlich weil Christus dir so 

vollständig samt seinem Leiden geschenkt und zu eigen gegeben wird. Wenn du nun das so 

glauben kannst, darfst du frei auch in der größten Angst und Not sagen: „Wenn ich auch lange 

leide, was ist das denn im Vergleich mit einem solchen Schatz, den mir mein Gott zu eigen 

gegeben hat, damit ich ewig mit ihm leben soll!“ Siehe, so würde das Leiden süß und leicht 

werden und nicht mehr ein ewiges Leiden sein, sondern nur etwas Geringfügiges, das eine 

kleine Zeit währt und bald wieder vergeht, wie Paulus und Petrus, auch Christus selbst im 

Evangelium sagen (vgl. 2. Kor. 4,17; 1. Petr. 1,6; Joh. 16,16 ff.). Sie sehen nämlich das große, 

überschwengliche Geschenk an, daß Christus mit seinem Leiden und Verdienst ganz und gar 

unser geworden ist. Nun ist das Leiden Christi so mächtig und stark, daß es Himmel und Erde 

füllt und die Gewalt und Macht des Teufels und der Hölle, des Todes und der Sünde zerreißt. 

Wenn du nun einen solchen Schatz gegen deine Anfechtung und Leiden hältst, wird es dir ge-

genüber solchem Gut als ein geringer Schaden vorkommen, wenn du ein wenig von deinem 

Besitz, der Ehre, Gesundheit, ja [31] dein Weib und Kind, deinen eigenen Leib und dein Le-

ben verlierst. Willst du aber einen solchen großen Schatz nicht achten und nichts darum lei-

den, wohlan, so fahre nur immer hin und laß es: Wer nicht glaubt, dem wird auch nichts von 

solchen unaussprechlichen Gütern und Gaben zuteil. 

Weiter soll sich ein jeder Christ so verhalten und gewiß sein, daß solches Leiden ihm zum 

Besten dienen wird. Denn auch Christus will uns um seines Wortes willen nicht nursolches 

Leiden tragen helfen, sondern es auch zum Besten kehren und wenden. Dadurch nun soll es 

uns wiederum lieblicher und leichter werden, solches Kreuz zu tragen, indem unser lieber 

Gott uns soviel Gewürz und Labwasser in unsere Herzen geben will, daß wir alle unsere An-

fechtung und unser Kreuz tragen können. So sagt auch der Apostel Paulus 1. Kor. 10,13: 

„Gott ist getreu und läßt uns nicht mehr anfechten, als wir ertragen können. Ja, erschafft auch 

mit der Anfechtung ein Herauskommen, so daß wir es ertragen können.“ Das ist aber wahr: 

Wenn das Leiden und die Anfechtungen am größten sind, dann bedrängen und bedrücken sie 

uns derartig, daß man denkt, man kann nicht mehr, man müsse untergehen. Aber wenn du 

dann an Christus denken kannst, wird der treue Gott kommen und dir helfen, wie er von An-

beginn der Welt an den Seinen geholfen hat. Denn es ist ja ebenderselbe Gott, der immer ge-

wesen ist. So ist es eben auch ein und dieselbe Ursache, um derentwegen wir leiden und um 

derentwegen alle Heiligen von Anbeginn an gelitten haben. Die ganze Welt muß uns ja das 



Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 3 16.07.2025 

Zeugnis geben, daß wir nicht um öffentlicher Schande und Laster willen leiden, wegen Ehe-

bruch, Hurerei, Mord usw. Sondern darum leiden wir, weil wir bei dem Wort Gottes bleiben, 

dasselbe predigen, hören, lernen und verbreiten. Solange das nun die Ursache unseres Leidens 

ist, so laß es nur immer geschehen. Wir haben dieselben Verheißungen und Ursachen zu lei-

den, die alle Heiligen immer und immer gehabt haben. So können wir uns nun wohl auch der-

selben Verheißungen trösten und uns an sie in unserem Leiden und unserer Trübsal halten, 

wie es denn (jetzt auch) sehr nötig ist. 

Darum sollen wir uns nun so in unserem Leiden verhalten, daß wir zuerst und am allermeisten 

auf die Verheißungen sehen, nach denen unser Kreuz und unsere Anfechtung uns zum Besten 

gewendet werden sollen, dahin, wohin wir es niemals hatten wünschen noch denken können. 

Und das ist es eben, was den Unterschied zwischen den Leiden und Anfechtungen der Chris-

ten und denen aller anderen Menschen ausmacht. Denn andere Leute haben auch ihre Anfech-

tungen, ihr Kreuz und Unglück, obwohl sie eine Zeitlang im Rosengarten sitzen und ihr Glück 

[32] und Gut ganz nach ihrem Willen gebrauchen. Wenn sie aber in Anfechtung und Leiden 

kommen, so können sie sich nicht trösten; denn sie haben die gewaltigen Verheißungen und 

die Zuversicht zu Gott nicht, die die Christen haben. Sie können sich nicht damit trösten, daß 

ihnen Gott die Anfechtung tragen helfen will und noch viel weniger können sie sich vor ihm 

dessen versichert wissen, daß ihnen solche Anfechtung und Leiden zum Besten geraten soll. 

So geschieht es denn, wie wir sehen, daß sie auch in geringen Anfechtungen nicht bestehen 

können; wenn sie aber große, starke Anfechtungen überfallen, verzweifeln sie ganz, bringen 

sich selbst um oder wollen sonst aus der Haut fahren, weil ihnen die ganze Welt zu eng wird. 

Derart können sie kein Maß halten weder im Glück noch im Unglück: Geht es ihnen wohl, so 

sind sie die frevelhaftesten, trotzigsten und hochmütigsten Leute, die man finden kann. Geht 

es ihnen übel, so sind sie gänzlich zerschlagen und verzagt, mehr als eine Frau. Wie man es ja 

sieht: Die jetzt so aufbegehren, pochen und trotzen, waren während des Bauernaufruhrs so 

verzagt, daß sie nicht wußten, wo sie bleiben sollten. Es muß so gehen, wenn man die Verhei-

ßungen und Gottes Wort nicht hat. Aber die Christen haben auch im höchsten Leiden und Un-

glück ihren Trost. 

Damit man aber solches desto besser verstehen kann, will ich ein Beispiel erzählen, in dem ihr 

deutlich die Leiden der Christen abgemalt und entworfen sehen könnt. Ihr wißt wohl alle, wie 

man Christophorus hin und wieder malt. Ihr sollt aber nicht denken, daß je ein Mann gewesen 

ist, der so geheißen oder das wirklich getan hat, was man von Christophorus erzählt. Wer viel-

mehr diese Legende oder Fabel aufgeschrieben hat, der ist ohne Zweifel ein feiner und ver-

nünftiger Mann gewesen. Er hat dem einfältigen Volk ein solches Bild vormalen wollen, da-

mit sie ein Beispiel und Ebenbild des christlichen Lebens hätten, wie dasselbe eingerichtet 

und geordnet sein soll; und er hat es deutlich getroffen und abgemalt. Ein Christ ist nämlich 

wie ein großer Riese, hat große, starke Beine und Arme, ganz so wie man denn den Christo-

phorus malt. Er trägt auch eine solche Last, welche die ganze Welt nicht, kein Kaiser, König 

noch Fürst, tragen könnte. Daher heißt auch ein jeder Christ Christophorus, das ist ein Chris-

tusträger, weil er den Glauben annimmt. 

Wie geht es aber damit zu? Wenn man den Glauben annimmt, so denkt keiner, daß es eine 

schwierige Sache darum sei. Christus scheint einem ein kleines Kindlein zu sein, das hübsch 

und wohlgestaltet ist und leicht zu tragen, wie es dem Christophorus geschah. Das Evange-

lium läßt sich nämlich zuerst [33] so ansehen, als sei es eine feine, liebliche, freundliche und 

kindliche Lehre. So erlebten wir es auch selbst am Anfang (mit der reformatorischen Verkün-

digung). Als sie begann, kam jedermann zum Evangelium und wollte auch evangelisch sein. 

Da war ein solches Verlangen und ein Durst danach, daß kein Backofen so hitzig ist, wie es 

die Leute damals waren. Aber wie ging es weiter? Es ging eben zu wie mit dem Christopho-

rus. Der erfuhr nicht eher, wie schwer das Kindlein ist, bis er in das Wasser kam, dorthin wo 

es am tiefsten ist. 



Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 4 16.07.2025 

Genauso ging es mit dem Evangelium: Als es sich ausbreitete, kamen die Wellen daher. 

Papst, Bischöfe, Fürsten und deren tobende Gefolgschaft widersetzten sich. Da fühlte man 

zum erstenmal, wie das Kindlein so schwer zu tragen ist. Denn das Wasser kommt dem guten 

Christophorus ja so nahe, daß er fast dadurch ertrinkt. Wie ihr seht, geht es jetzt auch so zu. 

Auf Seiten jener, die dem Wort entgegenstehen, ist soviel an Praktiken, Erfindungen, Trug 

und List, alles mit dem Ziel, daß sie uns im Wasser ersäufen möchten. Da ist solches Drohen 

und Schrecken, daß wir uns zu Tode fürchten müßten, wenn wir dem nicht einen anderen 

Trost entgegenzusetzen hätten. Wohlan, wer den Christus, das liebe Kindlein, auf sich geladen 

hat, der muß ihn entweder ganz hinüber durch das Wasser hindurchtragen oder ertrinken. Da 

gibt es kein Mittelding. Ertrinken ist nicht gut; darum wollen wir mit dem Christus durch das 

Wasser hindurch, wenn es gleich noch einmal so aussehen möchte, als müßten wir darin er-

trinken. Wir haben ja die Verheißung: Wer Christus hat, sich auf ihn verläßt und glaubt, der 

kann frei mit David sagen, Ps. 27,3: „Ob sich auch ein Heer gegen mich legt, soll mein Herz 

sich doch nicht fürchten. Ob sich auch Streit gegen mich erhebt, will ich mich darauf verlas-

sen.“ Laß sie (gegen uns) aufbegehren und pochen, drohen und schrecken, wie sie wollen, 

wäre das Wasser auch noch so tief, so wollen wir dennoch mit Christus hindurch. 

Auf die gleiche Weise geht es in allen anderen Stücken zu: Wenn es beginnt, so will es zu 

schwer werden, es sei Sünde, Teufel, Tod oder Hölle oder auch unser eigenes Gewissen. Was 

soll man aber dagegen tun? Wo sollen wir hinlaufen und wie uns schützen? Es läßt sich von 

uns aus nicht anders ansehen, als wolle es ganz und gar zu Boden gehen und fallen. Aber auf 

der Seite drüben (nämlich der Gegner des Evangeliums) sind sie sicher und stolz, meinen, sie 

haben es schon geschafft. Ich sehe es auch wohl, daß der liebe Christophorus sinkt. Dennoch 

kommt er heraus; denn er hat einen Baum, an dem hält er sich fest. Dieser Baum ist die Ver-

heißung, daß Christus mit unserem Leiden etwas Besonderes tun will. „In der Welt“, spricht 

er (Joh. 16,33), „werdet ihr Zwang und Trübsal haben, aber in mir werdet ihr Frieden ha-

ben.“ Ebenso Paulus (1. Kor. 10,13): „Wir haben einen treuen Gott, der uns aus der Anfech-

tung hilft, daß wir es [34] ertragen können.“ Diese Sprüche sind Stäbe, ja Bäume, an denen 

man sich festhalten kann und das Wasser brausen und rauschen läßt, wie es will. 

Demnach haben sie uns mit dem Christophorus ein Beispiel und Bild vormalen wollen, um 

uns in unserem Leiden zu stärken und uns zu lehren, daß das Verzagen und der Schrecken 

nicht so groß sind wie der Trost und die Verheißung. Wir sollen also wissen, daß wir in die-

sem Leben keine Ruhe haben werden, wenn wir Christus tragen, sondern in der Anfechtung 

unsere Augen von dem gegenwärtigen Leiden weg zu dem Trost und der Verheißung hinwen-

den sollen. Dann werden wir erfahren, daß es wahr ist, was Christus sagt: „In mir werdet ihr 

Frieden haben.“ Das ist nämlich der Christen Kunst, die wir alle zu lernen haben, daß wir auf 

das Wort sehen und alle vorhandenen und beschwerenden Nöte und Leiden weit aus den Au-

gen tun. Das Fleisch aber kann solche Kunst überhaupt nicht, es sieht nicht weiter als auf das 

gegenwärtige Leiden. Das ist ja auch eine Wesensart des Teufels, daß er das Wort weit aus 

den Augen rückt, so daß man nun nicht mehr sieht als nur die Not, welche vorhanden ist. So 

tut er ja jetzt auch mit uns und wollte gern, daß wir das Wort ganz verleugneten und vergäßen 

und allein auf die Gefahr blickten, die uns vom Papst und den Türken am Hals hängt. Wenn 

ihm das Spiel gelänge, so ersäufte er uns in der Not, weil wir nichts als solches Sausen und 

Brausen sehen. Aber das soll nicht sein. Denn es geht so zu: Will einer ein Christ sein und 

sich nur nach dem richten, was er sieht, hört und fühlt, verliert er Christus bald. Nur das Lei-

den und Kreuz, sosehr du immer kannst, aus dem Herzen und dem Sinn geschlagen! Sonst, 

wenn man es zu lange bedenkt, wird das Übel ärger. Bist du in Anfechtung und Leiden, so 

sprich: „Dies Kreuz habe ich mir ja nicht selbst erwählt und zugerichtet. Es ist die Schuld des 

lieben Wortes Gottes, daß ich solches- leide und daß ich doch auch Christus habe und lehre. 

So laß es in Gottes Namen immer gehen! Ich will es den walten und ausfechten lassen, der 

mir solches Leiden längst vorhergesagt, und mir seine göttliche, gnädige Hilfe verheißen hat.“ 



Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 5 16.07.2025 

Wenn du dich derart in die Schrift hineinbegibst, so wirst du Trost fühlen, und deine ganze 

Sache, die du sonst mit keinem Entschluß, auf keine Art und Weise steuern kannst, wird bes-

ser werden. Ein Kaufmann kann es sich doch so einrichten, daß er, um Geld und Gut zu ge-

winnen, von Haus und Hof, Frau und Kind fortzieht und - um des schnöden Gewinnes willen r 

Leib und Leben wagt, und doch hat er keine sichere Verheißung oder Zusage, daß er gesund 

wieder zu Frau und Kind heimkommen wird. Dennoch ist er so tollkühn und verwegen und 

wagt sich frei hinaus in solche Gefahr ohne alle Verheißung. Kann ein Kaufmann nun solches 

um Geldes und Gutes willen tun: Pfui uns, daß wir ein [35] geringes Kreuz nicht tragen und 

dennoch Christen sein wollen. Und wir haben noch dazu den Baum in unseren Fäusten, an 

dem wir uns gegen die Wellen festhalten können, nämlich das Wort und die starken, feinen 

Verheißungen, daß wir niemals von den Wasserwogen ersäuft werden sollen. 

Ebenso tut auch ein Reiter: Der begibt sich in den Krieg, wo so viele Hellebarden und Büch-

sen auf ihn gerichtet sind. Er hat auch keine Verheißung, deren er sich trösten könnte, als nur 

seinen tollen Sinn. Dennoch geht er hinein, wo doch dieses ganze Leben nichts anderes ist als 

ein hartes Leben und Leiden. Ebenso tun auch die Papisten: Die lassen es sich keine Mühe 

noch Arbeit gereuen, nur damit sie ihren Greuel und ihre Abgötterei wieder aufrichten. Wie-

viel Pläne haben sie nur seit der Zeit, als das Evangelium seinen Lauf begonnen hat, gefaßt 

und tun es wieder und wieder noch heutigen Tages, fassen einen Plan nach dem anderen. 

Diese alle sind nicht aufgegangen und zu Asche geworden, auch jetzt. Dennoch bilden sie sich 

ein und sind sich dessen so sicher, daß sie es hinausposaunen und das Wort Gottes unterdrü-

cken; so ergehen sie sich in ihrer bloßen Tollkühnheit. 

Können nun Kaufleute, Reiter, Papisten und solche Gesellen einen solchen Mut schöpfen, daß 

sie sich solche Gefahren, Mühen und Arbeit aufladen und sie erleiden, sollten wir uns ja mit 

Recht schämen, daß wir uns gegen Leiden und Kreuz sperren. Wir wissen doch erstens, daß es 

Gott so verordnet hat, daß wir leiden sollen und daß es nicht anders sein kann. Zum anderen 

kennen wir unsere Verheißung und Zusage auch. Obgleich wir nicht so gute Christen sind, 

wie wir es wohl sein sollten, und zaghaft und schwach sowohl im Leben wie im Glauben sind, 

will Gott dennoch sein Wort verteidigen, nur darum, weil es sein Wort ist. Deshalb können 

wir also mit Recht trotzen und sagen: Wenn gleich 10 Päpste oder türkische Kaiser da wären, 

so will ich sehen, ob sie alle zusammen den Mann, der da Christus heißt, schlagen werden. 

Das können sie wohl tun, daß sie ein Spiel zurüsten, das nach ihrem Kopf gespielt wird, aber 

dem Wort Gottes werden sie keinen Abbruch tun; dieses soll und wird geschehen, obgleich 

wir schwach im Glauben sind. 

Das ist nun die rechte Kunst, daß wir derart im Leiden und Kreuz auf das Wort und die tröstli-

che Zusage sehen und ihm Glauben schenken. Er spricht ja: „In mir werdet ihr Frieden haben, 

aber in der Welt Trübsale“ (Joh. 16,33), als wollte er sagen: Gefahr und Schrecken werden 

euch gewiß unter die Augen kommen, wenn ihr euch meines Wortes annehmen werdet. Laßt 

sie nur kommen, solches wird euch um meinetwillen begegnen und widerfahren. So seid nun 

getrost! [36] Ich will euch nicht verlassen, ich will bei euch sein und euch helfen. Es sei nun 

die Anfechtung so groß, wie sie immer wolle, sie wird dir gering und leicht werden, wenn du 

für dich solche Gedanken aus dem Wort Gottes schöpfen kannst. Darum soll sich auch ein je-

der Christ so zurüsten, daß er sich in der Anfechtung mit den feinen tröstlichen Zusagen 

schützen und bewahren kann, die. uns Christus, unser lieber Herr, hinterlassen hat wenn wir 

um seines Wortes willen leiden. Tut man es aber nicht und laßt die tröstlichen Sprüche fahren, 

wenn das Kreuz kommt, so wird es uns genauso gehen wie der Eva im Paradies. Die hatte 

Gottes Gebot. Mit diesem sollte sie des Teufels Eingebung und Anreiz zurückschlagen. Aber 

was tat sie? Sie laßt das Wort fahren und bekümmert sich um die Gedanken, was es für ein 

feiner Apfel sei, es wäre an dem geringen Ding nicht viel gelegen. So ging sie ihren Weg da-

hin, und wenn man das Wort fahrenlaßt, kann es nicht anders zugehen. Wenn wir aber bei 

dem Wort bleiben und uns daran halten, werden wir gewiß erfahren, daß wir fein 



Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 6 16.07.2025 

herauskommen und siegen werden. Siehe, diese zwei Stücke lehren wir, wenn wir von dem 

Leiden und Kreuz predigen. Und wer uns die Schuld gibt, als lehrten wir gar nichts vom 

Kreuz, der tut uns Unrecht. Das tun wir aber allerdings nicht, daß wir unser Leiden zum Ver-

dienst gegenüber Gott machen. Nein, weit, weit hinweg damit! Dasselbe hat Christus allein 

getan und sonst niemand. Dem soll auch allein die Ehre gebühren. 

Drittens wollen wir auch sehen, warum unser Herrgott uns solches Leiden zuschickt. Dieses 

nun ist hier die Ursache: Er will uns seinem lieben Sohn in der Weise gleichförmig machen, 

daß wir ihm hier im Leiden und dort in jenem Leben in der Ehre und Herrlichkeit gleich wer-

den, gemäß seinem Wort: „Mußte nicht Christus leiden und so zur Herrlichkeit eingehen?“ 

(Luk. 24,26.) Dieses aber kann Gott mit uns nur durch Leiden und Anfechtungen erreichen, 

die er uns durch den Teufel und böse Leute zuschickt. 

Die andere Ursache ist die: Auch wenn Gott uns nicht angreifen und plagen wollte, will es 

doch der Teufel tun. Er kann Gottes Wort nicht ertragen; er ist ja überhaupt von Natur aus so 

boshaft und giftig, daß er nichts Gutes leiden kann. Es ist ihm leid, daß ein Apfel auf einem 

Baum wachst; es tut ihm weh und verdrießt ihn, daß du einen gesunden Finger hast. Wenn er 

es tun könnte, so zerrisse er alles, was da ist, und würfe es durcheinander. Aber keinem Ding 

ist er so feind wie dem lieben Wort, und das darum: Er kann sich hinter jedem Geschöpf ver-

bergen, nur das Wort deckt ihn auf, daß er sich nicht verbergen kann, [37] und zeigt jeder-

mann, wie schwarz er ist. Da wehrt und sperrt er sich und bindet die Fürsten und Bischöfe an-

einander und meint sich dadurch wieder zu verstecken. Aber es hilft nichts: das Wort zieht ihn 

dennoch ans Licht. Darum ruht er auch nicht, und weil ihn das Evangelium nicht leiden will, 

will er es auch wiederum nicht leiden. Da hebt es sich denn auf. Und wenn uns unser lieber 

Gott nicht durch seine Engel schützte und wir des Teufels List, Anschläge und Trug sehen 

könnten, müßte ein jeder allein von dem Anblick sterben, so viele Geschütze und Büchsen hat 

der Teufel auf uns gerichtet. Aber Gott wehrt ihnen, daß sie nicht treffen. 

So kommen die zwei Helden zusammen. Ein jeder tut, soviel ihm möglich ist. Der Teufel 

braut immer ein Unglück über das andere zusammen; denn er ist ein mächtiger, boshafter und 

unruhiger Geist. So ist es denn Zeit, daß die Ehre unseres lieben Gottes auch hervorbricht. 

Denn das Wort, das wir ins Feld führen, ist ja ein schwaches, elendes Wort, und wir, die es 

haben und treiben, sind auch schwache und elende Menschen und tragen den Schatz in irde-

nen Gefäßen, wie Paulus sagt (2. Kor. 4,7), die man leicht zerschlagen und zerbrechen kann. 

Darum läßt sich der böse Geist durch keine Mühe verdrießen und schlägt getrost danach, ver-

sucht, ob er das Töpflein zerschlagen könnte. Es steht ihm ja so unter der Nase, daß er es nicht 

ertragen kann. Da heißt es erst recht, das kleine Fünklein mit Wasser und Feuer zu löschen 

und zu dämpfen. Da sieht unser Herrgott eine Weile zu und steckt uns zwischen Tür und An-

gel, damit wir aus unserer eigenen Erfahrung lernen, daß das kleine, schwache, elende Wort 

stärker ist als der Teufel und die Pforten der Hölle. Das Schloß sollen sie ruhig stürmen, der 

Teufel mit seinem Anhang. Aber laß sie nur stürmen, sie sollen dabei etwas finden, was ihnen 

den Schweiß heraustreiben soll, und es dennoch nicht gewinnen; denn das Wort ist ein Fels, 

wie Christus es nennt, der nicht zu erstürmen ist. So laßt uns erleiden, was auf uns zukommt! 

So können wir erfahren, daß uns Gott beistehen, uns gegen diesen Feind und allen seinen An-

hang schützen und schirmen will. 

Zum dritten ist es auch sehr notwendig, daß wir nicht nur deshalb leiden, damit Gott seine 

Ehre, Macht und Starke gegen den Teufel beweise, sondern auch darum, weil uns der vortreff-

liche Schatz, den wir haben, wenn er ohne Not und Leiden bleibt, nur schnarchend und sicher 

macht. Wir sehen es ja, und es ist leider allzusehr verbreitet, daß jetzt viele das heilige Evan-

gelium so mißbrauchen, daß es eine Sünde und Schande ist, nämlich derart, als waren sie 

durch das Evangelium von allem so befreit, als ob sie nichts mehr tun, geben oder leiden soll-

ten. Solcher Bosheit kann unser Gott nur durch das Kreuz steuern. Er muß [38] uns also üben 



Luther - Sermon vom Leiden und Kreuz (1530) 7 16.07.2025 

und antreiben, daß der Leiden mehr werden und die Anfechtungen zunehmen und starker wer-

den und wir so den Heiland in uns bringen. Sowenig wir also des Essens und Trinkens entbeh-

ren können, sowenig können wir der Anfechtung und des Leidens entbehren. Darum müssen 

wir notwendig vom Teufel durch Verfolgung oder sonst einen heimlichen Pfahl, der uns durch 

das Herz dringt, geplagt werden, wie Paulus auch klagt (2. Kor. 12,7). Weil es aber nun besser 

ist, daß man ein Kreuz hat, als daß man ohne Kreuz ist, soll sich niemand davor entsetzen 

oder erschrecken. Du hast ja eine gute, starke Verheißung, deren du dich trösten kannst, und 

das Evangelium kann auch nicht anders ans Licht kommen als durch und im Leiden und 

Kreuz. 

Zum letzten: Der Christen Leiden ist deshalb edler und köstlicher als aller anderen Menschen 

Leiden, weil Christus sie in das Leiden gesteckt hat und so auch alle Leiden seiner Christen 

geheiligt hat. Sind wir denn nicht arme, tolle Leute? Wir sind nach Rom, Trier und an andere 

Orte gelaufen, um die Heiligtümer aufzusuchen. Warum lassen wir uns nicht auch das Kreuz 

und das Leiden lieb sein, welches Christus viel naher gewesen ist und ihn naher berührt hat 

als irgendein Kleid am Leibe? Es hat ihm nicht allein den Leib, sondern das Herz berührt. So 

ist nun durch das Leiden Christi auch das Leiden aller seiner Heiligen ganz zum Heiligtum ge-

worden; denn es ist mit dem Leiden Christi verbunden. Deswegen sollen wir alles Leiden 

nicht anders annehmen denn als Heiligtum; denn es ist wahrhaftig ein Heiligtum. 

Weil wir aber jetzt wissen, daß es Gott so wohlgefallt, daß wir leiden sollen und Gottes Ehre 

sich in unserem Leiden erweist und sichtbar wird, und zwar besser als in irgend etwas ande-

rem, und weil wir solche Leute sind, die ohne Leiden im Wort und Glauben nicht bestehen 

können, und dennoch daneben die edle, teure Verheißung haben, daß unser Kreuz, wenn es 

uns von Gott zugeschickt ist, nichts Schlechtes, sondern ein durch und durch köstliches und 

edles Heiligtum ist, warum wollen wir uns dann weigern zu leiden ? Wer nicht leiden will, der 

fahre hin und sei ein Junker. Wir predigen solches nur den Willigen, die wirklich Christen 

sein wollen. Die anderen werden es doch nicht fertigbringen (bereitwillig zu leiden). Haben 

wir doch soviel Trost und Verheißung, daß Gott uns nicht im Leiden steckenlassen, sondern 

heraushelfen will, wenn auch alle Menschen daran verzweifelten! Darum, obgleich es weh tut: 

Wohlan, du mußt doch irgend etwas leiden; es kann ja nicht immer gleich zugehen! Es ist 

ebenso gut, ja tausendmal besser, um unseres Christus willen zu leiden, der uns Trost und 

Hilfe im Leiden zugesagt hat, als um des Teufels willen zu leiden und ohne Trost und Hilfe zu 

verzagen und zu verderben. [39] 

Siehe, auf diese Weise lehren wir vom Kreuz, und ihr sollt euch auch daran gewöhnen, daß ihr 

fleißig das Leiden Christi von allen anderen Leiden unterscheidet. Jenes ist ein himmlisches, 

unseres ein irdisches Leiden. Sein Leiden tut alles, unseres tut nichts, als daß wir Christus 

gleichförmig werden. Das Leiden Christi ist also ein Herrenleiden, unseres ein Knechtsleiden. 

Diejenigen, die anders davon lehren, die wissen weder, was Christi Leiden noch was unser 

Leiden ist. Was ist die Ursache dafür? Die Vernunft kann nicht anders. Sie möchte gern mit 

ihrem Leiden wie mit allen anderen Werken hofieren, damit sie etwas verdient. Das sei für 

dieses Mal genug von dem Beispiel der Passion und von unserem Leiden geredet. Gott gebe, 

daß wir es recht fassen und lernen. Amen. 

Gehalten am Karsamstag, 16. April 1530 auf der Veste Coburg. 

WA 32, 28-39 (bearbeitet von Horst Beintker). 


