DAS NICAENISCHE GLAUBENSBEKENNTNIS
EINE DOXOLOGIE

ausgelegt von

HEINRICH VOGEL

LETTNER-VERLAG - BERLIN - STUTTGART
1. Auflage im Herbst 1963

© Lettner-Verlag GmbH., Berlin-Stuttgart

Satz und Druck: Walter Bartos, 1 Berlin 61
VORWORT

Der Versuch, das Nicaenische Glaubensbekenntnis zu interpretieren, stellt ein um so groBeres
Wagnis dar, als es eine dem Text Wort fiir Wort folgende Auslegung, soweit ich sehe, im
abendlidndischen Raum bisher seltsamerweise nicht gibt. W. Stdhlin hat zwar seine Einfiih-
rung in das Wesen der altkirchlichen Bekenntnisse (,,Zusage an die Wahrheit* 1952) beson-
ders auf das Nicaenum konzentriert, aber im Zeichen einer thematisch bestimmten Erhellung
der fundamentalen Entscheidungen, wihrend es mir um eine dem Wortlaut folgende Zueig-
nung des Textes geht. Dabei handelt es sich nicht um einen dogmengeschichtlichen Kommen-
tar, sondern um den Versuch, das Bekenntnis heute horend nachsprechen, im Glauben mit-
sprechen zu konnen. Inwiefern diese strenge Bindung mit der Freiheit in eins geht, die durch
die im Bekenntnis bezeugte Wahrheit der Schrift gegeben ist, mag dem Leser in der Durch-
fiihrung deutlich werden. Ich gebe ihm das Buch mit dem Wunsch in die Hand, es mochte zu
der Freude mithelfen, die da wartet, wo die Theologie sich ihrem Ursprung und Wesen nach
als Doxologie erschlief3t.

Zu danken habe ich meinem Namensvetter, dem cand. theol. Traugott Vogel, fiir die iiberaus
wachsame Assistenz, die er mir bei den Korrekturarbeiten geleistet hat.

Pfingsten 1963 Heinrich Vogel

[Tiotevopey gig Eva Oedv Tatépa TavtokpaTopa, TOMTIV 0VPAVOD Kol VTG, OpaTdV TE
TAVTOV Kol GOpaTOV.

Kai gig éva Kdprov 'Incodv Xpiotov, tov Yiov tod Ocod tov povoyevi), Tov €k Tod ITatpog
vevvn0évta Tpo TAvImV TAV aidvov, OGS EK eMTOG, Oedv dANOvoV £k Bgod dAnBvoDd,
yevwn0évta, o mombévta, dpoovsiov T Hotpi, St 0b té ThvTa &yéveto, TOV S NUdG TOG
avOpdOTOVG Kol S0 TV NUETEPAY SOTNPIOY KATEAOOVTA K TOV 0VPOVAV, Kol GopKmOEVTa £k
[Mvedpotoc Ayiov kai Mapiag tig [TapOévov, kai EvavOpmmmoavta, ctavpwbévta te VTEP
nuedv €ni [ovtiov [Tikdtov, kol TabovTa Kol Tapévta, Kol avastdvta Tf Tpit) MUEPQ KATA TOG
YPAPAG, Kol aveABOvVTa £1g TOVG 0VPAVOVG, Kol Kabfuevovy €v de&id tod Tlatpdc, kol mdAv
EpyouevoV petd 60ENG kpival (dvTag Kol vekpovg, ov Th¢ Paciieing ovk Eotot TELOC.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



Kai gig 10 [Tvedpa 10 Ayiov, 10 Kdpiov kai {owomoidv, 10 €k 10D [latpog ékmopevduevov, to
ovv [Motpi koi Yip copmposkuvodpuevov kol cuvdo&alopevov, o AaAn0Ey d1d TV TpoenT®dV,
eig plav ayiov kaBolkny kol amrocToAKNV EKkAnciov, OpoAoyoduey &v Bantioua gig dpestv
AUOPTIDV, TPOGOOKMDUEV AVACTOCY VEKPAOV Kol LTV ToD HEALOVTOG aidvVoG. Apnv.

SYMBOLUM NICAENUM

Credo in unum Deum, patrem omnipotentem, factorem coeli et terrae, visibilium omnium et
invisibilium.

Et in unum Dominum Jesum Christum, filium dei unigenitum et ex patre natum ante omnia
saecula, Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero, genitum, non factum,
consubstantialem patri, per quem omnia facta sunt: qui propter nos homines et propter
nostram salutem descendit de coelis, et incarnatus est de spiritu sancto ex Maria virgine et
homo factus est; crucifixus etiam pro nobis sub Pontio Pilato, passus et sepultus est; et
resurrexit tertia die secundum scripturas, et ascendit ad coelos; sedet ad dexteram patris, et
iterum venturus est in gloria iudicare vivos et mortuos, cuius regni non erit finis.

Et in spiritum sanctum, Dominum et vivificantem, qui ex patre filioque procedit, qui cum
patre et filio simul adoratur et glorificatur, qui locutus est per prophetas.

Et unam, sanctam, catholicam et apostolicam ecclesiam.

Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum et exspecto resurrectionem mortuorum
et vitam venturi saeculi. Arnen.

Das ander Bekenntniis
oder Nicénisch Symbolum.

Ich glaube an einen einigen, allméchtigen Gott den Vater, Schopfer Himmels und der Erden,
alles das sichtbar und unsichtbar ist.

Und an einen einigen Herrn Jesum Christum, Gottes einigen Sohn, der vom Vater geboren ist
vor der ganzen Welt, Gott von Gott, Liecht vom Liecht, wahrhaftigen Gott vom wahrhaftigen
Gott, geborn, nicht geschaffen, mit dem Vater in einerlei Wesen, durch welchen alles geschaf-
fen ist: welcher umb uns Menschen und umb unser Seligkeit willen vom Himmel kommen ist,
und leibhaftig worden durch den heiligen Geist von der Jungfrauen Maria und Mensch wor-
den; auch fiir uns gekreuzigt unter Pontio Pilato, gelitten und begraben; und am dritten Tage
auferstanden nach der Schrift, und ist aufgefahren gen Himmel, und sitzet zur Rechten des
Vaters. Und wird wiederkommen mit Herrligkeit zu richten die Lebendigen und die Todten.
Des Reich kein Ende haben wird.

Und an den HERRN, den heiligen Geist, der da lebendig macht. Der vom Vater und dem
Sohn ausgehet. Der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und zugleich geehret
wird. Der durch die Propheten geredt hat.

Und eine einige, heilige, christliche, apostolische Kirche.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



Ich bekenne ein einige Taufe zur Vergebung der Siinden. Und warte auf die Auferstehung der
Todten und ein Leben der zukiinftigen Welt. Amen.

EINGANG

Das Nicaenische Glaubensbekenntnis erfreut sich im Bereich unserer Evangelischen Kirche
Deutschlands einer gewissen hervorgehobenen Ausnahmestellung, die an Festtagen wie
Weihnachten und Ostern in Erscheinung tritt. Fiir das Ohr des Gemeindegliedes mag es ge-
geniiber dem in der Regel gebrauchten, gemeinsam gesprochenen Apostolicum einen beson-
deren, hymnischen Klang haben, der freilich in eins geht mit jenen geheimnisschweren, erha-
benen Aussagen, die wie unerreichbare Firne leuchten. ... ,,Gott von Gott, Licht vom Licht,
wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, geboren, nicht geschaffen, mit dem Vater in einer-
lei Wesen...“, wer versteht das? Wer vermag das so nachzusprechen und mitzusprechen, daf3
er darin das Bekenntnis vollzieht: Ich glaube an Jesus Christus?! Und wer vermag mit der al-
ten Kirche und der Reformation in den seltsamen und wundersamen Worten das eigene Be-
kenntnis wiederzufinden: ,,Ich glaube an Gott?* ,,Ich glaube an Jesus Christus* — ,,ich glaube
an Gott“, — wir mdgen zwar spliren und ahnen, daf3 diese beiden Aussagen hier in eins gehen,
und daf3 gerade diese Einheit das Bekenntnis in seiner Mitte so leuchtend macht; aber fiir das
moderne Gehor klingen sie mehr wie versprengte Klénge einer fremdher heriibergewehten
Sphéaren-Musik, denn als eine verstehbare Aussage, die ein redlich und real denkender
Mensch heute sich zu eigen machen und nachvollziehen konnte.

Ja, unter den theologisch Gebildeten sind nicht wenige, die hier nicht so sehr hymnische
Sprengstiicke horen, als vielmehr dogmatische Formeln, Relikte leidenschaftlicher Kédmpfe
um die wahre, allein selig machende Erkenntnis eines Geheimnisses, dem eben in solchen
Formeln mehr Gewalt angetan als ehrfiirchtiger Respekt erwiesen worden wére. Sie meinen,
daB jenes trostliche Licht der Frohen Botschaft, wie sie im Neuen Testament fiir die Einfilti-
gen in schlichter Sprache kund wurde, in solchen ,,metaphysischen* Grenziiberschreitungen
der Theologen mehr verdunkelt als zum Leuchten gebracht worden sei.!

Sie wissen auch einfach zu viel von der verworrenen und problematischen Entstehungsge-
schichte dieses sogenannten ,,Nicaenums!* In welch einem Wirrwarr stellt sich schon auf der
Synode von Nicaea (325) das Ringen um die rechte Wahrheitsaussage gegeniiber dem die Kir-
che versuchenden und verseuchenden Irrtum dar, in welch einer Verflechtung mit kirchenpoli-
tischen und machtpolitischen Interessen! Zu einer kirchlichen Glorifizierung jenes Kaisers
Konstantins, der diese erste 6kumenische Synode nicht nur einberief, sondern sie auch person-
lich er6ftnete, leitete und unter seinen Druck setzte, besteht im Blick auf die Brutalitit dieses
verschlagenen Gewaltmenschen eigentlich kein AnlaB!?

Auch die hierarchischen Ziige in dem Bilde des grof8en Athanasius, dessen Theologie die
Waffen gegeniiber der Arianischen Hiresie lieferte, wirken gerade auf den Freund der von

! Harnack, Dogmengeschichte, S. 283: ,,Die gebildeten Laien im Orient aber haben die orthodoxe Formel mehr
als ein notwendiges Ubel und als ein unerklirliches Geheimnis betrachtet, denn als einen Ausdruck ihres Glau-
bens. Der Sieg des Nicdnums war ein Sieg der Priester tiber den Glauben des christlichen Volkes ... Durch die
Aufrichtung der nicdnisch-kappadocischen Formel als Grundbekenntnis der Kirche wurde es katholischen Laien
vollends unmdoglich gemacht, sich nach Mallgabe der Kirchenlehre ein inneres Verstindnis des christlichen
Glaubens zu erwerben. Der Gedanke, daf3 das Christentum die Offenbarung eines Unversténdlichen sei, biirgerte
sich immer mehr ein.*

2 Man lasse nur einmal die iiberdimensionale steinerne Biiste des Kaisers auf sich wirken, wie sie in den vatika-

nischen Museen heute noch einen unmittelbaren Eindruck von diesem Machtpolitiker ermdoglicht.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



thm vertretenen Sache eher beklemmend als befreiend. Vollends ist nicht zu verkennen, daf3
,»die dreihundertachtzehn Bischofe® zum groflen Teil selbst noch nicht verstanden, was sie mit
den Formeln der siegreichen Gruppe eigentlich angenommen hatten, — wie das denn auf
mehr als einer Synode der Kirche bis in die Tage der Barmer Entscheidung immer wieder
festzustellen ist. Welche Kdmpfe haben sich iiber ein Menschenalter um die reinste Interpreta-
tion der Formeln von Nicaea abgespielt! Welch ein , kalter* oder sogar heier Kirchenkrieg ist
darum mit allen Mitteln, doch auch der politischen Macht, gefiihrt worden, wobei freilich
nicht nur ausgestof3ene Haretiker, sondern auch orthodoxe Bekenner — allen voran Atha-
nasius selbst — die Bitternis der Verbannung mehr als einmal zu schmecken bekamen. —

Nun ist ja aber jenes zu Nicaea angenommene Bekenntnis der ,,318 Bischofe™ gar nicht iden-
tisch mit dem Bekenntnis, das unter uns heute als das ,,Nicaenum* in Geltung steht! Zwar fin-
den sich in dem heute gebrauchten Text, wie er als der von der Kirche alters- her tradierte
auch von der Reformation iibernommen und bejaht wurde, die fiir das Bekenntnis der Synode
des Jahres 325 entscheidenden Formeln wieder. Man braucht aber nur festzustellen, daf} in
dem alten Bekenntnis der Artikel vom Heiligen Geist nur in dem einen Satz: ... ,,und wir glau-
ben an den Heiligen Geist“, zur Stelle ist, um sofort zu erkennen, da3 das spitere, als ,,Nicae-
num* bezeichnete, und in den liturgischen Gebrauch der Kirche aufgenommene Bekenntnis
zum mindesten eine Erweiterung jenes Textes der ersten 6kumenischen Synode darstellt, —
von anderen geringen Zusitzen und Verdanderungen zu schweigen.

Die Entstehungsgeschichte wird noch problematischer, wenn man mit Harnack auch die Tra-
dition meint in Frage stellen zu miissen, nach der unser heutiger Text auf dem sogenannten
zweiten Konzil in Konstantinopel (381) festgestellt und akzeptiert worden wire.>

Die Frage mit allen darin beschlossenen Unter-Fragen nach den Quellen und Bekenntnisvorla-
gen der Texte von 325 und 381 mag hier unerortert bleiben. Fest stehen diirfte die Tatsache,
daB unser Text, nachdem er auf dem vierten Konzil zu Chalcedon (451) feierlich verlesen und
bestitigt wurde, seinen Siegeszug durch alle Kirchen angetreten hat, und bald zu gleichem
Ansehen mit dem auf die Apostolische Tradition zuriickgefiihrten Apostolicum aufstieg. Tat-
sache ist aber auch, daf} dieses Bekenntnis allzubald unter jenem verhéngnisvollen Vorzeichen
verstanden und gehandhabt wurde, das sich in der Eingangsformel zu dem sogenannten, wahr-
scheinlich erst um die Mitte des 5. Jahrhunderts zu seiner Gestalt gekommenen ,,Athanasi-
anum* meldet. ,,Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus est, ut teneat catholicam fidem,
quam nisi quisque integram inviolatamque servaverit, absque dubio in aeternum peribit.* In
der deutschen Fassung, wie sie unsere lutherischen Bekenntnisschriften bieten, lautet der ver-
hingnisvolle Satz: ,,Wer da will selig werden, der muB3 fiir allen Dingen den rechten christli-
chen Glauben haben. Wer denselben nicht ganz und rein hilt, der wird ohne Zweifel ewiglich
verloren sein.” — Das Verhdngnisvolle liegt eben in dem Vorzeichen, unter das nunmehr das
Bekenntnis zu der rettenden Wahrheit Gottes in Christus geraten ist. So wahr kein Ja zur
Wabhrheit ohne ein Nein zu dem ihr entgegenstehenden Irrtum mdglich ist, so begegnet hier
doch jenes schreckliche ,,der muf} ..., und damit die Verwandlung des hymnischen Lobprei-
ses in ein Zwangsgesetz, dessen Durchsetzung eine herrschende Kirche mehr als einmal mit
der Verwandlung des Kreuzes in ein Schwert zu erreichen versuchte.

Wie nun?! Kénnen wir die verworrene und fatale Entstehungsgeschichte solch eines Bekennt-
nistextes der Kirche ignorieren? Diirfen wir die Verwandlung des hymnischen Bekenntnisses
in ein Zwangsgesetz und die damit zusammenhéngende Praxis einer Kirche, die nur zu bald

3 Siehe den Artikel Harnacks ,,Konstantinopolitanisches Symbol* in Realencyklopédie Bd. 8, S. 212-230. Andere
Forscher bejahen die von der kirchlichen Tradition behauptete Annahme des erweiterten Nicaenums auf der Sy-

node von 381, oder halten (Heussi) das sogen. Nicaeno-Constantinopolitanum sogar fiir élter als diese Synode.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



aus einer Verfolgten zu einer Verfolgerin wurde, verschweigen oder gar rechtfertigen? Gewif3
nicht! Im Gegenteil gehort es zur BulBe der Kirche, ihre Versiindigung an der Wahrheit des
Kreuzes, das gerade die Umschmelzung in ein ,,Schwert® nicht leidet, zu bekennen, und neu
zu begreifen, was es um das Bekenntnis als Lobpreis, um die Anerkenntnis der Wahrheit Got-
tes in Anbetung, um Orthodoxie als Doxologie ist.*

Damit aber stehen wir bereits unmittelbar vor der Aufgabe, unsern Text — und damit ist nun
also das kirchlich tradierte, in unsere Bekenntnisschriften aufgenommene ,,Nicaenum* zu ver-
stehen — uns in der Auslegung anzueignen. Es geht dabei wesentlich nicht um eine histori-
sche Interpretation, die im Zeichen der Fragestellung stinde, wie jene Synoden oder die auf
ihnen und zu ihrer Zeit maB3geblichen Theologen den Text damals verstanden haben, sondern
um die Frage, ob und wie das tradierte Bekenntnis als unser Bekenntnis zu der uns in letzter
Instanz allein bindenden und befreienden Wahrheit des in der Heiligen Schrift bezeugten
Wortes Gottes verstanden, nachgesprochen und mitgesprochen werden kann. Wenn schon der
von den Vitern verfaflite und angenommene Text keine absolute Autoritét geltend machen
kann, wie viel weniger das ,,Selbstverstandnis®, das sie damit verbunden haben mdgen! Wenn
schon dem Verstindnis ihres Verstidndnisses durch den Abstand von iiber anderthalb Jahrtau-
senden Grenzen gesetzt sind, die uns davor bewahren sollten, unsere Fragestellungen auf sie
und ihr Denken allzu einfach zu iibertragen,® so haben wir vor allem damit zu rechnen, daf3
die in solch einem Text bezeugte Wahrheit groBer ist als das Verstdndnis, das die Zeugen die-
ser Wahrheit damals von ihren eigenen Aussagen hatten. Bekenntnistexte partizipieren — so-
fern sie schriftgemiB sind! — in gewisser Weise an der Uberlegenheit der Schrifttexte iiber
das Verstindnis derer, deren Denken und Sprechen die Bezeugung der Wahrheit anvertraut
wurde. Diese Uberlegenheit der Wahrheit — letztlich ist es die des Wortes Gottes selbst! —
ist ebenso demiitigend wie befreiend, ebenso richtend wie rettend. Was hiilfe es uns auch zu
verstehen, wie die Viter die Wahrheit verstanden haben, wenn ihr Glaube uns doch in histori-
scher Ferne bliebe, um uns nur um so schmerzlicher zum BewuBtsein zu bringen, da3 wir ihn
nicht nachvollziehen und ihr Bekenntnis nicht wiederholen kdnnen? Wir wiirden uns mit der
Uberantwortung des Ganzen an eine historische Fragestellung, bei der die so problematische
Wabhrheit des ,,Historischen* das letzte Wort behielte, die Hilfe verriegeln, die uns solch ein
tradierter Bekenntnistext leisten kann, und uns um die Freude bringen, die da ist, wo wir trotz
aller Unterschiede uns im wahren consensus ecclesiae, im gemeinsamen Bekenntnis und Lob-
preis der Wahrheit Gottes in Christo vorfinden diirfen. Eine kritische Dankbarkeit wird dann
unser Verhéltnis zu den Vitern bestimmen, die da, wo die Anerkenntnis der Wahrheit mit der
Anbetung in eins geht, in der alle Zeiten und Geschlechter tiberspannenden Gemeinschaft der
Kirche Jesu Christi uns als unsere Briider griilen. Mag sein, dall wir bei dem nicht zu vermei-
denden Wagnis, sie, wenn es gilt, besser zu verstehen, als sie sich selbst verstanden, ithnen Ge-
walt antun, wenn nur die Wahrheit, um die es ihnen ging, uns ihre Gewalt antut, die wir als
die von dem Herrn der Wahrheit Verstandenen zu verstehen suchen, nach der Weise:

yvovai te TV dmepfaiiovoay TG YVOGE®S aydmmy tod XpioTtoo ... ,,zu verstehen die alle Er-
kenntnis iibersteigende Liebe des Christus* (Eph. 3, 19).

4 Hierbei kénnten wir denn durchaus an den unmittelbaren, erhabenen Eindruck erinnern, den gerade der gehorte
Wortlaut des Bekenntnisses im Gehor des Horenden immer von neuem macht.

5 Ist nicht das gerade von Seiten der auf die Kantische Erkenntnistheorie eingeschworenen, ,,antimetaphysisch*
denkenden Dogmengeschichtler und Dogmatiker des Ritschlianismus geschehen? Dachte man nicht selbst viel
zu sehr in der Kategorie des ,,Religiosen®, um nicht die durch die Frage nach dem spekulativen Interesse eines
religiosen Bediirfnisses bestimmte kritische Fragestellung des 19. Jahrhunderts in das 4. Jahrhundert zu iibertra-

gen? Hat nicht gerade ein Harnack hier doch — eben in der Fragestellung — zutiefst ,,ungeschichtlich* gedacht?!
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



DER ERSTE ARTIKEL

[Motevopey gig Eva Oedv
Credo in unum Deum
Ich gldube einen einigen ... Gott.

Gleich das erste Wort muf3 uns zur Frage werden, wenn wir den Versuch machen, den Text
des Bekenntnisses durchzubuchstabieren und Wort fiir Wort nachzusprechen. Wollen wir dem
griechischen Original folgen und uns in das ,,Wir“ — , ,wir glauben“ — einbeschlossen sein
lassen, oder horen wir uns zu dem lateinischen ,,credo* und seinem ,,ich glaube* gerufen? —
Schon eine geschichtliche Besinnung mdchte hier sehr nachdenklich machen. Das ,,Wir* des
christlichen Ostens diirfte ja, tiefer gesehen, nicht ohne Zusammenhang sein mit der Vorliebe
fiir jene christologische Formel, nach der Gott in dem Mensch gewordenen Gottessohn
,,Menschheit®, unsere Menschheit ,,annahm*. Das ,,Ich* im abendldndischen Credo kénnte auf
dem Hintergrund der Bevorzugung des Satzes von der Menschwerdung Gottes in der Geburt
dieses Jesus von Nazareth, gerade in seiner konkret-einzigartigen Existenz, gesichtet werden.
Und ohne hier in die Texte hineingeheimnissen zu wollen, was in ihnen ausgesprochener- und
bewulltermallen so nicht zur Stelle ist, konnte man in der Fluchtlinie jenes ,,Wir* noch in den
Verfilschungen die religiosen und sikularisierten ,,Kollektive* des Ostens, in der Verkennung
jenes ,,Ich* noch den fiir das Abendland in zahllosen Variationen so charakteristischen ,,Indi-
vidualismus* sichten.

Wenn eine solche, natiirlich nicht zu pressende Fragestellung unabsehbare Horizonte aufrei-
Ben und im néchsten Augenblick zu geschichtsphilosophischen Spekulationen fiihren konnte,
so bleibt die eigentliche Frage doch die, wie wir es mit diesem Wir und jenem Ich zu halten
haben, wofiir wir uns entscheiden, — wenn wir hierin iiberhaupt vor einer Entscheidungsfrage
standen.

Da diirfte nun, gerade im Blick auf den biblischen Wurzelgrund des Bekenntnisses und auf
die unldsliche Zusammengehorigkeit sowohl des Ich wie des Wir mit dem Glauben an Gott,
als erstes anzuerkennen sein, dal} dieses Ich und Wir, Wir und Ich in Einheit miteinander zu
horen und zu sprechen sind. Wer hier ,,ich glaube* sagen darf, ist schon in das Wir der Kirche
einbeschlossen. Wer hier mit der gesamten Christenheit sprechen darf: ,,wir glauben all an ei-
nen Gott“, wie es Martin Luther in der Nachdichtung des Apostolicums gesagt und gesungen
hat, der ist als dieser Einzelne, der er vor Gott ist, zu der Entscheidung des ,,ich glaube* be-
reits gerufen. So wie in den Psalmen das Ich und das Wir nicht nur wechseln, sondern aus-
wechselbar sind, so in den Kirchenliedern der Reformation, und so in den Bekenntnissen der
Kirche.®

Jener fatale Gegensatz, der zwischen einem individualistischen Ich und einem kollektivisti-
schen Wir aufbricht, aber auch jene nicht weniger fatale Verwandtschaft, die beide als feindli-
che Briider kennzeichnet, ist hier, im Glaubensbekenntnis der Kirche nicht in Kraft. So diirfen
wir — wie im ,,Vater-unser* — mit unserem ,,ich* dabei sein, und das ist nicht etwa so zu ver-
stehen, als ob aus der Haufung und Zusammenballung von soviel gldubigen Ich’s das Wir re-
sultierte.

% Man denke an Psalmen wie den 46. und den 130., und bedenke unter unserer Fragestellung Luthers Nachdich-
tungen dieser Psalmen: ,,Ein feste Burg ist unser Gott*, und: ,,Aus tiefer Not schrei ich zu dir“. Das erste will an
keinen religiosen Kollektivismus, das zweite an keinen religiosen Individualismus preisgegeben sein, sooft ein
solches Mifverstindnis sich dessen auch beméchtigt haben mag. Es ist iibrigens kennzeichnend, dal3 eine spétere
,,Erlebnis“-Dichtung im Baum der Kirche unmerklich, aber verhdngnisvoll, einem individualistischen ,,Ich* und
einem kollektivistischen ,,Wir verfiel.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



Aber diirfen, konnen wir hier wirklich mitsprechen, mitbeten, mitloben? Wie bringe ich dieses
»ich® wahrhaftiger-, redlicherweise iiber die Lippen? Wie komme ich, ohne den verdédchtigen
Versuch, in einer ,,Masse*, wenn schon in einer ,,gldubigen* Masse unterzutauchen, in dieses
Wir hinein! Ob auch mein Nachbar meine Ich-Einsamkeit in ihrer Absonderung, Abgeschlos-
senheit und Verlorenheit nicht durchschaute, ob schon meine Flucht in die Anonymitit eines
gemeinsamen Bekenntnisses, meine fliisternde Stimme im lauten Chor nicht entdeckt wiirde,
so soll ich hier doch einstimmen in das Bekenntnis des Glaubens an Gott: ,,Ich glaube®, ,,wir
glauben an Gott! Das ,,coram Deo*, das ,,vor Gottes Angesicht* bestimmt doch nicht nur die
Situation, sondern die Existenz, die vor Gott bis in ihre, mir selbst undurchsichtigen und uner-
griindlichen Tiefen aufgedeckt ist! Es geht ja dabei nicht nur um die Schwierigkeit, ,,ich* sa-
gen zu konnen, eine Schwierigkeit, die dem Gewohnheitsbrauch, den die Masse Mensch in
egoistischer Selbstverstindlichkeit von diesem Pronomen macht, gar nicht erst aufstof3t, und
die der Gedankenlosigkeit geradezu absurd erscheint. Welche Philosophie wire dieser
»Schwierigkeit* wirklich Herr geworden, etwa die Fichtes oder die Heideggers?! Klafft nicht
durch das Selbst, das sich mit diesem ,,ich“ so sehnsiichtig und gierig, so trotzig und verzwei-
felt, so massiv und sublim, so unaufhdrlich meldet, ein Widerspruch, mit dem ich selbst eben
nicht fertig werde, eine Wunde, die ich selbst nicht zu heilen, eine Kluft, die ich selbst nicht
zu versbhnen vermag?! Und werde ich dessen nicht in demselben Augenblick inne, in dem
mir zugemutet wird zu sprechen, mitzusprechen: ,,ich glaube®, oder denn: ,,wir glauben*?

Was heilit das tiberhaupt: ,,glauben“? Jener vage und unverbindliche Tagesgebrauch des Wor-
tes in Bezug auf irgend etwas, das eine gewisse Wahrscheinlichkeit hat, aber eben keine Ge-
wiBheit gibt, ist ja hier von vornherein ausgeschlossen. Der Glaube an Gott als eine menschli-
che Meinung?! Das wire die Selbstauthebung des Glaubens, — von der Ehre Gottes ganz zu
schweigen. Soll ,,Glaube* nun ein Ausdruck sein fiir das Verhéltnis, das der religiose Mensch
zum Gottlichen hat, nehme es ihm die Gestalt der Gotter oder der einen Gottheit, des Gottli-
chen oder des personlichen Gottes an? Sollen wir ihn als das GottesbewuBtsein des Menschen
in seinem schlechthinnigen Abhéngigkeitsgefiihl (Schleiermacher) interpretieren? Ist er be-
stimmt zu denken durch das Numinose als das mysterium tremendum et fascinosum, jenes ab-
stoBende und anziehende, entsetzende und beseligende Geheimnis, das Rudolf Otto in den
Chiffren aller Religionen von der Fetischstufe bis hin zu den Abgriinden der doppelten Pra-
destination und der Trinitdtslehre fand? Soll in diesem ,,ich glaube* eine religiose Uranlage
sich melden, ein allgemein menschliches Vermdgen im Sinne eines religidsen Apriori (R.
Seeberg), von dem ich nun, vielleicht nun endlich, Gebrauch zu machen hétte? Oder darf ich
mich auf das Phinomen des Vertrauens besinnen, das die Voraussetzung aller menschlichen
Gemeinschatft ist, und das, sowohl auf seinen Ursprung wie auf seine Grenzen hin bedacht,
mich zum absoluten Vertrauen auf eine absolute personliche Macht ruft? In diesem Reflexi-
ons-Schema wird die Frage innerhalb der Ur-Offenbarungslehre von Althaus noch vor aller
Heils-Offenbarung angegangen. Soll ich mich vielleicht sogar darauf besinnen, dafl mein ge-
samtes Verhiltnis zur Wirklichkeit, insbesondere zu aller historisch vermittelten Wirklichkeit,
letztlich auf ,,Glauben* gestellt ist.’

Die Viter haben unterschieden zwischen der fides als notitia, dem Glauben als Kenntnis-
nahme, insbesondere der Heilstatsachen, als assensus, als Zustimmung zu seiner Wahrheit,
und als fiducia, als das Vertrauen zu Gott, in dem ihnen das eigentliche Herz des Glaubens
schlug. So haben sie eine fides, qua creditur, einen Glauben, durch und in dem geglaubt wird,
von der fides, quae creditur, dem, was als Inhalt des Glaubens geglaubt wird, unterschieden.
Sollen, wir, wie es in unseren Tagen G. Ebeling trotz und nach allem wieder versucht hat, den

7 In diesem Sinne hat der von Kierkegaard gedichtete Denker humaner Religiositdt, Johannes Climacus, in dem
,,Denkprojekt seiner ,,Philosophischen Brocken* den Glauben in einem allgemeinen Sinne vom Glauben sensu

strictiore, nimlich dem Glauben an den in Jesus Christus geschichtlich gewordenen Gott unterschieden.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



Glaubensakt in seinem Wesen als in seiner existentialen Struktur zu erhellen versuchen, um
von dort aus allenfalls zu dem vorzustoBen, auf den er sich bezieht? Ist das nicht aber gerade
der Einsatz am falschen Ende, — trotz des Wahrheitsmomentes, das der Protest gegen jede
Verdinglichung und Objektivierung der Wahrheit geltend machen kann?

Wir wollen in dieser Weise nicht weiterfragen. Eines muf klar sein: Wenn es letzten Endes
doch auf unser Verstindnis vom Glauben, auf einen alten oder neuen ,,Pietismus® des ,,gldubi-
gen® Selbstverstindnisses hinauslduft, dann ist das ganze Haus auf den Sand gebaut. Dann ist
das Credo der Kirche im Fundament in Frage gestellt. Dann diirfte der Sinn des Sétzleins ,,ich
glaube an Gott“ noch nicht verstanden sein. Dann diirfte es auch zu einer legitimen Moglich-
keit jenes Ich- und Wir-sagen-diirfens begriindetermal3en nicht kommen.

Wir werden uns den Weg gewiesen sein lassen durch jenes ,,an* (ich glaube an ... Gott, credo
in Deum, miotebopey €ic 0g6v), das uns ja sofort auf den Gott hinweist, an den der Glaube
glaubt. Es mochte fast iiberfliissig erscheinen, ausdriicklich festzustellen, was freilich in blin-
den Angriffen und fast noch torichteren Verteidigungen immer wieder verkannt wird, daf3 es
sich hier nicht um die These handelt: ,,es gibt einen Gott™, im Gegensatz zu der Behauptung:
,,es gibt keinen Gott*“. Ganz abgesehen noch davon, daf} die atheistische These, trotz aller da-
rauf verwandten Kunst und Leidenschaft, es niemals zu einer ontischen Begriindung ihrer Be-
hauptung gebracht hat, bringen kann und bringen wird, ist es, auch und gerade fiir den sich
zum lebendigen Gott bekennenden Glauben, ausgeschlossen und verboten, nach Gott iiber-
haupt so zu fragen und ihn sogar beweisen zu wollen, als ob er dinglich gedacht werden diirfte
und konnte. ,,Es gibt“ dies und das in der uniibersehbaren Fiille der kreatiirlichen Wirklich-
keit. Gott aber ist ein Er, nein, ein Ich, der sich nie und nimmer in ein Es und damit in ein
Ding wie andere Dinge auch, in ein Objekt wie andere Objekte auch verwandeln 148t. Auch
mit einem Gedankenobjekt unserer Spekulation, einem Vorstellungsobjekt als einem ,,Bild*
unserer Sehnsucht will er in seiner Gottlichkeit nicht verwechselt werden. Thn beweisen wol-
len heif3t ihn entgotten, bzw. einen Gotzen an seine Stelle riicken. Der Gott, an den zu glauben
wir im Bekenntnis der Kirche gerufen werden, ist und bleibt Subjekt, das Subjekt aller Sub-
jekte. Selbst und gerade da, wo er kraft seiner unendlichen Herablassung sich in dem Fleisch-
Gewordenen wie ein Objekt betasten und befiihlen, behandeln, foltern und ans Kreuz schlagen
1a8t, hort er nicht auf, Subjekt zu sein, und er erweist sich in dem Auferstandenen als das sou-
verdne, unvergleichliche Subjekt in seiner gottlichen Einzigartigkeit.

In dem Siétzlein: ,,ich glaube®, bzw. ,,wir glauben an Gott“, geht es nicht darum, da3 wir so
gut oder so klug wiéren, ihm eine Existenz zuzubilligen, die er von Gnaden unserer Beweis-
kiinste hétte, sondern um eine Anerkenntnis und eine Anbetung, die von seinen Gnaden ist,
und die seine ewige Prioritdt zur Voraussetzung hat. Wenn das ,,an Gott* ein Zu-Gott-hin be-
sagt, so ist dieses ,,Zu-hin* gegriindet in einem ,,Von-her®, von Gott her, der den Glauben er-
moglicht und schafft, wie er die Wahrheit des Glaubens ist und bleibt. Der Glaube ist nicht
seine eigene Wahrheit. Er kann die Wahrheit darum auch nicht in einer Selbstbesinnung und
in einem Selbstverstindnis erschlieBen. Gott ist Gott in der ewigen Prioritdt seines Gottseins
vor allem unserem Glauben und Bekennen. Dal3 er als der Gott fiir uns Gott ist, das und das
allein ermdglicht, begriindet und wirkt unsern Glauben an Gott. Gott ist Gott, nicht in der sak-
ralen Tautologie eines ,,Allah ist Allah®, sondern als der Gott fiir uns, der trinitarische Gott,
der allem unserm Glauben ewig zuvor ist, kommt und bleibt.

Hat nicht dies gerade den vielberufenen Umbruch der zwanziger Jahre wie den Kirchenkampf
der dreifliger Jahre unseres Jahrhunderts in der Fragestellung, ja in dem Umdenken und der
Bulle, zu der wir nach so viel frommem und gottlosem Anthropozentrismus gerufen wurden,
bestimmt? Ist der uniiberhdrbare Ruf Karl Barths heute schon verhallt, um morgen bereits

,historisiert™ und ehrenvoll begraben zu werden?! In dem Satz: ,,ich glaube an Gott* liegt die

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



Prioritdt, nicht nur ontisch, sondern auch noetisch, nicht nur seins-, sondern auch erkenntnis-
malig bei Gott. Diese Prioritét ist das eigentliche Geheimnis des ,,an‘. Sie sollte uns in der
Theologie nicht wieder zuriickfallen lassen in Fragestellungen, die durch den Menschen und
sein Selbstverstiandnis, sei es denn schon durch das darin intendierte neue Selbstverstindnis
bestimmt sind. Die theozentrische, durch die Trinitit Gottes, seines Sprechens und Handelns
bestimmte Fragestellung leidet eben nicht die Umkehrung, die unseren theologischen Existen-
tialisten das kerygmatisch gemeinte Konzept im Grundansatz verdirbt, indem sie zuerst nach
der existentialen Struktur des Menschen fragen und von dem so gewonnenen Vorverstindnis
her, sei es schon durch eine Krisis hindurch, die Gottesfrage angehen.®

Wenn wir in dem Satz: ,,ich glaube®, bzw. ,,wir glauben an Gott“, eben dieses ,,an* allein von
Gott her ermoglicht sehen, so verobjektivieren wir damit Gott nicht etwa, sondern wir respek-
tieren ihn als das schopferische Subjekt aller Subjekte! Keine Kantische Erkenntnistheorie
und auch keine unserer Erkenntnis vorgegebenen Existentialien als die Wahrheit {iber die
Struktur unserer Existenz konnen und diirfen uns dazu bringen, den Glauben nicht mehr unter
dem Vorzeichen der ewigen Prioritdt des gottlichen Subjektes zu verstehen, und der Wahrheit,
zu der sich der Glaube bekennt, als die Horer des Wortes Gottes nach-zu-sinnen. Das Er-den-
ken und das Nachdenken sind hinsichtlich ithrer Wurzel so scharf geschieden wie Menschen-
werk und Gottes Gnade.

Unter dieser Voraussetzung werden wir den Glauben im Gegensatz zu allen Verdinglichun-
gen, Versachlichungen und Verobjektivierungen, in dem personalen Bezug des Glaubenden
zur personalen Wahrheit, als Entscheidung in der Dankbarkeit, als Gehorsam im Vertrauen,
als Gehoren im Horen verstehen diirfen. Der Bekenntnissatz: ,,ich glaube®, bzw. ,,wir glau-
ben* besagt die den Glaubenden total bestimmende Entscheidung in der Bejahung der von
dem Gott der Gnade her {iber ihn schon gefallenen Entscheidung. Die Entscheidung des Glau-
bens kann darum ihrem Ursprung nach nur als Dank, niemals als Gabe oder Opfer gesehen
werden. Wenn der Mensch, der gerade als der ,,religiose Mensch immer von neuem die Rich-
tung verfehlte, immer wieder, anstatt bei Gott, bei dem nach seinem Bild gedachten Abgott
endete, als der im Gericht Gerettete zu der Entscheidung fiir Gott befreit wird, so geht sein
»ich glaube“ in eins mit dem ,,ich danke*. Eben die Entscheidung, in der der Glaubende die
dem Menschen als dem Menschen Gottes geschenkte und verheiflene Freiheit fiir Gott prakti-
ziert, ist dann, threm Ursprung und Wesen nach, ein Akt des Dankens dessen, iiber den Gott
in unbegreiflicher Gnade vorentschieden hat. Dann ist das Vertrauen, das der wahre Gehor-
sam des Kindes gegeniiber dem Vater ist, nicht eine Leistung, nicht ein religids-heroisches
Wagnis, sondern der Gehorsam dessen, der trotz und nach allem Gott gehdren darf. Als Ho-
render des Wortes Gottes, dessen menschlicher Name im Zentrum des Bekenntnisses leuchtet,
wird er als ein Gott Gehorender so behaftet, dal unser Bekenntnissatz ,,ich glaube an Gott®,
bzw. ,,wir glauben an Gott* identisch ist mit dem ,,ich gehore Gott“ bzw. ,,wir gehoren Gott*.

Es ist klar, daB3 das mit diesem ,,an“ von Gott her gesetzte Vorzeichen durch alle Aussagen des
Bekenntnisses durchgehalten werden will. Es begegnet nicht nur dreifdltig bestimmt: ,,ich
glaube an ... Gott den Vater* und ,,ich glaube an ... Jesum Christum®, und ,,ich glaube an den
Heiligen Geist, sondern bestimmt auch die Wahrheit der Anerkenntnis und des Lobpreises
der Werke Gottes als des Schopfers, des Versohners und des Heiligers. Es handelt sich nicht
einfach um eine Reihe feststellbarer und referierbarer Tatsachen, sondern um jene Taten, die

8 Einen Gipfel diirfte es darstellen, wenn wir bei Herbert Braun zu erfahren bekommen, daB Gott ,,das Woher
meines Umgetriebenseins sei. Braun beortet dieses Umgetrieben-sein in der zwischenmenschlichen Relation,
und zwar unter dem ,,ich darf* und ,,ich soll*. Die Gottes-Relation erscheint dann als in dieser Relation gegeben.
Wenn aber Gott zum Postulat einer Relation — zu so etwas wie der Relation einer Relation — wird, so ist das im

Grundansatz jene Umkehrung der Fragestellung, gegen die wir aus der Wurzel protestierten.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
05.06.2025



als Gottes grofle Taten nur dem Glauben erkennbar werden, wie sie keinen Augenblick von
dem Titer, von dem schaffenden, versbhnenden und heiligenden gottlichen Subjekt gelost
werden konnen. In der Isolierung wiirden die Taten der Geschichte Gottes mit seiner Welt und
seinem Menschen sich in etwas anderes verwandeln, in hochst seltsame supranaturale Fakten,
die sofort in einem fatalen Konkurrenzverhiltnis zu naturalen, der Geschichte der Menschheit
immanenten Fakten erschienen. Dann wiirde der Glaube es mit einem Haufen von Aussagen
zu tun bekommen, die er, mdglichst hundertprozentig, ,.fiir wahr zu halten* hétte. Dann wiren
wir in jenen Fatalitidten und Aporien, die da aufbrechen, wo der jeweilig ,,moderne Mensch
es mit seiner vielberufenen intellektuellen Redlichkeit einfach nicht vereinbaren kann, dies
und auch das noch, ja ,,das alles* zu ,,glauben*. Dann stdnde der Glaube im Zeichen eines in-
tellektuellen Werkes und Opfers, das sich wohl gar als ein Harakiri des religiosen Menschen
darstellte.

Noch aber ist der fiir unsere Auslegung des Glaubens entscheidende Grund doch mehr ange-
deutet als aufgewiesen worden. Wir haben bisher, streng genommen, uns beschrankt auf das
»ich glaube®, bzw. ,,wir glauben an Gott“. Der ganze Wortlaut meldet sich gebieterisch zur
Stelle:

[Tietevopey gig Eva Oedv, Tatépa, [Tavtokpdtopa ...
Credo in unum Deum, patrem omnipotentem ...
Ich gldube an einen einigen, allmichtigen Gott den Vater ...

Wir wehrten bereits die Verwechslung des Gottes, durch dessen Wort der Glaube lebt, mit un-
seren Gottesgedanken und Gottesbildern ab. An eine Gottes-Idee kann niemand ,,glauben®.
Das Verhiltnis zu einer Idee — welche es sei — ist eben als das Verhiltnis zu einer Idee unseres
Geistes durch ein Wissen gesetzt und bestimmt. Man mag dieses Wissen im Unterschied zu
einem auf dullere Tatbestinde gerichteten Wissen im Sinne etwa der Platonischen avépvnoic,
jener , Erinnerung® verstehen, die zu den verschiitteten Tiefen der verborgenen Wahrheit hin-
untersteigt, um sie als erkannte Wahrheit in das Licht der aAnfeto, der Un-verborgenheit her-
aufzuholen. Aber wie es um willbare Wahrheit ging, so nun um eine im Erkenntnisakt ge-
wuBte Wahrheit.’

Einer solchen erkennbaren und wifbaren Wahrheit kann ich nicht begegnen, so wahr echte
Begegnung das Gegeniiber von Person und Person voraussetzt, wie es in der Gottesbegegnung
des Incarnatus als des Menschgewordenen mit uns seinen Wahrheits- und Wirklichkeitsgrund
hat. Wenn ich einer Idee — welche es auch sei — ,,begegne®, begegne ich mir selbst, — nein, 1ost
sich der Schein der ,,Begegnung* auf, indem ich mit der von mir erkannten Idee — bei Platon
der des Wahren, Guten und Schonen, und darin des Goéttlichen — verschmelze. Der Gedanke
— sei es denn ein Gottesgedanke — mag mir durch einen Menschen vermittelt worden sein.
Aber im Augenblick!® der Erkenntnis schwindet der Mensch, dem nach dem Sokratischen
Verstdndnis des Vorgangs nur eine mieutische Bedeutung, nur ein Hebammendienst zukam,
und ich bleibe in mir selbst mit der erkannten Wahrheit begegnungslos allein.

Wollten wir an dieser Stelle kritisch an die Viter der Trinitétslehre erinnern, so miiften wir

feststellen, daf3 sie sich von einer gewissen Vermischung der durch die Schrift sich uns kund-
tuenden Wahrheit des Gottes der Selbstoffenbarung, des Vaters in dem Sohn durch den Geist,
mit einer Gottesidee, eben der Platonischen, aber auch dem Gottesverstindnis der Stoa, nicht

9 Man lese hierzu den Introitus, den Kierkegaards Climacus den ,,Philosophischen Brocken* gibt.
19 Noch einmal sei hier an das Denkprojekt des von Kierkegaard gedichteten Climacus erinnert, der von dem
Standort humaner Religiositdt danach fragt, welche Bedeutung der ,,Augenblick® gewinnen miisse, wenn das

Verhaltnis des Menschen zur Wahrheit nicht ,,sokratisch verstanden werden soll.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
10 05.06.2025



streng genug fern gehalten haben. Das gilt nicht nur im Blick auf Athanasius, sondern auch
auf den dem Plotin so tief verhafteten Augustinus. Aber nicht daran féllt die Entscheidung.
Vielmehr gilt es, im Mit-Vollzug ihres Bekenntnisses zu erkennen, daf3 der Glaube es nicht
mit irgendeiner Idee Gottes oder des Gottlichen zu tun hat, nicht auf irgendeine, sei es denn in
unermeBlicher und vergleichloser GroBe gedachte Wesenheit gerichtet ist, sondern auf den
Gott, der Gott ist, indem er der Vater, der Sohn und der Geist ist. ,,Ich glaube an Gott*, das
besagt: Ich glaube an den Gott, der als der Vater in dem Sohn durch den) Geist sich uns offen-
bart, schenkt und erschlief3t, wie er von Ewigkeit zu Ewigkeit Vater, Sohn und Geist in der
Einheit seines gottlichen Wesens ist. Er wurde nicht erst Vater, Sohn und Geist, sondern er ist,
der er war, und der er sein wird. Er heifit nicht nur so als der Gott, der diese Namen, wohl gar
als Anthropomorphismen von unseren Gnaden, nur als der in seiner Offenbarung uns zuge-
wandte Gott angenommen hétte, sondern er ist, der er heifst.

Aber konzentrieren wir uns zunéchst auf die Aussage, die uns zu dem Glauben an Gott den
Vater ruft. Gerade hier meldet sich in aller Aufdringlichkeit die uns nur zu nahe liegende Ver-
suchung, dieses Wort ,,Vater* doch als eine den menschlichen Verhiltnissen entnommene, auf
einen Gott der Liebe libertragene Bezeichnung zu verstehen, als einen menschlich-kindlichen
Ausdruck dafiir, da3 Gott Liebe ist, und wir die Vater-Anrede in unserem Verhéltnis zu Gott
anwenden diirfen. In Wahrheit ist Gott aber der Vater vor und iiber all unserem Vater- und
Kindeswesen (Eph. 3, 14f). Seine Selbstoffenbarung als des Vaters ermoglicht und legitimiert
in unbegreiflichem Erbarmen die Vater-Anrede aus dem Munde des Kindes. Wenn wir es um-
kehren, so lassen wir eigentlich nicht diesen Vater in seiner Einheit mit dem Sohn und dem
Geist die Liebe sein, sondern verleihen unserer Idee der Liebe das Gottespradikat. Ja, dann
wird der Mensch in seiner leidenschaftlichen Sehnsucht dichten und postulieren: ,,Briider,
iiberm Sternenzelt muf3 ein lieber Vater wohnen® (Schiller)! Wir miissen uns aber dariiber klar
sein, dal} solch ein Vater-Gott auch in der Gotterwelt der Heiden seinen, ihm von den Men-
schen eingerdumten Thron hat, wie etwa der Zeus des griechischen Olymps. Hier, im Be-
kenntnis geht es nicht um das ,,muf3*, nicht um ein Postulat unserer Sehnsucht, sondern um
Gottes ,,Ich bin“ und ,,Ich will* als des Gottes, der sich uns als der Liebende offenbart und
manifestiert, wie er in sich selbst ewig die Liebe ist.

Dieser Gott, also der Gott, der Vater ist, wie er Sohn und wie er Geist ist, Er allein ist Gott.
Wir glauben an einen, an den einen Gott. Das besagt nicht nur den Gegensatz gegen die Viel-
zahl von Géttern im polytheistischen Heidentum, sondern gegen jede vom Menschen nach
dem Bild des Menschen gebildete und gedichtete Gottheit, sei sie denn monotheistisch ge-
dacht. Der Glaube an den trinitarischen Gott, an den Gott, der Gott ist, indem er Vater, Sohn
und Geist ist, steht nicht nur zu jedem Polytheismus, sondern auch zu allem humanen Mono-
theismus im ausschlieBlichen Gegensatz. Wir werden uns nicht verhehlen kénnen, dafl im
Gottesverstindnis der altkirchlichen Theologen — es sei wieder an Athanasius und Augustin
erinnert! — dieser Gegensatz gegeniiber dem Monotheismus, etwa der Gottesidee eines Pla-
ton, nicht in der ganzen Schirfe der AusschlieSlichkeit Kontur gewinnt. Auf das Wesen aber
der von ihnen bekannten Wahrheit gesehen, steht die Entscheidung zwischen dem Glauben an
den trinitarischen Gott und dem Glauben an alles, was sonst als Gott oder gottlich verehrt
werden mag, im Zeichen des Entweder-Oder. Entgegen dem tritheistischen Zerrbild, in dem
sich das Geheimnis des dreieinigen Gottes dem blinden Unglauben darstellt, ist die Wiederho-
lung der Unitdt Gottes im Bekenntnis zu der Unitit, das heiB3t: der Einzigkeit Jesu Christi als
des Herrn uniiberhdrbar, wie sie dann im Bekenntnis zu dem Herren-Geist, dem mvedpa
Kuprokov, wieder zur Stelle ist. Als der in und mit sich einige, wesenseine Gott ist er, er allein
Gott, der seine Ehre keinen Gottern und keiner Gottheit 1463t.

Dieser Gott ist, und zwar als der allmédchtige Vater, wie er der allméchtige Sohn und der all-

méchtige Geist ist, der Schopfer Himmels und der Erde. Er ist der Allmdchtige, er wird es

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
11 05.06.2025



nicht etwa erst im Verhéltnis zu der von ihm geschaffenen Welt! Er, der in und aus sich selber
Michtige, dessen innergdttliches Leben Macht ist, manifestiert seine Macht, indem er Nicht-
seiendes in das Sein und Wesen ruft. Radikale theologische Existentialisten unserer Tage mei-
nen es als unerlaubte Objektivierung perhorreszieren zu konnen, wenn die Aussage: Gott ist
allméchtig, getan wird. Das wiirde, nicht aus Griinden einer existentialen Interpretation des
menschlichen Verhéltnisses zur Welt und zu Gott, sondern von der Gottlichkeit Gottes her in
der Tat geltend zu machen sein, wenn diese Aussage eine Aussage von unseren Gnaden wire.
Wiirde es sich ndmlich darum handeln, dal3 wir unser Verstindnis von Macht tiberhéhten, ver-
absolutierten und vergottlichten, so verfielen wir in unserem Anthropomorphismus der ,,0Ob-
jektivierung®, mitsamt unserer existentialen Interpretation biblischer Texte. Bei dem Bekennt-
nis zu Gott dem Allméchtigen geht es aber nicht um unsere Aussage iiber die Relation zwi-
schen dem Schopfer und seiner Welt, sondern um unser Ja zu der Selbstaussage des sich in
seinen Werken manifestierenden und offenbarenden Gottes. Sollen und diirfen wir wirklich
irgendeiner Erkenntnistheorie — sei es die Kants oder die Heideggers — das Recht geben, ein
Veto einlegen zu diirfen da, wo es um die Anerkenntnis dessen geht, der im Selbsterweis sei-
ner Macht uns als die durch sein Wort {iberfiihrten antworten 148t: Du bist der Allméchtige.
,Einmal hat Gott geredet, zweimal habe ich dieses gehort, da3 die Stirke Gottes sei* (Ps. 62,
11 in der Elberfelder Ubersetzung), des Gottes, dessen auch die Giite ist, (V. 12) — ja, des all-
michtigen Vaters. In dem personalen Bezug, den der Vater in dem Sohn durch den Heiligen
Geist zu uns als den von ithm Geschaffenen, Versohnten, Geheiligten herstellt, gibt er uns die
Moglichkeit zu diesem: Du bist der allein Méachtige. Sein ,,Ich bin, der ich bin“ (2. Mose 3,
14) 146t uns antworten: Du bist, der Du bist. Darin ist ein ewiges ,,Ist*“ zur Stelle, das sich kei-
neswegs unserer Objektivierung verdankt und auch all unseres Subjektivismus spottet. Nun
aber sind wir so weit, da3 gewisse Theologen schon bei dem Sétzlein ,,Gott ist allméchtig® an-
timetaphysische Hemmungen kriegen und ihren existentialistischen Komplex meinen so abre-
agieren zu diirfen, daB sie ,,ontologische Aussagen iiber Gott horen, wo es die theologische
Anerkennung Gottes in der ewigen Prioritét seines Allméachtig-Seins gilt. Nicht als der Inha-
ber einer — von uns ihm beigelegten! — ,,Eigenschaft”, sondern als der Allmdchtige ist er all-
machtig.

Das findet im griechischen Text des Nicaenums einen noch viel pragnanteren Ausdruck als im
lateinischen und deutschen. Der navtokpdrop, der Allherrscher, das ist personal bestimmt,
wihrend der Ausdruck omnipotens, bzw. allméchtig hier als ein Eigenschaftswort begegnet.
Das Allméchtig-Sein bezeichnet aber nicht eine Eigenschaft Gottes, sondern i/n selbst als den
Allméchtigen, der als der Allherrscher seine Macht manifestiert und offenbart. Die Auferwe-
ckung des an letzte Ohnmacht fiir uns Dahingegebenen ist der zentrale Herrschaftsakt des
Pantokrator, in dessen Licht alle Taten Gottes leuchten, bis hin zu jener Thronbesteigung und
,Hochzeit* des Lammes (Offenb. 19, 6-7), in der die Allherrschaft des Pantokrator zur letzten,
endgiiltigen Evidenz kommt. Die Unmdoglichkeit, das singulédre Ich des Pantokrator in unse-
rem menschlichen Person- oder Personlichkeits-Schema denken zu kénnen, darf uns doch kei-
nen Augenblick dazu verfiihren, das Subjektgeheimnis Gottes in seiner ewigen Majestit auf
pantheistische, bzw. mystische Weise in der Idee eines All-Einen auf- und untergehen zu las-
sen. Vielmehr werden wir unter dem Auge des Pantokrator'! die Anerkenntnis des Allmichti-
gen in der Anbetung zu vollziehen haben, in der wir alle unsere Erkenntnis unter das ,,Deus
semper major* gedemiitigt sein lassen.

Dieser Pantokrator ist also der Schopfer! An ihn, den allméchtigen Vater, glauben wir als an

"' Wir denken an die zeichenhafte Bedeutung, die das Auge des Pantokrator in den Kathedralen der russischen
Orthodoxie hat. Unter diesem Auge, das in der Hohe der Kuppel strahlt, vollzieht sich die Liturgie in der Anbe-
tung des All-Heilandes und All-Herrschers.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
12 05.06.2025



den:

TomTV 0vPavod Kol Yig,

OpaT®V TE TAVI®V Kol AOPATOV

factorem coeli et terrae, visibilium et invisibilium

Schopfer Himmels und der Erden, alles, das sichtbar und unsichtbar ist.

Es geht also um den Glauben an den Schdpfer, nicht um unser Verstdndnis der Schopfung.
Die Kosmogonien, wie sie in den ,,Mythen der Heiden“!? begegnen, stellen sich in all ihren
Variationen als Welterkldrungsversuche dar, als gedichtete Geschichte von der Entstehung der
Welt, zumeist im Zeichen des Dualismus zwischen Licht und Finsternis, zwischen einem gott-
lichen und antigottlichen Urprinzip, aus dessen Kampf durch den Sieg des Goéttlichen dann so
etwas wie eine Weltschopfung resultiert.

Gerade um solch einen Mythos geht es hier nicht! So wahr die Schopfungsurkunde als die
Kundmachung des Geschehens, das keinen menschlichen Zeugen hat und haben kann, kein
,historischer®, kein naturwissenschaftlicher Bericht ist, so eben auch kein Mythos, dessen
Wesen ja gerade die vom Menschen gesichtete Synthese von Gott und Welt, sei es denn in der
iiberwindenden Vermittlung ihres Gegensatzes ist. Wenn es hier im Bekenntnis um die Aner-
kenntnis der Welt als Gottes Welt, des Menschen als Gottes Menschen geht, dann eben in der
Anerkenntnis des Schopfers. An ihm entscheidet sich das Verstindnis seiner Schopfung. Jede
Loslosung der Schopfung von dem Schopfer, jede ,,Verobjektivierung*, verdirbt hier alles. Es
geht hier, streng genommen, eben nicht um einen ,,Schopfungs-, sondern um den Schopfer-
Glauben, den Glauben an Gott den Vater als den Schopfer.

Nun handelt es sich aber nicht nur um den Gegensatz zu allen Kosmogonien, antiken oder
modernen, dichterischen oder wissenschaftlichen Versuchen, die Entstehungsgeschichte der
Welt und sonderlich des Menschen mit den zugehorigen Weltbildern zu begreifen, sondern
um die Wahrheit, daB Gott, der Vater, der Schopfer Himmels und der Erde ist. Gerade dem
religiosen Menschen mochte angesichts des grauenhaften Widerspruchs, der durch die Welt
im Zeichen von Widersinn und Wahnsinn klafft, die mythisch-dualistische Konfrontation ei-
nes bosen Demiurgen als des Schopfers dieser Welt mit dem guten Gott und Vater Jesu
Christi (Marcion!) viel eher annehmbar sein als der Glaube an den Vater als den Schopfer.
Diese, nicht nur dem Todesgesetz verfallene, sondern dem Mordgesetz verhaftete Welt, in der
alles, was lebt, auf Kosten anderen Lebens lebt, die Schopfung eines guten Gottes, eines Got-
tes der Glite?! Der Glaube, dall wirklich der allein gute Gott im Akt seiner freien Giite allem,
was aufler ihm ist, das Sein und Wesen geschenkt hat, steht und fallt damit, dal3 eben dieser
Schopfer der Verséhner und Erloser ist. Wenn Athanasius leidenschaftlich um die Anerken-
nung der vollen und ganzen Gottheit des Sohnes stritt, dann eben in dem Bekenntnis zu dem
Schépfer-Gott, der in der Einheit und Selbigkeit Gottes der Erloser-Gott ist.'?

Der Versohnergott, er und kein anderer, er in seiner gottlichen Selbigkeit, ist der Schopfergott.
Das, — nein, Er will geglaubt sein. Keine Interpretation der Welt, kein Selbstverstindnis des
Menschen und seiner Existenz bringt den Artikel von der Schopfung zur Evidenz. Er ist in der
Tat ein ,,hoher Artikel®, eben als Glaubens-Artikel. Er widerstreitet der Vernunft, die sich an

12 An den mythischen Gegensatz mag hier im Blick auf den im 4. Jahrhundert so méchtigen und fiir eine unterge-
hende Kultur so versuchlichen Manichdismus mit seinem Dualismus zwischen zwei Urprinzipien des Guten und
des Bosen erinnert werden.

13 Gerade der Zusammenhang seiner Schrift ,,iiber die Menschwerdung des Logos* mit der ,,Gegen die Heiden*
(xotd EAAMvov — contra gentes) innerhalb der Einheit einer grolen Apologie 146t die Einheit des Schopfergot-

tes und des Erlosergottes als einen Grundgedanken des Ganzen erkennen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
13 05.06.2025



das Sichtbare und Begreifbare hilt.!*

Ein Schopfungsglaube, der nicht mehr als ein spekulatives Postulat wire, oder wohl gar sich
als Ergebnis eines beweiskréftigen Rasonnements darbdte, hitte die Wirklichkeit der vom
Fluch des Widerspruchs gezeichneten Welt ebenso ignoriert wie die Gottheit des Schopfers,
der gerade als der Versohner und Erloser sich als der Allméchtige wie als der Barmherzige
und als der Heilige manifestiert und offenbart.

Wir werden von vornherein nicht tibersehen diirfen, dafl der zweite Artikel des Nicaenums
den einen Herrn Jesus Christus, ihn, den eingeborenen Sohn Gottes, als den bekennt, ,,durch
welchen alles geschaffen ist”, und also in der géttlichen Einheit mit dem Schopfer. Wenn
dann der Heilige Geist als der vivificans, ,,der da lebendig macht®, bekannt wird, so eben als
der, zu dem die Gemeinde betet: ,,veni, creator Spiritus, ,,komm, Schopfer Geist!*

Was heilit denn ,,schaffen*? Gewil3 nicht ein Formen und Gestalten, wie es dem menschlichen
Handwerker und Kiinstler zukommt, der von einem vorgegebenen Stoff, aus dem er gestaltet,
ebenso abhéngig ist wie von der ihm vorgegebenen Kraft, durch die er gestaltet. ,,Schaffen®,
dessen Subjekt Gott ist, ist dann, mit der altkirchlichen Formel zu reden, in der Tat erschaffen
,,aus nichts* (bara Gen. 1,1)"

Im Gegensatz zum Hylozoismus, dessen nach dem Bild des Menschen geschaffener Schopfer-
gott von einem vorfindlichen Stoff (DAn) abhingig ist, im Gegensatz aber auch zu jedem Ema-
nationismus, der die Welt als permanente Ausstromung Gottes versteht, erschafft der Gott, zu
dem sich der Glaube bekennt, indem er spricht. Dall Gott, von nichts und niemand abhéngig,
in seiner freien Giite durch das Wort schafft, das gerade wird durch die Formel ,,aus nichts*
unterstrichen. Sie findet sich zwar in unserem Text nicht ausdriicklich, ist aber schon in dem
Bekenntnis zu dem Allméchtigen zur Stelle, wie sie die Voraussetzung dafiir ist, dall Gott der
Schopfer nicht nur der Erde, sondern auch des Himmels, der unsichtbaren, nicht nur der sicht-
baren Kreatur ist. — Damit ist unser Blick — es ist der des Glaubens! — bereits auf die Welt,
auf die Welt als die von Gott geschaffene und erhaltene Welt, auf die Welt als creatura, als
Gottes Welt gerichtet.

Alles (,,mavtov*, ,,omnium®, ,,alles*), was auller Gott Sein und Wesen hat, hat und behlt es
nur durch Gott. Nichts hat sein Sein und Wesen durch und aus sich selbst. ,,Aseitit* (Aus-
sich-sein) ist allein von Gott auszusagen. Der Materialismus, der die Welt aus und in sich be-
stehend behauptet, ist eine, die ontische Voraus-setzung alles Daseienden bestreitende Unsin-
nigkeit. Grotesk vollends ist der dem radikalen Existentialismus (Sartre) eignende Versuch,
die Existenz des Menschen in einer anthropologischen Aseitiit'® zu interpretieren.

Indem alles, was nicht Gott ist — und auler Gott ist nichts Gottliches — als creatura, als Ge-
schopf erkannt wird, ist die Entgotterung, die Entddmonisierung und Entmythologisierung der
Welt schon erfolgt! Die wahre ,,Entmythologisierung® ist bereits im ersten Satz der Bibel be-
zeugt! Das findet im Bekenntnis seine scharfe, der Schopfungs- Urkunde nachgesprochene
Unterstreichung darin, da3 die Kreatiirlichkeit von Himmel und Erde, alles Sichtbaren und

14 Der Glaube entsteht also im Widerstreit mit dem Widerstand, den ihm die Welt als Objekt — d. h. als ,,Wider-
wurf — entgegensetzt ... Er glaubt ,,dennoch* (Ps. 73, 23), ,,gegen den Augenschein® und im Gegensatz zu allem
durch menschliche Vernunft Erkennbaren.“ Gerhard Gloege, ,,Schopfungsglaube und Weltbild* in dem Sammel-
band ,,Herrengeheimnis der Wahrheit®“, S. 160.

15 Die griechische Sprachform unseres Textes (,,moutiv) und die lateinische Ubersetzung (,,factorem*) geben
das hier Gemeinte nicht so gut wieder wie unser deutsches ,,Schopfer®.

16 Sartre 148 in den ,,Fliegen® seinen Orest sprechen: ,,Ich bin meine Freiheit“, und meint damit den Selbstent-

wurf der Existenz je im Akte meiner Freiheit.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
14 05.06.2025



Unsichtbaren bezeugt wird. Dabei geht es nicht nur um den Gegensatz gegen die antike Ver-
gbtzung der Gestirne, sondern auch gegen die, in der Religionsphilosophie immer wieder be-
gegnende Vergottlichung der ,,Welt des Geistes®, der Ideen ,,und Ideale* in der ihnen eignen-
den ,,Unsichtbarkeit. Auch die Ideen des Guten, Wahren und Schonen, um nur an Platons
Verstindnis des ,,Gottlichen® zu erinnern, sind ,,Kreatur*! Ideen und Ideale, der ,,Geist, im
Sinne des menschlichen, philosophischen und denn religionsphilosophischen Selbstverstand-
nisses, ist nicht ,,unsichtbar im Sinne unseres Bekenntnisses. Die ,,Welt des Geistes®, bzw.
das, was der Mensch in seinem Selbst-, Welt- und Gottesverstindnis darunter versteht, ist dem
Geist des Menschen ,,evident®, sichtbar, oder kann es ihm doch werden.

In unserem Text hat das Bekenntnis zu Gott als dem Schopfer nicht nur aller ,,sichtbaren®, un-
seren Sinnen und unserer Vernunft zuginglichen, sondern auch aller unsichtbaren!’, uns ver-
borgenen Kreatur freilich noch einen besonderen, dem modernen Weltverstindnis fremden
Sinn.

Die ,,unsichtbare* Kreatur, das sind die Engel, die ,,himmlischen Heerscharen®, die in ihrer
hymnischen (Gott zugewandten) wie in ihrer diakonischen (den Menschen zugewandten)
Funktion dem Offenbarungszeugnis zugehdren, ohne daf3 damit die Moglichkeit gegeben
wire, so etwas wie eine Angelologie in Parallele zur Anthropologie oder Zoologie zu entfal-
ten. Kein Zweifel, dal} nicht erst das Mittelalter, sondern bereits die alte Kirche die mit der
Unsichtbarkeit der ,,unsichtbaren® Kreatur gesetzte Grenze liberschritten hat. Welch ein Kurz-
schluB3 freilich, wenn der moderne Rationalismus aus der ,,Unsichtbarkeit™ die Unwirklichkeit
herleiten zu konnen meint. Mit welchem Recht wollen wir Eintagsfliegen sinnlicher Erfah-
rung und verstandesméBiger Erfassung immanenter Wirklichkeit hier eigentlich dekretieren,
daf} ,,nicht sein kann, was nicht sein darf*, — ndmlich nach den Axiomen unserer Vernunft?!
Die Wirklichkeit der von Gott geschaffenen Welt hat noch andere Dimensionen als die sich
ontologisch uns erschlieBenden. Wir tun gut, wenn wir uns in die Immanenz unseres Weltan-
schauungsbildes nicht wie in ein selbstgewihltes Gefdngnis einsperren lassen. Wir tun gut,
mit einem Lobpreis der Herrlichkeit des Schopfers zu rechnen, der eben nicht nur aus der
Tiefe aufsteigt, sondern auch in der ,,Hohe* erklingt, — so wahr das Evangelium die Engel im
Himmel gerade dem Lobpreis aus der Tiefe zugeneigt sein 146t.

Dabei ist der ,,Himmel*, der in manchen Schriftstellen (z. B. im Vaterunser) nur den reinen
Ort der Gegenwart Gottes zu bezeichnen scheint, des Gottes, der iiber allen Himmeln
»thront®, hier streng kreatiirlich verstanden. Die Tatsache, daB3 der Mensch des naiven Welt-
bildes (des der ,,drei Stockwerke*) den Himmel sich in rdumlicher Erhabenheit vorstellte,
wird uns ebensowenig einem antiken Weltbild verhaften, wie in die Gefangenschaft moderner
Weltanschauung ausliefern, deren relatives Recht keiner Verabsolutierung iiberantwortet wer-
den darf. So wahr wir Menschen des modernen, wissenschaftlich bestimmten Weltbildes sind,
so wenig brauchte uns dies daran zu hindern, den Satz von Gott als dem Schopfer auch des
,,Himmels und der ,,unsichtbaren Kreatur® mitzubekennen.

So sind wir denn in einen universalen Lobpreis Gottes des Schopfers mit hineingenommen,
der nicht nur alle Zeiten und Geschlechter, sondern auch alle Bereiche des Sichtbaren und

17 Das Unsichtbare will hier nicht verwechselt werden mit dem Noch-nicht-bekannten. Noch nicht bekannt ist
uns vieles, unendlich vieles im Mikrokosmos und im Makrokosmos. Wir, die wir als Menschen des wissen-
schaftlichen Zeitalters der Menschheit das ,,Gefiihl* haben, als ob die letzten Geheimnisse dicht vor ihrer Ent-
schleierung stidnden, sollten vielmehr damit rechnen, da3 wir doch immer noch eher an der Oberfliche herum-
kratzen, als dal} wir wirklich zu dem vorgestoflen wéren, ,,was die Welt im Innersten zusammen halt” (Goethe).
— Humores halber sei es auch ausdriicklich gesagt, dal noch nicht bekannte — mdglicherweise also noch be-
kannt werdende! — Lebewesen auf anderen Gestirnen keineswegs ,,unsichtbare Kreatur sind, so wahr sie, wenn

sie denn sind, Kreatur sind.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
15 05.06.2025



Unsichtbaren umgreift. In diesem Chor ist ein ,,Wir* in Kraft, das wir nicht in unserem Ver-
standnis menschlicher Gemeinschaft werden aufgehen lassen konnen. Dal3 ,,ich* dabei sein,
an der Verherrlichung des Schopfers beteiligt sein, mitloben und mitsingen darf, ist nicht we-
niger Wunder als die Erschaffung Himmels und der Erden. Aber eben innerhalb dieses Chores
ist mir die Gnaden-Maoglichkeit gegeben, zu sprechen: ,,ich danke®, ,,ich glaube®, ,.ich liebe*,
,,ich hoffe®, ,,ich bete, und ,,ich bete an*. Allein von der freien Giite des Vaters her, der der
Schopfer ist, wird das Unfallbare in seiner ganzen Unbegreiflichkeit begreitbar, dafl Ich-sein
und Ich-sagen-diirfen die Antwort auf die Zuwendung des Allméchtigen zu seinem Geschopf
sein kann. Keine Vernunft vermag aus ihren Ideen zu begreifen, dafl ein menschliches Ich mit
dem singuldren, ewigen Ich Gottes gleichzeitig sein konnte, dal menschliches Ich nicht — so
toricht zu reden — schon im Nu und Augenblick der Schopfung von Gottes Ich aufgesogen
und vernichtet werden miiite. Gott aber ruft das aufler tihm Seiende aus dem Nichts so in sein
Sein und Wesen, daB3 es kraft der allméichtigen Giite des Schopfers sein ihm geschenktes, je
eigenes Dasein haben und behalten darf, solange Gott es ihm 148t. So diirfen ,,wir sprechen:
,»ich glaube, da3 mich Gott geschaffen hat samt allen Kreaturen ...“ (Luther), und so darf ,,ich*
mitsprechen: ,,wir glauben all’ an einen Gott“ (derselbe Luther) ... So weist der Glaube an den
Schopfer nicht nur auf einen einmaligen, den Anfang der Welt und ihrer Zeit setzenden
Schopfungsakt, sondern auf das wihrende schopferische Wirken Gottes des Erhalters, der der
Schopfer nicht nur war, sondern bleibt.

Auch in dem Satz: ,,ich glaube, dal mich Gott geschaffen hat* ist die creatio ex nihilo zur
Stelle; denn der Ursprung meiner Ek-sistenz aus dem Nicht-sein in das Sein liegt in nichts an-
derem als in Gottes, des Schopfers, freier Giite. Die instrumentale Bedeutung des menschli-
chen Vaters und der menschlichen Mutter mindert nicht im geringsten die Schopfertat dessen,
bei dem allein es steht, aus dem Nicht-sein in das Sein zu rufen. Das aber wird in der alles be-
griindenden und durchwaltenden Wahrheit des gottlichen Erbarmens erst da erkannt, wo Gott,
der Vers6hner und Erldser, die nova creatura, ,,die neue Kreatur®, abermals erschafft ,,aus
nichts“. Aus und in diesem Glauben an den Schopfer der neuen Kreatur, den Vater, den Sohn,
den Heiligen Geist, ist jene ,,kurze Form des Glaubens* zu verstehen, in der Luther den ersten
Artikel (des Apostolicums) folgendermafen erklért:

»Das ist. Ich entsage dem bdsen Geist, aller Abgoétterei, aller Zauberei und Mif3glau-
ben.

Ich setze mein Vertrauen auf keine Kreatur, sie sei im Himmel oder auf Erden.

Ich wage (,,erwege®) und setze mein Vertrauen (,,trew*) allein auf den bloBen unsicht-
lichen und unbegreiflichen einigen Gott, der Himmel und Erde geschaffen hat und al-
lein tiiber alle Kreatur ist.

Wiederum entsetze ich mich nicht ob aller Bosheit des Teufels und seiner Gesell-
schaft, denn mein Gott iiber sie alle ist.

Ich glaube nichts desto weniger an Gott, ob ich von allen Menschen verlassen oder
verfolget wére.

Ich glaube nichts desto weniger, ob ich ein Siinder bin. Denn dieser mein Glaube soll
und muf3 schweben iiber alles, was da ist und nicht ist, iiber Stinde und Tugend, und
iiber alles, auf daf er in Gott lauter und rein sich halte, wie mich das erste Gebot
dringt.

Ich begehre auch kein Zeichen von ithm, ihn zu versuchen.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
16 05.06.2025



Ich traue bestindig auf ihn, wie lange er verzieht, und setze ihm kein Ziel, Zeit, Mal}
oder Weise, sondern stelle es alles heim seinem gottlichen Willen in einem freien rich-
tigen Glauben.

So er denn allméchtig ist, was mag mir gebrechen, das er mir nicht geben und tun
moge?

So er Schopfer Himmels und der Erden ist, und aller Ding ein Herr, wer will mir etwas
nehmen oder schaden? Ja, wie wollen mir nicht alle Dinge zugute kommen und die-
nen, wenn der mir Gutes génnt (,,wan der mir gutt gan‘), dem sie alle gehorsam und
untertan sind?

Dieweil er denn Gott ist, so mag er und weil3, wie er's machen mit mir soll auf’s beste.
Dieweil er Vater ist, so will er's auch tun und tut es herzlich gern.

Dieweil ich daran nicht zweifle und setze mein Vertrauen also auf (,,in““) ihn, so bin

ich gewil3 sein Kind, Diener und Erbe ewiglich, und mir wird geschehen wie ich
«l8

glaube.

DER ZWEITE ARTIKEL

Die erste, entscheidungsschwere Aussage, die in unserer Zuwendung zum zweiten Artikel als
dem Zentrum des Glaubensbekenntnisses zu unterstreichen ist, liegt in der Erkenntnis, daf3 wir
uns bereits im Geltungsbereich dieses zweiten Artikels befanden, als wir das Bekenntnis zu
Gott dem Schdpfer mitzusprechen versuchten. Wenn wir iiber die Schwelle zu dem Artikel,
der im Zeichen des Namen Jesus Christus steht, schreiten, betreten wir nicht einen neuen
Wahrheitsraum. Wir durften ja bekennen und erkennen, da3 der Gott und Vater Jesu Christi
der Schopfer Himmels und der Erde ist! Es wird in dem Christusartikel eben nicht um einen
anderen Gott gehen, wohl gar um so etwas wie eine zwischen Gott und Mensch vermittelnde
Ubergangsstufe! Nur unter dem Vorzeichen des zweiten Artikels, nur in dem von diesem
Zentrum her fallenden Licht waren die Glaubensaussagen des ersten Artikels moglich und
vollziehbar. Die altkirchliche Trinitdtslehre hat das mit dem Kardinalsatz zum Ausdruck ge-
bracht: opera sanctae trinitatis ad extra sunt indivisa, ,,die Werke der heiligen Trinitéit nach au-
Ben sind unteilbar®. Gott ist in allen seinen Werken als derselbe, eine, ganze Gott am Wirken.
Jede Trennung des Schopfers von dem Versohner und dem Heiliger (sanctificator) muB3 sich
hier verhiangnisvoll auswirken, aus der falschen Wurzel heraus zur Drei-Gétterei fiihren. Nein,
wie es im ganzen Glaubensbekenntnis um denselben Gott geht, der allein Gott ist, so in der
Mitte des Ganzen um den einen, ungeteilten Glauben, — im Glauben an den Sohn um den
Glauben an den Vater durch den Glauben an den Heiligen Geist.

Kai gig éva Kbplov ITncodv Xpiotov
Et in unum Dominum Jesum Christum
Und an einen einigen Herrn Jesus Christus

18 Eine kurze Form der zehn Gebote, eine kurze Form des Glaubens, eine kurze Form des Vaterunsers (1520),
zitiert nach der Clemen-Ausgabe, 2. Bd., S. 48-49, in moderner Orthographie und Lautumschreibung. Vgl. den
Zusammenhang, in dem das Zitat bei Gloege, ,,Schopfungsglaube und Weltbild“ in ,,Herrengeheimnis der Wahr-
heit*, S. 161 begegnet.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
17 05.06.2025



,»Wir glauben®, ,,ich glaube an®, — das begegnet nun also in der Bezogenheit auf einen Men-
schen, diesen einen Jesus, versteht sich: als auf den Christus, und damit in eins: auf den einen
Herrn! In bestiirzender Fiille bricht hier geradezu eine Flut von Fragen und auch von Protes-
ten auf uns herein. Der Glaube, der Glaube an Gott verkoppelt, oder gar in eins gesetzt mit
dem Glauben an einen Menschen, sei es denn schon an diesen ,,Einzigen*“?! Besagt das nicht
entweder die Vergottlichung eines Menschen oder die Vermenschlichung Gottes? Ist damit
nicht die ,,ewige* Wahrheit an eine zeitliche Erscheinung ausgeliefert? Ist das nicht wirklich
das Skandalen, gegen das nicht nur die Philosophie, sondern alle Religiositdt und Moral Pro-
test erheben miissen? Hat sich der Glaube mit dieser Bindung an einen, einmal existent gewe-
senen, ,.historisch* gewordenen Menschen nicht hoffnungslos in ein Gefiangnis begeben, des-
sen Winde er nicht mehr beseitigen kann, — es sei denn, er sagte sich von dieser Bindung los
und gewinne seine Freiheit wieder?! Wir brauchen in diesem Geist nicht fortzufahren. Nicht
zu zéhlen sind die Stimmen, von einem Celsus bis hin etwa zu einem Radhakrishnan, die ge-
rade im Namen der Religion, insbesondere des in mystischer Unmittelbarkeit verstandenen
Verhiltnisses zum Gottlichen, hier leidenschaftlich Einspruch erheben, die in dieser Bindung
das Zentrum des Totalitarismus und seiner Intoleranz schlechthin sehen. ,,Ich glaube an Jesus
Christus ...“, warum eigentlich, warum ausgerechnet an ihn?! Kann und darf dieses ,,glauben
an“ liberhaupt auf einen Menschen sich richten, mag er sein, wer er sei, und mag er interpre-
tiert werden wie nur immer?!

Martin Niemoller sagte mir in einem Nachtgesprich einmal: ,,Wére Jesus nicht, so wére ich
Atheist”. Der Satz, der in scharfen Gegensatz gegen alle Gottesgedanken und Gottesbilder,
gegen jedes ideologische Verstindnis des homo religiosus, des religiosen Menschen in allen
seinen Variationen gehort sein will, bezeichnet sehr pointiert den Grat, auf dem der Glaube
zur Rechten wie zur Linken von der Méglichkeit des Argernisses bedroht ist. Versuchen wir
das ,,credo in Deum®, den Glauben an Gott, in dem ,,credo in Jesum Christum®, dem Glauben
an Jesus Christus, in jener anerkennend-anbetenden Erkenntnis nachzusprechen, zu der wir
hier gerufen sind.

Ja, der Name Gottes leuchtet hier im Namen eines Menschen, dieses einen, einzigen Men-
schen, in dem und durch den Gott selber sich dem Glauben gibt, den er selber schafft! In der
Epiphanie des Christus Jesus wird der unaussprechliche Gottesname (2. Mose 3,14), den Is-
rael in der Verschweigung ehrte, zu dem aussprechbaren Namen dessen, in dessen Namen wir
das Vater-unser beten diirfen. Vor ihm, dem ,,Einzigen*, von dessen Geheimnis noch jene er-
schiitternde, in sich zerbrechende spdte Hymne Holderlins zeugt, und von dem sie alle, auch
die im Zeichen von Zweifel und Spott, Hal und Verweigerung Fragenden in Wahrheit nicht
loskommen, hat es ja mehr als einen Menschen mit Namen ,,Jesus‘ gegeben. Aber keiner vor
thm und keiner nach ihm, der den Christus-Titel, jene durch das prophetische Zeugnis des Al-
ten Testaments gewiesene Messiaswiirde des Herrn iiber alle Herren, des Heilsbringers in der
Herauffiihrung des Reiches Gottes, in Anspruch nehmen diirfte. Dieser Jesus von Nazareth, er
allein und ausschlieBlich, ist der Christus. An ihm und durch ihn als den einzigen legitimen
Trager der Christuswiirde wird der Titel zum Namen. So leuchtet der Name Gottes selbst in
diesem seinen zwiefach-einen Namen. So ist der Jesus-Name nicht als ein von Menschen ge-
gebener, sondern als der von Gott erwéhlte Name der Heilsname. So ist es nicht nur menschli-
ches Gebet und Bekenntnis, das in dieser Namensgebung — ,,Jesus® gleich: ,,Gott hilft!* —
seinen Ausdruck fande, sondern Gottes leibhaftig gegebene Zusage und VerheiBung (Matth.
1, 21). So allein ist der Satz moglich: ,,ich glaube an Jesus Christus®. In jedem andern Fall
wire und ist der auf einen Menschen bezogene Glaube in der Vergétzung des Menschen eine
Gottesldsterung. So aber ist der Grund, die Wahrheit des Glaubens, schon in diesem Namen
gegeben: Jesus Christus, der Heiland, der Herr. Der Name aber ist es gerade, der es uns un-
moglich macht, die Glaubensaussage als einen Wissenssatz, oder gar als einen Haufen von
Wissenssétzen iiber diesen Jesus Christus, seine Person, seinen Weg und sein Werk zu

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
18 05.06.2025



vollziehen. Was da auch im Horen auf das Evangelium zu bekennen und zu erkennen sein
wird, so werden wir doch immer von neuem auf diesen Namen gewiesen und geworfen, zu
ihm selber verwiesen, und so gerade zu Gott selber.

Aber fast sind wir schon vorausgeeilt und haben in gewissem Sinne schon das Ganze vorweg-
genommen. Wir werden gut tun, gerade hier unserm Vorsatz getreu zu bleiben und unsern
Text Wort fiir Wort durchzubuchstabieren. Dann haben wir aber nun nachzuholen die Worte:
... €i¢ &va KbOp1ov, ... in unum dominum, ... an einen einigen Herrn, und zwar gerade in der
Einheit mit dem Namen Jesus Christus.

Eigentlich ist schon mit diesem einen Wort eva, unum, ,,einigen®, die Anerkenntnis dieses Je-
sus in der ganzen Majestit seines Gottesgeheimnisses vollzogen. Wir konnen ja noch nicht
vergessen haben, dal eben dieses ,,der Eine®, ,,der Einige* in Bezug auf Gott zur Stelle war.
Nur ,,Einer* ist Gott. Die Unitit, die Einzigkeit im strengen und analogielosen Sinne, ist nur
von Gott auszusagen. Es geht da nicht einmal nur um die Herrschaft eines Gottes gegeniiber
vielen oder auch iiber alle Gotter. Es geht nicht nur um den Gegensatz zwischen Monotheis-
mus und Polytheismus. Es handelt sich nicht um eine numerische Eins, die doch unserer Zah-
lenreihe zugehorte, sondern um die vergleichslose Qualitit der Einzigkeit des wesenseinen
Gottes, wie sie jene ebenfalls nicht numerische, sondern gottlich einzigartige, vergleichslose
,Dreiheit” in Gott durchwaltet. Eben die Qualitit des Goéttlich-Einzigen ist nun aber zur
Stelle, wo der Glaube ihn, Jesus Christus, als den ,,einen, einigen Herrn anerkennt. Die Viter
des reformatorischen Bekenntnisses haben das, mit der Aus-sprache des Unsagbaren ringend,
durch dieses ... ,,an einen, einigen® auszudriicken versucht. Sie wollten die Géttlichkeit dieses
,Einzigen“ bekennen, der eben nicht ein Herr unter anderen, nicht einmal nur ein Herr iiber
anderen Herren ist, sondern der Herr schlechthin.

Der Herr, griechisch: 6 KOpiog, hebrdisch: Ha-adonaj! Um die ,,numinose* Qualitét zu spii-
ren, in der dieses ,,Der Herr* hier gehort werden will, werden wir gut tun, bei dem hebrii-
schen Ha-adonaj einzusetzen. Wohl ist es wahr, dal die Verkiindigung des Auferstandenen als
des Herrn tiber alle Herren, Méachte und Gewalten den Generalangriff auf die ganze Herren-
und Gotterwelt jenes synkretistischen Zeitalters bedeutete. Will man einen Begriff von dem
Triumphzug dieses Kyrios, von der Entgotterung des Pantheons und der Verwaisung seiner
Altdre erhalten, so lese man gerade die Schrift des Athanasius liber die Menschwerdung des
Logos in ithrem, vom Auferstehungsjubel erfiillten letzten Teil! Aber der Herren-Titel ist nicht
missionarischen Ursprungs, etwa in der Konfrontation dieses einen Herrn zu all den Pseudo-
Herren, insbesondere im Protest gegen die politische Religion des Kaiserkultes. Der Ursprung
liegt da, wo der Herren-Name des Gottes, der sich als der Israel erwéhlende, rettende und hei-
ligende, heilige Gott manifestiert und offenbart, als der diesem Jesus zukommende Name be-
zeugt wird. So wahr er der Israel verhei3ene, und zwar der in der Knechtsgestalt des Men-
schensohnes als des Gottessohnes verheillene Messias, der Christus ist, so wahr ist er der
Herr. Das zwiefach-eine Geheimnis des prophetischen Zeugnisses weist ja auf den Kommen-
den einerseits in der Herrlichkeitsgestalt des ,,Menschensohnes‘ (Daniel 7), andererseits in
der unséglichen Knechtsgestalt des Preisgegebenen von Jesaja 53. Das Neue Testament be-
zeugt ihn, Jesus, als den Christus, ihn als den Herrlichen in der Knechtsgestalt, und so gerade
als den Retter und den Herrn. Das Ungeheuerliche, gerade fiir jiidische Ohren Gottesldsterli-
che ist in dem Urbekenntnis zur Stelle, wie es bei Paulus in Phil. 2, 11 laut wird: ... ,,Jesus
Christus der Herr*, KYPIOX IHXOYX XPIXTOX. Weil und indem er der ist, der er ist, der
Christus, darum ist er der Herr, wie Gott der Herr ist. Er ist nicht ein zweiter Herr neben oder,
so toricht zu reden, dicht unter Gott. Das gerade wire in Wahrheit die Gottesldsterung in der
Vergotzung eines Menschen oder in der Vermenschlichung Gottes. Es gibt keinen géttlichen
Herrn neben oder unter Gott, kein Zwitterwesen zwischen Gott und Mensch, Gott und Welt.

Dal} Jesus Christus der Mittler, nicht ein Vermittler ist, diese Mitte des Bekenntnisses, ist hier

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
19 05.06.2025



schon zur Stelle. Indem ihm, gerade ihm, der den Weg Gottes bis in die Fluchtiefe des Kreu-
zes im stellvertretenden Gehorsam ging, ,,der Name {iber alle Namen* gegeben ist, wird er in
der Herrlichkeit des Gottesnamens bezeugt. Darum sollen, diirfen und kénnen sich alle Knie,
durch alle sichtbaren und unsichtbaren Bereiche hindurch, nicht nur auf Erden, sondern auch
in der Hohe und in der Tiefe ,,im Namen Jesu‘ beugen, und alle in das jubelnde Bekenntnis
einstimmen (££opoloynoetan): ,,Jesus Christus der Herr zur Ehre Gottes des Vaters* (Phil. 2,
11). Wire er nicht Herr, wie Gott Herr ist, so wire sein Herrsein und sein Regiment nicht zur
Ehre des Vaters.

Es bedarf noch einer besonderen Unterstreichung, dal3 Jesus als der Christus ,,Gegenstand®,

das will sagen: Herr des Glaubens ist. Ein Mensch Jesus als solcher kdnnte und diirfte nicht

der sein, auf den der Glaube bezogen wire. Im Jesuanismus — sei er pietistischen oder exis-
tentialistischen Gepriiges! — wird das verkannt.'’

Das Bekenntnis sagt nicht: ,,ich glaube an Jesus®, sondern ,,ich glaube an Jesus Christus®. We-
der die Jesus-Liebe noch die Jesus- Nachfolge konnen und diirfen hier die Kategorie des
Glaubens verdridngen, ohne den sowohl die Liebe wie die Nachfolge sich in ein anderes, das
Gnaden-Verhiltnis in ein Gesetzes-Verhéltnis verwandeln wiirden. Nur als die von Gott in Je-
sus Christus Geliebten diirfen wir als die an ihn Glaubenden ihn lieben, — in jener Liebe, die
mit der Bruderliebe in eins geht. Nachfolge aber ist und bleibt die, durch die ewig zuvorkom-
mende Gnade Gottes in Jesus Christus ermoglichte und gewirkte Dankbarkeit. Es geht im
Nicaenum nicht um Jesuanismus, sondern um Christologie. Das ,,ich glaube®, ,,wir glauben*
an Jesus Christus hat seine legitime Moglichkeit nur in seinem christologischen Grund, nur in
und durch Jesus als den Christus. Das gilt auch in Bezug auf die Moglichkeit, hier ,,ich®, bzw.
,,Wir sagen zu konnen. Das ,,Ich* einer Jesus-Nachfolge, die sein Christus- Geheimnis nicht
respektierte, wiirde jene Kategorie des ,,Einzelnen®, die Kierkegaard gegeniiber der Liige des
Massenchristentums geltend machte, individualistisch verfalschen. Das einem Jesuanismus
verhaftete ,,Wir wiirde aber die Gemeinschaft der Jiinger Jesu in das Kollektiv eines Vereins,
einer ,,societas Jesu®, in einen Jesuiten-Orden verwandeln. Wir sind eben nicht ,,Jesuiten®,
sondern ,,Christianer*. Wir haben unsern Namen von dem Christus Jesus empfangen, an den
als den Heiland und Herrn zu glauben wir gerufen sind. In der Begegnung mit Jesus Christus
begegnet uns nicht nur ein noch so qualifizierter und designierter Mensch, sondern Gott
selbst, Gott in dem Mensch gewordenen Gottessohn.

Damit stehen wir vor der leuchtenden Mitte des Bekenntnisses im Zeichen des Geheimnisses,
das seine zentralen, diesem Nicaenum in besonderer Weise eignenden Aussagen doxologisch
umkreisen. Einige Vorerwigungen werden hier gerade wichtig sein, um den Zugang zu der
Fragestellung, zu dem Erkenntnisgrund und zu dem Wahrheitsmedium zu gewinnen, aus dem
und in dem die geheimnis-schweren, ,.,hymnischen* Aussagen, die nun folgen, gehdrt und mit-
gesprochen sein wollen.

... TOV Y10V 100 ®€0D TOV LLOVOYEVT],

1oV €k 10D [Tatpog yevvnBévta mpd taviov 1@V aidvov,
QDG EK PMTOG, OOV AANOWVOV £k BgoD dANOvoD,
yevvnBévta ov mombévra,

opoovoiov @ [atpi,

31" o0 T v EYEVeTo ...

19 So bemerkenswert etwa bei Ernst Fuchs der Versuch ist, einen gewissen Anthropozentrismus in der Fragestel-
lung Bultmanns zu tiberwinden, so stellt sich dieser Versuch doch mehr Jesu-zentrisch als christozentrisch dar

und vermag darum zur Christologie im Sinne des Bekenntnisses noch nicht vorzudringen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
20 05.06.2025



... filium Dei unigenitum et ex patre natum ante omnia saecula,
Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero,
genitum, non factum,

consubstantialem patri,

per quem omnia facta sunt...

Gottes einigen Sohn, der vom Vater geboren ist vor der ganzen Welt, Gott von Gott, Licht
vom Licht, wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott,

geboren, nicht geschaffen,

mit dem Vater in einerlei Wesen,

durch welchen alles geschaffen ist...

Wir sprachen von der leuchtenden Mitte des von doxologischen Aussagen umkreisten Ge-
heimnisses. Fast mochten wir versucht sein, den Horer dieser Aussage, der vor aller Interpre-
tation und Kritik im reinen Horen die Sprache als solche in seinem Gehdr zu ihrer Wirkung
kommen lieBe, bei dieser Wirkung zu behaften, und ihn zu fragen, ob nicht wirklich in der
Sprache das ,,Jeuchtende Geheimnis* sich ankiindige! — Wenn es hier nicht um eine, sei es
noch so erhabene ,,Musik* der Sprache, sondern um Erkenntnis-Aussagen in Anerkenntnis der
Wabhrheit geht, werden wir gut tun, zunichst einmal der Pfeil-Richtung dieser ,,Formeln®, die
doch mehr als Formeln sind, zu folgen. Auf den ersten Blick scheinen sie eindeutig in die
Hohe zu weisen, in eine Hohe {iber allem Sichtbaren und Erfahrbaren, {iber allem Vorstellba-
ren und Denkbaren. Die Empfindung des Erhabenen mag sich denn auch sofort mit dem un-
abweisbaren Eindruck mischen, das alle diese Worte mit ihren unvollziehbaren Vorstellungen
und Begriffen — ohne die sie doch gar nicht laut werden kdnnten! — im Zeichen eines Schei-
terns stinden, — wie wenn sie, im Bilde geredet, an den majestétisch leuchtenden Steilwan-
den des Geheimnisses abstiirzten. So wahr nun aber diese Aussagen in die Héhe des Lichtes
weisen, ,,da niemand zukommen kann* (1. Timoth. 6,16), so riihmen sie doch den, der in die
tiefste Tiefe hinuntergestiegen ist, ja, — wiederum in eine Tiefe, die von keiner auslotenden
Erkenntnis erreicht wird. Sie reden doch von dem, der um unseretwillen, und um uns zu ret-
ten, aus dieser Hohe herabgekommen ist, dem Incarnatus und Crucifixus, dem Fleisch-Gewor-
denen und Gekreuzigten! Ist nicht kier, in dieser Tiefe, eigentlich erst das Zentrum des Ge-
heimnisses? Ja, empfangt nicht auch dieses Zentrum sein offenbarendes Licht erst von dem
her, was dann folgt in den Aussagen von der Auferstehung und Erhéhung dessen, der bis in
den, keinem menschlichen Auge ergriindbaren Abgrund unserer Verlorenheit preisgegeben
wurde, sich preisgegeben sein lie3?!

Wir werden der in diesen entscheidungsschweren Fragen sich meldenden Wahrheit noch an
seiner Stelle nachzusinnen haben. Hier gilt es zunichst einmal zu erkennen, daf3 die ,,doxolo-
gischen® Aussagen den in diese Tiefe Erniedrigten als den preisen, der aus dieser Hohe
kommt. Von dem Woher seines Abstiegs bestimmt und bemif3t sich das Wohin dieses Ab-
stiegs, der wiederum erst durch seinen Aufstieg offenbar wird fiir den Glauben.

Fiir die Fragestellung besagt das: es geht in diesen Aussagen um die Antwort auf die Frage,
wer der ist, dessen Geschichte als das Gottes- und Heilsgeschehen fiir uns bezeugt und be-
kannt wird. Darf er wirklich, wie Arius und die Seinen es taten, zu jenem Zwitterwesen zwi-
schen Gott und Welt gemacht werden?! Darf er als ein vergottlichter Mensch interpretiert
werden? Oder in der Weise der Gnosis als eine, den Abgrund zur Welt iiberbriickende Ver-
menschlichung Gottes, als eine Synthese zwischen Gott und uns, wie sie der religiose Mensch
dichtend postuliert und spekulierend erdenkt? Das Nicaenum antwortet hier mit dem denkbar
schirfsten ,,Nein“. Ein solches Zwitterwesen, solch ein Vermittler ist nicht der im Evangelium
verkiindete Mittler. Solch ein Un-Wesen, das weder Gott noch Kreatur ist, ist eine Gotteslas-

terung. Die ithm gottliche Ehren — von Gnaden des religiosen Menschen! — zuerkennen,

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
21 05.06.2025



treiben Gotzendienst. Diese Negationen, die in den Verwerfungen des Textes von 325 zur
Stelle sind, werden in der Gestalt des Bekenntnisses, das wir verstehend nachzusprechen ver-
suchen, nicht ausgesprochen. Wunderbarerweise begegnen sie uns hier nur in den ,,positiven
Satzen der Anerkenntnis und Anbetung.

Darum also ging es und geht es, um die Gottheit Gottes, und zwar gerade Gottes in Christo als
des Gottes flir uns und mit uns. Wurzel und Wesen dieser trinitarischen, bzw. christologischen
Aussagen liegen nicht in einem, nach Unsterblichkeit hungernden und auf Vergottung zielen-
den religiosen Bediirfnis, das sich — unter Benutzung gewisser biblischer Elemente — auf
dem Wege der Spekulation und mit den Mitteln der zeitgendssischen Religionsphilosophie ei-
nen Gottesbegriff erdacht hitte, der diesem Bediirfnis entsprach und seine Befriedigung in
sakramental-mystischer Vermittlung des Heils garantierte. Es ging und geht nicht um Religion
und Metaphysik, sondern um Gott und den Glauben, der Gott in Christo die Ehre gibt.*°

Im engsten Zusammenhang mit der durch die Géttlichkeit Gottes in Christo bestimmten Fra-
gestellung gilt es nun aber, den Erkenntnisgrund fiir die doxologischen Aussagen gerade nicht
in der ,,Hohe* zu suchen, auf die sie weisen, sondern in der ,, Tiefe*, aus der sie erwachsen.
Der Vorwurf auf Spekulation und Metaphysik geht ndmlich von der Voraussetzung aus, daf3
die Viter dieser trinitarischen, bzw. christologischen Formeln Aussagen iéiber Gott und das in-
nergottliche Sein und Wesen gemacht hétten, die nur von oben her, in einem Mitwissen mit
Gottes Wissen von sich selber, moglich wéren, das heif3t aber: ebenso unmoglich wie verbo-
ten sind. Nun ist jedoch die Wurzel dieser Erkenntnisse gerade nicht ,,dort oben* in einem
Hohenflug unseres Geistes und seiner spekulierenden Sehnsucht zu suchen, sondern ,,dort un-
ten*, wo Gott in diesem Jesus Christus sich selbst an die Stelle des in seiner Schuld verlore-
nen Menschen stellt, Gott selbst sich hingibt, mitteilt und erschlieB3t, Er, der Vater, in dem
Sohn durch den Heiligen Geist. So wahr der Weg Gottes, wie das Nicaenum ihn als den Weg
des Menschgewordenen, Gekreuzigten, Auferstandenen, Erh6hten und Wiederkommenden
bezeugt, in der ,,Hohe* anhebt, die von keinem Gedanken und keiner Sehnsucht erreicht wird,
so wahr erschlieBt Gott sich in seinem Sein und Wesen dem Glauben — nicht dem Schauen!
— in der Tiefe, der er sich in Jesus Christus fiir uns preisgibt. Die Aussagen, die Gott in einer,
in seiner, keiner Spekulation und Sehnsucht zugénglichen Hohe riihmen, werden also in der
Tiefe gewonnen, — so wahr der bis in diese Tiefe Erniedrigte als der in die Majestét Gottes
Erhohte bezeugt wird. Im Licht der Auferstehung wird der Fleisch-gewordene, ja, der Gekreu-
zigte, Verfluchte und Verdammte, als der offenbar, der er ist: der Sohn in der Gottlichkeit

20 Wir kdnnen nicht umhin, hier der Gegenfrage das Wort zu geben, wie sie Arnold Gilg (in ,,Jesus Christus im
Zeugnis der Heiligen Schrift und der Kirche®, Beiheft 2 zur ,,Evangelischen Theologie 1936 Chr. Kaiser) in sei-
ner, gegeniiber den Ritschlianern und insbesondere Harnack, in der Fragestellung so schwer wiegenden grof3en
Abhandlung iiber ,,Weg und Bedeutung der altkirchlichen Christologie* geltend gemacht hat:

,»Wir machen darauf aufmerksam, da3 Athanasius in seiner antiarianischen Polemik eben dann aus grimmigem
Zorn und schwerer Sorge heraus schreibt, wenn er das zerstorerische Werk der haretischen' Gegner als frevel-
hafte Antastung der unaussprechlichen Wiirde und Majestét des einen und einzigen Gottes enthiillt. Arius und
seine Anhinger sind ihm Feinde des Allerhdchsten. Sie ldstern. Sie kimpfen wie die Giganten der Mythologie
wider die Gottheit ... etc.” (S. 155/56). Ohne die besondere Struktur des ,,griechischen Heilsverstdndnisses* zu
verkennen, sieht sich Gilg doch eben von den Texten her genétigt zu fragen: ,,Kommt man um den Eindruck
herum, daB in solcher Haltung sich etwas Elementares, Priméres duflere? Ist es glaubwiirdig, dafl einem Atha-
nasius die Gottesfrage als solche und die christologische Frage als solche auch in der fiir ihn bestehenden ge-
schichtlichen Situation {iberhaupt nicht zum Thema geworden seien ... Das glaube, wer mag!“ (S. 157) Wir fiigen
hinzu: Die eigentliche Leidenschaft liegt gerade in der fiir die Harnacksche Konzeption zum Zeugen aufgerufe-
nen Schrift ,,iiber die Menschwerdung® gar nicht bei der Theopoiesis, der Vergottung des Menschen, als dem
Ziel der Menschwerdung Gottes, sondern bei dem triumphalen Siegeszug des Auferstandenen, der die Gotter von
ihren Altdren stiirzt und Kinder auf dem getoteten Tod herumtrampeln 1483t wie auf der Leiche eines nicht mehr
zu fiirchtenden Lowen! Das Blumhardtsche ,.Jesus ist Sieger® mochte hier ein besseres Verstidndnis erschlieen
als die Verbotstafeln der Kantischen Erkenntnistheorie vor dem Lande der ,,Metaphysik* im Verein mit der

Schleiermacherischen Kategorie des Religiosen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
22 05.06.2025



seiner Gottessohnschaft. Damit stehn wir vor dem Wagnis, die einzelnen Worte des Lobprei-
ses durchzubuchstabieren, zuallererst die Aussage:

... TOV Y10V 100 O€0D TOV LOVOYEVA] ...
... filium Dei unigenitum...
... Gottes einigen Sohn...

Eigentlich ist bereits alles gesagt mit dem einen: der Sohn! Nicht ein Sohn wie andere S6hne
auch! Nicht eine exemplarische, vorbild- und urbildhafte Gestalt, in der die Idee der Gottes-
kindschaft sich existenziell realisierte! In einem einzigartigen und vergleichslosen Sinn ist ge-
rade er, der menschlichste aller Menschen, der Preisgegebene, Verhohnte, als Gotteslédsterer
Hingerichtete, der von Gott selbst flir uns Dahingegebene, der Sohn. Er ist nicht nur ein Bote,
nicht ein Prophet wie andere Propheten, und schon gar nicht so etwas wie ein Religionsstifter.
Der Gott-Gesandte ist er — das ist das Zeugnis des Johannes-Evangeliums — als der Gottes-
Sohn. Sein Gesandt-sein und sein Sohn-sein sind eins. Darum sind auch Person und Werk in
thm eins, wie sein Weg und sein Werk eins sind. Und nun sagt unser Text: Er wurde nicht der
Sohn, sondern er ist der Sohn, wie er es war und sein wird von Ewigkeit zu Ewigkeit. Er ist
nicht ein Adoptiv-Sohn, nicht ein Kind der Gnade. Er ist seins- und wesensméfig der Sohn,
der einzige, dem das Sohn-sein in diesem singuldren Sinne eignet. Der ,,Eingeborene* ist er
als der einzig ,,Geborene* im Unterschied und Gegensatz zu aller Kreatur, auch zu den von
Gott als Kindern angenommenen Geschopfen.

... TOV €Kk 10D [latpdg yevvnBévra ntpd mhvimv Tdv aidveov ...
... €t ex patre natum ante omnia saecula — — —
.. ,der vom Vater geboren ist vor der ganzen Welt ...

Seine Geburt steht im Zeichen einer ,,Zeugung®, von der alle anthropomorphen, alle von der
menschlichen Wirklichkeit hergenommenen Begriffe und Vorstellungen fern gehalten sein
wollen. Die Viter haben von einer ,,ewigen Zeugung* gesprochen, wie sie von einer ,,ewigen
Hauchung* des Geistes durch den Vater und den Sohn geredet haben. Ja: ,,vor allen Aonen®,
vor aller Zeit, wie sie der Welt in ihrer Kreatiirlichkeit zugehdrt! Unmdglich und grotesk, hier
etwa an einen ,,Zeit“-punkt innerhalb der Ewigkeit zu denken! — Brauchen wir es iiberhaupt
noch ausdriicklich festzustellen, da3 unsere menschlichen Begriffe und Vorstellungen in die-
sen Aussagen an dem iiberlegenen Geheimnis dessen, den sie rithmen, scheitern? Dennoch
wollen sie getan sein, nicht als ob wir in ihnen die Wahrheit ,,aussagen‘ und aus-schopfen
konnten, sondern um nicht zu verschweigen — ,,ne taceretur* (Augustin) —, dall in dem um
unsertwillen Menschgewordenen Gotf selbst es ist, der sich unserer Verlorenheit annahm.

... Yevwnévta ob mombévia ...
... genitum, non factum ...
... geboren, nicht geschaffen ...

Wir ziehen diese, die Wahrheit unterstreichende Entgegensetzung des Schopfers zum Ge-
schopf vor, um das Bekenntnis zu dem eingeborenen Gottessohn in seiner AusschlieBlichkeit
gegeniiber allen menschlichen Analogien, allen menschlichen Mythologien von Gotterséhnen
und Halbgottern so zu verschirfen, wie es der Text uns weist. Nicht ein Mensch, der zu gottli-
chen Ehren avanciert wére, nicht eine menschliche Metamorphose Gottes, wie sie menschli-
che Religiositét erdichtet, nein, Gott, Gott selbst ist es, der in Jesus Christus zu uns kam und
sich unser annahm. Um der Ehre Gottes willen darf nicht verschwiegen werden, was doch
nicht ausgesagt werden kann. Nicht das Scheitern unserer Begriffe und Vorstellungen spricht
hier wider uns. Wohl aber sollen wir uns hiiten vor jeder Vergoéttlichung des Menschen und

vor jeder Vermenschlichung Gottes. In dem scheiternden Erkenntnisvollzug gilt es die doxo-

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
23 05.06.2025



logische, die anbetende Anerkenntnis:

QDG €K PMTOG, OedV AANOVOV €k BgoD dANOvoD ...
Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero ...
Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrhaftigen Gott vom wahrhaftigen Gott ...

Nur mit der groBten Zuriickhaltung werden wir uns diesen wie leuchtende Quadern aufeinan-
der getlirmten Bruchstiicken des Gotteslobes nahen, in dem Versuch, verstehend — soweit sich
hier von ,,Verstehen* reden 1468t — miteinzustimmen. — Wer die Schrift auch nur ein wenig
kennt, wird sofort den ,, Text* im Gehor haben, der in den lapidaren, fiir das Nicaenum gerade
entscheidenden Aussagen zur Stelle ist:

"Ev &pyfj v 6 Adyoc, koi 6 Adyog v mpdg toV Oedv, koi 0£0¢ v 6 Adyog. oDTOC NV &V dpyi
POg TOV BedV. TavTa 61’ awTod EyEveTo.

,Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. Dieses war im
Anfang bei Gott. Alles ward durch dasselbe...” (Joh. 1, 1-3)

,Im Anfang®, das verweist gerade nicht auf einen Anfang des Logos, nicht etwa auf eine Zeit,
zu der er noch nicht gewesen wire. Es will im schérfsten Gegensatz zu der Zeit und Ewigkeit
verkennenden These des Arius gehort werden, der von dem Logos zu sagen wagte: v mote
dte 00K M, ,,es gab einen Zeitpunkt, wo er noch nicht war®. Der Logos war vor aller Zeit und
vor ihrem mit der Schopfung der Welt gesetzten Beginn. Er ,,war®, wie Gott ,,war®. Er ,,ist"“,
wie Gott ,,ist. Er ,,wird sein, wie Gott ,,sein wird*. Seine ,,Zeit” ist die Ewigkeit Gottes in
seiner wiahrenden Selbigkeit. Das ,,war* der Ewigkeit 148t ihn ohne Anfang und Ende den
sein, der er ist. Als der Logos ist er der Sohn. Es geht nicht um ein Prinzip, eine Idee und der-
gleichen mehr, auch nicht um das, was der Mensch ,,Geist” nennt. Die Viter der Trinitétslehre
taten nicht gut, sich in diesem Zusammenhang apologetisch auf den Logos-Begriff eines Pla-
ton oder der Stoa zu berufen. Der Logos, der hier bezeugt wird, ist ja der Eingeborene, der im
14. Vers dieses ,,Prologes™ zum Evangelium als der Fleischgewordene bezeugt wird. Dieser
Logos ist nicht ein die Welt durchwaltendes gottliches Prinzip, er ist Person. Er ist nicht nur
das von Gott gesprochene Wort, sondern der Sprecher. Wir miifliten darum eigentlich nicht
iibersetzen: ,,dieses war im Anfang, und: alles ward durch ,,dasselbe*, sondern: ,,dieser* und:
,durch denselben®. Er ist der Sohn, zu dem sich das Nicaenum, ohne ihn als den ,,Logos* zu
nennen, bekennt.

Wenn wir lesen, daB er ,,bei Gott* ist, so will auch hier der genaue Wortlaut bedacht sein,
ndmlich das npdg, das Zu-hin, zu-Gott-hin des Urtextes. In der trinitarischen Erkenntnis, die
wir hier nicht in ihrer Weite und Tiefe zu entfalten haben, wird der Sohn ,,von* dem Vater
,her* (als der vom Vater ewig ,,Gezeugte*) verstanden, wie der Geist vom Vater und vom
Sohne her (in seinem vom Vater und dem Sohne ,,Gehaucht-werden*). Diesem Vom-Vater-
Her entspricht aber das Zum-Vater-Hin, das im letzten Vers des Prologes noch einmal einen
wundersamen Ausdruck findet, wenn wir horen, da3 der eingeborene Sohn — nach einer an-
dern, vielleicht hier zu bevorzugenden Lesart: der eingeborene Gott! — gig TOv kOATOV TOD
natpog, ,,in den Scholl des Vaters ist* (V. 18). Der Vater ist zum Sohne hin,, der Sohn zum
Vater hin. Ein innergéttliches Gegeniiber, eine innergéttliche ewige Bewegung (,,Zeugung®,
,Hauchung®) kennzeichnet das innergéttliche Leben des lebendigen Gottes! Er ist nicht ein
verabsolutierter Inbegriff dessen, was wir ,,Leben nennen. Im Glauben an Gott, den Lebendi-
gen, geht es um mehr als die vielberufene ,,Ehrfurcht vor dem Leben* (Albert Schweitzer).
Dieser Lebendige ist als der Vater, der Sohn, der Geist, der Liebende. Er bedarf nicht eines
auBlergottlichen Objektes, um der Liebende zu werden. Er ist in sich selber die Liebe im ewi-
gen Akt des Liebens. So gerade ist er der Gott, der sich in unbegreiflicher, durch und in nichts

als in ithm selbst gegriindeter Herablassung dem Geschopf zuwendet, dem er durch die

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
24 05.06.2025



Schopfertat seiner Liebe Sein und Wesen schenkt und génnt, dessen er, der Versohner und Er-
16ser, in der Freiheit seiner Liebe sich erbarmt. Ja, er ist der Gott des ewigen innergdttlichen
Gespriches, der nicht auf einen auBBergdttlichen Gespriachspartner angewiesen ist, um aus ei-
nem stummen Gott zu einem sprechenden Gott zu werden. Er ist nicht ein sich zuletzt doch
verbergender Gott, der hinter den ,,Masken* seiner Offenbarung (Sabellius) sich ewig ver-
schwiege. Weil er der Gott des innergottlichen Selbstgespraches ist, kann er der mit uns und
zu uns Sprechende sein. Weil er der Gott der innergottlichen Selbst-ErschlieBung ist, kann er
als der Gott fiir uns der Gott der Selbstoffenbarung sein. Ja, der Sohn, in dem und durch den
er sich unserer annimmt, ist ,,Gott von Gott*“, ,,Licht vom Licht®, ,,wahrhaftiger Gott vom
wahrhaftigen Gott*.

Es muB} auffallen, daB3 der lateinische und dann der deutsche Text sich nicht begniigen mit
dem ,,Deum verum de Deo vero®, sondern das lapidare Deum de Deo, ,,Gott von Gott* einfii-
gen und voranstellen. Will das Ganze als hymnische Plerophorie, in iiberschwenglicher Stei-
gerung gehort sein? Oder erfahrt so die Aussage ,,wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott*
eine besondere inhaltliche Unterstreichung? Ist es der Gott, der die aAn0¢c1a, die sich selbst in
sich selbst offenbare Wahrheit ist, der hier gepriesen wird? Ist es der Wahrhaftige, der Gott
des ewigen, innergottlichen Ja und Amen, der hier verherrlicht wird? Ist es damit in eins die
Unterstreichung des ,,Gott von Gott* in dem Sinne, dal der Sohn in seiner ganzen, wahren
und reinen Gottheit angebetet sein will? Gewil3 kehrt die Aussage auch eine polemische
Spitze gegen jeden Versuch, in Gott etwa ein Unter-Géttliches oder Minder-Géttliches zu
dichten. In Gott ist nichts und niemand denn Gott. Das horen wir in der Aussage ,,Gott von
Gott*“, ,,wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott*. Diese Aussage will und kann aber in
Wabhrheit nicht als eine Aussage liber Gott, sondern nur als Antwort, nur als Widerhall der
gottlichen Selbstaussage vollzogen und nachvollzogen werden. Diese Selbstaussage Gottes
hat den Namen Jesus Christus.

Die Antwort des Glaubens, die durch die Selbstaussage Gottes her- vor-gerufen ist, will in der
Exegese unseres Textes noch einmal bedacht sein in der Unterstreichung jener, in einem be-
sonderen Sinne leuchtenden Worte:

»PMG &K pmTOC™, ,,Jumen de lumine, Licht vom Licht*.

Es wire doch ein billiges, von moderner Rationalitédt her bestimmtes, oberflachliches Ver-
standnis, wenn wir hier nur eine Bildrede horten. Zu nahe sind ja bestimmte Aussagen der
Schrift, um solch eine lediglich bildhafte Interpretation zuzulassen. Nicht nur im Prolog des
Johannes-Evangeliums wird der Logos, dessen Fleischwerdung dann bezeugt wird, als ,,das
Licht*, und so als ,,das Leben* verkiindet. Uniiberhdrbar ist jenes ,,/ch bin das Licht der
Welt“, in seiner Einheit mit all den ,,Ich-bin*“-Aussagen, in denen das Herrengeheimnis der
Wabhrheit, die Er selber ist, sich kund tut. Wenn der erste Johannesbrief das ,,wahre Licht* als
das ,,jetzt” scheinende bezeugt (1. Joh. 2, 8), dann eben in seiner Einheit mit dem Licht, das
der Gott ist, in dem keine Finsternis ist (1. Joh. 1,5).

Die an dieses Licht Glaubenden sind ,,Kinder des Lichtes* (Joh. 12, 36, aber auch 1. Thess. 5,
51), die ,,im Licht wandeln* (1. Joh. 1, 7), ,,in seinem Licht leben diirfen*. ,,Licht vom Licht®,
das will in eins gehort werden mit ,,Leben® und ,,Wahrheit®, immer aber so, dal3 nicht etwa
wir unser Verstindnis von Licht und Leben und Wahrheit auf Gott {ibertriigen, bzw. diese un-
sere Ideen vergottlichten, sondern so, dal umgekehrt Gott in seiner Selbstoffenbarung sich in
der Selbst-Preisgabe des Sohnes an unsere Finsternis, unsern Tod und unsere Liige als das
Licht, das Leben und die Wahrheit Gottes fiir uns erschlie3t. Jesus Christus als die personale
Selbst-Offenbarung Gottes ist nicht nur ein Licht unter andern Lichtern, vielleicht das sie alle

iberstrahlende, sondern das Licht, in dem Gottes selbsteigenes Licht uns leuchtet. ,,Licht vom

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
25 05.06.2025



Licht®, das besagt auch nicht nur einen Ab-glanz des Lichtes im Sinne eines Widerscheins,
sondern den Glanz selbst in dem ,,Abglanz* (Hebr. 1, 3) der Herrlichkeit, das Licht im Licht,
den Herrlichen in dem Gegeniiber seiner Herrlichkeit. —

Wer will das aussagen? Welche Begriffe miifiten hier nicht scheitern? Das ,,Bild* — aber nicht
in dem oberfldchlichen modernen Sinn genommen — hat hier seine Chance. So wahr es ndm-
lich in seiner menschlichen Vorstellbarkeit auch an dem Unvorstellbaren scheitert, so erinnert
es doch, in diesen Dienst genommen, daran, dal3 der ,,Begriff nicht der Weisheit letzter
Schluf} ist, wie es abendldandisches Denken immer wieder wihnte. Das Bild meint die Gestalt,
und die Gestalt meint das Wesen. Wenn das im Raum des menschlichen Selbst- und Weltver-
standnisses fiir die Wesensart der dichterischen und denn iiberhaupt kiinstlerischen ,,Aussage*
gilt, so geht es hier, im Lobpreis dieses Lichtes, eben nicht um eine dichterische Schau. Das
Licht, das diese Antwort im Gehdr des Glaubenden erweckt, miifite das Auge des Schauenden
toten. Darum scheitern unsere Begriffe und Vorstellungen an dem Versuch, mit unserer Ver-
nunft schauen zu wollen, was zu schauen uns erst in der Auferstehung als den Menschen der
neuen Sinne, des neuen Gehores und Gesichtes verheiflen ist.

Daf3 wir hier wirklich nicht zum ,,Schauen* — wohl gar in einem heimlichen Platonismus — ge-
rufen sind, sondern zum Horen und zum Loben, findet seine besondere Unterstreichung in den
Satzteilen, deren einer bei unserem Versuch, den Text Wort fiir Wort durchzubuchstabieren,
vorgezogen wurde, und den wir jetzt noch einmal aufnehmen. Wir héren sie nunmehr beide in
threr Zusammengehorigkeit, die durch das entscheidungsschwere Wort ,,wesenseins* (6p0-
obo10G, consubstantialis) nicht etwa unterbrochen, sondern in ihrem ewigen Grund aufgewie-
sen wird. Dabei wird die Aussage von dem Sohn in seiner Wesenseinheit mit dem Vater noch
fiir eine besondere Erdrterung auszusparen sein. Gerade auf diese Weise mdchte die scharfe,
gegensitzliche Konturierung des Bekenntnisses zu dem, der nicht Geschdpf, sondern vielmehr
selbst der Schopfer ist, um so schérfer hervortreten.

yevvn0évto o0 mom0évta ... 81’ 00 T ThvToL £YEVETO ..
genitum, non factum ... per quem omnia facta sunt
... geborn, nicht geschaffen ... durch welchen alles geschaffen ist...

Schopfer, nicht Geschopf, — das ist die Wahrheit, die es hier gegeniiber jeder Verwechselung
und Vermischung von Schopfer und Geschdpf anzuerkennen gilt. Das steht doch bereits im
Text der Schrift, die von dem Gottes-Logos (Joh. 1, 3) sagt:

névta 01’ avTod £YEVETO, Kol YOPIg aToD £YEVETO 0VOE EV. O YEYovey.
,»Alles wurde durch ihn, und ohne ihn ist auch nicht eines geworden, das geworden ist.*

Eben als der Geborene, der ,,Eingeborene®, ist er der Schopfer mit dem Vater und dem Geist.
Es ist ja nicht nur so, da3 der Sohn nicht ohne den Vater ist; sondern der Vater ist nicht ohne
den Sohn. Nur zum Sohne hin ist er der Vater, wie der Sohn nur zum Vater hin der Sohn ist.
So sind der Vater und der Sohn nur zum Geiste hin, die ,,sie* sind, wie der Geist nur vom Va-
ter und vom Sohne her der ist, der er ist. Hier eine tritheistische numinose Groteske zu sich-
ten, bleibt der Blindheit des Islamischen Denkens und aller ihm geistesverwandten Antitrinita-
rier vorbehalten.?!

2l Warum werden die Antitrinitarier, von denen es in der modernen protestantischen Theologie wimmelt, eigent-
lich nicht Mohammedaner?! Die prophetische Randglosse (... und Mohammed sein Prophet®) mochte schlieflich
mit in Kauf zu nehmen sein. Was aber das Alte Testament betrifft, so ist es, seines Christus-Zeugnisses beraubt,

als Dokument einer Religion des Judentums vom Islam bereits mit aufgenommen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
26 05.06.2025



Wir horen hier die Bezeugung des einen Gottes, der Gott ist, indem er Vater, Sohn und Geist
ist, und so die Bezeugung des Gottes, der auch als der Sohn der Schopfer ist, wie er auch als
der Geist der Schopfer ist. Wire es nicht so, dann wiirden wir allerdings im zweiten und drit-
ten Artikel es je mit einem neuen und anderen Gott, ja in allen drei Artikeln nicht mit Gott,
dem einen wahren Gott, der allein Gott ist, zu tun bekommen.

Besonders will hier aber noch dieses ,,alles* bedacht sein, das noch unterstrichen wird durch
die Einschérfung, dal} ,,auch nicht eines* von allem Gewordenen ohne ihn geworden ist. In
dem Text des Nicaenums von 325 wird das besonders durch den Zusatz unterstrichen: té.
TOVTA ... TO T€ &V TQ 0VpaVe, Kol Té £V T Y1, ,.alles, was im Himmel, und was auf Erden ist.
Der Schopfer-Sohn wird hier allem Gewordenen als solchem gegentibergestellt und zwar Er,
der Ungewordene, dem durch ihn Gewordenen, sei es die sichtbare, sei es die unsichtbare
Kreatur. Nicht nur als der Ewig-Seiende, sondern als der Ewig-Handelnde steht er dem Ge-
wordenen gegeniiber, das doch allein durch seine Gegenwart erhalten wird. Weit entfernt da-
von, nur so etwas wie eine Vermittlerrolle bei der Schopfung ,,einmal* gespielt zu haben, war
und ist und bleibt er der, durch den alles geworden ist und wird. Wenn wir in Gottes Schop-
fung, nicht als deren Interpreten, sondern als Geschdopfe, im Horen seines Wortes immer ,,auf
den Spuren des Schopfers* sind, dann eo ipso auf den Spuren des Sohnes. Jesus Christus ist
heimlich immer zur Stelle, nicht in der Weise des pantheistisch gedachten Logos der Stoa, der
den Kosmos durchwaltet, sondern Er, der Retter, als der Herr, in seiner Einheit mit dem Vater
und dem Geist.

Es bedarf keiner besonderen Unterstreichung, daf3 gerade dieses Bekenntnis des Glaubens
nicht aus unserer Weltanschauung oder unserer Gottesschau, und gewif3 auch nicht aus unse-
rem Selbstverstindnis erwéchst. Es scheint von der Wirklichkeit Liigen gestraft zu werden. Es
stellt sich der ratio wie ein verkrampfter Versuch dar, dem Christus Jesus eine schopferische
Allgegenwart zuzuschreiben, die sich in der Erfahrung der Wirklichkeit schlechterdings nicht
verifizieren lieBe. Wer aber das ,,Gott fiir uns* in Jesus Christus so universal hort, wie es bis
in den letzten Winkel der Welt als Gottes so geliebter Welt gilt, der preist seine Herrlichkeit,
deren schopferisches Geheimnis noch in jedem Blatt und Wiirmlein zur Stelle und am Werke
ist. — Sagen wir eigentlich etwas Neues und Besonderes, wenn wir jenes, bis dahin ausge-
sparte Kernwort und Stichwort des Nicaenums nunmehr nachsprechen?

opoovotov @ Iatpi ...
consubstantialem patri ...
mit dem Vater in einerlei Wesen ...

Alles, was wir horten und bedachten, miindet in diese Aussage mit einer solchen letzten, inne-
ren Notwendigkeit ein, da3 sie schon zur Stelle war, ehe sie laut wurde. Fiir die Véter von
Nicaea — und wir denken jetzt an die Synode von 325 — war die mit dem dpoovclog, dem
,wesenseins*, getroffenen Entscheidung freilich alles andere als selbstverstiandlich, — schon
gar nicht die In-Dienstnahme dieses Begriffs fiir die Erkenntnis, um die sie rangen und die sie
meinten, die volle und ganze Gottheit Jesu Christi. Es bedurfte eines langen und verworrenen
Erkenntnisringens, ehe sich die in diesem Begriff getroffene Entscheidung durchgesetzt hatte.
Durch alle erdenklichen Vermittlungsvorschldge hindurch wurde Klarheit dariiber gewonnen,
daB dieses 6poovotog im Sinne von ,,wesenseins* zu verstehen wire.??

22 Man lasse nur die verschiedenen Formeln auf sich wirken: das 6potoveiog = ,,wesensihnlich®, das 6potog kotd
névto = dhnlich in jeder Hinsicht, ndmlich dem Vater, in ihrer Ndhe zum 6pootciog, das dann als ,,wesens-
gleich® interpretiert werden mochte. Gegeniiber dem dvépotog katd navta = ,,undhnlich (dem Vater) in jeder
Hinsicht®, wie es Arius und seine radikalen Anhénger verfochten, stellen sich die genannten Formeln doch in

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
27 05.06.2025



Fiir uns handelt es sich hier nicht um einen neuen Versuch, den Wirrwarr jener Kdmpfe histo-
risch zu erhellen, sondern um die Frage nach der Wahrheit, um die es in der Entscheidung fiir
das als ,,wesenseins* interpretierte 6poovsrog ging und geht.

Dazu mag eine Besinnung auf die zwei Versuchungen helfen, die den Glauben an Jesus Chris-
tus je zur Rechten und zur Linken bedrohen. Die historischen Namen dieser Versuchungen,
wie sie im Sabellianismus und im Arianismus auftraten, haben hier nur die Bedeutung von
Modellen, an deren historische Gestalt wir denn nur in einer gewissen Reduzierung auf das
Wesentliche erinnern. — Auf der einen Seite drohte und droht immer von neuem die mystisch-
religiose, auf der andern die moralisch-religiose Vertalschung der Wahrheit, zu deren Aner-
kenntnis der Glaube gerufen ist. Wenn Sabellius den Vater mit dem Sohn und dem Geist iden-
tifizierte>’, um Gottes Offenbarung als Erscheinungsformen der Gottheit, als ihre ,,Masken*
(mpbéommna) zu interpretieren, so besagte das letztlich die Authebung der doch nur vorldufigen
Offenbarung in das sich verschweigende Geheimnis des unbekannten Gottes jenseits jener Er-
scheinungsformen. Das fiir unsere Fragestellung Entscheidende liegt darin, daf bei diesem
mystischen Verstindnis die Wahrheit Gottes in seiner Offenbarung ebenso in Frage gestellt ist
wie die Gewifsheit des Heils. Das letzte Wort hat in dieser Héresie eben doch jenes gottliche
Schweigen, dem nicht der Glaube entspricht, sondern die Ekstase, die in der unio mystica mit
dem namenlosen Gottlichen zu verschmelzen trachtet.

Demgegeniiber stellt sich der Arianismus, den wir wiederum nicht so sehr in seinen histori-
schen, reichlich synkretistischen Konturen, sondern in seiner Wurzel meinen, als die morali-
sierende Verfalschung des Glaubens an Jesus Christus dar. Ein religids-moralischer Ideal-
mensch ist es, der in seinem siegreichen Kampf mit den Versuchungen sich als das Vorbild
darbietet, als Gipfel eines Menschentums, das in seinem Superlativ zu gottlichen Ehren kom-
men mag. Die gottliche Ehrung eines solchen Idealmenschen verwarf Athanasius mit Recht
als Gotteslasterung.

Auf das Wesentliche gesehen, hat der Grat, auf den die Anerkenntnis der Wahrheit Gottes in
Christus gerufen ist, in immer neuen Variationen zwei Abgriinde zur Rechten und zur Linken:
auf der einen Seite die Idee eines sich vermenschlichenden Gottes, auf der andern die Idee ei-
nes vergottlichten Menschen. Beides sind Ideen menschlicher Religiositdt, und als solche ge-
rade nicht die Wahrheit Gottes. In beiden Gestalten der Versuchung wird der Mittler in einen
Vermittler verwandelt, und es ist letztlich irrevelant, ob das in der mythischen Gestalt einer
gedichteten Geschichte oder in einem begrifflichen System geschieht, wie denn auch der Ge-
gensatz zwischen Moralismus und Mystik hier kein letzter und echter Gegensatz ist. Als der
Mittler zwischen Gott und Mensch ist der Sohn in seiner Wesenseinheit mit dem Vater anzu-
erkennen. Wir haben es im Glauben an Jesus Christus mit Gott selbst zu tun. Dal} Gott selbst
in Christus zu uns kam, Gott selbst in thm sich unser erbarmt, Gott selbst durch ihn uns als
seine Kinder annimmt, das bekennt der Glaube in dem Satz von der Wesenseinheit des Soh-
nes mit dem Vater.

Wir konnten die Interpretation der ,,hohen* Aussagen nicht vollziehen, ohne das Scheitern

einer Front dar, so aber, dafl mit sachlicher Notwendigkeit das 6poovctog = wesenseins das letzte Wort behielt.
— Es verrdt wenig Verstdndnis fiir das, worum hier mit aller Leidenschaft unter vielen Leiden gestritten wurde,
wenn man nur den Buchstabilismus eines Theologengezénkes oder gar die nur theologisch getarnten kirchenpoli-
tischen Machtkdmpfe mit ihren allfélligen politischen Hintergriinden beklagt oder belacht. Wie oft mufite das
Licht einer Erkenntnis erst durch schwere Nebelschwaden durchbrechen! Wie oft vollends wurde es wieder ver-
dunkelt, gerade von denen, die ein allzu fatales Interesse an besagten Nebelschwaden hatten.

23 In Nicaea hatten gewil nicht wenige Synodale Miihe, sich bei dem dpoodoiog nicht zu verhdren, so als ob es
sabellianisch verstanden werden konnte im Sinne jener Identifikation des Vaters und des Sohnes, die beide,

ebenso wie der Geist, nur Metamorphosen des Géttlichen in seiner Erscheinung darstellten.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
28 05.06.2025



unserer Begriffe und Vorstellungen zu erleiden. Wiederum trieb uns die Anerkenntnis der
Wabhrheit dazu, die Erkenntnis in bestimmten Aussagen zu suchen und zu wagen. In dem allen
horten wir uns zur Anbetung gerufen, und stieBen immer von neuem auf den ,,doxologischen‘
Charakter der theologischen Aussagen.?*

Gerade in dem Augenblick, wo wir uns mit dem Text des Bekenntnisses anschicken, die Be-
wegung aus der Hohe in die Tiefe an-erkennend-nachzuvollziehen, wird es gut sein, uns iiber
den ,,doxologischen* Charakter des Bekenntnisses und der darin beschlossenen Erkenntnis
Rechenschaft abzulegen. Geradezu unausrottbar ist ja das Miverstindnis, das die Aussagen —
nicht nur die dieser ,,H6he*, sondern auch die dem Weg in die ,, Tiefe* verhafteten trotz aller
Warnungen als spekulative Sitze eines Schein-,,Wissens* iiber Gott und géttliche Dinge inter-
pretiert und diskreditiert. Aber auch nicht die Siinde der Kirche, die immer wieder und auf
lange Strecken hin ihrer, durch eine pervertierte Orthodoxie bestimmten Theologiegeschichte
der Verfilschung der Glaubensaussagen in Wissens-Aussagen erlag, darf uns hindern, die
wahre Orthodoxie als Doxologie zu bejahen.

Was heilit nun aber: Doxologie? Doxologisch ist eine Denk- und Redeweise, die von der
Doxa (06&a) dessen bestimmt ist, dem ihre Aussage gilt. Die Doxa, um die es hier geht, ist als
die 66&a Beod die Gott in seiner Gottlichkeit wesenseigene Herrlichkeit, seine gottliche Ma-
jestdt und Glorie. Als eine besondere Wesensaussage ist sie die Herrlichkeit Gottes in allen
seinen Herrlichkeiten, die Einheit, Ganzheit und Fiille Gottes in allen seinen Vollkommenhei-
ten. Damit in eins ist sie der Lichtglanz des Lichtes, das Gott in sich selber ist. aber nicht nur
als eine Ausstrahlung dieses Lichtes, sondern als jene Gestalt des Lichtes, die mit dem Licht
selbst eins ist.

Dabei ist es entscheidend fiir das biblische, und insbesondere das neutestamentliche Zeugnis
von der Doxa Gottes, dal3 sie sich nicht etwa einer unmittelbaren Gottes-Schau erschlief3t.
,Mein Angesicht kannst du nicht sehen; denn kein Mensch kann mich sehen und leben* (2.
Mose 33, 20). Mose darf die an ihm voriibergehende Herrlichkeit des sich seiner erbarmenden
Gottes nur ,,von hinten sehen* (ibid. V. 23). Die Herrlichkeit Gottes offenbart sich nach dem
Zeugnis des Neuen Testaments in der Herrlichkeit des Fleischgewordenen Sohnes Gottes, so
aber gerade nicht fiir eine unmittelbare und direkte Gottesschau, sondern fiir den Glauben, der
ihn durch den Heiligen Geist als den erkennt und verherrlicht, der er ist. ,,Wir sahen seine
Herrlichkeit (seine Doxa) als die Herrlichkeit des Eingeborenen vom Vater ...* Joh. 1,14),
und in ihm die Herrlichkeit des Gottes, den ,,niemand je gesehen hat* (V. 18).

So wabhr allein der Glaube ihn in der tiefen Verhiillung seiner Knechtsgestalt als den Herrli-
chen erkennt, der er ist, so wahr hat er seine Herrlichkeit nicht etwa von Gnaden des Glau-
bens, der ihn preist. Die Herrlichkeit Gottes offenbart und manifestiert sich in ihrer ewigen
Prioritét gerade da, wo der Vater den Sohn verherrlicht und der Sohn den Vater (Joh. 17, 1).
Der Sohn verherrlicht den Vater, indem er ihn als den offenbar macht, der er ist: als den Va-
ter. Als der Gekreuzigte, der den Liebeswillen Gottes in seiner stellvertretenden Hingabe an
das Gericht vollstreckt, offenbart und verherrlicht der Sohn den Vater. In der Auferweckung
dieses fiir uns Gekreuzigten spricht der Vater das den Sohn verherrlichende Ja und Amen, das
ihn als den offenbart, bestitigt und verherrlicht, der er ist. Der Heilige Geist aber ist es, durch
den der Vater, in dem Sohn sich an uns, bei uns und in uns verherrlicht als an denen, deren

24 Es sei hier zum Vergleich verwiesen auf die bedeutende Abhandlung von Edmund Schlink: ,,Die Struktur der
dogmatischen Aussage als 6kumenisches Problem* (Jetzt in dem Sammelband Schlinks ,,Der kommende Chris-
tus und die kirchlichen Traditionen®, S. 24 ff.) Schlink entfaltet dort das Wesen der doxologischen Aussage auf
seine Weise als die ,,Widerspiegelung der ewigen gottlichen Herrlichkeit im Lobe des Menschen® (S. 27), als

den in Gottes Heilstat griindenden Lobpreis, der zugleich Lobopfer ist.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
29 05.06.2025



Gott er von Ewigkeit her sein wollte und ist, er, der Gott fiir uns und mit uns.

So diirfen wir als die ,,neue Kreatur in Christo* Gott verherrlichen in seiner Gottheit, in der
Gottlichkeit der Liebe, die er in allen seinen Wesensherrlichkeiten, in der Herrlichkeit aller
seiner Herrlichkeiten ist. Von dem Lobgesang der Engel in der Weihnachtsgeschichte bis hin
zu den doxologischen Hymnen der Offenbarung ist das ganze Evangelium ein einziger Aufruf
zur Verherrlichung des Gottes, der sich als der Vater in dem Sohn durch den Geist verherr-
licht, indem er sich unserer annimmt und erbarmt. Inmitten des ,,theatron gloriae Dei®, des
»Schauplatzes der Herrlichkeit Gottes*, wie Calvin die Welt als Gottes Schopfung bezeichnet
hat, ist der Mensch als Kronzeuge zur Verherrlichung Gottes aufgerufen, der von Gott ge-
schaffene, der von Gott versohnte, der Gott geheiligte Mensch.

Wenn anders er, durch das Wort geschaffen und erldst, das sonderlich zur Antwort gerufene
Geschopf ist, antwortende Kreatur in einem hervorgehobenen, privilegierten Sinne, dann wird
auch gerade seine Erkenntnis Gottes, die mit der Gottesliebe und dem Gottesgehorsam in eins
geht, anbetende, doxologische Erkenntnis sein. Dann ist Theologie ithrem Ursprung, ihrem
Wesen und ihrer Bestimmung nach Doxologie. Alle ihre Erkenntnisbemiihungen, alles Ringen
um das rechte Verstindnis der Wahrheit darf und soll unter diesem, alles bestimmenden und
ausrichtenden Vorzeichen stehen. Als an der Wahrheit des Wortes Gottes ,,ausgerichtete Er-
kenntnis darf die ,,Ortho**-doxie dann ,,Doxo*“-logie sein.

Was besagt das aber flir das Wahrheitsverstindnis in den Sitzen eines Bekenntnistextes, wie
er im Nicaenum sich uns darbietet und anbietet?>> Wir bedachten schon, daB die Gott in seiner
ewigen Hohe preisenden Aussagen gerade nicht dort ,,oben®, sondern da ,,unten®, in der Tiefe
gewonnen wiirden, in die sich Gott als der Incarnatus und Crucifixus, der Fleischgewordene
und Gekreuzigte, um unsertwillen hinablie. Dann sind nicht erst die Aussagen, die Gott ,,dort
oben“ in seiner Herrlichkeit rithmen, sondern ,,schon* und gerade die Aussagen, die ihn in der
Tiefe preisen, doxologische Aussagen.?®

Als solche sind sie nicht Aussagen iiber Gott, sein Wesen und seine Werke. Spekulative Aus-
sagen sind ithrem Wesen nach ,,Wissens‘-Aussagen iiber Gott und géttliche Dinge. Abgesehen
noch von der Frage, ob solche ,,supranaturalen® Erkenntnisse dem Menschen ohne Uber-
schreitung der seinem Erkenntnisvermdgen gesetzten Grenzen tiberhaupt moglich wiren, sind
sie als Aussagen ziber Gott und seine Wahrheit theologisch nicht legitim, nicht Glaubensaus-
sagen. Aber auch ,.historische Aussagen sind als solche Aussagen iiber Tatbestinde und Zu-
sammenhdnge. Wenn sie sich als Aussagen iiber die Geschichte Gottes mit dem Menschen
und der Welt, liber die Geschichte Jesu Christi geben, so verfehlen sie das Geheimnis dieser
Geschichte, die sich dem historischen Zugriff nicht preisgibt. So wahr der Glaube dieser

25 ,,Die einzigartige GroBe des Nicaeno-Konstantinopolitanums liegt aber in seinem hymnischen Charakter, den
es trotz seiner dogmatisch-polemischen Tendenz klassisch ausprigt. Seine orthodoxe Entfaltung des biblischen
Glaubens bewéhrt sich besonders darin, dal} die Faktizitidt und Objektivitit des Bekenntnisinhaltes von dem Vor-
zeichen der regierenden Credo-Formel her ,existentiell interpretiert wird ... ,,, ndmlich im Zeichen des ,,fiir
uns®. (R. Stdhlin in dem Artikel iiber das Nicaeno-Konstantinopolitanum, Evangelisches Kirchen-Lexikon, Bd.
II, Sp. 1587.). In diesem Sinn hat W. Stdhlin gerade dieses Bekenntnis fiir die Gegenwart fruchtbar zu machen
verstanden (,,Zusage an die Wahrheit” 1952).

26 Eine musikalisch-symbolische Interpretation findet das in Bachs Vertonung des Nicaenums. Friedrich Smend,
der Bachforscher, machte mich in einem Gespréch darauf aufmerksam, da3 Bach da, wo er sich dem zweiten Ar-
tikel zuwendet, zu einer Zweistimmigkeit {ibergeht, die das Geheimnis der zwei Naturen Christi signifiziert. Bei
den Aussagen von dem Sohne Gottes in seiner ewigen ,,Hohe* 143t Bach die obere Stimme dominieren, bei den
Aussagen von dem Christus in der Tiefe dann aber die untere Stimme, und rithmt so in der musikalischen Gleich-
zeitigkeit die unldsliche Einheit zwischen dem Sohn Gottes dort oben und dem Menschgewordenen hier unten.
(Smend verweist auf die von ihm herausgegebene Partitur in der neuen Bachausgabe, die im Taschenformat auch

im Bérenreiter-Verlag erschienen ist.)
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
30 05.06.2025



Geschichte Gottes mit uns verhaftet ist und bleibt, 146t sich diese Geschichte nicht ,,histo-
risch® verifizieren. Weder spekulativ noch historisch, weder existential noch &sthetisch, reli-
gi0s, moralisch oder gar politisch 148t sich die Wahrheit dieser Geschichte in ihrem Wahr-sein
erweisen. Diese Wahrheit kann nicht in den Wahrheitsmedien, die fiir unsere Befragung und
Erkenntnis immanenter Wirklichkeit in Geltung sind, verifiziert werden. Wenn sie sich selbst
uns verifiziert, dann zwar gewil3 nicht unter Ausschluf3 unseres Denkens und seiner Struktur,
und auch nicht mittels einer uns fiir die Erkenntnis der Wahrheit Gottes verlichenen Extra-
und Ubervernunft, aber in der Uberlegenheit der Wahrheit iiber unsere Vernunft und ihre Fra-
gestellungen. Das besagt aber: Wir werden zur Erkenntnis der Wahrheit Gottes in einer Aner-
kenntnis gerufen, die uns noch und gerade als die im Erkenntnisvollzug mit unseren Begriffen
und Vorstellungen Scheiternden anbeten 138t.>” Ja, wir sind dazu gerufen ,,zu erkennen, was
alle Erkenntnis tibersteigt* (Eph. 3, 19); und doch ist unsere Erkenntnis nicht gegenstandslos,
ihre Wahrheit nicht ein leeres Postulat jenseits alles Aussagbaren und Denkbaren.

Die Wahrheit, zu deren Anerkenntnis wir gerufen sind, ist ja selbst das Subjekt, das sich uns
zu erkennen gibt, so freilich, daB die ,,Liebe des Christus®, wie sie unsere Erkenntnis ermog-
licht, sie auch tlibersteigt. Darum geht das Scheitern unserer Erkenntnis mit der Anbetung in
eins, und doxologisch ist theologische Erkenntnis eben als im Erkenntnisakt scheiternde Aner-
kenntnis, die doch in der so gedemiitigten Erkenntnis anbetet. ,,Stiickwerk* ist diese schei-
ternde Erkenntnis. Im Zeichen des Hoffens, das eben noch nicht das Schauen ist und sein
kann. Die Erkenntnis, die als solche Schauen, und das Schauen, das als solches Erkennen ist,
ist den mit Christus Verherrlichten verhei3en, die in und mit seiner Epiphanie in der Herrlich-
keit Gottes als die neuen Menschen Gottes in die ewige Doxologie der neuen Schopfung Got-
tes miteinstimmen werden.

Eine Antizipation dieser Gott im Schauen verherrlichenden Erkenntnis ist uns ebenso verbo-
ten wie unmoglich. So sind denn die Aussagen der Erkenntnis des Glaubens nicht Sétze des
Wissens iiber eine verobjektivierte Wahrheit, sondern antwortender Lobpreis der Wahrheit,
die sich dem Hoérenden in ihrer Gnade und Herablassung erschliefit. Den Weg der Selbst-Her-
ablassung rithmt das Nicaenische Bekenntnis in der Bezeugung des Tiefen-Weges, den er, ge-
rade er gegangen ist, dessen Wesenseinheit mit Gott dem Vater anzuerkennen und zu preisen
war und ist.

ToV Ot NUAG TOVG AvOP®OTOVE Kal S1d TV NUETEPAY COTNPIOY KATEADOVTO K TMV OVPOUVAV ...
qui propter nos homines et propter nostram salutem descendit de coelis ...
welcher umb uns Menschen und umb unser Seligkeit willen vom Himmel kommen ist ...

Damit hebt die grofe rettende Bewegung von oben her an, die den Weg des Sohnes Gottes in
die Tiefe des menschlichen Elends bestimmt. Wir verlassen wahrlich nicht den Raum der
Doxologie, wenn wir uns den Sitzen des Bekenntnisses zuwenden, in denen diese Bewegung
und ihr Weg bezeugt und gepriesen wird. Wir wenden uns keinesfalls von ,,spekulativen* zu
,historischen Aussagen! Gerade eine solche Interpretation wiirde nicht nur das Bekenntnis
im Innersten zerreiBBen, sondern die Wahrheit, die es meint, zwiefach verfalschen. So wenig es

7 Das ,,Scheitern®, von dem wir hier sprechen, will nicht verwechselt werden mit jenem Scheitern, in dessen
Zeichen dem Philosophen Jaspers das Philosophieren steht. Nach Jaspers gilt es, alles Gegenstindliche zu trans-
zendieren zu jenem absoluten Sein hin, das sich in dem aus der Entgegensténdlichung resultierenden Nichts mel-
det. Als Scheiternder intendiert hier der Mensch das ,,Umgreifende®, das in seiner reinen Transzendenz doch den
verborgenen Immanenzgrund alles Daseienden bildet. Hier scheitert der Mensch an einem ,,Es®, das mit dem
Gottlichen identifiziert wird. Der im theologischen Sinne Scheiternde scheitert aber an Ihm, der sein Retter ist.
Darum hat das letzte Wort fiir den Glauben auch nicht ein auf die Erkenntnis zuletzt verzichtender Agnostizis-
mus in Verbindung mit dem Erlebnis der unio mystica, sondern die Anbetung, die ,,jetzt™ in der Hoffnung,

,,dann“ — in der Erfiillung der eschatologischen Verheilung — im Schauen erfolgt.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
31 05.06.2025



vorher um ,,Metaphysik* ging, so wenig jetzt um einen der Empirie verhafteten Positivismus,
der Tatsachen festzustellen sucht. Die Tat-sachen, die im Bekenntnis bezeugt werden, sind als
das, was sie sind, nur von dem sie wirkenden Subjekt her zu verstehen. Sie sind ,,7at-Ereig-
nisse, die in ihrer Realitdt nur als Gottes Taten bekannt und erkannt werden konnen. Sie er-
schlieBen sich nicht in dem Es-Charakter all der historischen Fakten, von dem gilt: ,.es“ ge-
schah ...! Sie sind durch den Er-Charakter dessen geschaffen, durch und durch bestimmt und
gefullt, der hier am Werke ist. So wahr sie eine ,,Es“-Seite als Geschehnisse in der Zeit haben,
ist es ihre Er-Seite, die ihren Ursprung und ihre Wahrheit ausmacht. Nur von diesem Er her
erschlielen sie sich dem Glauben, nicht dem direkten Zugriff des Wissens. So wahr die Aus-
sagen des Bekenntnisses, die dem Weg des Gottessohnes in die Tiefe — und dann wieder in
die Hohe! — folgen, keinem Mythos, sondern der Geschichte Gottes mit uns, unter uns und
fiir uns verhaftet sind, so wahr entziehen sie sich der Fragestellung nach dem ,,historischen Je-
sus“. Er, den das Bekenntnis in Seiner Geschichte riihmt, weil3 sich dem direkten Zugriff der
Historiker zu entziehen, — wie einst, da er ,,mitten durch sie hinwegging* (Luk. 4, 30). Gibt
nicht die ganze Leben-Jesu-Forschung des 19. Jahrhunderts wider Willen davon Zeugnis? Tun
wir in unseren Tagen wirklich gut, wenn wir dieser Fragestellung — sei es schon unter einer
existential-kerygmatischen Intention — die Tiir wieder 6ffnen?

Es geht also im Bekenntnis um Heils-Tatsachen, indem es um ,,die grolen Taten Gottes*
(Apg. 2, 11) geht. Es geht um //n, ihn selber als die eine groBBe Gottestat fiir uns, die Tat in
der Person, die Person, die ihr Werk ist, wie sie ihr Weg ist. Die Aussagen des Bekenntnisses
in Bezug auf seinen Weg weisen uns nicht auf Fakten, die in der Isolierung, in einem objekti-
vierbaren Geschehen an sich, in ihrer Wahrheit und Wirklichkeit festzustellen wiren. Das,
was da ,,festgestellt”, — und mit einem Hochstgrad historischer ,,Sicherheit* festgestellt wer-
den kann, ist nicht die Tat Gottes, nicht seine Geschichte als die Geschichte des Heils fiir uns.
Es kommt hier alles darauf an, dal3 wir mit dem Bekenntnis alles unter dem Vorzeichen
verstehen, das mit dem tov ... kateAOovta, qui ... descendit, welcher ... kommen ist“, gesetzt
ist. Das ist das personale Vorzeichen vor allem, was von seiner Geschichte eben als von sei-
nem Weg gesagt wird. In und mit der Bezeugung dieses Weges wird Er bekannt, der Retter,
der Herr. Was bis dahin in der Rithmung des mit dem Vater Wesenseinen, des eingeborenen
Sohnes gesagt wurde, war ja nur eine Bezeugung des Subjektes als dessen, der den nunmehr
zu bekennenden Weg in die Tiefe und wieder in die Hohe geht.

Was sagen wir: ,,in die Tiefe* und ,,wieder in die Hohe*“?! Haben wir damit schon unwillkiir-
lich und unbewuBt jenes naive Weltbild?® iibernommen, in dessen Vorstellung der Himmel,
die Erde und die Unterwelt gleichsam ein dreistockiges Haus bildeten, in dem solch ein ,,Ab-
stieg* und ,,Aufstieg* sich vollzoge? Wir brauchen uns wahrhaftig nicht an ein fiir die
Menschheit im miindigen Alter vergangenes kindliches Weltbild zu binden, wenn wir hier ge
rade nicht eine Parallele zu jenen Goéttergeschichten horen, in denen die menschliche Sehn-
sucht den Abstieg und Aufstieg eines Gottes dichtet, in dessen Bild der Mensch dieser Sehn-
sucht sich spiegelt. ,,Von oben®, ,,vom Himmel* (wortlich: ,,aus den Himmeln*), das besagt
hier: ,,von Gott*, wie denn das ,,aufgefahren gen Himmel* sofort in eins gesetzt wird mit der
Erh6hung ,,zur Rechten des Vaters®. Jenes ,,Gott von Gott*, das den Sohn in seiner wesenhaf-
ten Gottheit bezeugte, hélt sich hier durch in dem ,,Gott von Gott her! Es ist nicht ein rdumli-
ches ,,oben*, sondern jene ,,Hohe*, die durch Gott selbst bestimmt ist, wie die Tiefe nicht eine
in Metern mef3bare Tiefe ist, sondern die Tiefe als ,,Ort™ der Verlorenheit in Siinde, Schuld

28 Das ,,naive* Weltbild ist als solches keineswegs schon ,,mythologisch! Unsagbar ist die Verwirrung, die in
unseren Tagen mit der Vermischung und Verwechslung von beidem angerichtet ist. ,,Mythologisch* ist die Syn-
these von Gott und Welt, wie sie denn im archaischen Mythos als eine ,,Geschichte* erzahlt wird. Mythologisch
ist die Vergotterung der Gestirne ebenso wie die Vorstellung der Nymphe im Baum, der Najade im Quell. Wir
wiesen schon darauf hin, dafl mit dem Satz: ,,Gott schuf Himmel und Erde* die wahre Entmythologisierung der

Welt und ihrer Geschichte bereits vollzogen ist.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
32 05.06.2025



und Verdammnis. Auch die biblischen Zeugen haben es mitsamt ihrer Verhaftung an ein nai-
ves Weltbild ja nicht ganz so primitiv gemeint, wie ein gewisses modernes, ,,weltanschauli-
ches* Uberlegenheitsgefiihl es ihnen andichtet. Ihnen ,,wohnt** Gott in dem Licht, da niemand
zukommen kann, und der Abgrund der Gottverlassenheit ist ihnen nicht identisch mit der
,,unterwelt als solcher. Das ,,von-oben-her® im Sinne des Bekenntnisses bezeichnet ,,die
gottliche Selbstbewegung® (Emil Brunner) in der Freiheit des gottlichen Erbarmens, das bei,
in und aus Gott selbst anhebt, durch nichts und niemand als durch Gott selbst bestimmt.

Ja, es ist als die groBBe Retter-Bewegung Gottes zu uns hin die Wendung der Deszendenz in
der Kon-Deszendenz, in einer Zu-Neigung zu uns, die in einem Sich-gleich-machen mit uns
ihr Geheimnis hat. Gottes Zuwendung als die Bewegung seiner Liebe, — das ist die Wahrheit,
die das Bekenntnis weist. Sie will im Gegensatz zu jener Hin-wendung erkannt sein, die das
Wesen aller religiosen Sehnsucht kennzeichnet. Die in den Religionen der Menschheit pulsie-
rende Bewegung ist die der Aszendenz, die des Aufsteigens und des Ubersteigens alles Sicht-
baren und Denkbaren, Vorstellbaren und Fiihlbaren, wie sie in der mystischen Religiositit ih-
ren letzten, sublimen Ausdruck findet. Man lese jenes denkwiirdige Kapitel in den Confessio-
nes Augustini (das X.), in dem er Himmel und Erde auf seiner Suche nach Gott befragt, um
dann das Geheimnis seines Selbst (der ,,memoria‘““) zu durchforschen, zuletzt aber alles hinter
sich und unter sich zu lassen in der Hin-wendung zu dem Gott, der {iber allem ist. Fiir Augus-
tin ist diese Hin-wendung zutiefst begriindet in der Deszendenz Gottes, eben in dem Christus,
in welchem der Gott zu uns hinabstieg, der uns geschaffen hat zu ihm hin, und der in der De-
mut des zu uns herabgestiegenen Retters sich unser erbarmt.

Nicht in der religiosen Selbsterhebung des Menschen liegt die Mdglichkeit der Rettung, son-
dern allein und ausschliefflich in der Selbst- Erniedrigung Gottes in dem zu uns herabsteigen-
den, Mensch werdenden Gottessohn. Es ist eben nicht so zu verstehen, wie es der Synergis-
mus im Zusammenwirken von Gottes Gnade und menschlichem ,,Werk®, menschlicher Sehn-
sucht und ihren Opfern, immer wieder wihnte, namlich als ob die gottliche Bewegung von
oben her und eine Bewegung des Menschen von unten her zueinander hin strebten, um sich zu
begegnen und zu vereinen. Gottes ,,von-oben-her* hat keine Entsprechung! Die géttliche
»Selbst-Bewegung* ist reines Erbarmen. Die Richtung, in der Gott den Menschen vorfindet,
ist noch in der religiosen Sehnsucht die der Sucht, jener ,,amor sui ipsius®, jene Selbst-Liebe,
die Luther in der Wurzel angriff, — angegriffen sah im Licht der Gnade. Die grof3e Retter-
Bewegung ist die der Agape, der gottlichen Liebe, die ,,nicht das ihre sucht* (I. Kor. 13, 5),
die nicht um eines Wertes willen und nicht um der ,,Gegenliebe* willen liebt, sondern in und
aus der Grundlosigkeit ihres Erbarmens. Gerade als die gottliche Selbst-Bewegung in der
Deszendenz und Kondeszendenz des reinen Erbarmens ist sie die Bewegung der Agape im
Gegensatz zu der Aszendenz des Eros in seiner von Stufe zu Stufe transzendierenden Sehn-
sucht.

Diese Freiheit, diese in nichts als in sich selbst gegriindete Grundlosigkeit der Herablassung
Gottes manifestiert sich in dem ,,um uns Menschen und um unserer Seligkeit willen, propter
nos homines et propter nostram salutem, 6t NUag TOLG AVOPOTOLG KO d1dL TNV NUETEPOALV
cotmpiav. Also nicht um seinetwillen, nicht aus so etwas wie einem innerg6ttlichem Bediir-
fen heraus, nicht um einer Selbstdarstellung oder gar Selbstverwirklichung seines Wesens wil-
len geht Gott in dem Sohn diesen Weg. Es handelt sich gerade nicht um die ,,Phdnomenologie
des Geistes* (Hegel), der die Geschichte seiner Selbstentfremdung durch Natur und Ge-
schichte durchlduft in der Heimkehr zu sich selbst, wie sie in dem ihn erkennenden Geist zum
Ziele kommt. Das ,,um unsertwillen* besagt die ganze Unbegreiflichkeit des gottlichen Erbar-
mens, — geht es doch um die Rettung seiner Feinde, um das Heil der Siinder. Es ist ja auch
nicht etwa so zu verstehen, als ob Gott sich des verlorenen Geschopfes hétte erbarmen miis-
sen, um sich das gottliche Konzept sozusagen nicht verderben zu lassen, und also trotz

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
33 05.06.2025



Stindenfall und Aufruhr sein einmal gesetztes Ziel zu erreichen.

Gerade in der Freiheit seines Erbarmens ist jedes ,,mufs*, jeder auBergottliche oder innergottli-
che — so toricht zu reden — Zwang, dem Gott unterworfen gewesen wére, ausgeschlossen.
Nein, wenn er um uns Menschen, ausgerechnet um dieser revolutioniren, verblendeten, dum-
men, gleichgiiltigen, das Vertrauen und den Gehorsam, ja die Ehre Gott verweigernden Krea-
tur willen in die Tiefe, in ihre Tiefe hinab steigt, so ist dies das reine Wunder seiner Liebe.
Warum kommt Gott nicht um der Tiere und der Pflanzen willen, warum nicht um all der auf-
seufzenden Kreatur willen (Rom. 8, 19-22)? Warum ist die Kreatur der ,,Nichtigkeit™ mitun-
terworfen, um im Zusammenhang mit der Rettung des Menschen ,,auf Hoffnung* versiegelt
zu sein? Ein ,,um Gottes willen* wére uns viel eher begreiflich als dieses ,,um des Menschen
willen, — und doch offenbart sich gerade in diesem ,,um uns Menschen willen die Gottlich-
keit des Gottes der Liebe.

Kai o1 v fjuetépav cotnpiav,
et propter nostram salutem,
,und umb unser Seligkeit willen®, —

einen Augenblick mochte es fast als eine Wiederholung empfunden werden, wenn unser Text
diese Aussage dem ,,umb uns Menschen willen“, hinzufiigt. Es geht nicht nur um eine Unter-
streichung in der Wiederholung, sondern so recht eigentlich erst um die Riihmung des dem
verlorenen Menschen zugewandten gottlichen Erbarmens. Wie wenig es sich hier um eine
Synthese von Gottlichem und Menschlichem im Zeichen einer mystischen Verwandtschaft
handelt, wird da gerade offenbar, wo es um die Rettung und das Heil geht.?

Die rettende Gotteshand greift nach einem schlechthin Verlorenen. Sehr nachdenklich muf3 es
machen, daf} hier so etwas wie ein explizites Siindenbekenntnis nicht zu Worte kommt. Das
Wort ,,Siinde* begegnet erst in den Aussagen des dritten Artikels, und auch da ganz von Gol-
fes rettendem Handeln her (in der Taufe) bestimmt! Gerade du, wo die Theologie als Anthro-
pologie so gespriachig wurde, ja, wo sie oll genug eine Lehre von der Siinde der Erkenntnis
des Heils vor- ordnete, preist das Bekenntnis nur den rettenden Zugriff Gottes. Nichts wére
verkehrter, als hierin etwa ein Nicht-ernst-nehmen der Siinde zu sehen, oder darin eine Zu-
rlickstellung der ,,ethischen* Verschuldung des Menschen hinter seiner Todverfallenheit (im
Zeichen jener Sehnsucht nach Unsterblichkeit und Vergottung) zu suchen. Nein, die Retterbe-
wegung Gottes sagt schon alles! Die Verlorenheit des zu Rettenden ist so tief, so radikal und
total, daB3 es dieser Rettung, dieses Retters bedarf. Kein Selbst-Verstdndnis und auch kein
Selbst-Bekenntnis wird den Abgrund der Verlorenheit des an Gott schuldig gewordenen Siin-
ders erreichen.

Von der Hohe des gottlichen Abstiegs her bemif3t sich die Tiefe des Falles und der Verdamm-
nis, wie sie wiederum erst in der Tiefe aufgedeckt wird, in die der Sohn Gottes als einer von
uns sich ausliefert, er, der an das Fluchholz des Kreuzes Geschlagene. Der Retter, in dessen
Gericht der Mensch schlechterdings vergeht, Er allein ist es, der weil3, wie verloren das Ge-
schopf ist, dessen Er, der Richter, sich als der Retter erbarmt, indem Er als der Fleischgewor-
dene den Fluch der dem Gericht verfallenen Existenz iibernimmt.

Kol capkwbévia ...
et incarnatus est ...

2 Das deutsche Wort ,,Seligkeit trifft das in dem Begriff der cwtpia, der salus, Gemeinte nicht in der Einheit

von Rettung und Heil, und auch nicht in der darin beschlossenen Ganzheit und Fiille der Erlosung.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
34 05.06.2025



und leibhaftig worden ...

Wir werden gut tun, die Gewalt dieser Aussage zunédchst ohne ihre niheren Bestimmungen
wirken zu lassen, wie sie dann mit dem Hinweis auf die Schopfer-Tat des Heiligen Geistes
und auf Maria, die Jungfrau, als das menschliche Werkzeug Gottes sofort zur Stelle sind. Et
incarnatus est, und er wurde Fleisch, — der lateinische Text gibt am besten den lapidaren
Charakter der fundamentalen Bekenntnis- Aussage wieder. Der originale griechische Text hat
aber nicht nur den Vorzug der unmittelbaren Nahe zum Wortlaut von Johannes 1, 14 (6 Adyog
oapé €yévero, ,,das Wort ward Fleisch®), sondern hélt den personalen Bezug aller dieser
Glaubens-Aussagen am reinsten durch. ,,Er wurde Fleisch®, das ist gewil} die Bezeugung des
Tat-Ereignisses? dessen Subjekt er, der Gottessohn ist. Der griechische Wortlaut ... ,,den
Fleisch-gewordenen® steht aber noch im unmittelbaren Bezug zu dem: ,,Ich glaube an den ei-
nen Herrn Jesus Christus®, — eben an ihn als den Fleischgewordenen. Der griechische Text
verwehrt also am strengsten die Loslosung des Ereignisses (als eines supranaturalen ,,Mira-
kels*) von der Person dessen, der selbst das Wunder der Weihnacht ist.

Aber was hei3t das: Er wurde Fleisch? Was ist das Geheimnis seiner Person als des Fleischge-
wordenen? Gerade hier wird es geboten sein, auf den Text der Schrift selbst zuriickzugehen,
auf dem das Bekenntnis basiert, und dessen Wortlaut hier unmittelbar zur Stelle ist. Da lesen
wir im 14. Vers des 1. Kapitels des Johannes- Evangeliums als in dem Beziehungszentrum
des ganzen ,,Prologs®: ,,kai 0 A0yog cap§ éyéveto®, ,,und das Wort ward Fleisch®. Was heif3t
hier ,,Fleisch*“? Nun, ,,Fleisch* meint hier selbstverstindlich nicht nur Haut und Sehnen und
Knochen, nicht nur den Menschen in seiner ,,somatisch* bestimmten Leiblichkeit. ,,Fleisch®,
das zielt auch nicht nur auf den Menschen in seiner physisch-psychischen Struktur. Vor allem
will es nicht innerhalb jenes vom Griechentum her so wirksam gewordenen Dualismus zwi-
schen einem niederen, sinnlich der Materie verhafteten Triebwesen und einem ,,Geist““-wesen,
die im Menschen miteinander streiten, verstanden sein. Es geht ja nicht um den Gegensatz
zwischen einem niederen und einem hoheren Selbst, auch nicht zwischen dem empirischen
und dem ,,intelligiblen* Ich. ,,Fleisch®, das meint den totus homo, den ganzen Menschen, aber
unter dem Fluch der Pervertierung seiner Existenz. ,,Fleisch®, das ist die Existenz des Rebel-
len gegen Gott, des in der Absonderung von Gott und dem Mitmenschen auf sich selbst ver-
kriimmten Menschen, dessen Aufruhr gegen Gott gerade aus der Zitadelle jenes ,,hoheren
Selbst* sich erhebt. ,,Fleisch* ist durchaus auch und noch der moralisch-religiése Mensch.
,Fleisch®, das ist der Mensch des Undanks und des Unglaubens, der Gottes-Verachtung und
der Sucht, die in allem sich selber sucht und meint.

Aber wie nun? Uns mul} der Atem stocken. Soll der Satz von der Fleischwerdung wirklich das
aussagen?! Wollen wir den Vitern des Bekenntnisses, ja, schon dem biblischen Zeugen unter-
stellen, daf3 er die Sei bst-Verwandlung Gottes in einen menschlichen Aufriihrer, die des Hei-
ligen und Herrlichen in einen Siinder gemeint hatte?! Wir miifiten den abgriindigen Satz des
Paulus, daB3 Gott den von keiner Siinde Wissenden ,,fiir uns zur Siinde* gemacht hat (2. Kor.
5, 21), dahin verfdlschen, dall Gott ihn zum ,,Stinder* gemacht hétte. Wir miilliten aus dem fiir
uns zum Fluch Gewordenen (Gal. 3,13) einen Gott Verfluchenden machen. Wir miif3ten alles
in der Wurzel verfélschen und das Geheimnis des ,,fiir uns* verkennen und verleugnen, wenn
wir den Satz von der ,,Fleischwerdung* so lesen wollten.

Wie denn aber?! Besagt er nur, da3 der Sohn Gottes sich wie ein Mensch geboren werden lief3
und damit menschliche ,,Natur® zu seiner Natur machte? Geht es um die Annahme einer sozu-
sagen ,,neutralen®, von dem Fluch der perversen Entscheidung des gefallenen Menschen nicht
beriihrten Menschlichkeit, ja, um die menschliche Natur in ihrer gottgewollten Reinheit und

Vollkommenheit? Weist nicht sogar die dann folgende, fast wie eine Wiederholung wirkende

Aussage: ko évavBponnooavta, et homo factus est, ,,und wurde Mensch®, in die Richtung

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
35 05.06.2025



dieses Verstidndnisses? Erhalten wir nicht, — wie in gewissen modernen, kiinstlerischen Ge-
staltungen des Gekreuzigten — ein gréfllich-grauenvolles Menschenbild an Stelle des in thm
wiederhergestellten Ebenbildes Gottes, wenn wir es nicht wagen, den Satz ,,er wurde Fleisch*
mit dem Satz ,,er wurde Mensch® zu identifizieren?!

Wir werden auf dem Grat der verwirrend-versuchlichen Fragen gar nicht behutsam und ehr-
fiirchtig genug dem Wunder und seinem, alle Erkenntnis iibersteigenden Geheimnis nachsin-
nen diirfen. Wenn anders der Sohn, und das heif3t: in ihm Gott selbst hier das Subjekt ist und
bleibt, dann ist die Selbst-Verwandlung in einen Siinder eben durch die Gottlichkeit Gottes
ausgeschlossen. Dann ist die Menschheit des Menschgewordenen eben als die von Gott ange-
nommene Menschheit die wahre Menschheit des Menschen, wie ihn Gott der Schopfer wollte.
Das eigentliche Geheimnis, das Wunder im Wunder aber ist durch die Gestalt seiner wirk/i-
chen Menschheit bestimmt, und das ist die dem Fluch unserer, der Siinde und dem Tod verfal-
lenen Menschheit sich preisgebende Menschheit des Incarnatus, des Fleisch-gewordenen. Ja,
er wurde Fleisch, und so wurde er Mensch, einer von uns an unserer Stelle. Der Schopfer Ge-
schopf, ohne aufzuhoren Schopfer zu sein? Das allein wiare Wunder {iber alles uns Begreif-
bare hinaus! Aber dies: Der Heilige und Herrliche inexistent der dem Zorn Gottes verfallenen
Existenz des abgefallenen und verlorenen Menschen, das ist das Wunder der Stellvertretung,
in dem die Géttlichkeit des Allméichtigen, des Barmherzigen und Heiligen Gottes sich mani-
festiert und offenbart. Er wurde Fleisch, das heil’t: Er trat an unsere Stelle, wahrlich nicht nur
im Sinne eines Platz- oder Situationswechsels, sondern in der Tiefe jenes Existenztausches
und ,,trostlichen Wechsels*, den Luther predigte und lehrte.

Das Wunder, in dessen, unserer Erkenntnis nicht ergriindbare Tiefe das ,,incarnatus® weist,
will im ausschlieBlichen Gegensatz zum Mythos gesichtet werden. Der Mythos meint immer
jene, fiir das Heidentum in allen seinen massiven oder sublimen Gestalten wesenhafte Ver-
menschlichung Gottes oder Vergottlichung des Menschen. Ein Mythos der Stellvertretung
wird immer der Qualitdt menschlichen — oder tierischen, ja pflanzlichen! — Leidens in seiner
,Unschuld* verhaftet sein. Das Wunder der Fleischwerdung aber ist das des reinen gottlichen
Erbarmens iiber der jedes Erbarmens unwiirdig gewordenen Kreatur, und zwar in der Uber-
nahme der dem Gericht verfallenen Existenz dieser Kreatur durch den Creator selbst. Die Ge-
meinschaft zwischen Gott und Mensch in dem Gottmenschen will nicht verwechselt sein mit
dem, was Kierkegaards Anti-Climacus als jene spekulative ,tiefsinnige Augenverblendung*
einer Einheit von Gott und Mensch (Jenenser Ausgabe Bd. 9, 69), ndmlich kraft der Idee einer
solchen mystischen Verschmelzung, verspottet. Der Mittler zwischen Gott und Mensch will
als ,,wahrhaftiger* Gott und ,,wahrhaftiger Mensch* in der einen Person des ,,Fleischgewor-
denen‘ bekannt sein. Wenn jenes Konzil von Chalcedon, auf dem unser Text zu neuer und die
Zukunft bestimmender Anerkennung kam, zur Rechten sein dovyydtwg, dtpéntmg (unver-
mischt und unverwandelt), zur Linken sein ddioupétmg, dympiotmg (ungetrennt und unge-
schieden) stellte, dann als Wichterformeln vor dem zu respektierenden Geheimnis. Die Idee
einer Verwandlung des Gottlichen in das Menschliche ist ebenso eine human-religiose Mog-
lichkeit wie das Prinzip einer Trennung zwischen Gott und Mensch im Zeichen ihres uniiber-
briickbaren Abstandes. Die Formeln des Chalcedonense sind nicht die Symptome spekulativer
Hybris oder denn einer sich hinter Paradoxe fliichtenden Aporie, sondern sie stehen Wache
vor dem Wunder gegeniiber allen ideologischen oder mythologischen Zugriffen. Sie halten —
im andern Bild zu reden — den Grat zwischen zwei Abgriinden.

30 Die kritische Frage, die eben aus dem Konsens mit der Ehrfurcht vor dem Geheimnis an die Viter der Zwei-
Naturenlehre als einer Interpretation des Incarnatus zu richten wire, ist nicht von einer Erkenntnistheorie her (der
Kantischen!) unter dem Vorzeichen der Kategorie des ,,Religiosen* (Schleiermacher) zu erheben, wie es im 19.

Jahrhundert geschah. Vielmehr wird sie vom Text, von jener Bezeugung der Fleischwerdung her sich auf das
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
36 05.06.2025



Bei dem allen muB3 klar sein, dal} es kein ,,Zuriick® hinter die Wahrheit der Incarnatio, der
,Fleischwerdung® gibt, ndmlich in dem Sinne nicht, daf} etwa hinter einer ,,mythologischen*
Form die darin eigentlich gemeinte Wahrheit auf dem Wege der ,,Entmythologisierung* zu
erhellen wire. ,,Hinter dem Zeugnis von der Fleischwerdung ist nur der Incarnatus selbst, —
Hhinter dem Incarnatus nur die Tiefen der Gottheit. Aber was sagen wir: ,,hinter*?! /n dem
Incarnatus sind die ,,Tiefen der Gottheit* gegenwartig, und sie sind es in den Tiefen der von
ihm angenommenen Menschheit, ja, des Todes und der Holle. Der Satz ,.er trat an unsere
Stelle* bezeugt ihn, den an unsere Stelle Getretenen, selbst. Darum will er nicht etwa als Aus-
druck fiir eine andere Wahrheit als eben die seiner Stellvertretung gehort sein, und die Verhei-
Bung leuchtet eben da, wo wir in der Respektierung des Geheimnisses dem Wunder der Stell-
vertretung nachsinnen diirfen. So gerade, und so allein wird die nicht nur an der Hohe, son-
dern in der Tiefe scheiternde Erkenntnis Doxologie, Anbetung sein.

Das gilt es durchzuhalten, wenn wir nunmehr das Bekenntnis zu dem Fleischgewordenen in
seiner Konkretheit nachzuvollziehen suchen, die uns das ,,incarnatus est” in einem Atem aus-
sprechen 1463t mit dem:

gk [Tvedpoatog Ayiov kai Mapiog thg [lapbévov ...
de spiritu sancto ex Maria virgine ...
durch den heiligen Geist von der Jungfrauen Maria ...

Das, was uns die gewonnene Erkenntnis hier ,,durchhalten* 146t, ist die sich durchhaltende
,Bewegung von oben her*. Das némlich ist die Substanz der dem Rationalismus so ansto8i-
gen und unannehmbaren Aussagen, die das Wunder der Weihnacht vom Heiligen Geist her
aus Maria der Jungfrau bezeugen. Auf die Frage nach dem Woher der Geburt dieses Men-
schenkindes, zu dem der Sohn Gottes sich machte, antwortet das Bekenntnis mit dem eindeu-
tigen: von Gott, allein von Gott her! Der lateinische Text mit seinem de spiritu sancto, und
auch der deutsche mit seinem ,,durch* den heiligen Geist bringt das noch unmif3versténdlicher
zum Ausdruck als der griechische Wortlaut. Der Sinn ist in jeder Sprachgestalt derselbe:
durch die Schopfertat des allméchtigen Gottes selbst ist die Menschheit dessen, in dem Gott
Mensch wurde, in ihr Sein und Wesen gerufen. Die Ek-sistenz, die Ent-stehung dieses Men-
schen ist nicht von unten, sondern, gerade ihrem Ur-sprung her, allein von oben zu verstehen,
allein als das Wunder der Kondeszendenz Gottes. Jawohl, durch das in Dienst genommene
menschliche Werkzeug in seinem genealogischen Zusammenhang: ,,aus Maria der Jungfrau®.
Dabei hat die Betonung der Jungfriulichkeit®! urspriinglich und wesentlich die Funktion der
Unterstreichung jenes de spiritu sancto, das die Viter dann als ein ,,de potentiale* bezeichne-
ten, als ein die Allmacht Gottes avisierendes ,,von her* und ,,durch®.

Es geht hier gerade nicht um einen ,,Mythos®, wie er in den Metamorphosen des Ovid zu le-
sen steht, nicht um die Begattung eines menschlichen Weibes durch den Gott, aus der dann

,,Vorverstandnis® richten, das die Theologen der alten Kirche mit der gottlichen und der menschlichen Natur wie
mit bekannten Grofen umgehen lie3. Gerade im Blick darauf konnte man fragen, ob sie das Mysterium der
Fleischwerdung in seiner paradoxal versiegelten Tiefe respektiert, und es nicht doch im Schema der ,,Mensch-
werdung® interpretiert haben, anstatt umgekehrt die Menschwerdung im Abgrund der Fleischwerdung zu beden-
ken.

3 Wir werden uns dabei nicht zu verhehlen brauchen, daB fiir die Mdnchstheologen des 4. und 5. Jahrhunderts
die Virginitét bereits eine ethische Qualifizierung bezeichnete, die denn den Weg zu der verhdngnisvollen Inan-
spruchnahme der urspriinglich christologischen Aussage fiir den Siegeszug der ,,Mariologie* vollends frei gab.
Wenn das Ephesinum (431) Maria als die Oeotdkog, als die ,,Gottesgebirerin® bekannte, so wehrte das Konzil
damit die Vorstellung ab, als ob ein von einem menschlichen Weibe geborener Mensch erst zum Gott avanciert
wire. Aber schon die das Konzil umlagernden Mdnchshaufen verschmolzen die ,,christologische* Formel mit
der ,,mariologischen* Vorstellung, die dem Kult der Muttergottheit (,,Grof ist die Diana der Epheser!* Apg. 19,

28) nur zu tief verhaftet war.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
37 05.06.2025



die Geburt eines Halbgottes und Heros der Menschheit resultierte. Es geht nicht um eine Syn-
these von Gottlichem und Menschlichem im Zeichen jener ,,Metamorphosen®, jener Verwand-
lungen, die sich im tief heidnischen Gegensatz zu dem Wunder der Fleischwerdung Gottes
darstellen. Hier geht es vielmehr darum, da3 der Ursprung dessen, den das Bekenntnis von
Chalcedon als ,,Deum verum et hominem verum®, als ,,wahrhaftigen Gott und wahrhaftigen
Menschen‘ bezeugt, wahrhaft géttlich und seine Geburt wahrhaft menschlich bestimmt ist.
Die Antwort auf die Frage nach seiner Person und die Antwort auf die Frage nach seiner Ek-
sistenz sind in der tiefsten Entsprechung zueinander.

Es handelt sich nicht um eine mirakuldose Beweisstiitze fiir den Glauben, der auf solche Krii-
cken lieber verzichten sollte, sondern um eine Entsprechung, die das Wunder (durch den Hei-
ligen Geist) und das Zeichen (aus Maria der Jungfrau) mit- und ineinander setzt, so aber, daf3
das ,,Zeichen* allein vom ,,Wunder* her gegriindet ist.*?

Demgegeniiber will es wenig iiberzeugend wirken, wenn, wie es etwa Emil Brunner getan hat,
eine Menschwerdung Gottes nun doch aus Mannessamen und WeibesschoB als das groflere
Wunder, dem der Glaube als Glaube entspréche, postuliert wird. Ist es nicht faktisch doch
mehr der Respekt vor dem biologisch Unmdglichen, der hier die Konzeption bestimmt? Was
aber das biologisch Unmdgliche betrifft, — gélte es nicht gerade hier, in aller Tapferkeit des
Glaubens, einem solchen Axiom zu widerstehen, nach dem fiir Gott nun doch das Unmdgli-
che unmoglich wire?! Steht nicht der im Zentrum des Evangeliums leuchtende Satz von der
Auferweckung des Gekreuzigten im Zeichen des biologisch Unmdglichen? Weht aber nicht
schon im Wunder der Weihnacht ,,Auferstehungsluft“?! Dabei geht es auch nicht um das
,Flr-wahr-halten* eines supranaturalen Faktums, sondern in der Respektierung des Geheim-
nisses um das Wunder, als das Er selbst in den Aussagen des Bekenntnisses bezeugt wird.
,Ich glaube an ... den durch den Heiligen Geist aus Maria der Jungfrau Fleischgewordenen,
an den Mensch-gewordenen Gottessohn. Der doxologische Bekenntnissatz respektiert die
Tiefe des Geheimnisses der Offenbarung Gottes. Gerade darum kann und darf er nach- und
mitvollzogen werden. Wir folgen nur der grof8en Retter-Bewegung von oben her, wenn wir
ihn einmiinden lassen in das bereits ihn fiillende:

Kol Evavlpomicavta ...
et homo factus est ...
und Mensch worden...

., Und wurde Mensch®, — wer vermochte den Satz auch nur so zu horen, daf} in seinem Gehor
der unendliche Nach-hall und Wider-hall zur Stelle wére, den er erzeugte, — ein Widerhall,
der noch in der Empdrung wider die Wahrheit fiir die Wahrheit — wider Willen — Zeugnis ab-
legen muB3?! Von dem Geschehen an, das es bezeugt, hat dieses Wort ,,Mensch* einen ande-
ren Klang, eine neue Bedeutung, einen vordem unbekannten Inhalt erhalten. Das Versténdnis,
das der Mensch von sich selber hatte oder je von neuem hat, wurde und wird in das neue

32 Wir verweisen in diesem Zusammenhang auf den Satz des Johannes von Damascus von der ,,Anhypostasie®
bzw. der ,,Enhypostasie” der Menschheit Jesu Christi. Wenn Johannes lehrt, dafl der Gottmensch als Mensch
keine eigene Hypostase, keinen eigenen Subsistenzgrund habe, sondern sein Persongrund in und mit dem gottli-
chen Subjekt des Logos gegeben sei, so sagt er, modern ausgedriickt: dieser Mensch Jesus hat seine Ek-sistenz
allein aus und von dem Gott her, der in ihm Mensch wurde. Sein menschlicher Ursprung und damit sein Person-
geheimnis ist allein von Gott her, und so denn zu Gott hin zu verstehen. So gerade kann er der sein, der als der
unserer Existenz inexistent Gewordene an unsere Stelle trat. Die Exegese des Geheimnisses der Person des Mitt-
lers ist zugleich eine Interpretation der Aussage: ,,durch den Heiligen Geist aus Maria der Jungfrau®.

33 Wir erinnern hier an Karl Barths Interpretation des Wunders der Weihnacht, insbesondere an seine (K. D. 1., 2
S. 187 ff.) Unterstreichung des Geheimnisses, wie sie in Bezug auf das Wunder in der Aussage: ,,aus Maria der

Jungfrau“ vollzogen wird.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
38 05.06.2025



Verstdandnis verschlungen, das Gott vom Menschen hat und offenbart. Was sagen wir: ,,neues
Verstandnis“?! ,,Und wurde Mensch®, — der Satz will in der Selbst-aussprache Gottes gehort
sein, in der Tat des Sprechers, der selber das Wort ist, in und mit dessen Fleischwerdung die
Menschwerdung Ereignis wurde. Gott wurde Mensch, das besagt nicht nur die Wieder-Entde-
ckung, sondern die Neuschopfung des Menschen. Wenn die erste ,,Entdeckung* des Men-
schen als die Gottes-Entdeckung identisch ist mit der Erschaffung des Menschen, so ereignet
sich seine ,,Wieder-Entdeckung* ebenfalls als Gottes-Entdeckung, deren Subjekt der Schopfer
als der Versohner und Erloser ist.

Das ist die nur von der allmichtigen Barmherzigkeit und der barmherzigen Allmacht Gottes
her zu verstehende Antwort Gottes auf die Frage des Menschengeschlechts, die Gott trotz ih-
rer Pervertierung und Selbstverkriimmung als die Frage an ihn, als seine Frage annahm und
aufnahm. Der Mensch fragte nach Gott und fragte in der Verfehlung der Gottes-Richtung zu-
letzt doch immer wieder nach sich selbst. Der Mensch suchte Gott auf tausend Wegen seiner
Religiositéit und blieb doch dem unheimlichen Trugzirkel verhaftet, innerhalb dessen er wer-
den will wie Gott, — der Mensch des ,,eritis sicut deus®. Gott aber sucht und findet den Men-
schen, indem Er, der Sohn, Mensch wird. Die Menschwerdung Gottes ist die Heimsuchung
des Menschen durch Gott und zu Gott. Indem Gott der Sohn Mensch, dieser Mensch wird, er-
eignet sich in Kraft der Stellvertretung die zweite Menschwerdung des Menschen. Als der
Mensch Gottes wird er wieder die antwortende Kreatur, zu der er von seinem Schopfer ge-
schaffen, privilegiert und bestimmt war.

Aber wir werden mit diesen Sitzen, die doch auch nur solch ein ,,Wider-hall* des in eine un-
begreifliche Tiefe und Hohe weisenden Satzes von der Menschwerdung Gottes sind, sofort zu
konkreten Erkenntnissen der Wahrheit gerufen, auf die wir in der Erkenntnis des Glaubens
antworten diirfen, auch wenn diese Antwort in der scheiternden Erkenntnis Stiickwerk bleibt.

Das erste muf3 die Unterstreichung des Wunders von oben her in seiner Einmaligkeit und Ein-
zigkeit sein. Die Inkarnation, das Tatereignis der Menschwerdung Gottes will in dem, jede
Wiederholung, jeden Plural ausschlieBenden gottlichen Singular respektiert sein. Eine Idee —
ein Mythos! — der Menschwerdung eines Gottes oder eines Gottlichen ermdglicht, ja fordert
den Plural. Die indische Lehre von den Incarnationen der Gottheit bringt das geradezu klas-
sisch zum Ausdruck. Will man diese ,,Wahrheit* ,,entmythologisiert®, im rational-begriftli-
chen Gewiénde haben, so hore man — falls man nicht vorzieht im Raum indischer Religions-
philosophie zu bleiben das beriihmt-beriichtigte Wort von David Friedrich Strauf3 von der
Idee, die es nicht liebte, zu ,,geizen* und sich nur in ein Exemplar auszuschiitten! Gerade
diese Selbst-,,ausschiittung®, nein: diese Selbst-Vergegenwértigung, Selbst-Mitteilung und -
ErschlieBung Gottes in diesem Einen, in dem Gott Mensch wird, ist es, die den christologi-
schen Singular von jedem ideologischen bzw. mythologischen Plural scheidet. Alles, was von
der durch ihn und in ihm erschlossenen und geschenkten Gnaden-Teilhabe des Menschen an
Gott, seinem Frieden, seinem Leben und seiner Seligkeit zu sagen ist, griindet in der Einma-
ligkeit und Einzigkeit der Menschwerdung Gottes.

Wir hatten schon — in der Abwehr der heidnischen Selbst-Vergdtzung des Menschen — zu
bedenken, dal hier nicht etwa ein Mensch Gott wird, nicht ein Ideal-Mensch — kraft einer Ur-
Verwandtschaft von Gottlichem und Menschlichem — zum ,,Gott* avanciert. Alle solche, von
der religidsen Sehnsucht gedichteten Avancements sind zutiefst und zuhdchst Gotteslisterung.
Nein: Gott, der Sohn, wird dieser Mensch, dieser Jesus von Nazareth. Die Menschwerdung
ereignet sich in und mit der durch den Heiligen Geist in ihr Sein und Wesen gerufenen
Menschheit dieses Menschenkindes. Damit aber, — und das hat 6stliche Christologie in be-
sonderer Weise unterstrichen — ,,nahm* Gott ,,Menschheit an®, in und mit der menschlichen

,.Natur* die Menschheit aller Menschen! Indem die Annahme der Menschheit in der

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
39 05.06.2025



Menschwerdung erfolgt, ist das ,,Fiir uns* in Kraft, ist das Mysterium der Stellvertretung zur
Stelle. Es ist ja auch nicht etwa so zu verstehen, als ob der Menschgewordene-dann erst, etwa
in der Stindertaufe, der er sich durch Johannes, unterzieht, und vollends am Kreuz an unsere
Stelle trat; sondern als der Menschgewordene steht er bereits an unserer Stelle, wie wir es in
der Exegese des Incarnatus zu bedenken hatten. Indem der, Allméchtige, Barmherzige und
Heilige seine Gottheit so offenbart, offenbart er die Menschlichkeit des Menschen, in der von
ihm angenommenen Menschheit unsere Menschheit. Das ist der gottliche Humanismus, der
eben nicht ein ,,Ismus® ist, der sich nicht als eine alles kronende Variation zu den tausend Va-
riationen des humanistischen Themas darstellt, wie es in seiner griechischen oder indischen
Fragestellung, seinen antiken oder modernen Gestalten aufklingt. In der humanitas Dei, der
Menschheit des Menschgewordenen Gottessohnes ist die humanitas hominis, die Menschheit
des Menschen, an dessen Stelle er trat, einbeschlossen, um so den neuen Menschen Gottes
heraufzufiihren, der wir durch und in dem fiir uns Mensch-gewordenen sein diirfen und sollen.

Noch aber werden wir das Geheimnis in einer Gegenbewegung zu umkreisen haben, die in
dem Gesagten zwar lidngst zur Stelle war, aber gerade hier von neuem bedacht sein will. Der
Satz von der Menschwerdung Gottes besagt ndmlich ebenso die Selbst-Erniedrigung des Gott-
menschen wie die Erh6hung des Menschen durch Gott. Die Selbst-Erniedrigung, wie sie in
der Selbst-EntduBerung (Phil. 2, 5 ff.) griindet, ist mit der Menschwerdung als Fleischwer-
dung gesetzt. Der Weg des Gehorsams bis in die Tiefe des Todes am Fluchholz wird ja unter
dem Vorzeichen der Stellvertretung in der Selbst-Erniedrigung durchschritten und durchlitten.
Gerade in der Annahme der Menschheit widerféhrt ihr aber eine 4uf~-nahme zur Teilhabe an
der Wesensherrlichkeit des Sohnes Gottes. In der Auferweckung des Gekreuzigten kommt die
in der Incarnation schon beschlossene Aufnahme zu ihrem Ziel. In Kraft der Selbst-Erniedri-
gung des Gottmenschen als des Fleischgewordenen wird die in ihr bereits beschlossene, aber
tief verborgene Erhohung des Menschen offenbar und manifest.

Ja, darin ist bereits jener kommende Mensch zur Stelle, der in und mit der Herrlichkeitsepipha-
nie des Kommenden Christus in seinem neuen Sein und Wesen herauf gefiihrt werden wird.
In dem Satz ,,Gott wurde Mensch® leuchtet kraft der tiefsten Kondeszendenz Gottes als des
Fleischgewordenen die iiberschwengliche VerheiBung iiber dem Menschen, dessen Zukunft
der Kommende selbst sein wird. In dem Wunder der Menschwerdung Gottes ist nicht nur der
Ursprung und das Wesen, sondern auch die Bestimmung und das Ziel zur Stelle — im Gegen-
satz zu jedem anthropologischen Selbstverstindnis — der Mensch als der Mensch des gottli-
chen Ebenbildes, als der Mensch Gottes.

Das Licht, das hier von der Auferstehung her leuchtet, und uns die bereits in der Incarnation
beschlossene Verheilung horbar macht, darf von uns aber nicht dazu mif3braucht werden, um
den Menschen, auf dessen unséigliche Knechtsgestalt das ,,ecce homo* weist, nun doch mit ei-
nem jener Idealbilder zu vertauschen, die wir meinten, mit seinem Namen, dem Namen dieses
Jesus von Nazareth, etikettieren zu konnen. Ja, in diesem Licht wird er uns nicht einmal ver-
wechselbar sein mit jenen Opfern der Unmenschlichkeit, die nicht zuletzt auf den Altiren der
,Ismen®, der Menschenbilder und Gétterbilder, geopfert wurden, — so wahr er in der tiefsten
Solidaritdt mit ihnen auch an die Stelle ithrer Morder getreten ist. Ein Zeitalter der Unmensch-
lichkeit wie das unsere, das den traurigen Ruhm geltend machen kann, alle vergangenen Epo-
chen in Menschen-Opfern en masse zu iiberbieten, mochte ja versucht sein, in ihm, von dem
wir reden, eine Gestalt aus den Totenhdusern, den Konzentrationslagern und Gasofen des 20.
Jahrhunderts wiederzuerkennen. Aber ob er sich schon zu ihnen stellt, wie keiner auller ihm es
vermag, so 148t sich seine ,,Solidaritit* mit den ,,Erniedrigten und Beleidigten* (Dostojewski)
auch nicht auf den Nenner des menschlichen Mitleidens bringen, — seine Solidaritdt mit der
Hoélle der Gemordeten und der Holle der Henker.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
40 05.06.2025



So wahr er immer von neuem zum Kronzeugen fiir alle erdenklichen ,,Ismen* menschlichen
Selbstverstindnisses angerufen worden ist, so wahr gibt er sich dem direkten Zugriff nicht
preis, und er weill sein Geheimnis gegeniiber allen Versuchen zu wahren, ihn im ,,Bilde*
menschlicher Ideen und Ideale Gestalt gewinnen lassen zu wollen. Seine Gestalt ist die des-
sen, von dem der Prophet sagt, daB er ,,keine Gestalt noch Schone* (Jes. 53, 2) hatte. Seine
,Knechtsgestalt®, — das ist eben nicht die sein Wesen unmittelbar zur Erscheinung bringende
Gestalt, sondern die Nicht-Gestalt, die seine Herrlichkeit, gerade auch die Teilhabe seiner
Menschheit an der gottlichen Wesensherrlichkeit, zutiefst verhiillt. Das ,,ecce homo* weist auf
eine Gestalt, vor der man das Angesicht nur noch verhiillen kann, auf den Menschen, dem das
Mensch-sein abgesprochen ist, den schlechthin Preisgegebenen und Ausgesto3enen, auf ,,das
Lamm, das zur Schlachtbank gefiihrt wird*“ (Jes. 53,7), und zwar als das Opfer, auf das unser
aller Stinde geworfen wurde (V. 6).

Haben wir damit den Bereich des in dem Satz von der Menschwerdung Ausgesagten schon
iiberschritten? Die Gegenfrage muf} lauten: Konnen wir diesen Satz im Zeichen der Fleisch-
werdung eigentlich horen, ohne das ,,ecce homo* schon im Ohr zu haben, das ja gerade auf
den fiir uns zur Siinde Gemachten (2. Kor. 5, 21) zeigt? Es muf3 uns sehr nachdenklich ma-
chen, da3 im Nicaenum — wie im Apostolicum — so etwas wie ein ,,Leben Jesu* nicht nachge-
zeichnet wird. Das werden wir zwar gewil3 nicht so deuten diirfen, als ob das Zeugnis von Je-
sus von Nazareth als dem Mann ,,von Gott an euch erwiesen durch Machttaten, Wunder und
Zeichen, die Gott durch ihn mitten unter euch tat“ (Apg. 2, 22), fiir den Glauben im Sinne des
Bekenntnisses ohne Bedeutung wire. Die Pfeilspitze zielt aber sofort auf ihn, den fiir uns Ge-
kreuzigten als den Auf erstandenen! Nicht ein ,,Leben Jesu* — im Sinne eines darin verwirk-
lichten, urbildlich sich darstellenden religids-ethischen Ideals — wird hier als unsere Rettung
bezeugt, sondern sein Tod, und allein durch seinen Tod sein Leben als unser Leben. Das be-
deutsame Schweigen von seinem ,,Lebensweg* manifestiert diesen seinen Weg als den Todes-
weg dessen, der schon in und mit seiner Fleischwerdung unsern dem Todesfluch der Siinde
verfallenen Weg zu seinem Weg gemacht hat. Der Incarnatus ,,mufite*, so wahr es es von
Ewigkeit her -wollte, der Crucificus werden. So schlie3t sich an den Satz von der Menschwer-
dung mit erschiitternder Konsequenz das Wort an, das schwerer wiegt als Himmel und Erde,
ja, als Stinde, Tod und Hoélle:

otavpwbévia ...
crucifixus ...
gekreuzigt ...

Haben wir noch im Ohr die hohen, geheimnisschweren Worte, die ihn als den bezeugen, der
er in seiner urspriinglichen, wesensmafligen Gottheit ist: ,,Gott von Gott, Licht vom Licht...“?!
Und nun von Thm, demselben, dieses ,,gekreuzigt*! Ein gekreuzigter Mensch, selbst das ist
dem Mitleid nur in der Distanz des historischen Berichtes ertragbar, — es sei denn, da3 die Un-
menschlichkeit, die sich im ,,rationalen* Raffinement der Todesquélerei manifestiert, in einer
sadistischen Neugier sich spiegelte. Wenn nun aber die Qualitdt und das Gewicht des Erlitte-
nen bestimmt wird durch das leidende Subjekt, so ist das schlechthin Ungeheuerliche zur
Stelle, wo Gott das Subjekt, oder sollen wir sagen: das Objekt zu diesem ,,gekreuzigt* wurde.
Ist dies das eine, was von der Geschichte Gottes zu sagen ist, konzentriert sich zuletzt alles
auf dieses Schauerlich-Blasphemische: ,,gekreuzigt“? Mag die fromme Patina kirchlicher Ge-
wohnung, mag die perverse Kilte wissenschaftlicher Objektivitét es tausendmal zuwege brin-
gen, dieses Wort ,,gekreuzigt® wie eine in den allgemeinen Umlauf gebrachte Miinze zu be-
handeln, — dem Horenden, dem wie zum ersten Male Horenden wird der Himmel und Erde
durchdringende, die Gréber aufbrechende Schrei jede Sprache und wahrhaftig auch alle Theo-
logie scheitern lassen an diesem einen: Gott-gekreuzigt! Den ganzen Lobpreis der Herrlichkeit

Gottes in allen seinen Herrlichkeiten, die Riithmung des Schopfers und Gebers aller guten

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
41 05.06.2025



Gaben in allen der Kreatur unauthoérlich erwiesenen Wohltaten, die jedes Gehor sprengende
Doxologie im Ohr, — und dann als die Antwort des Menschengeschlechts das eine ,,kreu-
zige*! Nicht erst im Denken und in der Sprache, sondern bereits im Gehor scheitern wir, wenn
uns das Subjekt aller Subjekte als das Objekt der Kreuzigung bezeugt wird.

Wenn Augustinus in Bezug auf das innertrinitarische Geheimnis von dem Unaussagbaren
sprach nach der Weise ,,ne taceretur, so wird dieses: ,,auf da3 es nicht verschwiegen werde*,
auch das Vorzeichen sein miissen bei dem Versuch, von dem Geheimnis des Kreuzes zu re-
den. Nicht nur in der Hohe, sondern gerade auch in der Tiefe werden wir nur bekennend be-
denken diirfen, was nicht ausgesagt werden kann. ,,Seid stille, und erkennet, da3 ich Gott bin*
(Ps. 46, 11 in Luthers Ubersetzung), — dazu werden wir gerufen, wenn wir nunmehr den gan-
zen Wortlaut der Aussage vernehmen, aus der wir zunédchst nur das eine Wort ,,gekreuzigt*
herauslosten.

otawpmbévta te Viep HudV €nt [Tovtiov [Tiddtov, kol Tabdvta Kol Tapévia ...
crucifixus etiam pro nobis sub Pontio Pilato, passus et sepultus est ...
auch fiir uns gekreuzigt unter Pontio Pilato, gelitten und begraben ...

Fiir uns, — das erst erdffnet die Tiefe des Geheimnisses, darin erst ist der Ursprung und die
Substanz des Kreuzesgeschehens als Liebestat Gottes zur Stelle. Wenn wir das ,,gekreuzigt™
einen Augenblick lang in seiner nackten Ungeheuerlichkeit horten, so wiirden wir uns doch
im Entsetzen verhort haben, wenn wir auch nur einen Augenblick lang das ,,fiir uns® vergi-
Ben. Als der Gott fiir uns wurde er ja der Gekreuzigte. Ja, aus den ewigen Tiefen seines Fir-
uns-seins machte er sich selbst in dem Incarnatus zu dem Crucifixus, zu dem fiir uns Gekreu-
zigten.

Ehe wir dem aber nachsinnen, werden wir gleichsam von au3en her uns dieser Mitte zu ni-
hern versuchen, indem wir zunédchst das

éni [Tovtiov ITilGrtov ...
sub Pontio Pilato ...
Unter Pontio Pilato ...

bedenken. Erstaunlich, um nicht zu sagen: iiberaus befremdlich muf3 es ja anmuten, daf3 in
solch einem Text iberhaupt noch ein menschlicher Name erscheint, — ausgerechnet der dieses
,Landpflegers® Pontius Pilatus! Man stelle sich einen philosophischen Text vor, etwa aus der
,»Kritik der praktischen Vernunft®, da, wo Kant die Gottesidee als Postulat der praktischen
Vernunft entfaltet, — und mitten darin den Namen des zeitgendssischen preuflischen ,,Ober-
prasidenten®! Nun wird zwar Pilatus mit seiner Nennung im Bekenntnistext wahrlich nicht
,Gegenstand® des Glaubens. Aber da3 der Christus Jesus, dem der Glaube als dem Herrn des
Glaubens gilt, nicht die Namens-Chiffre fiir eine in ihrer Zeitlosigkeit ,,ewige®, Idee ist, da} er
die geschichtliche Selbst-Offenbarung Gottes ist, das muf} Pilatus wider Willen bezeugen. Er
gehort der ,,Historizitit* der Geschichte zu, die doch als Heilsgeschichte, als die Rettungstat
Gottes nicht historisch verifizierbar ist.

Das ist aber nur die eine, die sozusagen allgemeine Bedeutung dieses ,,sub Pontio Pilato im
Bekenntnis. Die konkrete Bedeutung ist mit dem Amt und der Funktion des Pilatus als Vertre-
ters der Staatsmacht, der ,,Obrigkeit* gegeben. Der Herr iiber alle Herren, Méachte und Gewal-
ten, ,,der Konig der Konige* (Offbg. 17,14 u. 19, 16) fillt ja nicht einem atheistischen Volks-
auflauf oder einer spontanen Aktion des Kirchenpdbels zum Opfer, sondern wird durch den
legitimen Vertreter des Staates, in diesem Falle: der Besatzungsmacht, zum Verbrechertod

verurteilt. In dem Gegeniiber von Christus und Pilatus ist das Gegeniiber von Gottesreich und

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
42 05.06.2025



Menschen-Macht zur Stelle, aber eben einer dem Menschen zum Schutz von Recht und Frie-
den anvertrauten Macht. Im perversen Mif3brauch dieser dem Staat von Gott her (Rom. 13!)
gegebenen Macht kommt es zu der Uberantwortung dieses Unschuldigen an den von der ,,Kir-
che* und ihren Hohenpriestern geforderten Kreuzestod. Die abgriindige Tiefe des die gesamte
Geschichte post Christum natum durchwaltenden Gegentibers von Kirche und Staat ist hierin
bereits zur Stelle, auch ihr je von neuem realisiertes ddmonisches Biindnis gegen den Gekreu-
zigten. Das ,,unter Pontius Pilatus bezeichnet zwar zunichst nur eine historische Situation;
gleichzeitig schwingt darin aber die Umkehrung des Machtverhéltnisses mit, dall namlich der
Herr der Herren unter die Macht eines Menschen als des Inhabers staatlicher Gewalt gegeben
ist, — sich gegeben sein 14Bt.

Wir betreten den inneren Kreis des Geschehens, das nur als die Tat des freien géttlichen Er-
barmens recht verstanden werden kann, wenn wir bedenken, dafl die Verurteilung zum Kreu-
zestod ja nicht nur die zum Verbrechertod als solchem ist. Wohl kommt er zwischen zwei mit
ihm hingerichtete Verbrecher zu héngen, — Er aber als der Eine in der Mitte, nicht nur als
Staatsfeind, sondern als Kirchenzerstorer und Gotteslasterer. ,,Er hat gesagt: Ich kann den
Tempel Gottes abbrechen und in drei Tagen wieder autbauen* (Matth. 26, 61). ,,Er hat gesagt:
Ich bin Gottes Sohn* (Matth. 27, 43). Das Kreuz ist das Fluchholz (Gal. 3, 13), an das der aus
der ,.kahal“, dem Gottesvolk des Bundes AusgestoB3ene, ja der nicht nur von der Kirche Ex-
kommunizierte, sondern der dem Gericht Gottes iiberantwortete geschlagen wird. Darin ge-
rade eroffnet sich ein Abgrund, der von einer ganzlich anderen Dimension ist, als er mit der
Verurteilung eines Unschuldigen, und sei es schon des Einen Unschuldigen der Menschheit
gegeben wire. Der ,,Sohn Gottes* als Gotteslasterer ,,drauBlen vor dem Tor* — ,,aullerhalb des
Lagers*™ (Hebr. 13,12—13), der Kirche und aller menschlichen Gemeinschaft — an dem Holz,
dessen bloBe Berithrung schon verunreinigt! Der Heilige als der Verfluchte (Gal. 3,13) und so
gerade Gott fiir uns, nicht gegen, sondern fiir uns!

Damit stehen wir schon im innersten Kreis des Kreuzesgeschehens, wie es sich allein durch
das ,,Wort vom Kreuz® (1. Kor. 1, 18) dem Glauben erschliefit. Seine Auf3enseite als histori-
sches Geschehen bleibt ja der Dialektik des Historischen ausgeliefert, und zwar in dem zwie-
fachen Sinn: alles Historische bringt es auf dem Wege iiber die Tradition immer nur (besten-
falls) zu einem Hochstgrad von Wahrscheinlichkeit hinsichtlich der GewiB3heit. Eines histori-
schen Faktums — und stehe es denn fiir die Forschung in unbezweifelter Sicherheit fest —
kann ich niemals absolut gewill werden. Absolut gewifl werde ich dieses Gekreuzigten erst
und allein da, wo ich von der Wahrheit des ,,Fiir uns* getroffen werde. In dem Satz: ,,Er ist fiir
uns gekreuzigt®, ist ein Est inkludiert, dessen der Glaube nur durch dieses ,,Fiir uns* absolut
gewif; gemacht wird. —

Aber noch ein zweites gilt es gerade auf der Schwelle zu jenem innersten Kreis zu bedenken:
Wollten wir das Wort ,,gekreuzigt™ von dem ,,Fiir uns* 16sen, so wiirde die Dialektik des His-
torischen das Kreuz der tiefsten Zweideutigkeit iiberantworten. So wiirde die Frage nach einer
Katastrophe, oder denn nach einer humanen Tragddie sich als eine, der menschlichen Inter-
pretation des Kreuzes viel ndher liegende Deutung immer von neuem anbieten. So wiirde eine
moralisch-religiose Wertung vielleicht diesen Tod als die Besiegelung seiner bis zuletzt sich
bewihrenden Charakter-Stirke und ,,Berufstreue® zu verstehen suchen. Aber selbst wenn da-
fiir die hohen Worte wie ,,Treue®, ,,Liebe®, ,,Opfer in Anspruch genommen wiirden, so doch
eben fiir ein menschliches Vorbild, eine menschliche Realisierung des Ideals in letzter Voll-
kommenheit. So wiirde im nichsten Augenblick die wahnwitzige Frage nach dem Scheitern
eines religios Wahnsinnigen sich erheben, und in dem allen das Geheimnis des Kreuzes als
seines Kreuzes verkannt, verfélscht, ja, verlistert und pervertiert sein. Das Siegel dieses Ge-
heimnisses ist durch dieses ,,Fiir uns gegeben, das uns nunmehr in jene Tiefe weist, die im
Bekenntnis durch die Worte:

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
43 05.06.2025



Kol Tafovta Kol TaeévTa ..
passus et sepultus est ...
gelitten und begraben...

bedeutet ist.

,Gekreuzigt ... gelitten®, im ersten Horen mochte die Reihenfolge dieser Aussagen fast be-
fremden, insofern die umgekehrte ,,gelitten ... gekreuzigt™ nicht nur vom Apostolicum her im
Ohr ist, sondern auch eine Steigerung zum Ausdruck zu bringen scheint. Wir haben die ,,pas-
sio magna“, das groe Leiden, unwillkiirlich als einen, Schritt fiir Schritt, Stufe flir Stufe bis
in die letzte Tiefe hinunter durchschrittenen und durchlittenen Weg vor Augen, der an das
Kreuz fiihrt. Aber gerade im Zeichen dieses Weges und seines Geheimnisses werden wir die
in dem Wort ,,gelitten* sich meldende letzte Tiefe zu bedenken haben.

Als erstes muf dabei die Vorstellung abgewehrt werden, als ob dieses Leiden auf das Leiden
am Kreuz begrenzt gedacht werden diirfte. Ungeachtet der Stellung, die das Wort ,,gelitten
im Text des Bekenntnisses hat, umgreift die Aussage in Wahrheit das ganze Leben des
Menschgewordenen. In und mit der Incarnation ist das Leiden als ein Vorzeichen seiner Exis-
tenz bereits gesetzt. Sein Weg hat von daher schon das Todesgefille. Als der unserer Existenz
inexistent Gewordene hat er unsere, dem Endgericht verfallene Geschichte zu seiner Ge-
schichte gemacht. ,,Gelitten®, das war das Siegel seines Weges von Beginn an, und bleibt es
kraft seiner sich durchhaltenden Liebe und Treue ,,Schritt fiir Schritt”, von ,,Stufe zu Stufe*.
Der Weg seines stellvertretenden Gehorsams, der Weg des an unserer Stelle versuchten und
angefochtenen Christus ist schlechthin sein Leidensweg.

Damit ist aber nicht ausgeschlossen, das letzte Stadium dieses Weges dort zu bedenken, wo-
hin das Wort ,,gelitten” — in seiner Stellung zwischen dem ,,gekreuzigt* und ,,begraben* —
uns weist, eben als das Leiden am Kreuz. Das Leiden des Angenagelten, Verblutenden, Ver-
durstenden, des Menschen mit dem iiberstromten Antlitz, — das ,,ecce homo* weist hier in
letzter Unabweisbarkeit auf die ,,Knechtsgestalt* des ,,Mannes der Schmerzen®, der ,,so ver-
achtet war, da3 man das Angesicht vor ihm verbarg® (Jes. 53, 3).

So wahr wir hier nicht zu einer Ausmalung seiner physischen und psychischen Leiden aufge-
fordert werden, so doch zu jener Meditation in einem Schweigen, das die Hiille der Doxologie
ist, der Dankbarkeit, die das ,,flir uns* bedenkt. Wehe einer Theologie, die sich dazu nicht
mehr zu bekennen wagt, die das dem ,,frommen* Sprachgebrauch iiberlid3t, um sich selbst ei-
nem wissenschaftlichen Objektivismus zu iiberantworten, der seine besonderen Négel zur
Kreuzigung liefert. Wie sagte Soren Kierkegaard? ,,Professor darin, dafl Christus gekreuzigt
wurde!* — —

Wenn wir versuchen, das ,,gelitten‘ theologisch zu ,,meditieren®, so sind wir damit zwar ge-
wil} nicht der Versuchung zu einer Objektivierung in der ,,Betrachtung® seiner Leiden entgan-
gen, werden aber gerade doch in dem Versuch, die Aussage des Glaubensbekenntnisses uns
zuzueignen, die Besinnung auf das Leiden, dem das ,,fiir uns gelitten gilt, nicht unterlassen.
Gerade so wird im scheiternden Vollzug der Erkenntnis der Ruf zur Anbetung unser Gehor
treffen.

,Gelitten®, das will hier in der singuldren Qualitit des ,,reinen‘ Leidens gehort sein. ,,Mit Lei-
den* (,,mit Krankheit*) vertraut, — so sagt es jenes, sich selbst geheimnisvoll transzendierende
53. Kapitel des Jesaja-Buches. Die ,,Reinheit” dieses Leidens ist in der absoluten Unschuld
gesetzt, die nicht nur im Sinne ,,moralischer* Unschuld verstanden sein will, sondern als die

Stindlosigkeit des Heiligen. Allein der Heilige erleidet, durchleidet das ,,reine* Leiden, wie er

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
44 05.06.2025



allein es erleiden kann. Der Heilige ist er ja als der von Ewigkeit her Erwéhlte, der Gott-zuge-
horende Mensch, der an der Heiligkeit des Sohnes Gottes partizipiert als der, in der unlosli-
chen Einheit mit ihm, durch ihn geheiligte Mensch. Wenn er dem Fluch der Absonderung (der
Siinde) preisgegeben ist, so ist in seinem Leiden kein Quentchen der Absonderung. ,,Passus
est”, — in reiner Passivitdt leidet er das ihm auferlegte Leiden. Kein menschliches Leiden ist
rein passiv, denn es ist immer durchsetzt von Abwehr und Auflehnung, von Leidensscheu und
offener oder heimlicher Revolte. Es steht immer im Zeichen eines Gemisches von Klage und
Anklage, von Verzweiflung und Trotz. Auf das menschliche Herz gesehen, hat es immer ein
Tropflein stiBer Schwermut, noch in der bittersten Wehmut einen Keim der Traurigkeit zum
Tode, die der Apostel mit der von Gott her erlittenen, der rettenden Traurigkeit der Reue (2.
Kor. 7,10) konfrontiert. Die singuldre Qualitit des Leidens, wie es durch das Subjekt des Ge-
kreuzigten bestimmt ist, ist durch jene reine Passivitit gekennzeichnet, die nicht die der Reue
iiber eigener Siinde ist, so wahr in ihr die Moglichkeit der Reue derer griindet, fiir die er die
Trauer Gottes liber den Siinder durchleidet.

Seltsamerweise kann er der reinen Passivitdt nur preisgegeben sein in reiner Aktivitdt, in frei-
er, bis zuletzt sich durchhaltender Spontaneitit. Es ist dies aber aus der Wurzel anders zu ver-
stehen als in jener unseligen Mischung von Passivitit und Aktivitét, die den Wurmfral3
menschlicher Leiden bezeichnet. Der Mensch der Absonderung von Gott will nicht leiden und
muf3 doch leiden. Wiederum will er leiden, er, der doch nicht leiden will. Aber dieser Leidens-
wille versucht, jenes Leiden-miissens selber Herr zu werden, wenn denn nicht anders, so in
einer Leidens-Sucht, die das Spiegelbild seiner Lebens-Sucht ist. Sein Lebenswille kann sich
in der Verzweiflung in Todes-Sucht verkleiden, so als ob er in der Selbst-Auslieferung an den
gefiirchteten Feind seiner Herr werden, sein dunkles Geheimnis iiberwinden kénnte. Wenn
wir von Thm, ihm allein, zu sagen haben, dal3 er kraft reiner Aktivitét reiner Passivitét preisge-
geben sein kann, dann eben darauthin, daB er, der Heilige, auf sich gesehen, nicht leiden (und
nicht sterben) miifste, sondern als der Christus fiir uns leiden und sterben will, und so denn lei-
den und Sterben ,,muf3*.

Es ist der in den ewigen Tiefen der Liebe Gottes griindende Entschluf3, durch den und in dem
er sich in Freiheit gebunden sein 148t. so gebunden, wie es in dem Leiden des Angenagelten
und Hin sterbenden bezeugt wird. Ja, die Existenz des Siinders ist ,,hin-sterbendes* Leben, un-
ter einem ganz anderen Vorzeichen noch, als es in jener Formel menschlichen Selbstverstiand-
nisses eines ,,Seins zum Tode* (Heidegger) zum Ausdruck kommt. Aber so hin-sterben, so
leiden kann nur der, der in keinem Sinn dem Leiden und Sterben schuldhaft unterworfen ist.
Er allein ist frei zum Leid und frei zum Tode, — ndmlich fiir die andern, an deren Stelle er tritt.
So begriindet seine Freiheit die Notwendigkeit, der er sich unterworfen sein 148t. So kann er
hinter seinen Entschluf3 nicht zuriick wollen, und muf8 darum in jenem reinen Sinne leiden,
was er leiden wollte.

Das gerade will durchgehalten sein, wenn wir nach der Sohle des Abgrunds fragen, wie sie
durch das Erleiden der Gottverlassenheit bestimmt ist, — einer ,,Sohle*, die doch von keiner
menschlichen Erkenntnis ergriindet werden kann. Er hdangt am Kreuz nicht nur als der diirs-
tende und verdurstende Mensch (Joh. 19, 28), sondern als der Verschmachtende, auf den der
Aufschrei des 69. Psalmes weist, ,,dem das Wasser bis an die Seele geht™ (Ps. 69, 1), der ,,im
tiefen Schlamm versinkt, da kein Grund ist* (ibid. V. 2). ,,Er ist nicht nur zu dem seinen Brii-
dern Entfremdeten® (V. 9) geworden, sondern dem Fluch der Gottesfremde derer preisgege-
ben, deren Gottesferne er durchleidet. Die Ferne Gottes, deren Finsternis ihn umgibt, ist nicht
etwa nur ein Fern-sein im Sinne des Weit-weg-seins, sondern die Gegenwart Gottes in der
Weise seines sich Verbergens, Gottes Néhe als die Nédhe seines Zorns. Er vergeht an dem sich
verbergenden, dem richtenden Gott. Er verstromt nicht nur mit seinem Blut sein Leben, son-

dern ,,seine Kraft ist vertrocknet wie ein Scherben® in der Glut der Gottverlassenheit (Ps. 22,

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
45 05.06.2025



16). Er ist nicht nur der von HaB3 und Hohn eingekreiste, der von Menschen verlassene, son-
dern der von Gott verlassene Mensch geworden. So wahr gerade der Messias, auf den der
heimliche Fingerzeig, das ecce homo, jenes Psalmes zielt, der Gottverlassenheit preisgegeben
sein muf}, kommt sein, in den Worten des 22. Psalmes (V. 2) laut werdender Gebetsschrei aus
den Tiefen der realen Gottverlassenheit. Er allein, der Gott nicht verlassen hat, kann die
,reine Gottverlassenheit durchleiden. Im Munde der Fliichtlinge ist der Schrei des ,,Warum*
immer zugleich ein Akt des Gott-verlassens, immer zweideutig, immer ver-zweifelnd. Die
rein passive Gottverlassenheit kann nur von dem durchlitten werden, der als der Eine, der Gott
nicht verlassen hat, stellvertretend an die Holle derer preisgegeben ist, die Gott verlassen ha-
ben. ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen®, — Gott von Gott verlassen, der
Mensch-gewordene Sohn von dem Vater! DaB er so, hierin gerade, mit dem Vater eins ist, das
wird keiner direkten Erkenntnis, keiner Gottesschau evident, das wird dem Glauben allein in
dem Licht offenbar, das von der Auferstehung her fallt. Darum muf} der Versuch auch schei-
tern, das Geheimnis des Christus derelictus, des die Gottesverlassenheit durchleidenden Got-
tessohnes, mit der Erkenntnis durchdringen zu wollen.

Der Glaube wird der Versuchung widerstehen, hier etwa den Aufschrei eines ,.tragisch*
Scheiternden, eines in seiner messianischen Erwartung Getduschten zu vernehmen. Er wird
sich nicht beschwichtigen lassen mit einer psychologischen Interpretation der Gottverlassen-
heit als einer voriibergehenden Stimmung des Sterbenden. Er wird die Aufnahme der Worte
des messianischen Psalmes auch nicht so deuten, als ob eben damit im Bewultsein des Ge-
kreuzigten die Gottverlassenheit schon aufgehoben, in eine Als-ob-verlassenheit verwandelt
wire. Der Glaube wird endlich seine Erkenntnis von der Einheit des Vaters mit dem Sohn
nicht in ein Wissen umwandeln, in dessen Schau sich das Geheimnis aufloste. Der Glaube
wird das Geheimnis der Versohnung anbetend respektieren, die in der Selbst- Auslieferung
Gottes an den Fluch unseres Widerspruchs Ereignis wurde, Ereignis in Kraft der ewigen
Ubereinkunft des Vaters mit dem Sohne und dem Geist, durch den sie fiir den Glauben in
Kraft tritt.

In dem allen haben wir versucht, jener rettenden Bewegung nachzudenken, deren ewiges Sub-
jekt Gott nicht nur war, sondern blieb und bleibt. Von daher glauben wir es mit jener ,,theopa-
schitischen Formel** halten zu sollen, die ja besagt: 0g0g méoyet, ,,Gott leidet” in dem leiden-
den Gottmenschen. Gewil3 gaben die Viter sofort die immer wiederholte Antwort, dal} es die
allein leidensféhige ,,Menschheit* des Sohnes Gottes ist, die dem Leiden und Sterben unter-
worfen wird. Es ist aber damit — abgesehen von dem fragwiirdigen Verstindnis der ,,Unver-
dnderlichkeit* Gottes, das hier mit im Spiele ist — keine wirklich befriedigende Antwort gege-
ben, da ja doch, gerade in der ,,Zwei-Naturen-Lehre®, Gottheit und Menschheit in der einen
Person des Gottmenschen in unzertrennbarer, freilich auch unvermischbarer Einheit gedacht
werden. In Wahrheit stot hier die Erkenntnis auf ihre durch das iiberlegene Geheimnis ge-
setzte Grenze, die sie nicht ungestraft tiberschreiten wird. Nur in einer Antizipation der escha-
tologischen Erkenntnis wiirden wir verstehen kdnnen, wie es moglich ist, daB3 Gott sich in
dem menschgewordenen Sohn dem Leiden bis in die Holle der Gottverlassenheit und bis in
den Tod preisgibt, ohne einen Augenblick aufzuhdren, Gott, der heilige und lebendige Gott zu

3% Werner Elert hat in einer bedeutenden Abhandlung der Geschichte der ,,theopaschitischen Formel“ (Theolog.
Literaturzeitung 1950, Heft 4/5), insbesondere auch in ihrer Bejahung durch Athanasius, nachgespiirt. Im Gegen-
satz zu dem Verlust der christologischen Tiefendimension in einer rationalisierenden Theologie bejaht er die in
dem Satz, daB ,,Gott litt* gemeinte Wahrheit und schlie3t seine Interpretation: ... ,,Die theopaschitische Formel
,,Gott hat gelitten ... besagt, daB} es, mit Luther geredet, das ,,himmlische ewige Feuer der Liebe* ist, die eben-
falls in dem Gekreuzigten gegenwartig ist, da3 dieser Gott in dem gekreuzigten Sohn die Schuld und die Not der
Welt auf sich selbst gezogen hat und daf hierin die Biirgschaft der Erlosung liegt.* (ibid. Sp. 206).

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
46 05.06.2025



sein.>

So werden wir uns in der anbetenden Dankbarkeit daran geniigen lassen, da3 es unsere Holle
und unser Tod ist, den Gott in ithm, der sich zu unserem Bruder machte, als seinen Tod und
seine Holle auf sich nahm. Die einzige, uns ,,jetzt™ ermoglichte Antwort auf die Frage, wie
denn Gott leiden und sterben kann, liegt in dem fiir uns, darin, dall der Fleischgewordene Got-
tessohn nicht seine, sondern unsere Holle, nicht seinen, sondern unseren Tod erleidet. Damit
stehen wir vor dem Wort, das in schier unertraglicher Realistik den Tiefpunkt des Weges nach
unten bezeichnet, den Schluflstein in der Gestalt des Grabsteins setzt:

Kol TOQEVTOL;
et sepultus est;
und begraben,;

Wirkt es nicht wie ein Zuriickschaudern vor dem Ungeheuerlichen und Unséglichen, wenn
das Nicaenische Bekenntnis die Aussage ,,gestorben®, die doch im Apostolicum steht, nicht
laut werden 14Bt? Gewil} nicht im Sinne einer Leugnung der Realitdt seines wirklich eingetre-
tenen Todes! Nicht im Zeichen eines, auch nur heimlichen Doketismus, der vor der letzten
Harte sich in die Vorstellung eines Schein-Leidens und eines Schein-Todes fliichtete. Gerade
die nackte Feststellung, die in dem ,,begraben‘ gemacht wird, riegelt jede Ausflucht ab. Aber
es ist wie ein den Atem anhaltendes Schweigen, das sich in der Verschweigung des Faktums
meldet, das doch in dem ,,begraben‘ zur Stelle ist. Es ist wie ein Verstummen dessen, der im
Ohre hat: ... ,,und neigte das Haupt und verschied* (Joh. 19, 30).

Wenn Nietzsche seinen ,.,tollen Menschen auf dem Marktplatz jenes ,,Gott ist tot* heraus
schreien 148t, das inzwischen die Gassen der Stadt erobert hat und die Atmosphére unserer
Welt bestimmt, so meinte er vielleicht doch nur den Gott der Metaphysik,*® so schrie er trotz
seines verzweifelt-stolzen Eingestindnisses ,,wir haben ihn getdtet™ doch nach dem lebendi-
gen Gott. Wenn man dem Lebensgefiihl des Menschen den Puls fiihlen will, dem dieses ,,Gott
ist tot* die Luft, die er einatmet, durchtrinkt, so lese man die Geschichte von dem Begrébnis
Gottes, wie sie Wolf-Dietrich Schnurre in der ganzen Trivialitit eines Vorstadt-Friedhofs mit-
samt dem pastoral-statistischen Zubehor in nackter Realistik berichtet, — als einen Schrei ins
Gesicht derer, die ,,Gott* so begraben! Wissen, ahnen wir selbst, welche Qualitit der Satz hat,
wenn er auf /hn, den Gekreuzigten, bezogen ist, wenn er in dem ,,Gott’s Sohn ist tot* zur Stel-
le ist?! Nur jene selbstbetriigerische Gewohnheit, die uns mit dem Kreuzestod und der Aufer-
stehung wie mit ldngst bekannten Szenen eines in kirchliche Regie genommenen Stiickes um-
gehen 1aBt, verhindert das Entsetzen, das in der ,,Sabbath-Stille* seiner ,,Grabesruhe* lauert.
Er — auch Er! — begraben, vergangen, gewesen, historisch geworden wie alle andern auch?!
Wenn wir bis hierhin jene Doxologie im Ohre behalten haben, die ihn als den rithmt, der er
war und ist und auch sein wird, dann wird keine unserer Bemiihungen, auch kein theologi-
sches Ringen mit diesem Grabstein der Geschichte Gottes fertig werden. Dann wird der Jab-
boks-Kampf in der Frage nach dem historischen Jesus scheitern (Albert Schweitzer). Dann
werden die spekulativen Losungen, die mit Hilfe der Idee das Grab zu 6ffnen versuchen, als
Scheinldsungen zerplatzen. Oder wollen wir uns und die andern beruhigen mit einem: ,,wir

35 Nach dieser eschatologischen Erkenntnis streckte sich der sterbende Melanchthon aus, als er wenige Tage vor
seinem Tode die denkwiirdigen Griinde auf einen Zettel schrieb, die den Menschen ,,nicht so sehr vor dem Tode
schauern® (,,cur minus abhorreas a morte*) lieBen: ,,... disces mira illa arcana, quae in hac vita intelli- gere non
potuisti, cur sic sumus conditi, qualis sit copulatio duarum naturarum.* ,,Du wirst lernen jene wunderbaren Ge-
heimnisse, warum wir so geschaffen sind, und was es um die Vereinigung der beiden Naturen ist.*

36 Heidegger fragt in seinem bedeutenden Essay iiber Nietzsches Satz ,,Gott ist tot“ zuletzt: ,,Der tolle Mensch
dagegen ist eindeutig ... derjenige, der Gott sucht, indem er nach Gott schreit. Vielleicht hat da ein Denkender
wirklich de profundis geschrien?* (Holzwege, S. 246).

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
47 05.06.2025



wissen ja aber, dafl das Grab nicht der ,,SchluBstein“ der Geschichte Gottes war, wir wissen es
seit Ostern*?!

Eben dies 148t sich nicht wissen. So wahr das Geheimnis seines Grabes unser Grab ist, das der
Lebendige zu seinem Grab macht, so wahr gerade hier des Todes Tod besiegelt und unser Tod
begraben wird, so wahr begraben wir diese Wahrheit, indem wir sie zu einer wifSbaren, ver-
fiigharen Wahrheit machen, die man als eine jederzeit gangbare kirchliche Miinze in orthodo-
xer Wahrung unter das Volk bringen konnte. So wahr nicht wir, sondern Gott den Stein von
diesem Grabe wilzt (Luk. 24, 2; Mark. 16, 3—4), so fillt hier die Entscheidung in dem Be-
kenntnis: mea culpa, mea mors, meum sepulcrum, ,,meine Schuld, mein Tod und mein Grab®.
Jawohl: ,,wir haben Gott getotet”, — die schauerliche Wahrheit dieses Satzes wird aber erst
coram Deo, vor Gott und durch Gott offenbar, in dem Gottes-Blitz der — Auferstehung.

Kol GvaoTavta T Tpitn nuépa ...
et resurrexit tertia die ...
und am dritten Tage auferstanden ...

In jaher Plotzlichkeit, wirklich als der Blitz aus der Hohe, bricht dieses ,,resurrexit™ in die Ge-
schichte ein, die in Todes-Not und -Nacht, in der Finsternis des Gottesgrauens geendet ist.
Das Ende wird in den Anfang verschlungen, die Finsternis in das Licht, der Tod in das Leben,
die Holle in das Reich Gottes.

Aber was heilt das: ,,Auferstehung*“? Der Versuch, dieses Wort in der Erkenntnis seiner
Wahrheit zu exegesieren, stofit noch in einer andern Weise auf die Grenze, die uns scheitern
1aBt. Das Licht des ,,Gottes-Blitzes* blendet das Auge, das in der direkten Anschauung die
Wabhrheit in ihrer ,,E-videnz* erkennen mochte. Die erste Wirkung des Boten der Auferste-
hung auf die ersten Ohrenzeugen steht im Zeichen von Entsetzen, Furcht und Zittern (Mark.
16, 5 und 8). Nicht von ungefihr ist auch die christliche Kunst immer wieder an diesem Licht
gescheitert. Scheitern miissen nicht nur alle Vorstellungen, die ja ausnahmslos der von Siinde
und Tod durchsetzten und bestimmten Wirklichkeit dieses ,,Aons* zugehdren, sondern auch
alle Versuche, die ,,Auferstehung® denken zu wollen. Der Auferstehungsakt selbst ver-
schweigt sich, keinem Augenzeugen zugédnglich, im Geheimnis jener drei Tage, vielmehr im
Geheimnis der Gottestat als solcher. Sein Licht trifft die Menschen, die als Menschen des To-
des und des Glaubens an den Tod, als Menschen der Todes- Wirklichkeit, der Todestrauer und
der Todes-Pietit jenem Grab sich nahen, nur indirekt in dem Glanz, der den Boten fremd her,
von oben her, von Gott her, umhiillt.

Toricht, tiber die Gestalt des Boten nachzudenken, und wohl gar iiber den ,,Stoff* seines
himmlischen Kleides! Er erscheint in seiner kerygmatischen Funktion — wie der Engel der
Weihnacht — nicht um ,,gesehen®, sondern um gehort zu werden in dem, was er sagt, und
was denn von oben her, von Gott kundgegeben werden muf3, weil es in keines Menschen Herz
gekommen ist und kommen konnte (1. Kor. 2, 9). Seine Verkiindigung weist, wie sie von ihm,
dem Auferstandene, herkommt, auf ihn hin.

Sie ist die An-kiindigung dessen, der sich in seiner Selbstvergegenwartigung als der Sieger
den Seinen, gerade auch iiber und fiir die Seinen erweisen wird, indem er fiir ihr geheiltes
Auge in Erscheinung tritt (Maria Magdalena — die Emmaus-Jiinger — Thomas ...). Wenn schon
die ,,Berichte* — man denke hier an ihr widerspriichliches Durcheinander! — an dem ,,histo-
rice* unzuginglichen Geheimnis des Lebendigen scheitern, wieviel mehr der Versuch, hier in
Erkenntnis-Aussagen das Herren-Geheimnis der Wahrheit, die Er selber ist, aussprechen zu
wollen! Wenn das Kreuz, sein Kreuz, jede direkte Zudringlichkeit verbietet, so vollends das
Licht des Auferstandenen, das nur durch Gnade nicht todlich, nur durch die Selbst-

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
48 05.06.2025



Offenbarung des Erbarmers zum Leben erweckend ist (Saulus-Paulus!).

Wenn irgendwo, sind alle Erkenntnisse hier gerade nur als An-erkenntnis, nur als Glaubens-
aussagen moglich. Sie umkreisen das leuchtende Geheimnis dessen, der sich in seiner Selbst-
Manifestation, in den Akten seiner richtenden und rettenden, strafenden und trostenden Macht
als der an uns erweist, der er fiir uns und iiber uns ist: der lebendige Herr.

Als erstes werden wir jenes Moment des Jdhen und Plétzlichen unterstreichen, das den Got-
tesakt in seiner Unableitbarkeit und Unbegreifbarkeit, in seiner sich allein aus Gott selbst ab-
leitenden Aktualitdt kennzeichnet. Ist nicht gleichsam im Widerhall etwas davon in diesem
jéhen: et resurrexit* zu spiiren?*’ Es geht wahrhaftig nicht um eine Parallele zu jenen mythi-
schen Dichtungen des religiosen Menschen, in denen der ,,Geschichte* eines Abstieges des
Gottlichen in immer ferneren Emanationen die des allmdhlichen Wiederaufstiegs der Seele in
ihrer Heimkehr aus der Fremdlingschaft in der Materie entspricht (Plotin!). So wahr das Licht,
das in der Auferstehung durchbricht, den ganzen Tiefenweg des Incarnatus und Crucifixus
durchhellt und offenbart als den Gottes- und Heilsweg fiir uns, so doch eben nicht auf jenen
von der menschlichen Sehnsucht gedichteten Leitern der menschlichen Selbst-Erlosung. Hier,
im Evangelium von der Retter-Tat Gottes, geht es um eine Deszendenz und Aszendenz, die
nicht an das ideologische Schema von Immanenz und Transzendenz im menschlichen Selbst-,
Welt- und Gottesverstindnis verraten sein will und darf. Nein, das Wort von der Auferstehung
des Gekreuzigten ist nicht eine mythische Chiffre, sondern die Kundmachung des Sieges Got-
tes zu unseren Gunsten. Jesus ist Sieger, das ist das Wunder des Sonnenaufgangs um Mitter-
nacht, der mit keinem naturhaften, geschichtlichen oder seelischen Sonnenaufgang der imma-
nenten Wirklichkeit und ihrer Verginglichkeit verwechselbar ist.

Das eigentlich Ungeheuerliche und Rettende liegt dabei in dem Durchbruch dieses Lichtes
durch unsere Finsternis, des Ewigen durch die Todeszeit, in die er als der Incarnatus sich
stellvertretend preisgegeben hat. Die Auferstehung ist zwar wahrhaftig kein Faktum wie an-
dere Fakta auch, und darum keiner historischen Forschung zuginglich. Wiederum ist sie nicht
eine Wahrheit wie andere Wahrheiten auch, nicht so etwas wie ihr symbolhafter Inbegriff. Sie
ist reiner Gottes-Akt, und das setzt, bestimmt und fiillt ihre ,,Faktizitit”. Was wir in Bezug auf
die ganze Geschichte Gottes mit uns und fiir uns zu bedenken hatten, das gilt es hier im emi-
nenten Sinne zu respektieren. Nicht ein ,,Es* (,,es geschah®), sondern Gottes ,,Er* schafft das
Ereignis seiner Tat, das ,,Tat-Ereignis*, das sich dem spekulativen Zugriff ebenso entzieht wie
dem historischen.

T Tpitn Nuépa ...
tertia die ...
am dritten Tage ...

Das 14Bt sich nicht im Stundenschlag der Zeit fassen und begreifen. Das verwehrt aber auch
jeden ideologischen Zugriff, der den faktischen Durchbruch des Lebendigen durch die Todes-
zeit in eine zeitlose Wahrheit von der Uberlegenheit des gottlichen Lebens iiber unsere Ver-
ginglichkeit verfilschte: Ja, diese, unserem Denken so anstofigen ,,drei Tage* machen auch
unmdglich, Kreuz und Auferstehung, Tod und Leben, Gnade und Gericht als zwei Seiten ein
und desselben dialektischen Prinzips zu verstehen. Ohne den Allmachts- Akt Gottes bleibt

37 Hort man nicht unwillkiirlich das Trompetengeschmetter, mit dem — kindlich genug — ein Bach das Nicht-
Aussagbare zu rithmen versuchte? In diesem Zusammenhang sei auch auf die besondere Funktion des gesunge-
nen Wortes — im Unterschied zu dem nur gesprochenen oder gar nur gedachten Wort — im Dienst der Anbetung
hingewiesen, wie es im antistrophischen Auferstehungsjubel der orthodoxen Oster-Liturgie laut wird: ,,Der Herr

ist auferstanden’ — ,,Er ist wahrhaftig auferstanden‘!
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
49 05.06.2025



Kreuz Kreuz, Tod Tod und Gericht Gericht. Ohne das Machtwort der Auferweckung des Ge-
kreuzigten ist das Kreuzesgeschehen nicht ,,eschatologisches Heilsgeschehen* (Bultmann),
jedenfalls nicht fiir uns, und denn also nicht Heilsgeschehen. Keine noch so gldubige Deutung
durch die Gemeinde hat Macht tiber die Finsternis des Kreuzes. Das ,,resurrexit® ist nicht Aus-
druck des Glaubens der Gemeinde, sondern Grund ihres Glaubens und Bekenntnisses. Die
,»drei Tage* halten in ihrer ganzen Ungeschiitztheit (wie viele Stunden eigentlich?!) Wache
vor dem Geheimnis des gottlichen Eingriffs und Durchbruchs. Und darin geht es — wie in der
Bezeugung des leeren Grabes — so wenig um Historisierung und Objektivierung oder gar um
,Beweisstlitzen* des Glaubens, dal} hier vielmehr jedem Versuch Halt geboten wird, die
Selbst-Manifestation des gottlichen Subjektes im Allmachtsakt des Erbarmens an irgend eine
Ideologie, sei es denn des Glaubens, iiberantworten zu wollen. ,,Er ist auferstanden — wahrhaf-
tig auferstanden®, — das unterstreicht der ,,dritte Tag* und das ,,leere Grab*!1*8

In dem allen haben wir mit einer gewissen Selbstverstéindlichkeit das Wort ,,Auferstehung
gebraucht, wie es uns durch den Text des Bekenntnisses vorgesprochen ist. Wir werden aber
an dem in der Schrift gegebenen Tatbestand nicht voriiber gehen konnen, der uns den Leben-
digen, den Sieger und Herrn sowohl als den Auf erstandenen wie als den Auf erweckten be-
zeugt. In gewissen Teilen des Neutestamentlichen Zeugnisses, bei den Synoptikern und in der
Offenbarung Johannis dominiert die passivische Gestalt, wie etwa in den Leidensankiindigun-
gen: ,,Von der Zeit an begann Jesus Christus seinen Jiingern zu zeigen, daf3 er nach Jerusalem
hingehen und von den Altesten und Schriftgelehrten vieles leiden und getdtet werden und am
dritten Tage auferweckt werden miisse* (Matth. 16, 21 und Parallelen). In anderen Teilen,
sonderlich in der Johanneischen Verkiindigung steht im Vordergrund die aktivische Gestalt
besonders in Jesus- Worten wie dem: ,,Ich lebe und ihr sollt auch leben* (Joh. 14,19), oder je-
nem: ,,Ich bin die Auferstehung und das Leben ...“ (Joh 11, 25)!°

Wenn wir versuchen, dem paradoxen Befund standzuhalten — und ihn also nicht auf dem We-
ge einer theologie-geschichtlichen Entwicklung innerhalb des Neuen Testaments entschérfen
— dann werden wir uns gerade an der entscheidenden Stelle von neuem auf das Geheimnis
jener reinen Passivitit gewiesen sehen, die wir in Bezug auf sein Leiden und Sterben zu be-
denken hatten. Als der in letzte Ohnmacht und Niederlage Ausgelieferte, ja, als der Gestor-
bene und Begrabene bedarf er des allméchtigen Eingriffs vom Vater her, ,,muf3 er am dritten
Tage auferweckt werden. Gerade ithm, dem bis in die Fluchtiefe des Kreuzes Erniedrigten, wi-
derfdhrt die Erhohung von Gott her (Phil. 2, 9). Zu ihm als dem in die Gottverlassenheit
Preisgegebenen spricht der Vater im Tatwort der Auferweckung das Ja und Amen, das ihn als
den offenbart und bestétigt, der er ist, als den Sohn.

Aber eben darin, dal} er als der offenbar wird, der er ist — der er war! —, ist schon die Gestalt
der Wahrheit zur Stelle, die das Nicaenum iiberleuchtet, die ,,aktivische®. Allein als Liebes-
Aktion Gottes, allein unter dem Vorzeichen ewiger gottlicher Spontaneitét, war es ja zu ver-
stehen, dal der Sohn als der Fleischgewordene sich so ,,entduflern®, so ,,erniedrigen®, so ,,pas-
siv* werden konnte. Diese reine Aktivitit des Erbarmers hilt sich durch Tod und Hoélle durch.
Als der ,,Durchbrecher aller Bande* erweist er sich als der Sieger! Seine Macht triumphiert in
der Ohnmacht, sein Leben im Tode durch den Tod hindurch. Ja, er ist der Lebendige, als den
Athanasius gerade ihn rithmt, der den Tod in seiner Doméne aufsucht, indem er das

38 Karl Barth hat recht, wenn er gegeniiber einer isolierten Kreuzestheologie sagt: ,,Man konnte sich — zuge-
spitzt gesagt — zur Not ein neues Testament denken, das iiberhaupt nur die Ostergeschichte und Osterbotschaft
enthielte, aber niemals ein solches, das sie nicht enthielte.” (K. D. III, 2, S. 531) tiberfliissig zu bemerken, daf3
auch fiir Barth die Osterbotschaft ihre Wahrheit und Realitit nur als die Botschaft von der Auferweckung des fiir
uns Gekreuzigten hat.

3 Eine Aufteilung der aktivisch und der passivisch bestimmten Aussagen auf bestimmte Schriften ist ohne Ge-

waltsamkeiten nicht moglich, obwohl die einen hier, die anderen dort vorherrschen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
50 05.06.2025



Todesfleisch zu seinem Fleisch macht und ihn entméchtigt. In seinem Tod wird er des Todes
Tod. Er erweist sich als der, der er von Ewigkeit her war und ist, der Lebendige.

Fiir unsere Logik sind die beiden Gestalten des Zeugnisses von seiner Auferweckung und von
seiner Auferstehung nicht in eins zu bringen. Wohl haben die Viter der Zwei-Naturen-Lehre
mit Recht darauf verwiesen, dal} er, der Gottmensch, an seiner Menschheit leidet, als Mensch
stirbt, und auf diese Weise das Paradoxon zu verstehen versucht. Wenn er aber als der an un-
sere Stelle Getretene, als der ,,eine Gott und Mittler zwischen Gott und Menschen* (1. Tim. 2,
5) nicht aufhort der zu sein, der er ist, in der Einheit seiner Person, so scheitert auch der Ver-
such einer solchen ,,Aufteilung® zwischen seiner Gottheit und Menschheit. Die beiden Gestal-
ten der Verkiindigung zielen auf ein und dasselbe Geheimnis seiner selbst als des Mittlers, der
in seinem Tod unseren Tod starb, und mit seinem Leben unser Leben wiederbrachte. Hier ge-
rade, wo das Geheimnis des Lebendigen sich nicht der rationalen, auch nicht der christolo-
gisch-rationalen Evidenz preisgibt, werden wir als die Hérer der Botschaft in beiderlei Gestalt
im Glauben zur anbetenden Anerkenntnis der einen Wahrheit gerufen, die Er selber, der Le-
bendige, fiir uns ist, und in ihm Gott selbst.

Das besagt aber: indem wir dem Zeugnis von der Auferweckung des Gekreuzigten, von der
Auferstehung des Begrabenen glauben, glauben wir an Ihn, den lebendigen Herrn selbst. Zu-
gespitzt gesagt, glauben wir nicht an die Auferstehung, sondern an den Auferstandenen! Das
will freilich nicht miflverstanden sein, so ndmlich, als ob wir an den Auferstandenen glauben
konnten, wenn wir der Botschaft von seiner Auferstehung den Glauben verweigerten. Jawohl,
wir ,,halten* die Osterbotschaft ,,fiir wahr*, nicht im Sinne eines intellektuellen opus opera-
tum, einer Leistung, wohl gar eines Opfers, das wir mit solcher Anerkennung vollbréchten,
aber in Ubereinstimmung mit dem Paulinischen Zeugnis von 1. Kor. 15: ,Ist aber Christus
nicht auferstanden, so ist unsere Botschaft leer* (nichtig, eitel, unwahr!), ,,so ist auch euer
Glaube leer (1. Kor. 15, 14). Man muf3 den Apostel schon in einer fiir ihn hochst fatalen
Weise von der durch ihn selbst erreichten Hohe seiner Theologie abgestiirzt sein lassen, wenn
man leugnen will, daB3 fiir ihn der Glaube an die Auferstehung gegriindet ist in der Faktizitdt
der — von so vielen Zeugen bezeugten, — Auferweckung des Gekreuzigten (1. Kor. 15, 1-8).
So wahr der Glaube ,,personal® bestimmt ist, 148t er sich doch nicht 16sen von jenen Heils-
Tatsachen, die eben durch Thn, den sie Wirkenden und darin Handelnden sind, was sie sind.
Der Glaube an den lebendigen Herrn kann sich nur von seiner Auferstehung her verstehen,
niemals aber seine Auferweckung von dem Glauben her, der sein Verstindnis des Gekreuzig-
ten darin etwa nur zum Ausdruck bréichte. Die Tat Gottes hat und behilt die in Gottes Ewig-
keit gegriindete Prioritdt vor all unserm Glauben, Bekennen und Verstehen, das nur durch
Gottes gnidiges Handeln seine Moglichkeit, Wirklichkeit und Wahrheit erhilt.

Prioritdt, wie sie in Gottes ewigem Ratschluf gegriindet ist, wird durch einen, fiir das Nicae-
num gerade im Zusammenhang mit dem Satz von der Auferstehung hochst bemerkenswerten
Hinweis unterstrichen:

Kata tag I'pagdc
secundum scripturas
nach der Schrift

Der Verweis auf die Schrift mochte an dieser Stelle etwas Unerwartetes haben. Wer in dem
Wort ,,Auferstehung® etwa doch das Licht einer Idee leuchten sieht, muB3 ihn als befremdend
und storend empfinden, da er ja im Gegensatz zu allen zeitlosen, ideologischen Wahrheiten,
an die Vor-Geschichte erinnert, die auf die Auferstehung des Gekreuzigten hinzielt. Fragen
wir nach dem Zusammenhang zwischen Schrift und Auferstehung, so werden wir im Sinne

des Bekenntnisses als erstes bestimmte Schriftstellen im Ohr haben miissen, in denen die

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
51 05.06.2025



Schrift als Zeuge fiir die Wahrheit der Auferstehung aufgerufen wird, allen voran wohl das
Zeugnis, das Paulus weitergibt, wie er es selbst empfangen hat, ,,da3 Christus gestorben ist flir
unsere Siinden nach der Schrift, und daB3 er begraben wurde, und dal3 er auferweckt wurde am
dritten Tage nach der Schrift” (1. Kor. 15, 3). Wenn wir in diesen Aussagen auf dem Urge-
stein aller spiteren Bekenntnisse stehen diirften, so ist die Stelle Luk. 24, 45—46 darin beson-
ders eindringlich, da3 den fiir das Geheimnis der Schrift b/inden Jiingern das Verstdndnis erst
erschlossen werden mulf} durch den, der selbst das Geheimnis der Schrift ist: ,,Dann eroffnete
er ihnen das Verstdndnis, die Schriften zu verstehen, und sprach zu ihnen: so steht es geschrie-
ben, und so mufite der Christus leiden und von den Toten auferstehen am dritten Tage.* In
dem Gespriach mit den Emmaus-Jiingern 6ffnet der unerkannt mit ihnen wandelnde Auf er-
standene das Verstidndnis fiir die Schriften als das Zeugnis fiir den Christus, der leiden und zu
seiner Herrlichkeit eingehen ,,mullte (24, 26-27). Es ist das 53. Kapitel des Jesajabuches, des-
sen zwiefaches, durch die Erh6hung des Gottesknechtes bestimmtes, iber sich selbst hinaus-
weisendes Geheimnis dort leuchtet.

Das fiir unsere Frage Entscheidende meldet sich in dem &d¢1, dem ,,muBte nicht Christus ...*
das schon das Vorzeichen jener Leidens-Weissagungen bildet, die den Weg des Christus nach
Jerusalem als einen vor gezeichneten Weg weisen. Nicht nur der Weg an das Kreuz, sondern
auch die Auferweckung des Menschensohnes (Matth. 16, 21 und die entsprechenden Stellen)
wird den dafiir tauben Jiingern durch ihn, den Christus Jesus selbst, als der ihm vorgezeich-
nete Weg aufgewiesen. So wahr dieses ,,mufste* in einem ,,wollte* von Ewigkeit her griindet,
und nicht etwa die Unausweichlichkeit eines tragischen Schicksals meint, ist es das Bekennt-
nis zu dem vorgeschriebenen, in Gottes ewigem Liebes-Ratschlu3 vor-bestimmten Weg. Die
Schrift aber wird — wie durch das ganze Evangelium hindurch — zum Kronzeugen dafiir aufge-
rufen, da3 der Christus, der den Gottesweg als den Heils weg fiir uns geht, diesen Weg bis zu
dem Ende gehen muB3 und wird, das in jenen Anfang verschlungen werden muf3 und wird.

Dabei 148t die Harte dieses ,,muf3te ihn nicht nur der Kreuzigung ausgeliefert, sondern auch
auf den Allmachtsakt der ihm als dem Menschgewordenen widerfahrenden Auferweckung an-
gewiesen sein. Es ist eben nicht so, dal} er nur einen Tunnel zu durchschreiten hétte, dessen
lichten Ausgang er schon sieht; sondern in letzter Leidens-Realitdt muf3 die Tiefe durchlitten
werden, die doch aus letzter gottlicher Notwendigkeit in die Freiheit miindet, aus der sie iiber-
nommen wurde.

Gerade weil das, was hier geschieht, nicht nur im Zeichen des fiir menschliche Erfahrung, fiir
menschliches Denken und Vorstellen Unmdglichen steht, sondern die Kontinuitét der Ge-
schichte Gottes mit uns in Frage gestellt ist, wird die Schrift als Kronzeuge Gottes fiir die
Kontinuitit des Weges aufgerufen, den Gott in dem Christus Jesus durch Tod, Holle und Grab
hindurch als den Weg geht, auf dem und durch den die dem Todesgericht Verfallenen gerettet
werden. So wird nicht nur die Kontinuitdt der Heilsgeschichte bezeugt. sondern die sie set-
zende und durchwaltende, in ihr sich sieghaft durchhaltende Treue Gottes, der zu seinem
Worte steht.

Wir sind damit keineswegs an jenes, schon in der alten Kirche wuchernde Schrift-Verstdndnis
gebunden, daB buchstiblich genommene Prophezeiungen®” , haargenau* ihre beweiskriftige

40 Wir werden es nicht mit dem, einem direkten Nachweis verhafteten Schematismus halten, der einen Hollaz,
unter dem Vorzeichen der Theorie von der Verbal-Inspiration, sagen lie3, dal Jesus Christus der wahre Messias
sei, auf den alle Weissagungen (vaticinia!) des Alten Testaments wie nach dem Lineal (ad amussim!) zutreffen.
Die wahre Ubereinstimmung zwischen ,,Weissagung® und ,,Erfiillung® hiillt das Christus-Zeugnis in ein Geheim-
nis, das sich nur dem Glauben im Héren des Evangeliums 6ffnet. So wie es sich nicht der direkten Beweisbarkeit
ausliefert, will es auch nicht fiir apologetische Beweiskiinste in Anspruch genommen werden, bei denen es nicht

ohne die sattsam bekannten Gewaltsamkeiten gegentiber der Schrift abgeht. Erst in dem Licht, das von der
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
52 05.06.2025



Erflillung in der Geschichte des Christus Jesus finden lie3, und damit das nur dem Glauben
zugéngliche Geheimnis der Offenbarung gleichsam publizieren zu konnen meinte. Wohl aber
sind wir auf die Fingerzeige der ,,Schriften* gewiesen, die — fiir das geheilte und gedffnete
Auge des Horers gottlicher Rede! — in die Gottes-Richtung weisen, auf ihn, der als der Chris-
tus Gottes diesen Weg gehen, gekreuzigt werden und am dritten Tage auferstehen muf3te, —
»auf daB} die Schrift erfiillet wiirde* (Matthaeus!). Die Schrift hat damit als das in Menschen-
Mund gelegte Wort Gottes in aller seiner Menschlichkeit eine im eminenten Sinne Aeilsge-
schichtliche Funktion. Diese Funktion des Kronzeugen fiir die Wahrhaftigkeit und Treue Got-
tes ist es, die in unserem Bekenntnistext mit den Worten bekriftigt wird: ,,nach der Schrift®.
So gerade ist das Schriftzeugnis der sich unwiderstehlich durchhaltenden Retter-Bewegung
verhaftet, die ihn, den Auferstandenen, den zur Rechten Gottes Erhohten werden 14t.

Kol avelBovTa €ig ToVg ovpavolg kol kabelopevov €k de&idv tod Tlatpoc.
et ascendit ad coelos; sedet ad dexteram patris
und ist aufgefahren gen Himmel, und sitzet zur Rechten des Vaters

Haben wir noch gegenwirtig, was die ganze Bewegung nach ,,unten®, die Bewegung der Des-
zendenz Gottes einleitete und bestimmte, jenes kateAddvta, descendit, ,,stieg hinab* vom
Himmel? Im Griechischen und Lateinischen dringt sich die Entsprechung von Deszendenz
und Aszendenz, von Abstieg und Aufstieg schon sprachlich uniiberhorbar auf. Wir mogen so-
fort das Jesus-Wort von Joh. 3, 13 im Ohr haben: ,,Niemand ist hinaufgestiegen in den Him-
mel als nur der aus dem Himmel Herabgestiegene, der Sohn des Menschen.* So wenig wir
das Geheimnis jener Deszendenz der Vorstellung einer raumlichen Abfahrt zu unterwerfen
haben, so wenig das der Aszendenz einer himmlischen Luftreise. Das Geheimnis dieser ,,Auf-
fahrt“ ist groBer als das, an das antike Weltbild gebundene, visiondre Erlebnis der Jiinger
(Luk. 24, 50—53).

Gerade der Bezug der ,,Auffahrt* auf die ,,Niederfahrt* wird uns den Weg zu der Wahrheit
weisen, die hier bekannt werden will und darf: dal ndmlich gerade der Erniedrigte der Er-
hohte wird. Der Hinabgestiegene, er, derselbe, ist der ,,iiber alle Himmel Hinaufgestiegene,
auf daB er alles erfiillte” (Eph. 4, 10 in der Bezogenheit auf Ps. 68,19). Gerade als der Sich-
EntduBernde und Erniedrigende, der den Tiefenweg des Gehorsams stellvertretend ging, wird
er der Erhohte, dem der Name iiber alle Namen gegeben ist (Phil. 2, 5—11). Der Mythos und
die Wahrheit Gottes scheiden sich an dieser Selbigkeit des Knechtes und des Herrn. Wenn er
in der Auferstehung offenbar wird als der, der er ist, so entspricht seinem Abstieg sein Auf-
stieg, so kommt ihm als dem fiir uns der Holle Preisgegebenen der Thronsitz zur Rechten Got-
tes zu. liberfliissig zu sagen daB hier alle rdumlichen, ja, alle irdischen Vorstellungen dahinten
zu lassen sind. Nicht tiberfliissig diirfte es dagegen sein, zu bedenken und zu behalten, daf3
sich das ,,Fiir uns* als das Vorzeichen der Geschichte Gottes mit uns so gerade durchhilt. So
gerade werden wir, die in Kraft seiner Stellvertretung Mitgekreuzigten (Rom. 6, 6; Gal. 2, 19)
als die Mit-Auferweckten zu Mit-Erhohten, zu Teilhabern seines Sieges.

Ehe wir aber das von seiner Verherrlichung zur Rechten Gottes auf uns fallende Licht beden-
ken, gilt es zu beachten, was sich im Text des Bekenntnisses nur indirekt meldet, ndmlich die
Frage nach dem Verhéltnis zwischen seiner Auferstehung und seiner ,,Auffahrt”. Offenkundig
ist hier keine Identifizierung gemeint, so dall dann beide Ausdriicke nur verschiedene Be-
zeichnungen fiir die eine ,,Erhohung® wiren. Hier geht es vielmehr um die, modernem theolo-
gischem Denken — insbesondere einer punktuellen, auf den Augenblick konzentrierten Es-
chatologie — so anstoBigen Akte, die nicht nur den Weg des Erniedrigten, sondern auch des Er-
hohten in seiner Geschichtlichkeit bestimmen. Es ist miifig festzustellen, daf diese Akte nicht

Auferstehung her fillt, leuchten in ,,den Schriften die Pfeile auf, die auf dieses Licht hin weisen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
53 05.06.2025



historisch greifbar und objektivierbar sind. Von entscheidender Bedeutung ist es aber, die
,»Akte“ — Auferstehung, Himmelfahrt, Wiederkunft! — nicht in eine ideologische Interpreta-
tion aufzulosen, bei der die Erhdhung sich einfach als die andere Seite der Erniedrigung dar-
stellte. Die Geschichte Gottes mit uns verlauft in Akten, die als solche weder spekulativ noch
historice verifizierbar sind.

Wir werden zwischen dem resurrexit und dem ascendit, zwischen Auferstehung und Auffahrt
das Geheimnis der ,,40 Tage“, wie sie in der Schrift bezeugt werden, zur Stelle zu denken ha-
ben, als die Zeit seiner Erscheinungen fiir die Seinen. In Kraft seiner Selbst-Vergegenwirti-
gung tritt er, der Auferstandene, flir die Seinen in Erscheinung. Nicht ihr visionéres Erlebnis
146t ihn erscheinen; sondern das Licht seiner Gegenwart 6ffnet ihr blindes Auge und besiegt
ihren zweifelnden Klein-Glauben. So sind diese 40 Tage ebenso vom Licht seines Sieges wie
seines Erbarmens erfiillt, und in dem allen von dem Licht seiner Selbst-Offenbarung als des-
sen, der er ist: der Retter, der Herr.

Der Herr — der Hohepriester, das ist die Wahrheit, die in der Aussage von dem ,,Sitzen zur
Rechten Gottes™ leuchtet. Die Rechte Gottes, die den Sieg behélt (Ps. 118, 15-16), bezeichnet
ebenso Gottes Allmacht wie seine Wahrhaftigkeit (Jes. 62,8) und Treue, ebenso seine Majes-
tat wie sein hilfsbereites Erbarmen (Ps. 20, 7; Ps. 139, 10). Wenn der in die letzte Niederlage
des Kreuzes Preisgegebene als der zur Rechten Gottes Erhohte bezeugt wird, dann eben in der
Herrlichkeit und Gottlichkeit Gottes selbst. Darauf zielt der messianisch gehdrte Psalm: ,,es
sprach der Herr zu meinem Herrn* (Ps. 110, 1), wie ihn sonderlich das Zeugnis des Hebrier-
briefes aufnimmt. Jenes 6poovG10G ,,wesenseins*, das ihn als deum de deo, Gott von Gott,
riihmte, hilt sich hier durch, wie es von Ewigkeit zu Ewigkeit in Kraft ist. Wir brauchen uns
wahrhaftig nicht kindlichen, lokalen Vorstellungen von einem in den Himmeln placierten
Thron Gottes hinzugeben, um zu héren, was hier zu horen ist, ndmlich die Wahrheit, dal3 ge-
rade Er, der zutiefst Erniedrigte, als der zur Rechten Gottes Erhohte in seiner gottlichen Herr-
lichkeit regiert, wie Gott regiert, Er, der Sohn, in der Einheit mit dem Vater durch den Geist.,

Das ,,Sitzen zur Rechten Gottes* will ja nicht in ein ewig-starres Bild verzerrt werden, son-
dern bezeichnet das aktual ausgeiibte Regiment des Herrschers als des ,,Herrn aller Herren
und des Konigs aller Konige* (Offbg. 17, 14). Diese seine ewige Konigsherrschaft will aber
nicht in einer abstrakten Absolutheit, nicht etwa in einer ,,absoluten* Willkiir verstanden sein,
sondern unter dem Vorzeichen seines Fiir-uns-seins. So wahr er an unsere Stelle trat, tritt er
fiir uns ein. Er, der ewige Konig, ist der ewige Hohepriester. Gerade als diesen ,,gro3en Ho-
henpriester bezeugt der Hebréerbrief (4, 14 ff.) den, der ,,die Himmel durchschritten hat*, ihn
aber in seiner Selbigkeit und Identitit mit dem an unserer Stelle Versuchten, der sich selber
als das einmalige Opfer darbrachte (Hebr. 7, 26—27). Alles héingt hier daran, dall wir wirklich
ihn, den Hohenpriester des Selbst-Opfers in dem ewigen, zur Rechten Gottes erh6hten Hohen-
priester erkennen. Jede Trennung miiflte den Logos in den Mythos, die Wahrheit Gottes fiir
die von ihm so geliebte Welt in ein numinoses ,,Himmelsbild* unserer Sehnsucht verwandeln
und verfélschen.

So gerade werden wir die ewige Gegenwart des Erhohten und seine Selbst-Vergegenwirti-
gung und Selbst-Mitteilung im Wort und Sakrament nicht im Widerspruch, sondern in der
Aktualitét seines hohen- priesterlichen Waltens und seines koniglichen Regiments verstehen.
So werden wir ihn, den fiir die Welt Dahingegebenen, in seinem Fiir-die- Welt-sein, nicht nur
als den Herrn der Kirche, sondern als den heimlichen Erhalter der Welt glauben, die dem Tage
seiner zweiten Epiphanie entgegengeht. Damit stehen wir denn vor der, einen letzten Horizont
aufreilenden Aussage dieses christologischen Artikels, die uns auf ihn als den Wiederkom-
menden weist.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
54 05.06.2025



Kol TAY EpyOUEVoV Hetd d0ENG

Kpivar {®VTOG Kol VEKPOVG

et iterum venturus est in gloria,

iudicare vivos et mortuos,

Und wird wiederkommen mit Herrlichkeit
zu richten die Lebendigen und die Toten.

,Ja, ich komme bald* (Oftbg. Joh. 22, 20), — das ist das letzte Wort der Schrift, deren erstes
Wort das Schopferwort Gottes ist, und deren Zentrum die Botschaft von der Auferstehung des
Gekreuzigten ist. Auf jene erste Zeit glithender Nah-Erwartung, die sich dem Wiederkommen-
den tiglich entgegenstreckte, folgte eine Zeitstrecke, in der sich die Kirche Jesu Christi in der
Welt einzurichten und mit ihr — trotz allem — zu arrangieren begann. Durch lange Epochen
hindurch blieb der Satz von der Wiederkunft zwar Bestandteil der tradierten orthodoxen Kir-
chenlehre, wurde aber mehr von Auf3enseitern, oft genug von Sektierern, durchgehalten, als
daB3 er den Pulsschlag im Glauben und Hoffen der Gemeinde gegeben hitte. Ja, und dann
fiillte die ungeheure, aller geschichtlichen Wirklichkeit und menschlichen Weltanschauung
widersprechende Verheilung je von neuem das Ohr eines Horenden! Immer da, wo im Ge-
gensatz zu aller menschlichen Leistungs-Religion und den Illusionen frommer Sehnsucht das
,,Christus unica spes von neuem durchbrach, wie etwa bei Luther, wurde der Satz des Philip-
per-Briefes: ,,Der Herr ist nahe, plotzlich wieder ,,eschatologisch®, trotz und nach allem wie-
der im Licht der verheilenen Wiederkunft des Herrn gehort. Inmitten des in seiner offiziellen
Theologie und verbiirgerlichten Religiositét fiir diese VerheiBung ertaubten 19. Jahrhunderts
wartete da plotzlich einer so real auf den Kommenden, wie der alte Blumhardt es tat. Und
dann brach im ersten Drittel unseres Jahrhunderts auch in der Theologie — unter sehr entge-
gengesetzten Vorzeichen (Albert Schweitzer und Karl Barth!) — die eschatologische Frage von
neuem auf, freilich doch so, dal man im Ernst fragen mu3: Wer wartet — in der Epoche der
Entmythologisierung und des Existentialismus, des Orthodoxismus und des Neo-Historismus
— wirklich auf den kommenden Herrn?! Wohl ist der Mensch dieser unserer Zeit so in den
Schraubstock genommen, dal} er — auf jeder Seite von Abgriinden zuriickgeschreckt — nicht
mehr zu sagen weil, was er heimlich wiinschen diirfte,- aber auch die apokalyptische Signatur
des Zeitalters geniigt offenbar nicht dazu, um diese Hoffnung, die doch der Kirche und der
Welt allein Zukunft eroffnet, neu zu entziinden.

Ja, seine Wiederkunft in Herrlichkeit 146t sich nicht vorstellen und seine Zukunft in unserem
Zeitbegriff nicht denken! Das Ende, das er setzt, und der Anfang, den er herauftiihrt, lassen
uns mit allem, was wir vom Anfang und vom Ende denken und dichten, scheitern. Die in ihm
und mit ihm verheillene Zukunft leuchtet quer durch alle Verjenseitigungen und Verdiesseiti-
gungen hindurch, in denen die christliche Hoffnung verfélscht wurde und verfalscht wird. Es
geht wahrlich nicht darum, daf eine von aller Welt mitleidig verlachte, ignorierte oder ver-
folgte Schar allen Enttduschungen zum Trotz an dem tradierten Bekenntnissatz eigensinnig
festhielte, son- dem eben um das ,,Christus unica spes*, darum, dal} er selber, der Gekom-
mene, der Gegenwirtige, als der Kommende die eine, ganze Hoffnung Gottes fiir uns ist.

Mit letzter, in ewiger Freiheit gegriindeter Notwendigkeit strebt jene grole Bewegung dem
mit der Wiederkunft gesetzten téhog, dem die Geschichte Gottes mit der Menschheit vollen-
denden Ziel zu. So wahr fiir das Bekenntnis der Weg des Retters in den ewigen Wesenstiefen
Gottes selbst gegriindet ist, 146t es ihn lobpreisend in die Herrlichkeit einmiinden, die dem
Sohne Gottes wesenseigen ist. Genauer gesagt: Das Bekenntnis preist ihn mit der Schrift als
den, der in seiner gottlichen, ihm wesenseigenen Herrlichkeit unmittelbar evident werden und
darin die Gottheit Gottes zur unwidersprechbaren, unbezweifelbaren Evidenz bringen wird.

Als der Fleisch-Gewordene und der Gekreuzigte ist er der zutiefst Verhiillte. Was auf dem

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
55 05.06.2025



Weg des Erniedrigten zur Anschauung kommt, ist die Niederlage Gottes in der Welt. Der in
seiner Welt ohnmaéchtige Gott ist es, der sich in ihm dem Triumph der Welt preisgegeben sein
1a6t. Ja, so wahr er, der in gottlicher Vollmacht Siinden vergab und Tote auferweckte, in sei-
ner Auferstehung sich als der Sieger erweist, so wahr doch in einem Geheimnis, das auch die
Geschichte seines Siegeszuges in der Verkiindigung des Evangeliums tief verhiillt. Die Er-
folge, wohl gar die Machtsiege seiner Kirche sind ja nicht identisch mit seinem Sieg. Seine
Herrschaft verbirgt sich unter immer neuen Niederlagen in den Martyrien derer, die seinen
Endsieg nicht sehen, sondern glauben, und die Hoffnung auf ihn sterbend durchhalten.

Immer von neuem ist in tausend Mif3deutungen und Zweideutigkeiten, nicht nur in Ablehnung
und Verfolgung sondern auch in einer zutiefst verlogenen Indienstnahme seines Namens fiir
menschliche, ideologische und religiose Zwecke, in Frage gestellt, wer er ist. Mit und in ihm
ist aber der Gott in Frage gestellt, als dessen Sohn und Gesandter er kam. In und mit ihm wird
Gott gehalit, verlacht, ignoriert, der Name Gottes als der Deckname noch fiir den Eigenzweck
der Kirche, die liber ihn und seine Wahrheit meint verfiigen zu konnen, mifbraucht. So wahr
der Glaube ihn als den anerkennt und anbetet, der er ist, so wahr die auf ithn hoffende Ge-
meinde durch alle Versuchungen und Anfechtungen hindurch, von ihm gehalten, an ihm fest-
hilt, so schreit doch nicht nur die Welt-Geschichte, sondern die Geschichte seiner Kirche
selbst nach dem Tag, an dem evident werden wird, wer er ist, und damit in eins, daf8 Gott Gott
ist.

Nein, der Satz von der Wiederkunft Christi in Herrlichkeit besagt nicht den gloriosen Ab-
schluB eines von der menschlichen Sehnsucht in mythologischen Vorstellungen gedichteten
Mysterienspiels, sondern die letzte, endgiiltige Selbst-Offenbarung Gottes in seiner unverhiill-
ten Herrlichkeit. Da3 Gott Gott ist, nicht irgendein von menschlicher Religiositét gedichtetes
und gedachtes Gottesbild, sondern sein Gott, der Gott und Vater Jesu Christi, als unser Gott
Gott ist, — das soll unwidersprechbar, unwiderlegbar, unbezweifelbar offenkundig und mani-
fest werden. Was wiegt die ganze Weltgeschichte mit all ihrem Glanz und Grauen, mit ihrem
Widersinn und Wahnsinn, ithren Scheinerfolgen und Liigen-Triumphen, ihren Anldufen und
Abstiirzen, ihren ,,Himmeln* und ihren ,,H6llen* gegentiiber diesem Einen: Gott ist Gott?!
Dies soll evident werden, — nein, Er, er selber in seiner Herrlichkeit will und wird offenbar
werden, und in seinem Licht der ganze Weg, den Gott mit seiner Welt und seiner Menschheit
gegangen ist. Es geht hier wahrhaftig um mehr als um das vielberufene ,,neue Selbstverstind-
nis* des Menschen. Es geht um Gott in seiner Géttlichkeit. An dem neuen Selbstverstidndnis
konnten wir ebenso wie an der eigenen Seligkeit einigermallen desinteressiert sein, wenn wir
ganz und letztlich an Gott in seiner Gottlichkeit ,,interessiert” wéren, daran, da3 Gott in seiner
Gottheit vor aller Welt, in seiner Welt, die ihn in ungeheuerlicher Weise leugnete und exmit-
tierte, endlich und endgiiltig offenbar wird. Darin wird dann auch fiir die so ,,Interessierten
die ewige Seligkeit inkludiert sein. Denn daf3 Gott Gott ist, fiir uns Menschen Gott ist, das ist
die ewige Seligkeit. Der Satz von der Wiederkunft ist der cantus firmus der christologischen
Doxologie.

Dabei handelt es sich eben nicht um ein Postulat der religiosen, nunmehr der christlichen
Sehnsucht. Im Zeichen der Postulate stehen jene Geschichts-Interpretationen, die in ihrem ge-
waltsamen Optimismus die Zukunft des Menschengeschlechts meinen prognostizieren, bzw.
mit den Mitteln der menschlichen Vernunft herauffiihren zu konnen. Die christliche Hoffnung
im Zeichen des kommenden Herrn ist von aller Illusion ebenso weit entfernt wie von der Re-
signation, die meint, Gottes Welt ihrem Unheils-Gefille des Abfalls iiberlassen zu konnen.
Der Gekommene, der in die tiefste Tiefe Hinabgekommene selbst ist der Grund dieser Hoft-
nung, die er selber, der im Wort und Sakrament Gegenwiértige ist. Seine Gemeinde ist die Fa-
ckeltrigerin dieser Hoffnung, nicht nur inmitten der Welt, sondern fiir die Welt. Die Taten ih-

rer Liebe sind die praktizierte Hoffnung auf den kommenden Herrn.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
56 05.06.2025



Die Gemeinde des zweiten Advents 146t sich durch den, ihre Hoffnung scheinbar widerlegen-
den Aspekt der Wirklichkeit nicht beirren. Die Unmdglichkeit, die Wiederkunft in Herrlich-
keit sich vorstellen zu kdnnen, ist nicht im geringsten ein Gegenbeweis gegen ihre Wahrheit.
Eine im voraus vorgestellte ,,Herrlichkeit* wire nicht die Herrlichkeit Gottes. Die Antizipa-
tion der Herrlichkeit Gottes wiirde, wenn sie moglich wire, todlich sein. Eine in unserem
Zeitbegriff denkbare Zukunft wire nicht seine Zukunft. Er, der Kommende selber, ist die Zu-
kunft, die er herauffiihrt. Seine Wieder-kunft ist nicht weniger ,,unmdglich* als seine Ankunft.
Die Anfechtung der Gemeinde des zweiten Advents durch die Zeit entspricht der Anfechtung
der Gemeinde des ersten Advents, die von Geschlecht zu Geschlecht auf die Ankunft des
Messias wartete, bis einem Greis die Augen fiir das Kindlein gedffnet wurden, das er in sei-
nen Hinden halten durfte (Luk. 2, 25 ff.). Alles, alles strebt diesem Endziel Gottes, der Herr-
lichkeitsepiphanie des Christus Jesus zu. Das wahre, unerkannte, in Vorzeichen nur den Ho-
renden und Glaubenden, Wartenden und Hoffenden signalisierte Ende bestimmt das unauf-
haltsame Gefille der Geschichte, als deren Herr er offenbar werden wird, der sie von Anbe-
ginn her schuf und regierte. Ja, Er, der Retter und Vollender, wird ihr Richter sein.

Kpivar {®dVTOG Kol VEKPOUG
iudicare vivos et mortuos
zu richten die Lebendigen und die Toten.

,Der grofle und furchtbare Tag des Herrn* (Joel 2, 31 bzw. 3, 4; Maleachi 4, 5), dessen Name
fiir die ihn Anrufenden die einzige Moglichkeit der Rettung sein soll, wird also im Zeichen
dieses Namens, des Christus Jesus, stehen. [hm, dem Sohn, ist das Gericht vom Vater {iberge-
ben (Joh. 5, 22). Der Tag des Kommenden ist der kommende Gottestag, der nicht der Tages-
reihe der Zeit zugehdrt und doch iiber sie hineinbricht, alle Endlichkeit durch seinen Anfang
endend. Als aller Tage letzter Tag wird er der ,,jiingste Tag sein, in Kraft des Einbruches der
Ewigkeit, die das Letzte in das Erste verschlungen sein 148t. Der ,,Anfang®, der in der Aufer-
stehung des Gekreuzigten bereits die Todes-zeit durchbrach und den alten Aon endete, wird
nunmehr als der Anbruch der Ewigkeit die ,,neue* Zeit, die Gotteszeit fiir den neuen Men-
schen, den neuen Himmel und die neue Erde sein. Die Ewigkeit Gottes wird als die Gotteszeit
die Zeit seiner versohnten Welt, seiner erlosten Geschopfe sein. —

Wie sollten wir von dieser Authebung der Todes-Zeit, in der wir jetzt unsere vergehende
Existenz haben, anders reden konnen als in der Aufhebung unseres Zeit-Verstdndnisses? So
wahr der Glaube, in Kraft jener Gleichzeitigkeit, in der der Auferstandene durch seine Selbst-
vergegenwirtigung im Wort und Sakrament die Seinen mit ihm leben 148t, ,,jetzt* schon an
seiner Ewigkeit partizipiert, scheitern und stammeln wir doch bei dem Versuch, die Ewigkeit
als die Zeit unserer neuen Existenz in einem neuen Sein und Wesen denken zu wollen. Wir
miifiten den ,,jlingsten Tag* antizipieren kdnnen, wenn es uns gelingen sollte, sein leuchtendes
Geheimnis in unserer Erkenntnis zu durchdringen. Gerade da, wo uns das Licht der iiber-
schwenglichen VerheiBung trifft, ist uns ein uniiberhdrbares ,,Halt* zugerufen, das Halt jenes
Gerichtes, das nicht nur der Zeit, sondern auch allem, was sie in sich schlief3t, die Grenze
setzt. Nicht wir sind es, die diese Grenze {liberschreiten, sondern Er, der Kommende Herr! Er
allein verwandelt die Todes-Grenze in die Lebens-Grenze, das Gericht in die Rettung, Er, der
an unserer Stelle gerichtete Richter.

Wenn wir gerade die auf uns wartende Gnade nicht in ein billiges Gnaden-Prinzip verfalschen
wollen, sondern sie in der souverdnen Freiheit der Majestét des Gerichts-Herrn respektieren,
werden wir als erstes zu horen haben: der Retter ist der Richter, dem wir entgegen gehen.
Nicht erst die alte Kirche sieht ihn — man denke an die frithen Darstellungen des Christus-
Pantokrator in der christlichen Kunst! — in seiner Richter-Majestét. Das Neue Testament

selbst verkiindet ihn als den, dem das Gericht {ibergeben ist, als den Gerichtsherrn des

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
57 05.06.2025



kommenden Gottesgerichtes, dem keine Kreatur entgehen wird. Wohl wurde gerade sein
Richter-Amt nur allzubald dahin verfalscht, da3 der Retter, als den ithn das Evangelium be-
zeugt, in einen Richter zuriickverwandelt wurde. Wohl fliichtete sich eine pervertierte From-
migkeit der Gottes-Angst von einem zum Schrecken gewordenen Mittler zu tausend Vermitt-
lern und Fiirsprechern, zu Maria und allen Heiligen. Wiederum wurde die gro3e Wiederentde-
ckung der allein rettenden Gnade, die im Zentrum der Reformation leuchtet, nur allzu schnell
ihres unverfiigbaren Wunders beraubt, bis dahin, daf der Jiingste Tag in das fiir alle selbstver-
standliche, himmlische Happy-End einer domestizierten Religiositdt verwandelt wurde. So
wahr ,,der groBBe und furchtbare Tag des Herrn* durch den an unserer Stelle gerichteten Rich-
ter zum Freudentag werden soll ,,fir alle, die seine Epiphanie lieb haben* (2. Timoth. 4, 8), so
doch nicht auf die Weise, dall wir ihn seiner Richter-Herrlichkeit entkleideten und seinen Na-
men als das billige Vehikel unserer Selbst-Begnadigung milbrauchten. Wer das jiingste Ge-
richt leugnet, leugnet die jiingste Gnade.

Warum aber ist dem Sohn das Gericht iibergeben? Warum ist der Retter der Richter? Wiirde
es uns nicht viel eher verstandlich sein, da3 der Vater das letzte, endgiiltig entscheidende
Wort sprache, nachdem durch den Sohn und in dem Sohn die rettende Moglichkeit allen ange-
boten wurde? Wir werden noch zu erkennen haben, daf3 gerade so die eine, wahre, einige Ret-
tung, das vor und bei und durch Gott giiltige Gnaden-Urteil verkannt und verpalit wiirde. Hier
gilt es zunichst die eine Seite des Gerichtes zu respektieren, ndmlich daf} die Siinde als Siinde
an ihm, dem Retter, vor ihn, denselben, als ihren Richter kommt. Das unendliche Gewicht der
Stinde und der Siindenschuld bemif3t sich nicht nach irgendwelchen moralischen oder religio-
sen Malstdben, sondern ist durch das coram Deo als das coram crucifixo bestimmt. Was es
um die Siinde als Versiindigung an und vor Gott ist, das wird in der Versiindigung an und vor
ihm, dem Gekreuzigten, offenbar. Die Siinde wiegt so schwer wie sein Kreuz, und so gerade
schwerer als Himmel und Erde und alles, was nicht Gott ist.*! Das letzte, furchtbare, unbe-
greiflich perverse keiner noch so radikalen Selbstanalyse zugéngliche — Wesen der Siinde,
wie sie an dem fiir uns zur Siinde Gemachten (2. Kor. 5, 21) aufgedeckt und gerichtet wird, ist
Gnaden-Feindschaft, Gnaden-Haf3. Das ist die Siinde, deren der verheilene Paraklet, der Hei-
lige Geist, die Welt {liberfiihren wird, ,,die Siinde, dal sie nicht an mich glauben* (Joh. 16, 8—
9). Nicht in der Gerichtsfurcht, sondern im Gnadenhal} kulminiert der Aufruhr gegen Gott. Ja,
der Retter, gerade er wird der Richter sein. Gerade das verworfene Heils-Angebot wird die
Anklage sein, die weg-geschlagene Retterhand das Gerichts-Urteil.

Die Unentrinnbarkeit des Gerichtes ist dadurch gesetzt, daB3 ,,alles Fleisch* dem Retter als
dem Richter entgegenlebt und stirbt. Nicht nur die Lebenden, sondern auch die Toten haben
vor diesem Richterstuhl zu erscheinen. Wiederum kommen nicht nur die Toten, sondern die
Lebendigen vor sein Angesicht zu stehen. Es gibt keine Flucht vor Gott, weder in den Tod
noch in das Leben. Keine Generation, weder alle gewesenen noch jene letzte, kann hier entrin-
nen, weder in die Vergangenheit noch in eine, den ,,Tag des Herrn* iiberholende Zukuntft. Es
ist eben nicht nur der Schrei nach einem letzten Tag der Gerechtigkeit, der aus all den Greueln
der Ungerechtigkeit, aus dem Meer von Blut und Tridnen der Weltgeschichte, aus den Seuf-
zern und dem Verstummen der Entrechteten angesichts der Triumphe von Rechtsverdrehung
und Rechtsbeugung zu Gottes Ohr empor steigt. Es ist etwas viel Ungeheuerlicheres und noch
in ganz anderem Sinne Unbegreifliches, was das Jiingste Gericht als das gerechte Gericht Got-
tes herauffiihrt, eben die Siinde der Welt an dem Retter, der ihr Richter sein wird. Nein, auch

41 Anselm, der wie kein anderer vor ihm das unendliche Gewicht der Siinde als Siinde an und vor Gott bekannte,
ist an der entscheidenden Stelle seines Gedankengangs zu der Erkenntnis vorgesto3en, daf3 sie Siinde an dem Ge-
kreuzigten ist, dessen freiwillig iibernommener Straftod schwerer noch wiegt als das unendliche Gewicht der
Stinde an Gott, weil Gott selbst in seinem freien Erbarmen sich in dem Sohn zu dem macht, der das Todesgericht

auf sich nimmt.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
58 05.06.2025



nicht die Weltgeschichte ist das Weltgericht, wie es eine zutiefst unglaubwiirdige Interpreta-
tion der Weltgeschichte postuliert, sondern der Retter ist der Welten-Richter, an dem die
letzte, die ewige Entscheidung fiel und fallt. Nur so kommt an den eschatologischen Horizont
die furchtbare Moglichkeit des ewigen Todes, in dem der Mensch sterben will, aber nicht ster-
ben kann, der ewigen Verdammnis des Menschen, der in der Zeit ohne Gott leben wollte, und
in der Ewigkeit ohne Gott leben mull (Mark. 9, 44).

Meinen wir wirklich, mit der Abweisung von Héllen-Fantasien, mit dem Aufweis der Unmog-
lichkeit aller unserer Vorstellungen oder auch ihrer ,,Entmythologisierung®, der Realitét des
Gerichtes entgangen zu sein? Aber es geht hier nicht um die Ausmalung von Hollen-Qualen,
wie sie eine selbstquilerische religidse Fantasie immer wieder in einer schrecklichen Verleug-
nung des Evangeliums als Bul3- und Bekehrungspredigt vorgenommen hat, sondern um die
Anerkenntnis, da3 gerade das Gnaden-Urteil bei dem Richter steht. Der unbegreifliche Frei-
spruch ergeht aus dem Munde dessen, bei dessen Majestit es steht, zum Tode zu verurteilen,
auf daB3 Gott Gott und der Glaube Glaube bleibe.

Recht verstanden war ja in allem bereits die andere Seite des Geheimnisses zur Stelle: Der
Richter ist der Retter! Wir betonten zunéchst: der Retter ist der Richter! Jetzt aber diirfen wir
das eigentlich und allein Rettende unterstreichen, dal3 gerade der Richter, dem wir entgegen-
gehen, der Retter ist. Wenn der Wieder-Kommende der Richter ist, dann ist es in diesem Wie-
der-Kommenden ja der in das Fleisch Gekommene, der fiir uns Gekreuzigte, Verfluchte und
Verdammte. Dann thront aber auf jenem Richterstuhl der an unserer Stelle gerichtete Richter.
Dann hat dieser Richter langst fiir den Angeklagten Partei genommen. Er hat sich mit dem des
Todes Schuldigen solidarisch gemacht. Er hat das Urteil bereits an sich selbst vollstrecken las-
sen. Er ist bereits in die Holle der Gottverlassenheit hinabgestiegen. Sein Tod ward dem Tod
schon zum Tode und der Holle zum Gericht. So wahr der fiir uns Gekreuzigte der Auferstan-
dene wurde, haben wir gerade diesen Richter als den Retter zu erwarten. Wir sind ja, in kraft
seiner stellvertretenden Selbst-Auslieferung an unsere Verdammnis, schon mit ihm gerichtet,
mitgekreuzigt, mitverdammt, und so mitauferweckt, freigesprochen und gerechtfertigt. ,,Wer
an ihn glaubt, wird nicht gerichtet* (Joh. 3, 18). Das Gericht liegt schon hinter uns, wie der
Tod schon hinter uns liegt. Wir gehen einem getdteten Tod und einer ausgebrannten Hélle
entgegen. ,,Wer aber nicht glaubt, der ist schon gerichtet, denn er hat nicht an den Namen des
eingeborenen Sohnes Gottes geglaubt* (Joh. 3, 18 b).

Dem zukiinftigen Gericht diirfen wir also entgegengehen als Menschen, die den Zuspruch des
vergangenen Gerichtes jetzt im Ohr haben. Der Gekommene kiindigt sich dem Glauben in sei-
ner Gegenwart als der Kommende an. Wir werden das im Zeichen seiner Zeit, der Ewigkeit
Gottes, stehende Geheimnis nicht kurzschliissig auflosen, indem wir nach der Logik unseres
Zeitverstindnisses entweder seine Gegenwart oder seine Zukunft hinweg argumentieren. Wir
werden nicht dem scheinbar so nahe liegenden Schluf3 verfallen: wenn denn das Gericht schon
hinter uns liegt, so findet ein zukiinftiges Gericht nicht mehr statt, so ist die Eschatologie auf
den im Zeichen letzter Entscheidung stehenden Augenblick zu reduzieren. So wahr ndmlich er
selber, der an unserer Stelle gerichtete Richter, die ,,Krisis* zum Glauben oder Unglauben, zur
Wahl zwischen Licht und Finsternis je im Augenblick des verkiindigten Evangeliums ist, so
wahr steht er als der Kommende uns bevor. Wir wiirden die Gewil3heit, daf}3 der Glaube das
Gericht hinter sich hat, in die Selbstsicherheit eines Wissens, eines Scheinwissens verwan-
deln, wenn wir das zukiinftige Gericht aus der Geschichte Gottes mit der Menschheit, mit uns,
streichen. Wir wiirden gerade aus dem Glauben fallen, wenn wir die Hoffnung verleugneten.
Das Ungeheuerliche und Rettende, das sich eben nicht der Logik unseres zeitlichen Denkens
ausliefert, liegt darin, dal wir dem Gericht entgegengehen, das wir schon hinter uns haben.
Wir haben den Richter als Retter zu erwarten, ihn den an unserer Stelle gerichteten Richter.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
59 05.06.2025



Gerade die Unentrinnbarkeit des Gerichtes wird uns also zur einzigen Zuflucht. Wir laufen
IThm in die Arme. Wire nicht Er der Richter, so wiirden wir hinter oder tiber ihm einen ande-
ren Richter zu gewirtigen haben. So wiiiten wir nicht, welchen Richters und welchen Gerich-
tes wir uns zu versehen hitten. Die Letztlichkeit, VerldBlichkeit und Unanfechtbarkeit dieser
Zuflucht ist eben damit gegeben, dall wir uns direkt in die unentrinnbaren Arme des Richters
geben, der uns langst als der Retter begegnet ist. Ja: der Richter ist der Retter. Das Begnadi-
gungsrecht ist in der Hand dessen, bei dem das Gerichts-Recht ist. Gerade weil bei ihm das
Begnadigungsrecht ist, hat er die letzte, ewige Richter-Gewalt. Seine Gerichts-Hoheit ist mit
der Hoheit des Retters gegeben. Ja: der Retter ist der Richter.

Was ist es dann aber um das Gericht ,,nach den Werken*? Uniiberhorbar wird uns durch die
Schrift immer wieder eingeschirft, dal die Entscheidung an dem Tun des Willens Gottes féllt
(Matth. 7,21), daB3 eines jeglichen Werk offenbar werden wird (1. Kor. 3, 13), da3 die Toten
gerichtet werden nach ihren Werken (Offbg. 20, 13). Gerade in jenem Evangelium, das uns
verkiindet, da3 der an Thn Glaubende nicht gerichtet wird, verfallen die Werke der Finsternis
dem Gericht (Joh. 3, 19-20 und 5,28-29).%?

Wir werden auch hier die Wahrheit, daf3 die letzte und eigentliche Entscheidung im Glauben
oder Unglauben an ihm, dem Christus und Gottessohn fallt, nicht dazu benutzen diirfen, um
,»die Werke* als den Inbegriff unseres Lebens und Verhaltens, unseres Tuns und Lassens, un-
serer Gesinnung und unserer Handlungen einfach dem Gericht entzogen zu denken. Gerade
der Mitmensch ist es ja, nach dem wir gefragt werden, wie wir nach ihm gefragt wurden. Die-
ser Mitmensch ist aber der Mensch, mit dessen Not und Schuld sich der Richter des Jiingsten
Gerichtes solidarisch gemacht hat. Er begegnete uns heimlich im Anspruch und Hilferuf de-
rer, die er seine geringsten Briider nennt. Nicht abstrakte gottliche Satzungen und Paragra-
phen, sondern leibhaftige Menschen werden als Zeugen wider uns erschienen nach der zwie-
fachen Weise: ,,Was ihr einem unter diesen meinen geringsten Briidern getan habt, das habt
ithr mir getan®, und umgekehrt: ,,Was ihr nicht getan habt einem unter diesen Geringsten, das
habt thr mir auch nicht getan* (Matth. 25, 40 und 45). Der Mitmensch, mit dem wir auf dem
Wege waren, ist, welcher es auch sei, der von Gott geliebte Mensch. Gott hat ihn nicht weni-
ger geliebt als uns selbst, und darum werden wir Gott nur lieben, wenn wir den ,,Nichsten lie-
ben wie uns selbst* (Luk. 10, 27 ff.).

Wie nun? Wer kann denn das Gericht ,,nach den Werken* bestehen vor dem Angesicht des-
sen, der ,,auch das im Finstern Verborgene an das Licht bringen wird, und der die Ratschlige
der Herzen offenbar machen wird* (1. Kor. 4, 5)?! Hier gerade wird uns jede Moglichkeit ge-
nommen, unsererseits das zukiinftige Gericht mit der Berufung auf das schon vergangene Ge-
richt zu streichen. Hier aber wird uns auch keine andere Moglichkeit als die durch den Richter
selbst gebotene gelassen, ndmlich: jede Berufung auf unsere Werke aufzugeben und uns be-
dingungslos der Gerichtshoheit des Retters zu tiberantworten. Hier gerade féllt die Entschei-
dung in dem Glauben, der sich an den Richter als an den an unserer Stelle Gerichteten zu hal-
ten wagt, auf Grund des rettenden Befehls: glaube! ,,Glaubet an Gott und glaubet an mich!*
(Joh. 14, 1). Dieser Glaube gehort im radikalen Verzicht auf jede Moglichkeit, irgendein
Werk oder gar sich selbst als sein eigenes Werk geltend machen zu kénnen, nicht sich selbst,
sondern dem, der sein Schopfer und Herr, sein Richter und Retter ist. So gehdrt das Leben
und Wirken des Glaubenden nicht mehr sich selbst, sondern dem Herrn, der nicht nur die Per-
son, sondern auch ihre Werke als sein Eigentum beschlagnahmt. Die Werke, deren keines,
wirklich keines, aus und an sich selber gut ist, diirfen als die durch seine Gnade zugeeigneten

42 Es ist eine allzu einfache und billige Losung, diese Ankiindigung des kommenden Gerichtes als einen Ein-
schub zugunsten des schon ergangenen und ergehenden Gerichtes zu streichen, wie es Bultmann glaubt tun zu

diirfen.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
60 05.06.2025



Werke dazu dienen, daB3 der Vater im Himmel gepriesen wird (Matth. 5, 16 oder 1. Petr. 2,12).

Als die eigenen Werke konnten sie ihren Tédter nur verdammen. Gerade als die eigenen, von
uns selbst geltend gemachten guten Werke wenden sie sich in einem schwereren, tieferen Sinn
wider den Menschen der Selbst-Rechtfertigung als die bosen Werke der Gesetzes-Ubertre-
tung. Das besagt nicht die Rechtfertigung der bosen Werke, wohl aber das Gut-sein, das Gut-
werden der guten Werke allein durch Gottes Gnade. So allein ist der Satz trostlich, daB ,,ihre
Werke ihnen nachfolgen®, nimlich denen, die als die dem Herrn mitsamt ihren Werken Geho-
renden ,,im Herrn sterben® (Offbg. 14, 13). In der Trennung von diesem Herrn kdnnte es kei-
nen entsetzlicheren Zukunfts-Aspekt geben als den, da3 unsere Werke uns nachfolgen, uns
verfolgen und einholen werden. Nun ist unsere Zukunft aber der Kommende, der als der Rich-
ter der Retter ist.

Ein Letztes will hier bedacht sein, das nicht nur in der Theologie, sondern auch in der Predigt
der Kirche immer wieder verkannt und verleugnet wurde, ndmlich daf} diese Wahrheit dem
Einzelnen, je mir und dir, auf die Brust gesetzt ist. Jeder Blick auf den andern, wohl gar eine,
das Gericht antizipierende Aufgliederung der Menschheit in Gerettete und Verlorene, ist hier
ebenso unmoglich wie verboten. Das besagt nicht eine Individualisierung der Wahrheit des
Gerichtes, dem wir alle entgegen gehen, wohl aber die AusschlieBung jedes Pharisdismus, der
meint, sich selbst auf jene Seite zur Rechten des Richters rechnen zu kénnen, die andern (wer
sie auch seien), zur Linken! Gerade der Glaube wird mit der, in der souverénen Freiheit des
gottlichen Erbarmens gegriindeten Mdoglichkeit rechnen, dal3 Erste Letzte und Letzte Erste
werden (Matth. 20, 16), ja ,,Atheisten*, deren Werk gnddig angesehen wurde, vor ,,Christen®,
deren toter Glaube sie verdammt (Jak. 2,17 ff.), in jenem Gericht zur ,,Rechten* gestellt wer-
den. Damit ist nicht im geringsten die Entscheidung zwischen Glaube und Unglaube, die an
ihm, dem Retter fillt, aufgehoben. Es ist nur sein Majestétsrecht anerkannt, selber zu entschei-
den, wessen er sich erbarmen will. Nur die Heuchelei konnte die Anerkenntnis der Gnade, die
alle Moglichkeiten unseres Verstindnisses libersteigt, dazu bentitzen, um auf3er und neben
dem einen Retter das Heil in den moralischen oder religiosen Moglichkeiten des Menschen zu
sichten. Wenn die Gnade aber den annimmt, der sich nicht triumen lie3, dal er zu den von ihr
Angenommenen gehdren konnte, so wird gerade der Glaubende bekennen miissen, daf} er
,»sich selbst nicht trdumen lieB”, zu den zur Rechten Gestellten zu gehéren (Matth. 25, 37—
39).4

Der Glaube weil} nicht von sich selber, sondern nur von seinem Herrn. Darum geht seine
Hoffnung auf den Richter als den Retter in eins mit der Liebe, die fiir den andern alles hoftt.
Das besagt nicht die Uberantwortung an ein Prinzip der dnokatdotacig névimv, der schlieBli-
chen All-Begnadigung und All-Beseligung. Solch ein Prinzip verfdlscht den Glauben an die
Gnade in der Freiheit und Souverénitit dessen, bei dem es steht, zu erwihlen oder zu verwer-
fen, frei zu sprechen oder zu verdammen. Der Begnadigungs-Akt ist in keinem Gnaden-Prin-
zip antizipierbar. Aber eben der Glaube, der diesem Majestitsrecht Gottes sich bedingungslos
anheim gibt, wird die Gnade Gottes fiir den anderen hoffen. Im schroffen Gegensatz zu dem
pharisdischen Interesse an der Verdammung der anderen wird er die Begnadigung des Mit-
menschen eher fiir moglich halten als die eigene, und so gerade mit Gott fiir den Menschen
Gottes hoffen. Es ist die Sprache der fiirhoffenden Liebe, wenn ,,der Geist und die Braut spre-
chen: komm! Und wer es hort, der spreche: komm! Und wen diirstet, der komme, und wer da
will, der nehme das Wasser des Lebens umsonst* (Offbg. 22, 17). Das Gebet: ,,ja, komm,

43 In wunderbarer Weise gibt Dostojewski der unbegreiflichen Moglichkeit der Gnade Gottes, die das fragwiir-
digste und erbarmlichste Werk noch ,,gelten® lassen kann, Ausdruck in jener Legende von der Zwiebel, die der
Dichter der Dirne Gruschenka in den Mund legt. (Dostojewski, Die Briider Karamasoff, siebentes Buch: Al-
joscha, 3. Kapitel: das Zwiebelchen.)

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
61 05.06.2025



Herr Jesu® (22, 20) geht mit der Liebe in eins, die ,,alles hofft™ (1. Kor. 13, 7); denn der Retter
ist der Richter — der Richter ist der Retter! Dieser Richter und Retter ist der Herr, dessen
Herrschaft keine Grenze und kein Ende haben wird.

00 Tiic Pactreiag odk Eotan TEAOC.
cuius regni non erit finis.
Des Reich kein Ende haben wird.

In dieser triumphalen Feststellung gipfelt die Doxologie des christologischen Artikels. Thr Ge-
wicht werden wir ermessen, wenn wir hier gerade uns noch einmal vergegenwiértigen, wer er
ist, und woher er kommt, dessen ewige Gottesherrschaft hier gerithmt wird. Er, der mit dem
Vater Wesenseine, ging den Weg in die Tiefe unseres Todes und unserer Hélle. Als der
Incarnatus wurde er der Crucifixus, er, dieser an die letzte Niederlage Preisgegebene, der Auf-
erstandene, Aufgefahrene, und zur Rechten Gottes Erhohte. Die Relation auf den Ohnméchti-
gen, den Machtverzicht bis in den Tod durchhaltenden Christus werden wir nicht auf3er acht
lassen diirfen, wenn wir die Aussage von seiner absoluten und totalen Herrschaft in Herrlich-
keit recht verstehen wollen. Als der Christus fiir uns widerstand er doch jeder Versuchung,
von seiner messianischen Macht fiir sich selbst Gebrauch machen zu wollen. Jene dreifache
Versuchung, die in dem Angebot der (ihm als dem Messias zukommenden!) Weltherrschaft
gipfelte (Matth. 4), wies er mit demselben: ,,hebe dich von mir Satan‘ zuriick wie spiter die
Einfliisterung des Jiingers: ,,schone dein selbst™ (Matth. 16, 22—23). Noch und gerade die
Kreuzigungsgeschichte steht als die letzte Versuchungsgeschichte im Zeichen seines bis zu-
letzt durchgehaltenen Verzichtes auf jede Selbsthilfe (Luk. 23, 37, 39). So wahr er von seiner
gottlichen Vollmacht Gebrauch macht gegeniiber Siindern, denen er vergibt, und Aussitzigen,
die er heilt, hitte er aufthdren miissen, der zu sein, der er ist, der Christus fiir uns, wenn er sein
Reich im unmittelbaren Selbst-Gebrauch seiner Macht hitte herauffiihren wollen. Eben als
das Reich des Konigs in der Knechtsgestalt ist sein Reich nicht von dieser Welt (Joh. 18, 36).

Er also, dieser um unsertwillen Entmachtete, ist es, dessen Herrschaft als die Gottesherrschaft
ohne Grenze und ohne Ende offenbar werden wird. Seine ,,Konigsherrschaft“ — so der grie-
chische Text — wird in ihrer Identitdt mit der Herrschaft Gottes evident werden. Er, der Wie-
derkommende, wird es sein, durch den und in dem das bis dahin tief verborgene Weltregiment
Gottes in die unmittelbare Erscheinung seiner Selbst-Manifestation treten wird. So wahr der
alte Aon der Siinde und des Todes in seinem Auferstehungssieg bereits geendet ist, wird die-
ser Sieg evident und manifest werden in jener neuen Gotteswelt, deren VerheiBung iiber der
vergehenden Welt der Siinde und des Todes leuchtet. Wirklich iiber dieser Welt, die trotz al-
lem nicht authoéren konnte, Gottes Schopfung und Welt zu sein, wirklich iiber diesem Men-
schen, der trotz allem seine Bestimmung als Gottes Ebenbild nicht nihilisieren konnte, ja, tiber
dieser Kirche, deren Gestalt doch auch vergeht, leuchtet die VerheiBung seines durch ihn und
mit ihm kommenden Reiches.

Von diesem seinem Reich horen wir, dal3 es ,,kein Ende® haben wird. Das griechische ook
t¢hog beschlieBt hier beides in sich, sowohl die zeitliche wie die riumliche Unbegrenztheit, ja,
sowohl die dussere wie die innere Grenzenlosigkeit. Alle Reiche dieser Weltzeit, ,,dieses
Aons®, finden nicht nur ihre duBere Grenze an dem Tod und Untergang, dem sie als vergehen-
de Machtgebilde des vergehenden Menschen unterworfen sind, sondern haben schon auf dem
Hohepunkt ihrer Machtentfaltung ihre Grenze da, wo sie die Gewissen weder binden noch 16-
sen konnen. Zwar greift der menschliche Totalitarismus, der sich alle Bereiche des Lebens zu
unterwerfen trachtet, in der Gipfelung seiner Ddmonie gerade nach diesem Letzten, nach der
Binde- und Losegewalt, die Gott allein zukommt, die er allein auch da ausiibt, wo er sie sei-
nen Dienern als seinen Werkzeugen verleiht. Aber eben an dieser ,,inneren* Grenze ist der to-

tale Staat schon gescheitert, ehe er sein Ende findet, wie alle seine Vorgénger in der

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
62 05.06.2025



Geschichte. Wenn er darauf zielt, die vollkommene Gemeinschaft unter den Menschen im
Zeichen desselben ,,Glaubens‘ an seine Macht mit den Mitteln der Gewalt, die durch den
Zweck geheiligt sein sollen, heraufzufiihren, so ist er schon in der Wurzel seiner Hybris er-
kannt und gerichtet, ehe der jeweils neue Turmbau zum Einsturz kam. Alle Reiche des Men-
schen, alle Versuche, das Gottesreich als das Reich des Menschen zu antizipieren und herauf-
zufiihren, haben ihren Tod nicht nur vor sich, sondern in sich. Das gilt nicht nur von der Imi-
tierung und Pervertierung des Gottesreiches in sikularisierter Gestalt, sondern insbesondere
von dem schrecklichen Verrat, den die Kirche, ihres Ursprungs und Wesens uneingedenk, je
und wieder beging, wenn sie die Herauffithrung des Reiches Gottes, unter Inanspruchnahme
des ,,weltlichen Armes*, in eigene Regie nahm.

In Wahrheit ist nur das Reich dessen ,,ohne Ende*, der den Tod und die Holle hinter sich hat,
ja, der in seiner Selbstauslieferung an Tod und Holle dem Tod zum Tode, der Holle zum Ge-
richt wurde. ,,Ich war tot (wortlich: ich wurde ein Toter, ein Leichnam), und siehe, ich bin le-
bendig von Ewigkeit zu Ewigkeit™ (Offbg. 1, 18). Er ist der Einzige, der in Wahrheit sagen
darf ,,ich war tot*, und darum hat seine Herrschaft als des Lebendigen jenseits des getoteten
Todes und der iiberwundenen Holle keine Grenze.

Das ist jetzt schon in Kraft, und zwar in seiner universalen Reichweite, so aber, da} seine K6-
nigsherrschaft noch unter den Niederlagen Gottes in dieser seiner Welt tief verborgen ist. Was
dem Glauben durch den Heiligen Geist offenbar ist, ist der Leugnung Gottes, dem Gotteshal3
und Gotteshohn so verborgen, daf3 er den Tatsachenbeweis fiir die Ohnmacht, ja die Nicht-
Existenz Gottes meint fiihren zu kdnnen. Dennoch ist die Konigsherrschaft Jesu Christi be-
reits in Kraft, und das nicht nur in seinem, durch Wort und Sakrament ausgeiibten Kirchenre-
giment, sondern auch in seinem Weltregiment, fiir das er auch die als Instrumente zu gebrau-
chen weil}, die von ihm nichts wissen und nichts wissen wollen. Ob er schon nicht mit dem
»Schwert®, sondern durch das ,,Wort® regiert, so darf doch die Wahrheit von den zwei Weisen
(den ,,zwei Reichen*!) seiner Konigsherrschaft gerade von den an ihn Glaubenden nicht dazu
millbraucht werden, sich in einen ,,geistlichen‘ Bereich zuriickzuziehen, um den ,,weltlichen
Bereich® als seiner Herrschaft entzogen sich selbst zu iiberlassen. Gerade der Glaubende steht
immer und {iberall unter der Entscheidungsfrage, von wem er sich regieren 1df3t, und wessen
Regiment er in seinem Leben und Sterben preist. Jenes Reich Christi, das keine Grenze — auch
nicht die der ,,zwei Reiche®, auch nicht die von ,,Staat und Kirche* — kennen wird, wirft
schon, nicht seinen ,,Schatten®, sondern sein Licht voraus. Dieses Licht will schon die zeitli-
chen Entscheidungen des Glaubenden und Hoffenden so bestimmen, da3 die Taten der Liebe
,,Demonstrationen fiir das kommende Gottes-Reich werden, das durch keine sichtbare oder
unsichtbare Macht begrenzt sein wird.

Wenn der Allherscher, der Pantokrator, sich jetzt selbst insofern eine Grenze gesetzt sein 146t,
als er sein Regiment als ein verborgenes, allein dem Glauben sich offenbarendes Regiment
ausiibt, so ist es die gottliche Langmut und Geduld, die mit dieser Selbst-Begrenzung der Welt
Zeit gibt und ldfst, Zeit zur BuBle, Gnaden-Frist. Ob auch alle Anfechtung der seiner Zukunft
sich entgegenstreckenden Advents-Gemeinde mit der Zwischen-Zeit als der Wartezeit gege-
ben ist, so doch im Zeichen seiner iiberlegenen Verheiung, daB er ,,bald®, ,,eilends* (Offbg.
22, 20), ,,iber ein Kleines* (Joh. 16, 16 ff.) kommen wird. Er, der seine Macht jetzt schon
auslibt, indem die Gnade im Gericht siegt, und Gottes Gerechtigkeit in seinem Erbarmen tri-
umphiert, wird das Reich unbestreitbar, unbezweifelbar, in seiner, alle und alles iiberfiihren-
den und durchdringenden Herrlichkeit herauf fithren. Keine Grenze wird dieses alles umfas-
sende und durchwaltende Reich haben durch alle Bereiche der neuen Schopfung Gottes. In
der Gottes-Unmittelbarkeit aller Kreatur wird die Grenze von sichtbarer und unsichtbarer Kre-
atur in der vollkommenen Gemeinschaft des einen ewigen Herrschaftsbereiches des Christus

Jesus aufgehoben sein. Keine Grenze wird dieses Reich haben in der ewigen Evidenz der

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
63 05.06.2025



Identitdt von Macht und Recht, Macht und Gnade, Macht und Friede.

Nicht die Sinn-Frage ist ja die schwerste und letzte Frage der Weltgeschichte, sondern die
Machtfrage. In und mit ihrer Gottes-Beantwortung wird die Beantwortung der Sinn-Frage ge-
geben sein. Der Widerspruch von Macht und Recht, Macht und Gnade, Macht und Friede zer-
reifit die Weltgeschichte. Der Rif} ist bereits durch den versohnt und geheilt, der stellvertre-
tend in den RiB trat und den Fluch des Widerspruches auf sich nahm. Aber eben diese Versoh-
nung soll evident und manifest werden in dem Reich, das in Kraft der Identitdt von Macht und
Recht, von Macht und Gnade, von Macht und Frieden, das Reich der Herrlichkeit und Selig-
keit Gottes sein wird, an dem die Versohnten und Erlosten als die Mit- Verherrlichten partizi-
pieren diirfen. Dieses sein Reich der Verherrlichung des Gottes mit uns und fiir uns durch uns
als die Erben der VerheiBung, ,,wird kein Ende haben®. Um die Heraufkunft dieses Reiches
betet die Adventsgemeinde des kommenden Herrn, nicht fiir sich, sondern fiir die von Gott so
geliebte Welt, wenn sie ruft: ,,Dein Reich komme*, und wenn sie auf seine VerheiBung ant-
wortet: ,,Ja, komm, Herr Jesu!*

DER DRITTE ARTIKEL

Kai €ig 10 dyov mvedpa.
Et in Spiritum Sanctum.
Und an den Heiligen Geist.

So lautet die Aussage im Wortlaut des Bekenntnisses von 325, und mit diesem einen, lapida-
ren Satz schlieB3t jener Text ab. Nichts wire torichter, als den Vétern von Nicaea zu unterstel-
len, daf3 sie mit der Beschrdankung auf den einen Satz eine Absage an all das zum Ausdruck
bringen wollten, was etwa der dritte Artikel des Apostolicums in sich beschlie8t. Vielmehr
bricht das Bekenntnis, das in dem Glauben an den Heiligen Geist alles andere, was hier zur
Stelle gebracht werden muB, inkludiert sein 146t, ab, weil es ganz auf den christologischen Ar-
tikel mit seinen entscheidungsschweren Aussagen von der wahren Gottheit des mit dem Vater
wesenseinen Sohnes konzentriert ist. Gerade hierin ist der Text von 325 sehr charakteristisch
fiir das aktuale Bestimmtsein solcher Bekenntnisse durch die besondere Kampf- und Entschei-
dungssituation, in der sich die Kirche je von neuem befindet. Es wird gesagt, was gerade
,»dran® ist, was um der versuchten und angefochtenen Kirche willen als Wahrheitszeugnis jetzt
gesagt werden muf3. Im Ur-Nicaenum geschieht das durch die Einfiigung einiger Klarstellun-
gen in den zweiten Artikel, wie ihn die Bekenntnis-Tradition bereits darbot. Man kann sehr
nachdenklich dariiber werden, dal diese Einschiibe gerade — weit entfernt davon, als Zutaten
zu wirken! — den doxologischen Charakter des Ganzen so wundersam zum Leuchten bringen.

Ehe wir uns den spéteren, unserer Auslegung zu Grunde gelegten Text in seinem, das Aposto-
licum noch iiberbietenden Reichtum zu Gehor bringen, werden wir gut tun, zunéchst nur den
einen Satz zu bedenken, der das ,,wir glauben* nunmehr auf den Heiligen Geist bezieht.**

Wenn schon die Relation des Glaubens auf Jesus Christus den allein von daher zu verstehen-
den Glauben in seinem Gegensatz zu allem, was sich auBlerhalb der Selbst-offenbarung Gottes
,Glaube‘ nennt, erhellte, so werden wir noch einmal und wieder neu vor die Frage gebracht,
was das bedeutet, da3 wir nunmehr ebenso zum Glauben an den Heiligen Geist wie zum

4 Dabei lassen wir eine besondere Feinheit des griechischen Textes noch unerdrtert, die darin besteht, daB es im
spéteren Wortlaut des sogenannten Nicaeno-Constantinopolitanum heift: kai gig 0 [Tvedpa 10 Ayiov, ,,an den

Geist den heiligen ..., also in der Stellung des Attributes ,,heilig* hinter ,,Geist*.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
64 05.06.2025



Glauben an den Sohn und an den Vater gerufen werden.

Eins muB} sofort klar sein: Der Glaube ist Geschopf des Heiligen Geistes. Der Glaube ist vom
Heiligen Geist her zu verstehen, nicht aber umgekehrt der Geist vom Glauben her! Nicht von
einem Glaubens- Vermdgen, einer Glaubens-Kraft und -Potenz her erschlief8t sich der Geist,
zu dem sich der Glaube hier bekennt; sondern bei dem Schdpfer-Geist, der den Glauben
schafft und schenkt, ist die ewige, gottliche Prioritét. Der Geist ist Gott, wie der Vater Gott,
und wie der Sohn Gott ist. Dabei fallt gerade hinsichtlich des Glaubens die Entscheidung ins-
besondere an dem Geist und durch den Geist. Durch den Geist kommt ja die Selbst-Offenba-
rung des Vaters in dem Sohn erst zu ihrem Ziel, ndmlich der Selbst-Mitteilung und Selbst-Er-
schlieBung Gottes als des Gottes fiir uns. Eine Offenbarung des Vaters in dem Sohn wire —
fiir sich gedacht — noch nicht die Offenbarung fiir uns. Sie verharrte — das Unsinnige auch nur
auszusprechen! — in ihrem Damals und Dort, ja, in dem fiir den Siinder verschlossenen Ge-
heimnis ihrer selbst. ,,Niemand kann sprechen: Jesus der Herr, wenn nicht im Heiligen Geist*
(1. Kor. 12, 3). ,,An Christus niemand glauben kann, es sei denn durch dein Hilf getan. O Hei-
liger Geist, o Heiliger Gott*“. Der Geist ist es, in dem wir rufen: ,,Abba, lieber Vater” (R6m. 8,
15). Der vom Sohn gesandte, vom Vater ausgehende Geist bezeugt Jesus als den, der er ist, als
den Christus und Sohn Gottes. Der verheil3ene Paraklet, der Anwalt und Troster, ist es, durch
den der Vater und der Sohn ,,Wohnung machen* wollen bei denen, die der scheidende Herr
nicht Waisen lassen will (Joh. 14, 18.23.26.). Es ist schlechterdings die Voraussetzung des
neutestamentlichen Evangeliums, da3 da, wo es zum Glauben an das Wort Gottes kommt, wo
die Offenbarung ihren Menschen erreicht, iberwindet und gewinnt, es noch einmal Got#¢
seihst, derselbe Gott und kein anderer, ist, der am Werke ist. So wahr der Heilige Geist sich
zur ,, Gabe “ macht (Apg. 2, 38), zum Pfand unseres Erbes (Eph. 1,14), und sich als ,,Kraft
empfangen lassen will (Apg. 1, 8), so doch eben als der iiber die Jiinger kommende Geist, der
das schopferische Subjekt bleibt, auch wo er in den Glaubenden eingeht, — den Glaubenden,
der selbst sein Geschopf ist und bleibt. —

Im Gegensatz zu jedem philosophischen, religiosen und insbesondere mystischen Geist-Ver-
standnis ist es also das Gegentiber von creator und creatura, Schopfer und Geschopf, das in
diesem ,,wir glauben an den Heiligen Geist* zur Stelle ist. Wenn iiber den Christus Jesus als
iiber den in die Siindertaufe stellvertretend hinabgestiegenen Gottessohn der Geist kommt, so
griindet es in der Tiefe seiner Deszendenz zu den Menschen, mit denen er sich solidarisch
macht, daB er als Mensch Empfdnger des Geistes wird, mit dem er doch wie mit dem Vater
wesenseins ist. Gerade in dem fiir jene seine Jordantaufe so kennzeichnenden Gegeniiber von
Vater, Sohn und Geist ist aber fiir die, die allein durch den Geist an ihn und durch ihn an den
Vater glauben, jenes Geist-Verstindnis ausgeschlossen, das den Geist Gottes und den Geist
des Menschen miteinander verschmelzen 1483t und damit der Verwechselbarkeit ausliefert.
Vielmehr griindet es noch einmal in der tiefsten Selbst- Herablassung Gottes, wenn der Geist
sich zu dem Geist in uns, zu dem unserm Geist die Gotteskindschaft bezeugenden (R6m. 8,
16), ja, dem in und mit uns betenden, seufzenden und fiir uns vor Gott eintretenden Geist
macht (Rom. 8, 26). Es ist derselbe Gott, der in dem Sohn an unsere Stelle trat, und der als der
Geist fiir uns eintritt. Gott selbst ist es, der als der Gott fiir uns sich zu dem Gott in uns macht,
ohne daB3 doch — gerade in diesem Wunder seiner Selbst-Mitteilung — auch nur einen Augen-
blick der unendliche qualitative Unterschied zwischen Schopfer und Geschopf aufgehoben
wire.

Unter dem, mit diesem ,,wir glauben an* gesetzten Vorzeichen werden wir nunmehr das Be-
kenntnis zum Heiligen Geist in dem uns durch das Nicaeno-Konstantinopolitanum als unserm
Text gebotenen Wortlaut nachzusprechen versuchen.

Kai gig 10 ITvedpa 10 Ayiov, 10 kopov, to {womoidv,
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
65 05.06.2025



Et in spiritum sanctum, Dominum et vivificantem,
Und an den Herrn, den Heiligen Geist, der da lebendig macht.

Wir setzen mit einer sprachlichen Beobachtung ein, die uns aber sofort auf das unsere Er-
kenntnismdglichkeiten iibersteigende Geheimnis des Geistes weist. Im Griechischen ist das
Wort fiir Geist ja ,,sdchlich® (10 mvedua), im Lateinischen und Deutschen hingegen ,,ménn-
lich“ und also personal artikuliert. So wahr nun das Gegeniiber zwischen dem Heiligen Geist
und uns gottlich-personal bestimmt ist, so meldet sich schon im Sprachlichen das Geheimnis,
einer Personalitdt, die unser Verstindnis von ,,Person (oder gar Personlichkeit) schlechter-
dings iibersteigt. Gewil} erfahrt der Person-Begriff da, wo er innertrinitarisch — ein gottliches
»Wesen® in den drei ,,Personen — in Dienst genommen wird, eine vollige Verwandlung, die
thn mit unserem Selbstverstindnis unverwechselbar macht. Die Personalitét des Geistes —
der ,,weht, wo er will“ (Joh. 3,8), leistet aber noch in einer besonderen Weise dem Versuch
Widerstand, sie denken zu wollen. Einen Augenblick kdnnte man versucht sein, jene Héreti-
ker, von Montanus angefangen, zu verstehen, die eine Incarnation auch des Heiligen Geistes
als die wahre Vollendung der Offenbarung behaupteten. In Wahrheit ist damit freilich nicht
nur die Einmaligkeit und Vollgenugsamkeit der Selbst-Offenbarung Gottes in Christo ver-
kannt, sondern auch die Realitét seiner Selbst-Mitteilung durch den Heiligen Geist. ,,Ich sage
Euch die Wahrheit: es ist gut fiir Euch, daf ich weggehe. Denn wenn ich nicht weggehe, so
wird der ,,Paraklet* (der ,, Troster, der ,,Anwalt®, der ,,Sachwalter*‘) nicht zu euch kommen,
wenn ich aber hingehe, werde ich ihn zu euch senden* (Joh. 16, 7). So wahr nun der Vater
und der Sohn es sind, die durch den Geist in denen Wohnung machen, die das ,,Wort bewah-
ren” (,,halten*), so macht sich Gott im Geist picht zu einer unpersonlichen Kraft, sondern,
weil als der sich schenkende Gott das Geheimnis seiner Selbst in noch einmal besonderer
Weise zu wahren. So gerade ermodglicht Gott in seiner Selbst-Zueignung noch einmal das
Wunder, das sich der Geber zur Gabe macht, ohne aufzuhdren, der Geber zu sein.

Ja, der Geist, an den wir glauben, ist Zeilig, wie Gott heilig ist. Heilig ist eine Wesensaussage
von Gott in seiner Gottlichkeit. In seiner Gottheit ist Gott der dreimal Heilige (Jesaja 6, 3).
Wenn wir ,,an den Geist, den heiligen®, glauben, dann eo ipso an Gott, liberaus wundersam
mulf es aber sofort beriihren, daf} dieses Wort, das hier kein ,,Beiwort® ist, dieses 'Wesenswort,
das eben nicht nur ein ,,Eigenschaftswort® ist, in besonderer Weise dem Heiligen Geist zuge-
hort. Dieses ,,heilig* setzt den Geist nicht nur in Gegensatz zu allen Geistern und allem Geist-
wesen im kreatiirlichen Bereich, sondern es ist ihm so geeint, da3 es den Namen des Heiligen
Geistes bildet. So wie die Christus-Wiirde an dem und durch den, der allein der legitime Tré-
ger dieses Titels ist, zum Namen wird, so diese Herrlichkeitsaussage von Gottes Wesen im
Namen des Heiligen Geistes.

Hitte die Theologie das mehr bedacht und respektiert, so wiirde sie davor bewahrt geblieben
sein, die Erkenntnis der Heiligkeit Gottes — und denn aller seiner Wesensvollkommenheiten
und -Herrlichkeiten im Schema einer religions-philosophisch gewonnenen, ideologisch gefiill-
ten Begrifflichkeit vollziehen zu wollen. Es geht in der Erkenntnis der Wesensherrlichkeiten
Gottes — um diesen Begriff gegeniiber den tradierten der ,,Vollkommenheiten* und gar ,,Ei-
genschaften* zu bevorzugen — nicht um die Allmacht, Barmherzigkeit und Heiligkeit, die wir
von Gott aussagten, sondern um den Allmédchtigen, den Barmherzigen und den Heiligen, wie
er sich in der Selbstaussage seiner Selbst-Manifestation zu erkennen gibt. So geht es um Gott
als den Ewigen, den Weisen, den Gerechten, und wie alle diese, die Fiille der Gottheit verherr-
lichenden Wesensaussagen lauten. Dal} sie nicht ,,Begriffe®, sondern Wesensnamen sind, das
gerade konnte und sollte sich uns im Namen des Heiligen Geistes erschlieen.

Noch aber wartet die durch den Namen des Heiligen Geistes gestellte Frage auf eine konkre-

tere Antwort, die uns sein heiliges Wesen aus seinem Wirken verstehen 1463t. Was hei3t das:

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
66 05.06.2025



., heilig “? Wir horten das Wort zunéchst einfach als identisch mit ,,gottlich®. Wenn das aber
auch von Wesensaussagen wie ,,ewig®, ,,machtig®, ,,giitig* und all den anderen gilt, so werden
wir auf das zu merken haben, worin Gott in seiner Selbst-Offenbarung sich gerade als den
Heiligen manifestiert. In unserer religionsphilosophisch verseuchten Lehrtradition sind wir
gewohnt, die Heiligkeits-Aussage einfach als eine Chiffre fiir die reine Transzendenz Gottes
zu nehmen, so denn fiir den unendlichen Gegensatz zwischen Schopfer und Geschopf, ja, zwi-
schen Gott und Siinder. Zwar bricht dieser Gegensatz — in einer dem religidsen, humanen Ver-
standnis nicht erreichbaren Tiefe — auch und gerade in der Selbst-Offenbarung Gottes als des
Heiligen auf. Wie heilig Gott aber ist, wird erst in der Verséhnung des Risses, im Akt seines
Erbarmens offenbar. Der ,,Heilige Israels* (Jesaja 30, 15), das ist doch der Gott, der in seiner
freien Gnade den durch keine Qualitit des Menschen begriindeten Bund mit Israel geschlos-
sen hat, mit dem erst durch die géttliche Gnadenwahl in das Sein und Wesen gerufenen Volk.
Als der Herr dieses Bundes ist Gott der Heilige, dem dieses Volk geheiligt sein soll, so daB es
mit seinem Priester das Siegel tragt: ,,heilig dem Herrn* (2. Mose, 28, 36). Als das von Gott
erwdhlte Eigentum ist es dem Herrn geheiligt. Die ewige Prioritit dieser Gnadenwahl bleibt
in Kraft tiber dem der Verwerfung verfallenen Volk des Ungehorsams.

Ja, im Zentrum der Geschichte des Heiligen Gottes, nicht nur mit diesem seinen Bundesvolk,
sondern mit dem Volk aus allen Volkern, hiangt Er, der ewig Erwdhlite, der Sohn, als der stell-
vertretend Verworfene am Fluchholz der Verwerfung. Durch ihn und in ihm, zu dem der Va-
ter das bestdtigende und offenbarende Ja und Amen der Auferweckung vom Tode spricht,
werden die in ihrer Verwerfung Gottes Verworfenen zu erwihlten und geliebten Kindern Got-
tes, zu Erben aller seiner in seinem ewigen Liebesratschlul gegriindeten VerheiBungen. Er ist
es, der sich selbst fiir die Seinen heiligte, ,,auf daB3 auch sie geheiligt seien in Wahrheit* (Joh.
17, 19), — in der Wahrheit, die er selber fiir sie ist.

Der Heilige Geist aber ist es, durch den sie, an deren Stelle der eine Erwdhlite sich zu dem von
Gott Verworfenen machte, ihm geheiligt, in und mit ihm Gott geheiligt werden. Als die zum
Glauben Erweckten, als die auf den Namen des Vaters und des Sohnes: und des Heiligen
Geistes Getauften werden sie Gott zugeschrieben, zugeeignet. In Kraft der sie neu schaffen-
den Gnadenwahl werden sie in ihrer Zugehorigkeit zu Gott versiegelt als ,,das auserwéhlte
Geschlecht, das konigliche Priestertum, das heilige Volk, das Volk zum Besitztum* (1. Petr.
2, 9), das von neuem als ,,heilig dem Herrn* versiegelt ist. Der Heilige Geist ist es, der diese
Heiligung in der Schopfung, Zueignung und Zuriistung des neuen Bundesvolkes wirkt. In die-
sem seinem heiligen manifestiert er seine Heiligkeit, im Akt sein Sein und Wesen. So gerade
deckt er alles unheilige Wesen in seiner Unreinheit auf, so straft er, der Troster, die Siinde in
ihrer Gottesfeindschaft. So richtet er, der den Glaubenden im Gericht frei spricht. So vergibt
er, indem er heiligt, und heiligt, indem er vergibt. Der Indikativ seines heiligenden Wirkens
beschliefit in sich und entldft aus sich den Imperativ, der die dem Herrn Geheiligten zur Heili-
gung ihres Wesens und Lebens ruft. Wir mii3ten hier alle ,,Paraklesen in Christus®, alle jene
Htrostlichen Vermahnungen* des Neuen Testamentes ausschreiben, um in ihrem Spiegel das
heiligende Wirken des ,,Heiligers*, des Heiligen Geistes als des Sanctificators, zu erkennen
und in dieser seiner Selbst-Manifestation sein heiliges Sein und Wesen.

In dem allen ging es nicht um das Heilige — an Rudolf Ottos charakteristischen Buch-Titel
zu erinnern —, sondern um den Heiligen, um den Herrn! ,,Wir glauben an den Herrn, den
heiligen Geist®. Die Voranstellung dieses ,,an den Herrn* im deutschen Wortlaut bringt das
Herrsein des mvedpa kvpaxov, des ,,Herrengeistes®, am schérfsten zum Ausdruck.*

4 Der griechische Wortlaut, in dem das x0piov Attribut zu mveduo ist, 1dBt sich im Deutschen nicht adiquat wie-

dergeben. Es sagt von dem Geist aus, dafl ihm das Herr-sein wesenhaft eignet. Am nichsten kime ihm im
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
67 05.06.2025



,Ich bin der Herr, dein Gott™ (2. Mose 20, 2), und: ,,Jesus Christus der Herr* (x0p1og Incodg
Xpiotog, Phil. 2,11), und ,,der Herr ist der Geist (0 8¢ k0prog 10 mvedud, 2. Kor. 3, 17), — das
will in seiner Einheit gehort werden. Der Geist ist Herr, wie der Vater Herr, wie der Sohn
Herr ist. Derselbe, eine Herr ist es, der sich als der Vater, der Sohn, der Geist in diesem seinen
Herrsein tiber uns, fiir uns und an uns erweist.

In allem, was wir in jedem erdenklichen Selbstverstindnis Geist nennen mdgen, verhalten wir
uns nicht als zu unserem Herrn! Immer setzen wir, auch wenn wir die Idee des Geistes trans-
zendent denken, eine letzte Einheit zwischen ,,dem Geist* und unserm Geist voraus, eben in-
dem wir es sind, die den Geist, sei es denn den ,,absoluten Geist* denken. Der Heilige Geist
aber kommt iiber uns im Machterweis des Herrn, indem er als der vom Vater und vom Sohn
gesandte Geist kommt. Wenn es der Sohn ist, in dem der Vater seine Herrschaft als die uns
mitten im Gericht rettende Macht manifestiert, so vollstreckt der Heilige Geist diesen strafen-
den und trostenden, totenden und lebendig machenden Machtspruch. Er ist aber nicht nur der
Vollstrecker eines hoheren Befehls, sondern er selbst ist es, in dem der eine, selbige Herr
seine Herrschaft iiber uns, fiir uns, an uns zum Zuge bringt. Als der Herren-Geist ist er unver-
wechselbar mit unserem Geist, so wahr er sich mit dem Namen des Christus Jesus verbiindet
hat, und dieses Biindnis in der Einheit des Vaters und des Sohnes und des Geistes griindet. In
der Fremdheit des Namens, den er als den allervertrautesten in unser Herz schreibt, in der
Fremdheit des Wortes, durch das er das ertaubte Gehér zum Glauben erweckt, meldet sich
sein Herr-sein, das doch den unbegreiflichsten Triumph seiner Herrlichkeit in der Graden-
Tiefe seines Nahe-seins, seines Bei-uns- und In-uns-seins erreicht.

So ist er als der Herren-Geist der Geist der Freiheit. ,,Der Herr ist der Geist™, — das Subjekt46
des Satzes ist ,,der Herr* (2. Kor. 3, 17). Er herrscht nicht durch den tétenden ,,Buchstaben
(2. Kor. 3), sondern durch den lebendig machenden Geist. ,,Wo aber der Geist des Herrn ist,
da ist Freiheit® (ibid.), die Freiheit des Gottes, der frei macht, wie er frei ist, frei und herrlich
in seiner Liebe, die sich des unter dem Fluch des Gesetzes versklavten und verlorenen Rebel-
len erbarmt.

Damit sind wir, der inneren Notwendigkeit unseres Textes folgend, schon zu der dritten Aus-
sage vorgesto3en, die eben den Heiligen Geist, den Herren-Geist, als den Lebendigmacher —
10 {womo1dv, vivificantem — riihmt. Das Wirken des Geistes als dessen, der heiligt, der
herrscht, der lebendig macht, griindet in seinem Sein, so wahr uns wiederum nur im Akt sein
Leben sich offenbart. Er ist der, als der er wirkt: der Heilige, der Herr, der Schopfer. Wir
konnten von dem Heiligen und Herrn gar nicht reden, ohne schon von dem Schopfer zu spre-
chen. Gerade in seiner Schopfer-Herrlichkeit ist sein Heilig-sein und sein Herr-sein unver-
gleichbar mit allem, was wir unter ideologischer oder moralischer Vollkommenheit verstehen
mogen. In dem ,,Komm, Heiliger Geist“ ist das ,,veni, creator spiritus®, das ,,Komm, Schopfer
Geist* schon zur Stelle.

Es ist der Geist des Schopfers, der ,,liber den Wassern schwebt* (Gen. 1,2), und es ist der zum
Leben erweckende Gottes-Hauch, der den aus Erdenstaub gebildeten Menschen zur ,,lebendi-
gen Seele werden 14Bt (Gen. 2, 7). Aber auch das Gebet des von der Mdoglichkeit seiner Ver-
werfung Angefochtenen um den neuen, festen, heiligen und willigen Geist steht im Zeichen
der Anrufung des Schopfers, der das ,,reine Herz* erschafft (bara, Ps. 51,12). Es ist der leben-
dig machende Geist, der das Feld voller Totengebeine wieder lebendig werden 146t (Hesek.

Deutschen vielleicht eine wortliche Ubersetzung wie: ,,wir glauben an den Geist den heiligen, den herrlichen ...
46 Gerade im Hinblick auf dieses Subjekt-sein des Herrn — das doch gleichzeitig das Herr-sein besagt — diirfte es
Bengel gemeint haben, wenn er — den Gegensatz von Buchstaben und Geist bedenkend — hier von einer ,,sub-

limis enuntiatio®, einer ,,erhabenen Aussage® spricht.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
68 05.06.2025



37), eben der Geist, der an Stelle des steinernen Herzens ein fleischernes Herz schafft und
schenkt (Hesek. 36, 26). Wir werden mit dem Bekenntnis solche, von dem Geheimnis des
,,Geistes des Herrn* durchwehten Stellen des Alten Testaments im Gehor haben miissen,
wenn wir den im Neuen Testament bezeugten, vom Vater und vom Sohn gesandten Geist als
den Schopfer-Geist in der Selbigkeit Gottes des Schopfers, des Versohners und Erldsers res-
pektieren wollen. Es ist der Schopfer aller Kreatur, der da am Werk ist, wo der Heilige Geist
in der von ihm gewirkten ,,Wiedergeburt und Erneuerung® (Tit. 3,5) die nova creatura, die
,heue Kreatur* in Christus schafft (2. Kor. 5,17).

Bevor wir aber das schopferische Wirken des Geistes auf uns bedenken, werden wir ihn als
den in der Geburt des Menschen Jesus, in seiner Auferweckung vom Tode ,,lebendig machen-
den* Geist anzubeten haben. Durch die Schopfertat des Geistes kommt der Mensch in die
Existenz, in dem der Sohn Gottes einer von uns ward. Derselbe Schopfer-Geist ist es, der ,,Je-
sus aus den Toten auferweckt hat™ (Rom. 8, 11), den Jesus, der als ,,der Sohn Gottes in Kraft
nach dem Geist der Heiligkeit durch Totenauferstehung erwiesen® ist (Rom. 1, 4), — Er, der in
seiner gottlichen Einheit mit dem Geist Auferstandene, der in seiner Menschheit durch den
Geist Auferweckte. Wohl eingedenk des Scheiterns unserer Erkenntnis an dem zwiefach-ei-
nen Geheimnis von Auferstehung und Auferweckung, werden wir den christologischen Grund
fiir das Werk des Heiligen Geistes an uns in seinem geheimnisvollen Wirken mit und an dem
menschgewordenen Gottessohn zu bedenken haben. In seiner Geburt sind ja die mit- und neu-
geboren, fiir die er sich geboren werden lie. In seiner Auferweckung sind die mit-auferweckt,
an deren Stelle er sich dem Tod und dem Begrébnis preisgab.

So nur erschlieBt sich das schopferische Wirken des Geistes in seiner Tiefen-Dimension: er
macht lebendig, indem er totet! Wie er den durch ihn Gestraften trostet, so spricht er den zu
Tode Verurteilten frei. Wie er den in seiner Gottlosigkeit Gerichteten durch und in dem fiir
uns Gekreuzigten und Auferstandenen rechtfertigt, so macht er den ,,nach dem Fleisch®, in
seiner todverfallenen Existenz, Getdteten lebendig. Darum ruft der Apostel die durch ,,das Ge-
setz des Geistes des Lebens* in Christus Jesus von dem Gesetz der Siinde und des Todes Be-
freiten (Rom. 8, 2) dazu, die Werke des Fleisches durch den Geist zu toten, und so gerade zu
leben (Rom. 8, 13). Der Geist, der als der Schopfer das Nicht-seiende in sein Sein und Wesen
ruft, schafft abermals ,,aus Nichts®, aber aus dem Nichts, das durch Siinde und Tod bestimmt
ist. Voraussetzungslos ist nicht nur die Erschaffung der ersten Kreatur, sondern auch die der
,neuen Kreatur®. Der Schopfer-Geist kniipft nicht an religios-moralische Moglichkeiten und
Restbesténde an, sondern wirkt im reinen Wunder freien Erbarmens, allméchtiger Gnade. Er
belebt nicht einen Halb-toten oder gar Schein-toten, sondern den im Gericht vergehenden,
todverfallenen Menschen des Todeswesens. Wer betet: veni creator spiritus, ,,komm, Schopfer
Geist*“, hat keine Mdglichkeit mehr, auf sich selbst zu sehen und an sich selbst irgendwelche
Wiederbelebungsversuche vorzunehmen. Er darf den Tod hinter sich lassen, indem er sich
dem Leben entgegenstreckt. Entgegen aller Vernunft, die meint, dall Gott an Vorhandenes an-
kniipfen, auf Relikten aufbauen miifite, darf er sich in der Hand dessen wissen, der aus Nichts
schafft und Tote lebendig macht.

Als der so schaffende Geist schenkt er sich dem Glaubenden, dessen Glauben er schafft und
schenkt. Wir lenken noch einmal auf das Tiir unsere ,,Logik* unergriindliche Geheimnis zu-
riick, dal3 der Geber sich zur Gabe machen kann, ohne aufzuhoren, der Geber zu sein. Au-
gustinus sinnt (im 15. Kapitel des 5. Buches seines Werkes iiber die Dreieinigkeit) diesem Ge-
heimnis nach, und er findet in der ewigen Schenkbarkeit .des vom Vater und vom Sohn ge-
meinsam ausgehenden Geistes die Ermoglichung dafiir, dafl er zum Geschenk fiir uns werden
kann. Weil das Sein des Geistes in ewiger Prioritit vor allem Geschenktwerden ein ewiges
Geschenktsein ist, kann er sich selbst zum Geschenk machen. Augustinus dringt gerade auf

diesem Wege zu |der Erkenntnis vor, dal dem Heiligen Geist in besonderer Weise der

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
69 05.06.2025



,Eigenname* der Liebe zukomme, der Liebe, die doch der dreieinige Gott in seinem einen,
ganzen Wesen als der Gott der Schenker-Giite ist.*’

Der Gott, der in sich selbst der ewig Schenkende ist, er kann sich zum Geschenk machen, er,
der in sich Lebendige, zum Leben der durch ihn vom Tode erweckten Kreatur werden, ohne
darin aufzuho6ren, Gott zu sein. Vielmehr offenbart und manifestiert er, der Gott der Selbsthin-
gabe in dem Fleisch gewordenen Sohn, sich selbst in seiner Gottlichkeit, indem er als der Hei-
lige Geist sich selbst mitteilt und dem Glauben inne wohnt.

In Kraft dieser seiner alle unsere Erkenntnis {ibersteigenden Moglichkeit, sich selber schenken
und mitteilen zu konnen, ist er als der in uns wohnende Geist (Rom. 8, 11) der ,,Geist der
Kindschaft®, der uns das ,,Abba, lieber Vater®, rufen 14t, und der in uns als den Verstummen-
den seufzt und betet (Rom. 8, 26—27). So wird er fiir uns und in uns ,,unser Leben* (Rom. 8,
10), durch den ,,die Liebe Gottes in unseren Herzen ausgegossen ist* (Rom. 5,5). Er ist es, der
— kraft des Fiir-uns-seins Gottes in Christo — in uns glaubt, liebt, hofft, so aber, dal unser
Blick nicht auf und in unser Selbst gekehrt wird, sondern vielmehr in der Anbetung zu dem
Gott, der so hoch oben und so tief unten zu thronen und zu wohnen vermag. Zu dieser Anbe-
tung erhebt sich das Bekenntnis in den nun folgenden Aussagen, deren Ermdglichung allein
durch die Kondeszendenz des Heiligen Geistes gegeben ist. Indem er sich so tief herabléft,
daf3 er als der Mitzeuge unseres Geistes uns der Gotteskindschaft gewi3 macht (Rém. 8, 16),
erhebt er unsern Geist zu einer Doxologie, die nicht ein Hymnus unseres dichtenden Herzens,
sondern antwortender Lobpreis ist:

10 €k 100 [Totpog ékmopevopevov, To ouv Tatpi kKol Yid cuumpockuvovpevoy Kol
ovvoo&alopevov,

qui ex patre filioque procedit, qui cum patre et filio simul adoratur et glorificatur,

Der vom Vater und dem Sohn ausgehet. Der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet
pnd zugleich geehret wird.

Gott ist schenkende Giite. Nicht dal3 die schenkende Giite Gott wire! Nicht dall wir eine Idee
von Giite, die im Schenken ihre selbstlose Reinheit hitte, verabsolutierten, ,,vergottlichten*!
Auf diese Weise hat Platon das Wesen des Gottlichen als neidlose Giite im Verhéltnis zu der
durch den Demiurgen ,,geschaffenen* (aus dem Stoff nach dem Urbild der Ideen Gestalteten)
Welt gedacht. Jenes innergéttliche Sich-Schenken aber, in dem Gott als der Sich-selber-
Schenkende Gott ist, ist ,,personal* bestimmt. Indem der Geist ,,vom Vater und vom Sohne
ausgeht, indem der Vater und der Sohn den Geist ,,hauchen®, schenkt sich Gott sich selbst in
sich selbst durch sich selbst.

Wir brauchen hier nicht bei der Bemiihung zu verweilen, mit der die Viter der trinitarischen
Gotteserkenntnis diese ,,Hauchung® als innergéttliches Werk in seiner analogielosen Einzigar-
tigkeit und seiner Unvergleichbarkeit mit allen kreatiirlichen Vorstellungen umschrieben ha-
ben. Unsere Erkenntnis wird ja das Geheimnis dieser Hauchung — wie das jener ,,Zeugung* —
nur umkreisen konnen, und mul} bei dem Versuch scheitern, rational, sei es denn in einer ,,Ra-
tionalitit* der Glaubenserkenntnis, aussagen zu wollen, was das ist: ewige ,,Zeugung*, ewige
,Hauchung®. Was diese Vorstellungen, die keine Vorstellung zulassen, diese Begriffe, die in
keinem Begriff begreifbar sind, auf die Lippen der anbetenden Erkenntnis legt, ist alles andere
als eine Idee vom Wesen des Gottlichen, sondern das Wort des in seiner Selbst-Offenbarung

47 Si ergo proprie aliquid horum trium charitas nuncupanda est, quid aptius quam ut hoc sit Spiritus Sanctus?
,,Wenn also eine von den drei Personen den Eigennamen Liebe erhalten soll, was wére da passender, als den Hei-
ligen Geist so zu heilen?* (Augustinus, De Trinitate, 15. Buch, Kapitel 17, 29 in der Ubersetzung von Michael

Schmaus.)
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
70 05.06.2025



sich selber aussprechenden, sich in seiner Wahrheit horbar machenden Gottes, des Vaters in
dem Sohn durch den Geist. Diejenigen, die gerade hier einer dichtenden Spekulation auf der
Spur zu sein meinen, verkennen in der Wurzel die Doxologie des Glaubens, der sich zu jener
Anerkenntnis gerufen hort, die ihn freilich im Vollzug der Erkenntnis anbetend scheitern 1af3t.
Es ist der gebrochene Widerhall der innergéttlichen Doxologie, der in der antwortenden Er-
kenntnis der versdhnten Kreatur laut wird, trotz allem und tiber allem laut werden darf.

Der Gott, der sich selbst uns so schenkt, so mitteilt und erschliefit, wie er es als der Vater in
dem Sohn durch den Geist tut, er ist in sich selbst vor und tiber allen seinen Werken ,,nach au-
Ben* (den opera sanctae trinitatis ad extra) ewig derselbe und kein anderer, als der er sich uns
gibt. So wahr der Vater in dem Sohn sich aus und in seiner, in nichts als in sich selbst begriin-
deten Giite denen schenkt, in denen — gerade fiir Gottes Auge! — nur der Gegen- Grund zu
solch einer Selbst-Manifestation Gottes auffindbar ist, ist Gott in sich selbst der Sich-Schen-
kende, der Liebende. Wollten wir diese Aussagen im ideologischen Sinn verstehen, so wiirde
uns, gleichsam wider Willen, unsere Erkenntnis in den Gedanken eines innergdttlichen Egois-
mus umschlagen, so hitten wir gerade nicht das Géttliche, sondern das Ungottliche gedacht.
Nun aber 146t uns die uns grundlos widerfahrende Liebe in den alles begriindenden Un-Grund
der Liebe schauen, die Gott in sich selber ist. Nicht der Geist der Metaphysik, sondern der
Geist der Offenbarung ist es, der ,,alles erforscht, auch die Tiefen der Gottheit™ (1. Kor. 2, 10).
Nicht ein vermessener Hohenflug des menschlichen Geistes fiihrt uns zu dem Satz von dem
Geist, ,,der von dem Vater und dem Sohn ausgeht, sondern umgekehrt 146t sich der vom Va-
ter und dem Sohn gesandte Geist so tief zu uns, ja, in uns hinab, daB3 wir in Gott selbst nichts
als dieses sich selber ausstromende, sich selber schenkende und mitteilende Lieben ,,sehen®.

So sehen wir mitten in Gottes Herz hinein, ohne in diesem Sehen, das kein Sehen ist, geblen-
det zu werden. Karl Barth hat einmal zu sagen gewagt, da3 in Gott ein ,,ewiges Jauchzen* ist.
Wer von diesem Jubel in der Aussage, die den vom Vater und vom Sohn gehauchten, ewig
ausgehenden Geist preist, gar nichts zu hdren vermag, hat sie gewi3 noch nicht so verstanden,
wie sie in der Doxologie des Glaubens laut werden will und darf.

In dem allen haben wir noch jene so bedeutsam gewordene Divergenz aufler acht gelassen, die
sich bei einem Vergleich zwischen dem griechischen und dem lateinischen bzw. dem, diesem
folgenden deutschen Text unseres Bekenntnisses meldet. Der griechische, urspriingliche
Wortlaut bezeugt ja den Geist als

10 €k 10D [Totpog Exmopevopevoy,
den vom Vater ausgehenden,

wihrend die lateinische Gestalt, die im reformatorischen Bekenntnis, der abendlandischen
Tradition getreu, iibernommen wurde, den Geist rithmt,

qui ex patre filioque procedit
der vom Vater und vom Sohne ausgehet.

Bekanntlich ist es gerade dieses ,,filioque* gewesen, an dem die theologische Scheidung — ab-
gesehen von kirchenpolitisch-hierarchischen Griinden — zwischen der Kirche des Ostens und
des Westens erfolgte.*® Wenn wir den Blick sofort nicht so sehr auf die Geschichte jenes

4 Das ,,filioque*, das sich schon bei Tertullian findet und in Augustins Trinitéitslehre sein besonderes Gewicht
erhélt, ist erst in der Karolingerzeit in das Nicaenische Symbol eingefiihrt worden. Der tiefere Grund fiir die
Trennung diirfte nicht in dem Streit zwischen dem ,,Stuhl“ von Konstantinopel und dem von Rom mit seinem

Primats-Anspruch, ja nicht einmal in den Lehrdifferenzen gelegen haben, wie sie sich auf die Anerkennung bzw.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
71 05.06.2025



zwischen Rom und Konstantinopel aufbrechenden Gegensatzes richten, sondern auf den uns
selbst zur Frage werdenden Lehrunterschied, so wird zundchst einmal festzustellen sein, daf3
er gegeniiber der breiten Front des modernen Anti-Trinitarismus eine Relativierung erfahrt,
die einen kirchentrennenden Grund in dem filioque als solchem schwerlich noch gegeben sein
1aBt. Fragen wir nach dem Schriftgrund, und zwar gerade da, wo er sich in der VerheiBBung des
Paraklets, des Gottes-Anwalts, innerhalb der Abschiedsreden des Johannes-Evangeliums in
unserem Bekenntnis wortlich meldet, so kann die Ostliche Orthodoxie darauf insistieren, daf3
geschrieben steht: ,,der vom Vater ausgehet* (Joh. 15, 26), ja, dall der vom Sohn gebetene Va-
ter es ist, der den ,,andern Anwalt®“, den ,,Geist der Wahrheit* geben wird (Joh. 14, 16—17),
und daB er bei Paulus (1. Kor. 2, 12) schlechthin der ,,Geist aus Gott* genannt wird. Wiede-
rum ist nicht zu iiberhoren, daf} dieser ,,Anwalt“, ,,welchen ich euch senden werde vom Vater,
von mir zeugen wird* (dazu: Joh. 20, 22!). Abgesehen noch von der Frage, ob die Aussage,
daB3 der Geist vom Vater ausgeht, in jenem Zusammenhang innertrinitarisch, im Unterschied
zu der Rede von der Sendung des Geistes, zu horen ist, diirfte die hier wie im gesamten Neuen
Testament obwaltende Einheit im Wirken des Vaters und des Sohnes zu der Erkenntnis trei-
ben, daf} der verhei3ene ,, Troster ebenso der Geist des Vaters wie des Sohnes ist. In dem von
beiden in der Zeit ,,Gesandten* kommt der von beiden ewig ,,Ausgehende* zu denen, in denen
der Vater und der Sohn durch den Geist ,,Wohnung machen* (Joh. 14, 23 {f.). Der in der Zeit
Gesandete ist kein anderer als der ewig Ausgehende, wenn anders der Gott der Selbst-Offenba-
rung kein anderer ist, als Gott, wie er in sich selber ist.

Wer hier mit dem Religionismus (der Ausdruck sei gestattet!) des 19. Jahrhunderts die Frage
nach der Selbst-Aussage des Glaubens, oder mit dem Existentialismus des 20. Jahrhunderts
die Erhellung des neuen Selbstverstindnisses die Fragestellung bestimmen 14t, wird mit
mehr oder weniger Kopfschiitteln den ganzen Streit um das ,,filioque* der Historie eines spe-
kulativ entarteten Denkens tiberlassen. Wer hier aber, gerade in der Frage nach dem Geist als
dem Schopfer des Glaubens, nach der Gottheit des Geistes fragt, wird nach der rechten Aner-
kennung und Anbetung Gottes in der Anrufung und der Anbetung des Geistes fragen. Gerade
der Konsens in dieser Fragestellung diirfte uns denn mit der von der 6stlichen Tradition her
bestimmten Orthodoxie in ein neues Gespréch auch iiber das ,,filioque* bringen. Auf dem ge-
meinsamen Grund trinitarischer Gottes-Erkenntnis werden wir fragen, ob nicht die Nicht-An-
erkennung des Ausgangs des Geistes vom Vater und dem Sohn das Verstéindnis des Geistes
zu verfilschen droht.* Der Satz, daB der Geist allein vom Vater ausgeht, besagt eine Vater-
Unmittelbarkeit des Geistes, die zu einer religids-mystisch verstandenen Gottes-Unmittelbar-
keit des Glaubens entarten kann. Wenn der Geist nicht vom Vater und von dem Sohn ausgeht,
—was ist es dann um das Christus- Verhdltnis eines Glaubens, der durch die Vater-

Nicht-Anerkennung des filioque konzentrierten. Vielmehr steht die ,,Orthodoxie®, wie sie sich bis in ihre russi-
sche Gestalt durchhalt, unter dem Vorzeichen eines anderen Wahrheitsverstindnisses gegeniiber dem romisch-
katholischen, zuletzt durch das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes gezeichneten. Mit dem juridisch-autoritati-
ven Element verbindet sich in dem rémisch-katholischen, insbesondere dem thomistisch bestimmten Denken
eine ,,Rationalitdt, die die innere Voraussetzung fiir den Anspruch einer so verwalteten Autoritét bildet. Dem
gegeniiber hilt sich die Orthodoxie — trotz alles gegenteiligen Scheines! — an der entscheidenden Stelle, da, wo
das Auge des Pantokrator auf den Vollzug der Liturgie blickt, eben fiir das majestdtische Geheimnis des Panto-
krator offen. Isst es nicht eben dies, was im Raum der ,,orthodoxen* Kirche die Theologie mit der Liturgie nicht
nur zuinnerst eint, sondern ihr unterordnet? So wird dort die Liturgie zum Herzschlag der Theologie, — die frei-
lich gerade auf diese Weise ihre kritische Funktion gegeniiber dem gesamten, in der Liturgie konzentrierten Le-
ben der Kirche schwer geltend zu machen vermag.

4 Die ostlichen Kirchenlehrer variieren ja in ihrer Interpretation des Satzes, daB der Geist vom Vater ausgehe.
,,Athanasius, Basilius der GroBle, Gregor v. Nyssa u. a. behaupteten das Ausgehen vom Vater, ohne das Ausge-
hen vom Sohne bestimmt zu leugnen.* (Hagenbach, Dogmengeschichte, S. 216). Der eigentliche Gegensatz
bricht doch erst da auf, wo die Formel im Sinne eines ,,nur vom Vater* verstanden wird. Dabei wird man nicht
iibersehen diirfen, daf es beiden Seiten, jeder auf ihre Weise, darum ging, eine Subordination, sei es des Sohnes,

sei es des Geistes abzuwehren (siche Hagenbach)!
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
72 05.06.2025



Unmittelbarkeit des Geistes bestimmt ist? Wir werden uns hier gewil} keiner Verzerrung
schuldig machen diirfen. Gerade fiir die 6stliche Orthodoxie ist ja der Christus Pantokrator
schlechthin zentral. Wenn wir uns aber im christozentrischen Verstindnis der Wahrheit be-
gegnen, warum nicht in der Anerkennung des ewigen Ausgangs des Geistes vom Vater und
dem Sohn, die doch, wie wir es verstehen, der Realitit der Heils-Offenbarung entspricht, in
der uns der Geist, der uns Jesus Christus als den Sohn erkennen 14f3t, in dem Sohn den Vater
erkennen 146t. Eine Erkenntnis des Vaters ohne den Sohn, oder gar — das Torichte auszuspre-
chen — in einer Ubergehung des Sohnes, kann ja auf beiden Seiten nicht gemeint sein. Auch
die ostliche Orthodoxie versteht den vom Vater ausgehenden Geist als den Geist,' der durch
den Sohn zu uns kommt. Warum beharrt sie dann aber auf der Ablehnung der Formel, die in
der Abwehr jedes subordinatianischen, den Geist und den Sohn dem Vater unterordnenden
Verstiandnisses, der Anbetung des Vaters in dem Sohn durch den Geist, und darin der Ehrung
Gottes, des Vaters, des Sohnes und des Geistes, am reinsten dient? — Gerade in dieser Anbe-
tung meldet sich der tragende, dem Dissens iiberlegene Konsens, wie er in der Doxologie des
Geistes Gestalt gewinnt:>

10 ovv [Motpl Kol Yid) copmposkuvovpevov kol cuvoo&alopevoy,
qui cum patre et filio simul adoratur et glorificatur,
Der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und zugleich geehret wird.

Was schon die Aussage liber das innergdttliche Wehen des Geistes durchpulste, das kommt
nunmehr zur Aus-sprache: die Doxologie des Geistes. Um hier in das rechte Mit-sprechen hin-
eingenommen zu werden, wird eine Riickbesinnung gut sein auf die Folge, in der sich die
Aussagen vom Geist in unserem Bekenntnistext darbieten. Er, der Heilige, der Herr, wird zu-
erst in seinem aus dem Nichts, ja aus dem Siinden-Tod zum Leben erweckenden Werk be-
zeugt. Von seinem Wirken nach auf3en erschlie3t sich fiir den Menschen, an dem er sein
Werk, strafend und trostend, totend und lebendig machend, vollzieht, sein Werk ,,nach innen®,
dessen besondere Wundersamkeit darin liegt, daB es als ,,Gehauchtwerden* ein passives Werk
(1) 1st. In Gott entsprechen und bedingen sich seine gottliche ,,Aktivitit” und ,,Passivitit® in
einer einzigartigen, das innergoéttliche Leben und Lieben durchdringenden Weise. Wenn denn
aber in dem Wirken des Geistes nach auflen, an der von dem Vater in dem Sohn so geliebten
Kreatur, die Wurzel der Erkenntnis seines innergdttlichen Lebens liegt, so erwéchst die Anbe-
tung, die den Geist mit dem Vater und dem Sohn in gleicher gottlicher Ehre preist, in der An-
rufung des Geistes: Veni, creator, spiritus — , komm, Schopfer Geist*! Ja, der Geist, in dem
Gott selbst sich zum Anwalt, Verteidiger und Troster des Menschen macht, will gerufen, an-
gerufen sein, — nicht um Gottes willen, sondern um des Menschen willen, dessen Rettung
eben in diesem Rufen, Schreien, Seufzen und Flehen schon begonnen hat. Das Wunder der
Anbetung erwichst in der letzten Tiefe, in die der Fiirsprecher des Menschen als der Geist
dessen, der ein ,,Fluch ward fiir uns* (Gal. 3, 13), sich hinabldBt, — und das gerade ist das
Wunder der Gnade des Geistes. In der Freiheit seines Liebeswehens nach auflen offenbart er
sein Gewehtwerden als innergottliches Wehen der Liebe. Darum erwéchst in dem Gebet um
den Geist — das doch durch den Geist und in dem Geist gebetet wird! — die Anbetung des
Geistes.

Welch ein Gegensatz zu dem Selbst-Verstindnis des Menschen, der sich als Geist oder in
mystischer Einheit mit einem von ihm gedachten Geist zu begreifen sucht! Das Gebet und die
Anbetung sind ja nur im personalen Gegeniiber moglich, so aber, daf der Geist, der éiber uns
kommt, diese Moglichkeit in uns selbst realisiert. Hier wird auch vollends klar, daf} die

30 An diesem, in der Anbetung ermdglichten Konsens glaube ich auch festhalten zu sollen im Blick auf die Lehr-
aussagen, deren Zusammenstellung aus der fiir die ruménische Orthodoxie giiltigen ,,Teologia dogmatica si Sim-

bolica* ich meinem Freund Professor Dr. Milan Sesan verdanke.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
73 05.06.2025



Wahrheit, die in der Doxologie des Geistes bekannt wird, nicht etwa aus der Anbetung er-
wichst, sondern vielmehr die Anbetung aus der Wahrheit. So wahr die Anbetung in der Rela-
tion zum Heiligen Geist lebt, so doch nicht aus der Relation als der vom Menschen hergestell-
ten oder gedachten Beziehung. Die Wahrheit des Geistes, sein Geist-Sein ist die ontische Vo-
raussetzung des Glaubens und der Anbetung! Ein Existentialismus, der das als ,,Ontologie*
und ,,Metaphysik* perhorresziert, liefert den Glauben einer Glaubens-Relation an sich aus, in
der, streng genommen, die Anbetung unmdoglich ist. Gliickliche Inkonsequenzen sind hier
keine Antwort! Auf der anderen Seite wird die Anbetung zu einem sakralen Werk des Men-
schen verfalscht, wenn sie einem objektivierten ,,gottlichen Gegenstand* gelten soll — dessen
uneingedenk, da3 der Anbetende vor dem Herrn kniet, der das schopferische und schenkende
Subjekt der Anbetung war und ist und bleibt. Dieses Subjekt-sein, das durch und durch das
Akt-Sein des Lebendigen ist, spottet jeder Erkenntnistheorie und aller ihrer Verbotstafeln, mo-
gen sie nun anti-subjektivistisch oder antiobjektivistisch sein, oder ein Jenseits von Subjekt
und Objekt proklamieren. Unbekiimmert — mit letztem Recht unbekiimmert! — darum darf der
durch den Geist zur Anrufung des Geistes Gerufene anbeten.

Von dieser Anbetung des Geistes aus der Tiefe ist die Sprachgestalt unseres Textes in einer
Weise bestimmt, der wir noch besonders nachzudenken haben. Und zwar ist es der griechi-
sche Wortlaut, dessen Sprach-Sinn hier erhellend sein diirfte: ,,ipookvvovpevov* (im Lateini-
schen ... ,,adoratur®, im Deutschen ...der angebetet wird*), das besagt: Der Geist, der auf den
Knien angebetet wird. Ja, im antiken Griechisch ist das Verbum kvveiv = kiissen mit zur
Stelle, mpockuvelv, das heilt urspriinglich: den Boden kiissen. Wenn es hier wahrhaftig nicht
um die Huldigung eines orientalischen Herrschers, sondern um die Gottes-Ehrung geht, so
wird sie in der tiefsten Beugung vollzogen, und zwar so, daf} dieses Kiissen — das ein Kiissen-
diirfen ist! — der Gnade gilt, durch die die Anbetung ermdglicht ist. Die Anbetung als ,,Pro-
skynese* gilt also in der Tiefe dem Geist aus der Hohe, der selbst der Tiefe einwohnen will.
So gerade ist die Anbetung die liberschwengliche Verherrlichung des Heiligen Geistes, der
den durch ihn geheiligten, den Gott zu-geheiligten Menschen dazu befreit, seinen Schopfer,
Versohner und Erloser verherrlichen zu diirfen und kénnen.

In der Verherrlichung erfolgt die Anbetung! 60&aletv, das hiel uns in seinem theologischen
Bezug auf die 66&a Beob, die gloria Dei, die Herrlichkeit Gottes, verherrlichen, glorificare. In
der Doxologie des Geistes wird dieser als der ,,Geist der Wahrheit®, also in seiner Gottlichkeit
verherrlicht, wie der Sohn als der Sohn und der Vater als der Vater in ihrer Verherrlichung als
der, der sie sind, gepriesen werden. Wenn das Bild die Gleichzeitigkeit hergédbe, so konnte
man sagen, daf} der Blick in der Anbetung gesenkt, in der Verherrlichung erhoben wird. In
Wahrheit aber geht diese Beugung durch den Geist und diese Erhebung im Geist in eins; denn
wenn der Geist als der, der er ist, gerlihmt, geehrt, gepriesen und verherrlicht wird, dann eben
als der gleichzeitig in der Hohe thronende und in der Tiefe wohnende Gott.

Er ist ebenso der Geist vom Sohn wie vom Vater. Der Vater, der den Sohn fiir uns dahingab,
schenkt uns den Geist. Der Sohn, der an unsere Stelle trat, sendet den Geist, der uns vertritt.
Durch den Geist kommen Vater und Sohn zu uns, um in uns Wohnung zu nehmen. Es ist der
Eine, selbige Gott, Vater, Sohn und Geist, der sich in der Herrlichkeit seiner erbarmenden
Liebe an uns und in uns so verherrlicht, da3 wir ihn in der Herrlichkeit seiner Gnade verherrli-
chen diirfen. So sagt das Bekenntnis: 10 cOv [Tatpi kol Yid) cupTpooKuVoOOUEVOV Kol GUV-
do&alouevov, qui cum patre et filio simul adoratur et glorificatur, der mit dem Vater und dem
Sohn zugleich angebetet und zugleich geehret wird. In diesem ,,mit* und ,,zugleich* vollendet
und kront sich die trinitarische Doxologie. Weil das Sein Gottes als des Vaters mit dem Sohn
und dem Geist die ewige innergottliche Doxologie des Gottes der Liebe ist, darf aus dem Chor
des Glaubens die Doxologie aufsteigen, die den Geist mit dem Vater und dem Sohn preist,

wie sie den Vater in dem Sohn durch den Geist rithmt und in diesem Kreislauf des Lobens

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
74 05.06.2025



Gott in seiner Gottlichkeit verherrlicht.

10 AoATjo0v 10 TGV TPOENTAOV.
qui locutus est per prophetas.
Der durch die Propheten geredt hat.

Ebenso lapidar wie unerwartet steht die Aussage da, die den Geist als den Geist des Wortes
bekennt. ,,Unerwartet*, das will, gerade im Hinblick auf alles, was wir von der Zusammenge-
horigkeit des Geistes mit dem Sohn zu horen hatten, keineswegs sagen: unbegriindet! Viel-
mehr wird in dem lapidaren, gleichsam ohne Mortel gemauerten Stil des Bekenntnistextes
nunmehr der Geist als der Sprecher des gottlichen Wortes bezeugt, als der gottliche Sprecher
selbst.

Deus dixit, Gott hat geredet, als den Propheten und — wir diirfen es im Sinn des Bekenntnisses
sofort hinzufiigen — den Aposteln der Mund gedffnet wurde.*! Gottes Wort in Menschen-
mund! Die Wahrheit, die sich in der Schrift als dem vielfdltigen Zeugnis von den groflen Ta-
ten Gottes kund tut, steht nicht im Zeichen eines menschlichen Redens iiber Gott, sein Wesen
und sein Werk. Die Propheten sind nicht Interpreten der Geschichte Gottes, nicht religiose
Geschichtsphilosophen, sondern von Gott erwéhlt, gerufen und beauftragt als Sprecher des
Wortes, das Gott, der Heilige Geist, selber spricht, den Willen dieses Wortes zu vollstrecken.
,»Siehe, ich lege meine Worte in deinen Mund. Siehe, ich setze dich heute dieses Tages iiber
Volker und Konigreiche, dall du ausrei3en, zerbrechen, zerstdren und verderben sollst und
bauen und pflanzen* (Jer. 1, 9—10). Das ,,s0 spricht der Herr schafft, fiillt und bestimmt die
Rede des Propheten wie des Apostels und scheidet sie von jeder religiosen Selbst-Aussage des
Menschen. Die Schrift will nicht als eine Sammlung von documents humains, sondern threm
Ursprung nach von Gott her vernommen werden. Der Autor ihrer Wahrheit ist nicht der Men-
schengeist, sondern der Heilige Geist. Das ist es, was hier vor und iiber aller, fiir unser For-
schen und Denken so vielschichtigen, widerspriichlichen und verhiillten Problematik der
Schrift in der Menschlichkeit ihrer Gestalt gehdrt werden will und darf.

Der neutestamentliche Text, der in der Bekenntnisaussage unmittelbar widerhallt, ist jenes
Wort des 2. Petrusbriefes, in dem das ,,prophetische Wort* im Gegensatz zu allen ,,Mythen*
als das in der Finsternis scheinende Licht bezeugt wird, und zwar im Zeichen des anbrechen-
den Gottestages, dessen ,,Morgenstern* in den Herzen aufgehen soll, — im Zeichen des kom-
menden Herrn. Das auf die Zukunft dieses Herrn weisende, ihr verhaftete Wort der ,,Weissa-
gung® kommt nicht von unten her, hat seine Wurzel nicht in irgendeiner menschlichen Deu-
tung der Zukunft, — sondern vom Heiligen Geist getrieben (pepdpevor) haben Menschen von
Gott her geredet (2. Petr. 1, 21). In der Aussage des Bekenntnisses kulminiert die Theopneus-
tie der von Gottes Geist ,,eingegebenen® Schrift in ihrem Christuszeugnis, in ihrer propheti-
schen Ausrichtung auf den kommenden Christus.

Dabei mag der Blick der Viter unseres Textes zunichst auf das der ersten Epiphanie des
Christus verhaftete prophetische Zeugnis des Alten Testaments gerichtet sein. Ja, es wird da-
rin nicht nur der fiir die frithchristliche Apologetik so triumphale ,,Beweis* der Wahrheit des
Evangeliums durch die wortwortlich eingetroffenen Weissagungen mitschwingen, sondern
wohl auch die sich dort schon meldende, auf das 4. Esra-Buch und seine Legende von der

5! In der Darlegung des Nicaenischen Symbols, wie sie fiir Katechumenen in der erweiterten Form (forma
longior) des Symbolum Epiphanii dargeboten ist, lesen wir denn, und zwar an der Spitze des Bekenntnisses zum
Heiligen Geist: 10 AaAfcov &v vop®m Kol knpv&ov &v 1oig mpoentalg Kol katafav &t tov Topddvny, AaAdv v

amootoA01g, oikodv v aylolg. — ,,Und wir glauben an den Heiligen Geist, der im Gesetz geredet hat, und der
durch die Propheten gepredigt hat, und der auf den Jordan herabkam, der in den Aposteln redet, der in den Heili-
gen wohnt.“

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
75 05.06.2025



Entstehung des Kanons zuriickgehende Vorstellung von einem buchstdblichen Diktat der
Schrift durch den Heiligen Geist.>?

So wenig wir — und zwar in der Respektierung des Wortes Gottes, das geglaubt sein will! —
in der spéter ausgebauten Theorie von der Verbal-Inspiration und ihrer Verwandlung der
Schrift in den heiligen Buchstaben den rechten Ausdruck des Glaubens an den Heiligen Geist
als den Sprecher des Wortes Gottes werden finden konnen, so gilt es doch dem Pfeil zu fol-
gen, der in der Aussage des Bekenntnisses aufleuchtet. Und das ist der Pfeil und Fingerzeig
des prophetischen Wortes auf die Epiphanie des Christus: auf die Epiphanie in der Geburt des
Jesus von Nazareth, des Fleischgewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen, auf die zwei-
te Epiphanie des in der Herrlichkeit Gottes Kommenden. Er, Jesus Christus, der Erste und der
Letzte und der Lebendige, und in ihm der Gott, ,,der da war, der da ist und der da kommt*
(Offbg. Joh. 1, 4. 8.17), ist das Geheimnis der Schrift, die ihn bezeugt, indem er sich durch sie
bezeugt. Es ist aber der Heilige Geist, der nicht nur als Autor, sondern als Exeget der Schrift
der Sprecher des Wortes Gottes ist, das allein der Glaube als das in den Menschenmund ge-
legte Wort Gottes vernimmt.

Was besagt das fiir den Geist, das Wort und den Glauben? Wenn es in dem Gehorten schon
einbeschlossen war, werden wir es wenigstens im Entscheidenden noch zu unterstreichen ha-
ben, und zwar unter dem Vorzeichen des Glaubens an den Heiligen Geist. Vom Geist her will
das Schriftwort verstanden sein, nicht aber von einer Schriftlehre oder einem hermeneutischen
Prinzip her der Geist!

Das erste, womit wir denn auch einsetzten, ist, dal der Geist, ,,der durch die Propheten gere-
det hat“, der Geist des Wortes ist. Er ist, und zwar seinem ewigen Sein und Wesen nach,
Wort-Geist. Gott ist als der Vater, der mit dem Sohn und dem Geist Gott ist, in sich selbst das
»Wort®, der ,,Logos®. Unsere Gottesbegriffe schweigen. Die G6tzen humaner Religiositét sind
stumm, wie sie tot sind. Der Gott des innergottlichen, liebenden, ewigen Selbstgespriches ist
nicht jenes sich verschweigende Schweigen, als das ihn die Mystik aller Zeiten jenseits alles
Aussagbaren dichtete, um mit ihm in der wortlosen unio mystica zu verschmelzen. Nein, Gott
ist in sich das ewige Wort, und dieses Wort wurde Fleisch (Joh. 1, 14). Der Geist aber ist, wie
er mit dem ewigen Wort in Gott west, der Sprecher, der das fleischgewordene Wort dem
Glauben horbar macht, und zwar in, mit und unter dem Menschenwort, durch das das Fleisch-
gewordene Wort zu uns kommt. Das prophetisch-apostolische Wort, ja, auch das in seiner
Auslegung ergehende Predigtwort der Kirche muf3 und darf Teil haben an der Knechtsgestalt,
der Armuts-, Elends- und Ohnmachtsgestalt des gekreuzigten Wortes Gottes. Der Heilige
Geist, der sich mit dem Sohn Gottes in seiner Niedrigkeit unlslich verbunden hat, schamt
sich der elenden, siindigen Menschenlippen nicht, von denen das Zeugnis fiir die Herrlichkeit
des in seiner Erniedrigung Erhohten laut werden soll. Er erweckt dieses Zeugnis und ist selbst
dessen Sprecher, als der Mund der Stummen und die Stimme der Wortlosen.

Damit befinden wir uns schon bei dem Andern, das durch das Sprechen des Geistes bestimmt
ist, ndmlich bei dem Wesen des Wortes, und zwar gerade des Wortes, das wir horen diirfen
und sollen. Wenn der Geist der Sprecher dieses Wortes ist, dann ist es fiir uns das im reinen
und strengen Sinne gehdrte Wort. Es ist nicht das Wort einer menschlichen Selbstaussage, ei-
nes menschlichen Selbstverstindnisses, Welt- und Gottesverstindnisses. Gott selbst hat sich ja

32 Wiederum werden wir ernst nehmen miissen, daB unser Text, so wie er sich in dem einen lapidaren Satz dar-
bietet, keine Reflexion iiber die Schrift, keine ,,Schrifttheorie® gibt, sondern schlechthin das Bekenntnis zu ihrer,
durch den Heiligen Geist bestimmten Wahrheit ausspricht. Eine Auslegung dieses Textes wird darum auch keine
ausgefiihrte Lehre von der Schrift, wie sie in der Dogmatik ihren Platz hat, zu vollziehen haben, sondern sich auf
die Frage nach dem Heiligen Geist als dem Sprecher des Wortes Gottes in seiner prophetischen Gestalt konzent-

rieren.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
76 05.06.2025



in dem Sohn, der unser Bruder ward, an unserer Stelle zu dem hérenden Menschen gemacht.
»Das Wort, das ihr hort, ist nicht mein, sondern des Vaters, der mich gesandt hat* (Joh. 14,
24). Der Geist, der ,,in die ganze Wahrheit leiten wird* (Joh. 16. 13), ,,wird nicht von sich sel-
ber reden, sondern was er hort, das wird er reden* (Joh. 16, 13). Als der vom Vater und dem
Sohn gesandte Geist ist er der hdrende, und so gerade der sprechende Geist.

Wie sollten wir dann die Sprache des Glaubens, des Gebetes, der Predigt und des Bekenntnis-
ses anders als aus dem gehorten Wort verstehen?! Der Geist erweckt uns, die wir als das
Wortwesen, als antwortende Kreatur, geschaffen sind, aus unserer Taubstummbheit zum neuen,
reinen Horen, zu dem Horen vor und iiber und nach allem Verstehen. Kein hermeneutisches
Prinzip sprengt den Riegel unseres in der Pervertierung auf uns selbst ertaubten Gehors. Der
Heilige Geist 146t das Licht des Wortes die Wénde unserer Zelle durchdringen und erfiillt den
ganzen Raum im reinen Horen des Wortes, das er spricht. Dieses sich selber horbar machende
Wort geht allem unseren Verstdndnis voran, und unsere Bemiihungen zu verstehen, konnen in
Wabhrheit doch nur ein Gebet sein, neu zu horen, was wir horen. Audio, ut intellegam, — ich
hore, um zu verstehen, und intellego, ut audiam, — ich verstehe, um zu héren.

Wenn der Heilige Geist der Sprecher des Wortes ist, so will dieses Wort nicht als eine Stimme
in uns und aus uns erlauscht sein. Es ist, mit den Reformatoren zu reden, nicht das ,,innere
Wort* (mit dem es die Mystiker aller Zeiten hielten), sondern das ,,dullere Wort*, das Wort
fremdher, von oben her, von Gott her. Durch das prophetisch-apostolische Wort bringt der
Geist den fremden Jesus-Namen so tief in unser Herz, wie kein aus unserem Herzen kommen-
des Wort, kein Eigenname je unser eigen werden kann. Das Wort, das als das Fleisch-gewor-
dene Wort Wohnung in uns nahm, (Joh. 1,14 u. 14, 23) 146t der Geist unserem Gehdr einwoh-
nen, und macht so das fremde Wort zu dem allervertrautesten Wort. Ja, die Wirklichkeit Got-
tes bringt sich hier zur Sprache, aber nicht nach einem von uns erlauschten Logos, in dem sich
die von uns interpretierte Wirklichkeit zur Sprache bringt, sondern im Wunder der Selbstof-
fenbarung Gottes des Vaters in dem Sohn durch den Geist.>

Gerade deshalb geht es in der aus dem Horen geborenen Antwort nicht um ein Reden iiber
Gott und seine Wahrheit, nicht um Wissensaussagen, in denen der Mensch iiber die objekti-
vierte Wahrheit verfligte. Der Heilige Geist ist und bleibt der schopferische Sprecher, der das
Wort zu uns und in uns kommen 146t, um die Antwort als der Sprecher fiir uns und in uns zu
erwecken. So ist sein Wort Zuspruch und Anspruch, wiederum Dank und Anbetung. Der
Geist, der ,,samt unserem Geist bezeugt, da3 wir Kinder Gottes sind*“ (R6m. 8, 16), ist der zu
uns Sprechende und in uns Hérende, so aber — und das ist das Wunder im Wunder! —, dal} wir,
wirklich wir, als die Horenden sprechen, antworten, beten, danken und loben diirfen.

Durch das Wort, das der Geist spricht, teilt sich der Sprecher selbst dem Horer mit. So wenig
bleibt das Wort auflen und fiir sich, da3 es vielmehr in das Wortwesen, zu dem wir geschaf-
fen, versohnt und bestimmt sind, eingeht in Kraft seiner Selbst-Mitteilung. Was die menschli-
che Sprache ersehnt und im Zeichen unserer auf sich selbst pervertierten Ich-Sucht auch in der
Du-Sucht nicht erreicht, das wird hier durch die Kondeszendenz Gottes, durch die unbegreifli-
che Herablassung des Geistes Ereignis: Das Wort dringt in uns ein und schenkt sich uns so,
dal} es in unserer Antwort lebt, liebt und lobt.

33 Wir iiberhdren nicht, da es in einer existentialen Interpretation des Neuen Testamentes, wie sie Ernst Fuchs
anstrebt, um das Horen des zu verkiindigenden Wortes in der ,,Sprache des Glaubens* geht. Unsere Frage ist nur
die: Wo ist die Prioritét? Doch bei der Sprache des Glaubens?! Die Sprache des Heiligen Geistes 148t sich nicht,
auch nicht in der Fragestellung, einem Vorverstindnis der Wahrheit einordnen oder gar unterordnen, das durch

unsere Interpretation der sich zur Sprache bringenden Wirklichkeit vorbestimmt wére.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
77 05.06.2025



Wir sprechen nur noch aus, was in dem vom Geist, vom Wort und vom Horen Gesagten be-
reits zur Stelle war, wenn wir feststellen, dal3 es der Glaube ist, der so horen und antworten
darf. Ob wir den Glauben als Vertrauen und Gehorsam, ob wir ihn als dankbare Entscheidung
und Hingabe verstehen, immer und in allem kommt er aus dem Horen, aus dem Wort, bei
dem die Prioritét ist und bleibt. Darum kann der Glaube sich nie aus sich selbst verstehen,
sondern immer von neuem nur aus dem Wort, durch das der Geist ihn schafft und schenkt. Im
Blick auf sich selbst zerrinnt er sich nicht nur unter den Handen in nichts, sondern weicht sei-
nem religiosen Doppelgidnger, mit dem der Mensch in jenem Selbstgespréich zuriickbleibt, das
der Fluch seiner Absonderung von Gott ist. Der Glaube — als Glaube! — kommt gar nicht
dazu, sich selbst untersuchen und verstehen zu wollen. Wie die Liebe verdirbt, die mit sich
selbst befaB3t sein wollte, so der Glaube, der hinter sein eigenes Sein und Wesen zu kommen
sucht. Im Glauben kann der Mensch sich nur immer wieder verwundern, daf} der, an den er
glaubt, ihm Vertrauen schenkt, sich ihm zu eigen gibt, sich fiir ihn im voraus entschieden hat
und ihm treu bleibt. Im Blick auf sich selbst kann er nur je von neuem sich iiber seine Taub-
heit entsetzen und sich seines Stummseins schimen. Im Horen aber des Wortes, das der Geist
spricht und horbar macht, erbliiht dem Glauben die Doxologie des Geistes, qui locutus est per
prophetas, ,,der durch die Propheten geredet hat™ — und redet!

Wir werden es als zutiefst sinnvoll erkennen miissen, daf die Aussage vom Heiligen Geist als
dem Sprecher des in Menschenmund gelegten Wortes Gottes der durch dieses Wort geschaf-
fenen und erhaltenen Kirche voran geht. Wie der Geist der Schopfer des Glaubens ist, so ist er
der Schopfer der Kirche.

Eic piav, Ayiav, KaBoAiumyv kai Atostolknyv ExkAnciov.
Et unam, sanctam, catholicam et apostolicam ecclesiam.
Und eine einige, heilige, christliche, apostolische Kirche.

Der neue Satz will zwar, eben im Zeichen des Glaubens an den Schopfer Geist, in unldslicher
Einheit mit dem Vorhergehenden gehort werden, hebt aber die Aussagen von der Kirche, ih-
rem Wesen, ithrem Lebensgrunde und ihrer Hoffnung nun doch insofern davon ab, als es im
Bisherigen um Gott, den Wirkenden ging, nun aber um das von ihm Gewirkte. Nicht von un-
gefiahr werden dann die letzten Sitze des Bekenntnisses anders, ndmlich mit dem ,,wir beken-
nen* und ,,wir erwarten‘ eingeleitet, ohne dafl damit freilich das mit dem ,,wir glauben* ge-
setzte Vorzeichen aufgehort hétte, in Kraft zu sein. Im Lateinischen und in dem ithm entspre-
chenden deutschen Text kommt das pragnant darin zum Ausdruck, da3 es nunmehr nicht
heifit: ,,credo in*, sondern nur ,,credo ecclesiam*, ,,und eine einige ... Kirche*! Sachlich gese-
hen werden wir hier dem lateinischen Wortlaut entschieden den Vorzug geben miissen. Es ist
nicht mdglich, in einem Atem und in demselben Sinn zu sagen: ,,Ich glaube an Gott, an den
Vater, an den Sohn, an den Heiligen Geist“, und: ,,ich glaube an die Kirche!*>*

Ob die Kirche schon der Leib dessen ist, der ihr Haupt ist, ist sie es doch als sein Geschdpf.
Dieses Haupt ist und bleibt seines Leibes Heiland und Herr. Das Verhéltnis zwischen ihm
und seiner Kirche gestattet keine Auswechslung und Umkehrung.

Man mag gern unterstellen, dal} die griechischen Viter das nun doch auch nicht gemeint ha-
ben, wenn sie in dem, durch das ,,ich glaube an* bestimmten Ductus einfach fortfuhren.

3 Die Formel credo... in ecclesiam findet sich bereits in einer Vorform des Apostolicums, wo es heif3t: Credo...
et in Spiritum Sanctum Paraclitum, in sanctam Ecclesiam, et in remissionem peccatorum, ,,ich glaube ... an den
Heiligen Geist, den Anwalt, an eine heilige Kirche und an die Vergebung der Siinden. (Denzinger S. 1). Aber
gerade die Bezogenheit des ,,an“ nicht nur auf die Kirche, sondern sofort auch auf die Vergebung der Siinden,
diirfte deutlich machen, daf} dieses ,,an“ dort noch nicht in der Weise pointiert ist, wie wir es in seinem persona-

len Bezug verstanden.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
78 05.06.2025



Wenngleich die 6stliche Orthodoxie spéter die Heiligkeit der Kirche als solche unantastbar
versteht, und das Siindenbekenntnis auf die Glieder der Kirche bezieht, so doch nicht in einer
Identifikation zwischen der Kirche und Gott.>

Dennoch mul3 unmif3versténdlich klar sein: Das ,,ich glaube an “ ist nur in der Relation zu
Gott selbst moglich und legitim, denn Gott, Vater, Sohn und Geist, ist und bleibt der Schdpfer,
die Kirche aber und alles, was von ihrem Wesen und Leben zu sagen ist, Geschopf.

Unsere Abwehr eines Glaubens ,,an* die Kirche darf uns aber keinesfalls vergessen lassen,
daB die Kirche unter dem Vorzeichen des Glaubens steht. Der Heilige Geist ist ja ihr Schop-
fer. Er ist es, der im Gottessturm auf jene wartende Jiingerschar von oben her kam, die Bot-
schaft von den groBBen Taten Gottes auf ihre Lippen legte, sie horbar machte und mit dem
Glauben die erste Gemeinde in das Leben rief (Apg. 2,1-11). Sein immer neues Wirken und
Schaffen will geglaubt sein. Dann ist aber auch die von ihm geschaffene, je von neuem in das
Leben gerufene und im Leben erhaltene Gemeinde als die ,,Gemeinschaft der Glaubigen*
nicht aufweisbar, nicht beweisbar. Wenn anders der Artikel vom Heiligen Geist der Kirchen-
Artikel ist, dann ist auch der Kirchen-Artikel kein Seh-Artikel, sondern Glaubens-Artikel!

Gerade das bedarf freilich einer besonderen Kldrung gegeniiber den zur Rechten und zur Lin-
ken sich anbietenden Irrtiimern. Die Kirche ist ndmlich in aller ihrer ihr wesenhaften Sichtbar-
keit, threm Ursprung und Wesen nach unsichtbar. Sichtbar ist sie als die Gemeinschaft der
Getauften, um Wort und Sakrament versammelten (Augustana VII) leiblich existierenden
Menschen. Fiir die Sinne sichtbar ist das Wasser der Taufe, sichtbar, ja schmeckbar ist das
Brot und der Wein des Abendmahles. Durch das leibliche Ohr hérbar wird das in Menschen-
mund gelegte Wort Gottes. Wer der Kirche die Sichtbarkeit nimmt und sie in ein unsichtbares
Geisterreich verweist, der verrit sie an eine Ideologie. Er vergifit, da} sie bereits in und mit
der Fleischwerdung ihres Herrn empfangen wurde. Er iiberantwortet die Ekklesiologie dem
Scheinwesen eines kirchlichen Doketismus. Er 148t das Gottesvolk (1. Petr. 2, 9-10) nicht real
aus allen Volkern und Geschlechtern zusammen gebracht werden. Er macht aus dem ,,Leib
Christi®, als den der Epheserbrief das Geheimnis der Kirche kund tut, eine Idee oder ein Ideal
und beraubt sie damit ihrer Wirklichkeit. Eine in die Unsichtbarkeit verwiesene Kirche wird
nicht mehr die Gemeinschaft des Glaubens an die Vergebung der Siinden und der Hoffnung
auf die Auferstehung der Toten sein, sondern ein religioses Kollektiv der Sehnsucht, wie sie
sich an bestimmten Bildern unsers Geistes entziindet und orientiert.

Wiederum will der Ursprung und das Wesen der Kirche als des Leibes Christi, als des Gottes-
volkes, als der von dem einen Hirten um Wort und Sakrament gescharten Herde (congregatio
sanctorum), der Gemeinschaft der Heiligen, in ithrer Unsichtbarkeit geglaubt sein. Wider den

35 Eine andere Frage ist, ob nicht die romisch-katholische Kirche, wie sie geschichtliche Gestalt gewann, in einer
viel verhingnisvolleren Weise jener Identifikation Vorschub geleistet hat. Ihre In- eins-setzung von Kirchen-Au-
toritdt und Gottes Autoritdt praktiziert den Glauben an die Kirche in einer Weise, die im Glauben an Gott ver-
weigert werden muf3. — Die Wurzeln zu dieser Entwicklung reichen freilich sehr weit zuriick, bis in die Friihzeit
des Selbstverstindnisses der Kirche. Ignatius konnte noch in der Wahrheit des Evangeliums sagen: &mov av 1)
Xp1otog Incodg, kel 1 kaBolikn ékkinaia, ,,wo nun Christus ist, da ist die katholische Kirche (ad Smyrn. 8).
Aber schon Irenaeus vollzieht die verhdngnisschwere Umkehrung: ,,Ubi enim ecclesia, ibi et Spiritus Dei; et ubi
Spiritus Dei, illic ecclesia et omnis gratia; Spiritus autem veritas.”, ,,wo ndmlich die Kirche ist, da ist auch der
Geist Gottes, und wo der Geist Gottes ist, da ist die Kirche und alle Gnade; der Geist aber ist die Wahrheit*
(Adversus haereses, 3, 24). Bei Cyprian vollends erfolgt eine Verherrlichung der Kirche, die sie als ,,Mutter ne-
ben den Vater riickt. Wer sie, und zwar die episkopal regierte, verlafit, alienus est. profanus est, hostis est.
Habere non potest Deum patrem qui ecclesiam non habet matrem, — ,,der ist Fremdling, Heide, Feind. Wer die
Kirche nicht zur Mutter hat, kann Gott nicht zum Vater haben.* (De catholicae ecclesiae unitate, 6). Das Wahr-
heitsmoment in diesem beriihmt-beriichtigten Satz wird eben durch die fatale Neben-Ordnung von Gott und Kir-

che der Verfilschung {iberantwortet.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
79 05.06.2025



immer neu zur Anfechtung werdenden Aspekt, den die Kirche, nicht nur in ihren Niederlagen,
sondern in ithren Stinden, nicht nur in ihrer Not, sondern in ihrer Schuld bietet, will sie im
Glauben durchgehalten sein, oder besser gesagt: darf und soll sie in dem Glauben beharren,
daB3 der Heilige Geist als ihr Schopfer, Erhalter, Verteidiger, Richter und Troster, Lehrer und
Regent sie trotz und in und iiber allem durchhilt. Wer sie der Unsichtbarkeit beraubt, beraubt
sie ithrer Wahrheit. Er liefert sie der Welt und ihren Méchten aus. Er muB3 sie verschlungen se-
hen in den Strom und die Strudel der Geschichte, der vergehenden Zeit. Er muf3 ihren Tod wie
den Tod aller zeitlichen Gebilde als ihr unentrinnbares Ende prognostizieren. Er kann die Ver-
heiBung ihres Herrn, daB3 ,,die Pforten der Holle sie nicht iiberwéltigen werden* (Matth. 16,
18), letztlich nur fiir eine Illusion halten. Er muf} in den Untergang eines ,,christlichen Zeital-
ters®, wie er mit dem Heraufkommen nicht nur der ,,technischen®, sondern einer ,,religionslo-
sen“ Epoche der Menschheit sich in seiner fiir unser Geschlecht so bestiirzenden Moglichkeit
meldet, den Untergang der Gemeinde Jesu Christi verschlungen denken. Was aber viel schwe-
rer wiegt: Er muB die Kirche als eine irdische Gro3e und Macht ihrer Eigengesetzlichkeit und
also ihrer Selbstherrlichkeit iiberantwortet sehen. Sie mag dann eine Zeit — aber was sind
zwei Jahrtausende?! — ihre religidse, kulturelle, geschichtsbildende Funktion ausgeiibt haben,
um doch, wie alles, was der Geschichte angehort, nicht nur durch neue Gestalten und Méchte,
deren Zeit gekommen ist, abgeldst zu werden, sondern zutiefst an sich selbst zu Grunde zu ge-
hen, wie ein morscher Baum, fiir den die Stunde seines Falls und seiner Verbrennung gekom-
men ist.

Die in ihrer ,,Sichtbarkeit* von ihrer realen Not und Schuld, von dem drohenden Gericht ange-
fochtene Kirche ist im Glauben an den Retter und Herrn, der sich zu dem fiir uns gerichteten
Richter gemacht hat, und der in seiner Herrlichkeit unsichtbar ist bis auf den Tag seiner Wie-
derkunft, gewiesen, ihr unsichtbares Wesen und Leben zu glauben. Dieser Glaube bricht
durch alle Anfechtung der Zeit, durch Tod und Hélle hindurch, nicht als Glaube an die blei-
bende ,,Macht* und Bedeutung des ,,Christentums*, sondern an den Endsieg des Herrn, der
als der ,,Heiland* seines Leibes, der Kirche, ihr Haupt ist, so dal} keine sichtbare oder unsicht-
bare Macht der Weltgeschichte, nicht einmal die Macht der Kirchen-Siinde den Leib vom
Haupt zu reiflen vermag.

Das ist, recht verstanden, schon in dem Wort ékkAncia, das wir mit dem Wort ,,Kirche* zu
iibersetzen pflegen, zur Stelle. Die Ekklesia ist die Gemeinde der durch den Heiligen Geist
Berufenen. Darin ist beides beschlossen: die in Gottes ewigem Liebes-Ratschluf3 gegriindete
Erwdhlung (Eph. 1,3 ff.) und der in der Zeit ergehende Ruf. Die Schar der Gerufenen ist sicht-
bar, die Gemeinde der Berufenen als der durch unbegreifliches Erbarmen Erwdhiten (Matth.
22, 14) ist unsichtbar. Dabei geben die, auch von der kirchlichen, konfessionell gespaltenen
Tradition belasteten Begriffe der ,,Sichtbarkeit* und der ,,Unsichtbarkeit* letztlich nicht her,
was hier bekannt und erkannt sein will. Wenn wir das Wort ,,Kirche* von dem Kyrios, dem
Herrn, herleiten und sie also als die ,,Kyriake, als die dem Herrn gehérende verstehen, so ist
alles einbeschlossen. So wird die Kirche in einem darin gedemiitigt und getrostet, dal3 ,,der
Herr die Seinen kennt* (2. Timoth. 2, 19), und so immer von neuem auf den ,,Namen Christi
zuriickgeworfen, an dem die Entscheidung fillt (ebenda). So wird sie nicht an sich selbst glau-
ben, sondern allein an den Retter, der ihr Herr ist. Der Glaube an sich selbst ist schlechter-
dings in allen seinen Gestalten die Verzweiflung, auch und gerade unter der Maske frommer
[llusion. Die radikale Selbstauslieferung an die im Gericht rettende Gnade riickt die Kirche
selbst total unter das Vorzeichen des Glaubens, der aus und von und in dieser Gnade lebt
durch den Heiligen Geist.

So sind die nun folgenden Wesensaussagen von der Kirche nur als Glaubens-Aussagen mog-
lich und legitim:

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
80 05.06.2025



piov
unam
eine einige.

Wir werden sofort den Text im Ohr haben, dessen Wahrheit das Nicaenum durch alle drei Ar-
tikel des Glaubens durchhilt: ,, Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch in einer Hoffnung, einer
Berufung berufen worden seid; ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller, der
iiber allen und durch alle und in allen ist“, &v c®pa kai £v Tvedpa, Kabng Kol EKARONTE &v g
g\mid tfig kKAMoemg Vudv-eig Koprog, pia miotic, &v Bantiopa-gig @cdg koi Iathp mévimv, 6
Emi Tavtov Kol d1a Tavtov Kol &v miow (Eph. 4, 4-7). Weil von Gott, dem Vater, dem Sohn,
dem Geist, die ihm wesenseigene Unitdt auszusagen ist, darum vom Glauben, von der Hoff-
nung, von der Taufe, darum von der Kirche. Die Unitét der Kirche ist die durch die Gnade ge-
griindete und durchgehaltene Unitét, deren geist-gewirktes ,,Band des Friedens* (Eph. 4, 3)
alle ZerreiBungsproben besteht und den Aspekt der zersplitterten Kirche Liigen straft. Der
eine Herr hat und regiert das eine Volk seines Eigentums, das eine Haupt den einen Leib, der
eine Geist die eine durch Wort und Sakrament von ihm geschaffene und erhaltene Gemein-
schaft der Glaubigen. So hart die Anfechtung durch den Aspekt der vielen Kirchen mit allen
ithren bis in die Wahrheitsfrage hinuntergreifenden Unterschieden und Gegensétzen ist, so
sind die an den einen Herrn und Heiland durch den einen Geist Glaubenden dennoch, in wel-
chem Kirchentum sie immer ihre christliche Existenz haben, zu dem Glauben gerufen, daf3 in
Wabhrheit, uns verborgen, aber dem Auge des Herrn der Kirche offenbar, sie die eine, einzige
Kirche dieses Herrn ist.

Ein ander Ding ist es, je in dieser Kirche mit threm Bekenntnis den Glauben zu bekennen, ein
ander Ding, diese Kirche, wie es die romisch-katholische Kirche ihrem Anspruch nach tut, mit
der einen wahren Kirche in AusschlieB3lichkeit zu identifizieren. Die Identifikation vollzieht,
nun doch quer durch alle Kirchengebilde hindurch, der Herr der Kirche in der Freiheit seines
Erbarmens. Das besagt so wenig die Indifferenz gegen das Bekenntnis meiner — durch die lu-
therische Reformation bestimmten — Kirche, da3 vielmehr gerade dies recht verstandene Be-
kenntnis die Grenzen dieser Kirche nicht mit den Grenzen der Gnade, und denn also der einen
Kirche des einen Herrn gleichsetzt. Konstituiert und verifiziert, gegriindet und wahrgemacht
wird diese Einheit nicht durch die Einheit des Kirchenregiments — eines unfehlbaren Lehram-
tes! —und der Kirchenordnung, auch nicht durch eine einheitliche Theologie, sondern durch
den Adyog Be00, den leibhaftig gewordenen Logos selbst, den Sohn, durch den und in dem der
Geist uns zu Kindern des einen Vaters annimmt und macht.

Es war eine verhdngnisvolle Entwicklung, die jene in Simon Petrus der Gemeinde des Glau-
bens gegebene VerheiBung (Matth. 16,17-19) dahin interpretierte, da3 die Einheit der Kirche
mit der im romischen Stuhl gipfelnden Einheit des Episkopats gegeben wire, um konsequen-
terweise bei dem Dogma von der Unfehlbarkeit der pédpstlichen cathedra zu enden. Una
ecclesia, das heift nicht una cathedra, nicht ein mit absoluter Lehrautoritit ausgestattetes
kirchliches Katheder. Die Selbstidentifikation dieses Katheders mit dem Katheder des Heili-
gen Geistes verkennt die majestétische Freiheit dieses Geistes, der weht, wo und wann er will,
und der am Ende der Tage erst offenbar machen wird, wer aus seiner Wahrheit lebte, und wer
nicht. Auch kein orthodoxes Lehrsystem, welcher Struktur es auch sei, kann die Unitét der
Kirche garantieren oder erzwingen.

Die Not der so tiefen Verhiillung der Einzigkeit und Einheit der Kirche will und darf nicht
durch irgendeinen kirchlichen Gewaltstreich beseitigt werden. Die eschatologische Spannung
will in jener Glaubensfestigkeit durchgestanden werden, die mit der Geduld der hoffenden
Liebe in eins geht. Unter der Vielheit in dieser Zeit leidend, wird die Gemeinde des Herrn die

Einheit glauben, und sie darum lieben und suchen. Sie wird aus der Anfechtung durch die

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
81 05.06.2025



Vielheit immer von neuem zu dem einen Herrn fliichten, der selbst die Wahrheit ist (Joh. 14,
6), und der das Herrengeheimnis seiner Wahrheit gegeniiber jeder kirchlichen Regie zu wah-
ren weil, bis auf den Tag, an dem er offenbar macht, wer zu den Seinen gehdrte und in Ewig-
keit gehort. — Dieses Bekenntnis zur Unitdt der Kirche geht in eins mit dem zu ihrer Sanctitdt,
ihrem Heilig-sein:

aylov — sanctam — heilige.

Wie wollte die Kirche es wagen, im Blick auf sich selbst, ihre Erscheinung, ihr Verhalten,
ihre Qualitét, diese ungeheuerliche Aussage zu tun?! ,,Heilig* ist sie allein als die durch den
Heiligen Geist ihrem Heiland und Herrn Zu-Geheiligte. Er, ,,der Heilige Gottes* (Mark. 1,
24), ist es, in dem der heilige Gott selbst sich der Unheiligen, der Verwerfung Verfallenen, er-
barmt, indem der von Ewigkeit her Erwihlte zu dem Verworfenen an Stelle der Verworfenen
wird. Das in der Auferweckung des Gekreuzigten gesprochene Ja-Wort des Vaters zu dem
Sohn, das der Heilige Geist dem Glauben zueignet, eignet die durch und in Christus Erwéhl-
ten als die Gott Geheiligten ihm zu. Das geschieht durch Vergebung der Siinden, in Rechtfer-
tigung des Gottlosen! Nicht auf Grund ihrer religidos-moralischen Qualitit, nicht in Ankniip-
fung an werthafte Restbestinde erfolgt die Erwédhlung, Errettung und Heiligung der Kirche
wie jedes ihrer Glieder, sondern aus der ewigen Tiefe grundlosen gottlichen Erbarmens im
Akt des Zugriffs der freien Gnade. Wirklich allein als die dem Heiligen Zugeheiligten, als die
durch ihn, mit ihm und in ihm Geheiligten heilen und sind sie, was sie aus, durch und in sich
selbst nicht sind: ,,die Heiligen*. Wie schon im Alten Testament die Heiligen des Herrn allein
durch die Gnaden-Wahl des Bundesherrn Israels diesem Herrn zugehoren, so in der Erfiillung
der Wege Gottes das aus allen Volkern erwidhlte Volk von Kénigen und Priestern, das ,,heilige
Volk, das Volk zum Eigentum*® allein durch die Kraft des neuen, allumfassenden Bundes
durch und in dem Christus Jesus (1. Petrus 2, 9).

Diese Heiligung der Kirche durch den Heiligen erféhrt ihre Aktualisierung in der Heiligung
durch Wort und Sakrament. ,,Communio sanctorum®, das kann sowohl als ,,Gemeinschaft der
Heiligen* wie ,,Gemeinschaft am Heiligen* libersetzt werden. Im ersten Fall ist es die Ge-
meinschaft, die die Heiligen im Glauben unter- und miteinander haben, im zweiten Fall die
Gemeinschaft, die das Heilige, ndmlich das heilige Wort und die heiligen Sakramente in ihrer
heiligenden Kraft schaffen. Bei der letzteren Bedeutung der Formel liegt nicht nur (wie Wer-
ner Elert in seiner bedeutsamen Abhandlung iiber die communio sanctorum iiberzeugend auf-
gewiesen hat) die historische, sondern die sachliche Prioritdt. Als die Teilhaber am Heiligen,
als die durch Gnade der Kommunikation mit dem Heiligen Gewiirdigten diirfen die durch den
Heiligen in Wort und Sakrament Geheiligten in der ,,Gemeinschaft der Heiligen* das Leben
haben, das den Heiligen preist.

Wie also die Aussage von der Unitit der Kirche eine Glaubensaussage ist, so ist die Aussage,
daf} sie die dem heiligen, ewigen Gott zugehdrende, heilige Kirche ist, im strengen und reinen
Sinne Glaubensaussage. Allein in Kraft der Zusage des Heiligen Geistes ist diese Aussage
moglich und wahr, das heif3t aber: niemals als Selbstaussage der Kirche, sondern immer als
antwortender Dank, als doxologisches Bekenntnis zu dem Herrn, der die in ihm Erwihlten,
durch ihn Erretteten sich heiligte, indem er sich fiir sie als der an ihrer Stelle Verfluchte hei-
ligte.

So erfolgt denn die Heiligsprechung des Siinders allein durch den Heiligen Geist in dem den
Gottlosen rechtfertigenden und heiligenden Wort Gottes. Ein je und wieder in der Heiligung
gelebtes Leben darf wohl als briiderliches Vorbild leuchten, aber nun eben nicht im eigenen
Licht, und auch nicht kraft einer Feststellung des heiligméfigen Lebens durch das Urteil der
Kirche. Wenn die Liebe das Tun und Leiden des Bruders als Zeichen der Heiligung ,,sieht*,

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
82 05.06.2025



dann eben im Glauben, der auf den allein heiligen und heiligenden Herrn blickt. Es ist ein
sehr seltsamer, fiir unsere Logik widerspriichlicher Tatbestand, da3 der Bruder am Bruder
Zeichen der Heiligung mit dem Auge des Glaubens ,,sieht, die er an sich selbst weder entde-
cken kann noch darf. Daraus folgt aber niemals die Heiligsprechung des einen durch den an-
deren, und auch nicht durch die Gesamtheit der Kirche, wohl gar auf Grund einer Priifung, in
der, wie in der katholischen Kirche, untersucht wird, ob die Bedingungen fiir eine Heiligspre-
chung oder doch (wenigstens!) fiir eine Seligsprechung erfiillt sind. Es bleibt dabei: Heilig
spricht nur einer, und Er, der allein Heilige, nicht auf Grund einer am Menschen vorfindlichen
Qualitit, sondern auf Grund des grundlosen géttlichen Erbarmens. Was nur immer in der Hei-
ligung eines Menschen an ihm gewirkt wurde und wird, ist und bleibt mitsamt dem Gott zuge-
heiligten Menschen Eigentum der Gnade, die den Siinder durch Christus Gott zu eigen nahm.
So ist und bleibt der Ruhm der Heiligung allein bei dem heiligenden Herrn. So kann die Kir-
che sich nicht selbst als die Heilige interpretieren und feststellen, auch und gerade nicht im
Blick auf ihre ,,Heiligen®. Das Leben der Heiligen des Herrn ist als das Leben von Gestorbe-
nen ,,verborgen mit Christo in Gott. Wenn aber Christus, unser Leben, offenbar werden wird,
dann werdet auch ihr mit ihm offenbar werden in Herrlichkeit.* (Kol. 3, 3-4). Dann wird sein
Leib, die Kirche, als sein heiliger Leib enthiillt werden. Alles wird sich nun daran entschei-
den, ob wir das mit der Doxologie des Geistes bestimmte Vorzeichen auch in den Aussagen
des Bekenntnisses durchhalten, die jetzt folgen:

... KaBoAumyv kai Atostolkny Exkinciav.
... catholicam et apostolicam ecclesiam.
... eine ... christliche, apostolische Kirche.

Es mag nach der groen Kirchentrennung, zu der die Nicht- Annahme der Reformation durch
die romisch-katholische Kirche fiihrte, schwer und fast unmoglich geworden sein, dieses Wort
wkatholisch® noch in seiner Urspriinglichkeit zu horen, noch nicht in seiner konfessionellen
Abstempelung durch den Gegensatz zu den Kirchen der Reformation. Dennoch ist es uns
nicht nur aus historischen Griinden, im Blick auf unsern, der Kirchenspaltung iiber ein Jahr-
tausend vorangehenden Text, sondern eben durch diesen Text geboten zu fragen, was es be-
sagt, dal} die Kirche, deren Unitdt und Sanctitdt wir anerkannten, in ihrer Katholizitdt geglaubt
sein will. Gerade an dieser Stelle werden wir dessen eingedenk sein diirfen und miissen, daf3
die Kirchen der Reformation — wir denken insbesondere an die Augsburger Konfession — sich
mit der gesamten Kirche zu dem Nicaenischen Bekenntnis ebenso wie zum Apostolicum be-
kannten. Wie haben wir also, wenn wir die Aussage von der Katholizitédt der Kirche weder
umgehen diirfen noch wollen, dies Wort ,.katholisch* zu verstehen?

Seinem griechischen Wortsinne nach besagt es das, was das Ganze betrifft, dann aber auch
das allgemein Giiltige. So ist es das in seiner allgemeinen Giiltigkeit Allumfassende. Inwie-
fern ist nun von der Kirche zu sagen, dal} sie ihrer Wahrheit und ithrem Wesen nach allgemein
guiltig und allumfassend ist?

Wenn wir nicht alles dahinten lassen und verleugnen wollen, was wir iiber das durch den
Glauben gesetzte Vorzeichen des Bekenntnisses zu der einen und heiligen Kirche zu respek-
tieren hatten, dann wird gerade hinsichtlich der Katholizitdt alles darauf ankommen, dal3 wir
sie im Glauben erkennen, nicht aber als Selbstaussage der Kirche in ihrem Selbstverstandnis.
Allein im Héren auf das Wort, dessen Sprecher der Heilige Geist ist, kann die Aussage von
der Katholizitét der Kirche als eine legitime Aussage erkannt und bejaht werden. Insofern
mochten wir versucht sein, die Reihenfolge der beiden Begriffe ,,katholisch* und ,,aposto-
lisch* umzukehren, insofern ndmlich durch das vom Heiligen Geist gewirkte apostolische
Zeugnis der Grund gelegt ist und gelegt bleibt, aus dem und auf dem allein von der Katholizi-

tit der Kirche in Wahrheit geredet werden darf und kann.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
83 05.06.2025



In dem letzten Satz meldet sich aber bereits der Gegensatz, der im Blick auf jenes Selbstver-
standnis der Kirche aufbricht, das in dem Anspruch der romisch-katholischen Kirche auf die
ihr und ihr allein eignende Katholizitdt Gestalt gewonnen hat. Dieses, in der Selbstaussage so
verhédngnisvolle Selbstverstindnis kommt bei Vincentius Lerinensis in seinem Commonito-
rium (434) zum klassischen Ausdruck. Seine Voraussetzungen lauten: divinae legis auctoritas,
,»die Autoritét des gottlichen Gesetzes (ndmlich der Schrift), und auch die traditio ecclesiae
catholicae, ,,die Tradition der katholischen Kirche®. Eben in dieser Nebenordnung und Ver-
koppelung féllt die Entscheidung! Denn ob schon der Schrift die primére Autoritit zuerkannt
wird, so verfiigt die Kirche doch iiber ihre rechte Interpretation und stellt damit faktisch ihre
Lehr-Tradition iiber die Schrift. Aus diesem, im Blick auf die sichtbare Kirche konstatierba-
ren Wurzelgrunde erwéchst dann bei Vincentius die berithmte, von der Kirche spiter bejahte
und bei der Dogmatisierung von Lehrsédtzen praktizierte Definition des ,,Katholischen*: quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholi-
cum, ,,was iiberall, was immer, was von allen geglaubt worden ist. Das namlich ist das wahr-
haft und eigentlich Katholische ...“ (Commonitorium 2). Das ist das depositum custodi, das
dem Wichter Hinterlassene und Anbefohlene, das er zu glauben, nicht zu erfinden, zu emp-
fangen, nicht zu erdenken hat, dessen Wéchter (custos) er ist, aber nicht dessen auctor (eben-
dort 22)! Wenn in diesen Gegeniiberstellungen der Ruf zum Gehorsam unter die Wahrheit in
ihrer alles menschliche Forschen und Erkennen in Gewahrsam nehmenden Herrschaft laut
wird, so doch im Zeichen jener, gerade die Souverdnitdt der Wahrheit verkennenden Identifi-
kation zwischen Kirchen-Autoritét und Gottes-Autoritdt. Nur so kann es zu der schrecklichen
Drohung kommen: Annuntiare ergo aliquid Christianis catholicis praeter id quod acceperunt,
numquam licuit, nusquam licet numquam licebit; et anathematizare eos, qui annuntiant aliquid
practerquam quod semel acceptum est, numquam non oportuit, nusquam non oportet, num-
quam non oportebit ... ,,Etwas zu behaupten, was sie nicht empfangen haben, war fiir katholi-
sche Christen niemals erlaubt, ist nirgends erlaubt und wird niemals erlaubt sein; und diejeni-
gen zu verdammen, die etwas anderes, als was einmal empfangen ist, behaupten (vorbringen)
war niemals verkehrt, nirgends verkehrt und wird niemals verkehrt sein.* (Commonitorium
9). Ein ,,profectus®, ein Fortschritt in der Kirche kann und darf nur darin bestehen, die tra-
dierte und akzeptierte Wahrheit ,,nove*, auf neue Weise zu sagen, niemals aber darin ,,nova“,
neues zu lehren (ebendort 22).'

Was uns dieses Verstindnis der Katholizitit der Kirche unannehbar macht, ist nicht etwa der
Ruf zum Gehorsam unter die Wahrheit in ihrer bleibenden Selbigkeit, sondern die Verken-
nung und Leugnung des Geistes der Wahrheit, die er, der Herr der Wahrheit, selber als der
Lebendige in seiner ewigen Selbigkeit ist. Wo bleibt bei dieser In-Besitznahme der Wahrheit
durch die tiber sie verfiigende Kirche das Herren-Geheimnis der personalen Wahrheit, wo das
ubi et quando visum est des Geistes, der in seiner Freiheit weht, wo und wann er will. Sein
Wille und der Kirchen-Wille sind nicht identisch. Die Identifikation zwischen den von ithm
gesprochenen und dem von der Kirche gehorten, nachgesprochenen Wort vollzieht der Schop-
fer-Geist selbst, und zwar fiir den Glauben, der das Verhéltnis nicht so umkehren kann, dal} er
zum Inhaber und Herrn des Wortes der Wahrheit geworden ist. Darum kann gerade der Glau-
be die Grenzen seines Verstdndnisses der Gnade nicht mit den Grenzen der Gnade identifizie-
ren, und die Grenzen der Katholizitit, wie sie das Selbstverstindnis der Kirche zieht, nicht mit
der Grenze des Gerichtes, das der Geist der Gnade sich vorbehilt.>®

3 Wir denken in diesem Zusammenhang an die Interpretation, die das Geheimnis der Kirche als des mystischen
Leibes Christi in der russischen Orthodoxie mit dem Begriff ,,ssobornostj* gefunden hat. ,,Ssobornostj* versteht
nimlich die durch den Pantokrator geschaffene und durchwirkte Gemeinschaft in jener Offnung der Grenzen, die
durch die Universitalitdt der Heilands-Herrschaft bestimmt ist. Ohne die Problematik des ebenso komplexen wie
verschwimmen- den Charakters von ,,ssobornostj zu verkennen, diirfte doch das darin sich manifestierende Ver-

stdndnis von ,,Katholizitdt“ der Wahrheit des Evangeliums viel ndher sein als das romisch-katholische mit seiner
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
84 05.06.2025



Wenn es denn gilt, das Verstindnis der Katholizitdt der Kirche nicht von ihr selber, sondern
von Gott, von dem Schdpfer Geist her zu gewinnen, so werden wir noch einmal bei jenem
,»Ein Leib und ein Geist ... ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller” (Ephe-
ser 4, 4—6) einzusetzen haben. Aus der Wurzel der hier bezeugten Wahrheit erkannten wir
die Unitét der Kirche so, daf3 ihre Katholizitdt schon mit zur Stelle war. Der Gott, von dem es
da heil3t, daB er ,,iiber allen, und durch alle und in allen* ist, den der ROmerbrief als den Gott
bezeugt, der am Ende des Heilsweges, wie er durch Christus realisiert und vollendet wird, ,,al-
les in allen* sein wird (1. Kor. 15,28), — Er ist der Schopfer, der allem, was auller Gott ist,
das Sein und Wesen gegeben hat und es darin erhilt, so daB ,,aller Augen auf ihn warten* (Ps.
145, 15) und von seinem ,,Wohlgefallen* leben. Er, der Bundesherr und Erloser Israels, ist es,
dessen Name in al/len Landen herrlich ist (Ps. 8,2), und den die sichtbare und unsichtbare Kre-
atur rithmt (Jesaja 6, 3). Sein Heil sehen ,,alle Enden der Erde* (Jes. 52,10). Die allumfas-
sende Bewegung seines viterlichen Erbarmens wird in dem Sohn offenbar und manifest, der
,fur uns alle dahingegeben ist“ (Rom. 8, 32), wie wir alle an ihm schuldig wurden (Jes. 53,
6). Er ist der Gott, der sie alle, Juden und Heiden, ,,unter den Unglauben beschlossen hat, auf
dal3 er sich aller erbarme* (Rom. 11, 32). A/le gehen sie seinem Gericht entgegen (Matth. 25,
31 ff.). Fiir alle ist keine andere Rettung als bei dem Richter selbst als dem an aller Stelle ge-
richteten Richter. So wahr die gro3e Scheidung zwischen denen zur Rechten und denen zur
Linken durch Thn fallt, so eben wirklich durch /An allein, dem alle Gewalt gegeben ist im
Himmel und auf Erden (Matth. 28, 18). Der Geist, der die von ihm Erfiillten seufzend warten
148t auf die letzte Offenbarung ihrer Freiheit als Kinder Gottes in der Mitverherrlichung mit
dem Sohne Gottes, 4Bt sie das heimliche Siegel erkennen, das iiber dem Seufzen und Angsten
aller Kreatur in ihrer Verginglichkeit leuchtet: ,,auf Hoffnung™ (R6m. §, 20).

Von der allumfassenden Universalitdt des Heilsgeschehens und des darin gegriindeten Heils-
angebotes des Vaters in dem Sohn durch den Geist, wirklich allein von Gott her werden wir
die Katholizitdt der Kirche zu verstehen haben, der die Verkiindigung dieses Heils fiir alle
Welt anvertraut ist. So gewil} da in der Entscheidung zwischen Glauben und Unglauben eine
Grenze aufbricht, so doch die Gottes-Grenze, die wir nicht mit der unserem Auge sichtbar
werdenden Kirchengrenze identifizieren konnen. Wir mii3ten das Jiingste Gericht antizipie-
ren, wenn wir die Grenzen der Gnade Gottes bestimmen wollten. So wahr es gerade die Kir-
che ist, die aus der Gnade lebt, die sie verkiindet, so wahr sie gerade darum wissen muf und
darf, dal} in der Gnadenfeindschaft die furchtbare letzte Tiefe der Stinde aufbricht, so darf sie
doch keinen Augenblick vergessen und verleugnen, dal3 der von der Welt fiir die Welt Gekreu-
zigte als der von der Kirche fiir die Kirche Gekreuzigte ihr Heiland ist, dessen Heil sie in der
allumfassenden Macht des gottlichen Erbarmens proklamiert und anbietet.

In diesem Glauben, dieser Liebe, dieser Hoffnung wird sie ,.,katholisch* sein. Gerade in der
Konzentration auf diese Wahrheit, deren Name iiber alle Namen der Name des Christus ist, in
dem ,,sich aller Kniee im Himmel und auf Erden und unter der Erde* beugen sollen (Phil. 2,
10), — gerade im Bekenntnis zu diesem fiir alle rettenden Namen (Apg. 4, 12) wird sie in der
Liebe, die ,,alles hofft* (1. Kor. 13, 7), nicht aufthéren, damit zu rechnen, daB3 die Katholizitdt
der Gnade groB3er ist als die Katholizitdt ihres Selbstverstindnisses. Ja, es ist nur eine Gnade
und Wahrheit des einen selbigen Gottes, die rettete, rettet und retten wird, wo nur immer und
wann nur immer und wessen nur immer sie sich erbarmt. Durch sie, unter ihr und in ihr will
die Katholizitit der Kirche geglaubt, aber nicht von der Kirche selbst gesehen und festgestellt
sein.”’ Die wahre Katholizitit, die von der Kirche, ihrem Ursprung, ihrem Wesen und Auftrag

geradezu dogmatisch-juridischen Schliefung der Grenzen.
57 Man wird sagen diirfen, daB die 6kumenische Bewegung unseres Jahrhunderts, die die wesensmiBige Einheit
der Kirche so notvoll und schuldhaft durch die Vielheit von Kirchen verhiillt oder gar verleugnet sieht, ein Auf-

bruch zu der wiederentdeckten Katholizitét der einen Kirche Jesu Christi ist. Um so schmerzlicher ist es, dal die
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
85 05.06.2025



her, auszusagen ist, geht in eins mit ihrer Apo-stolizitdt, in der sie griindet. Sie will als die
,,AmOoTOAIKY], — apostolica, — apostolische*
Kirche geglaubt sein.

,wKatholisch und apostolisch*, — fiir das Selbstverstindnis der alten Kirche will das nicht nur
in einem Atem gehort sein, sondern im Zusammenklang mit der auf die Urspriinge zuriickrei-
chenden Tradition und der bischoflichen Sukzession, durch die diese Tradition garantiert er-
scheint. Gegeniiber den Héretikern und ihren selbsterfundenen Irrlehren gilt es, an der wahren
Doktrin festzuhalten, welche die ecclesiae ab apostolis, apostoli a Christo, Christus a Deo
accepit, wie sie ,,die Kirchen von den Aposteln, die Apostel von Christus, Christus von Gott
empfangen hat™ (Tertullian, De praescriptione héreticorum, 21). Darum geht der Blick beson-
ders zu den Mutter-Gemeinden, die von den Aposteln selbst gegriindet wurden, oder die mit
ihrem Wirken besonders verbunden sind: Corinth (Paulus), Ephesus (Paulus und Johannes
iiber Polykarp) und das durch das Martyrium des Petrus und Paulus in seinem Ansehen beson-
ders hervorgehobene Rom (ebendort 36). Dabei verbiirgte den Kirchenvitern das Alter der
Tradition ihre Wahrheit, die wie in einem depositorium, einer ,,Schatzkammer®, von den
Aposteln hinterlegt, den Bischofen in Obhut gegeben ist. So verstehen sie die ab apostolis tra-
ditio, die apostolische Tradition, auch schon Irenaeus, von Cyprian und der dann im pépstli-
chen Primat gipfelnden Entwicklung zu schweigen.

Das, was die in dem ,,ab apostolis, a Christo, a Deo* (,,von den Aposteln, von Christus, von
Gott*) bezeugte Wahrheits-Aussage liber den Ursprung der Kirche so belastet, ist nicht nur
die zunehmende Bindung des Geistes an das Amt, sondern die zunichst unmerkliche, aber
verhéngnisvolle Verdnderung im Verstindnis der Wahrheit. Sie wird zu einem ,,depositum®,
einem vorfindlichen, verwaltbaren und verfiigbaren Schatz, den die Kirche besitzt. Veritatem
habemus, wir haben die Wahrheit! In diesem habemus ist die Wurzel der Verfalschung der
Orthodoxie zu dem, was man Orthodoxismus nennen kdnnte, zur Orthodoxie als Prinzip in
den Hénden einer Kirche, die ihre Wahrheit allzubald mit den Mitteln der Gewalt gegen jeden
meinte geltend machen zu diirfen, der sich ihr nicht beugte, — und das im Zeichen des Kreu-
zes!

So wird auch hier, wie in der Frage nach der Katholizitit, gelten, auf die von den Aposteln be-
zeugte Wahrheit zuriickzufragen, um so die Apostolizitét der Kirche recht, und das heif3t: im
Glauben zu verstehen. Der Glaube aber verlaft sich nicht auf das Alter einer durch bischofli-
che Sukzession in ihrer Echtheit garantierten Tradition, sondern auf das Wort, dessen Spre-
cher der durch Propheten, Apostel und Evangelisten redende Heilige Geist ist.

Um es auf die Frage nach dem durch die Apostel Jesu Christi gelegten Grund der Kirche zu
konzentrieren: Jawohl, der Apostel ist allein von Christus her, was er ist, und zwar durch un-
mittelbare Berufung, Christus allein von Gott her, der er ist, aus dem ewigen Grunde der We-
senseinheit des Sohnes mit dem Vater. Der Apostel ist ja, ebenso wie der Prophet, alles andere
als ein religioses Genie, das um seine Selbstaussagen ein religioses Kollektiv sammelte. Nie-
mand wird als Apostel geboren. Der Apostel wird zum Apostel durch den Eingriff des Chris-
tus in sein Leben. Seine Berufung, ob sie schon in Gottes ewigem Ratschluf3 griindet, ist Er-
eignis und Widerfahrnis in der Zeit: ,,Paulus, Apostel, nicht von Menschen her, noch durch
einen Menschen, sondern durch Jesus Christus und Gott den Vater, der ihn von den Toten auf-
erweckt hat™ (Gal. 1, 1). Der Herr, dem er als sein Gesandter dient, macht den Apostel. Wie
der Prophet Gottes-unmittelbar ist als Horer des Wortes Gottes, so der Apostel als Zeuge des

Kirche, die sich mit dogmatischer Emphase als die ,,katholische* versteht, sich diesem ,,0kumenischen‘ Auf-
bruch immer noch versagt. — Oder leitete die Zuwendung Johannes XXIII. zu den ,,getrennten Briidern* doch
die Wendung ein? —
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

86 05.06.2025



Auferstandenen.

Das bedeutet aber, da3 er als Mensch nichts zu sagen hat, nichts Verpflichtendes, die Gewis-
sen Bindendes, und schon gar nicht das die Kirche Begriindende. Die Existenz des Apostels
ist irregulir. Sie ist heteronom, christonom bestimmt.’® Die Wahrheit, die er kund tut, unter
deren Autoritdt er ruft und stellt, ist der Herr, der selbst diese Wahrheit ist. Darum ist die
Existenz des Apostels, in aller seiner menschlichen Ohnmacht, durch alle seine du3eren und
inneren Niederlagen hindurch eine Doxologie des Geistes, der durch ihn spricht. Der Apostel
ist miBverstanden, wenn man ihm den Heiligenschein beilegt. Das Wunder seines Amtes ist
die Begnadigung und Berufung eines Siinders zum Herold des Herrn, als dessen Augen- und
Ohrenzeuge er das Wort der Selbst-Offenbarung Gottes kund machen darf. ,,Denn wir verkiin-
digen nicht uns selbst, sondern Christus Jesus als den Herrn, uns selbst als eure Sklaven um
Jesu willen. Denn der Gott, der spricht: aus Finsternis erstrahle Licht, er lie es in unsern Her-
zen erstrahlen zur Erleuchtung der Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht
Christi“ (2. Kor. 4, 5 — 6). So nimmt der Heilige Geist den Apostel als Zeugen des Aufer-
standenen in Dienst, damit es durch sein Zeugnis zum Offenbar-Werden der Offenbarung fiir
den Glauben komme.

So allein kann er gewlirdigt werden, an der Grundlegung zum Bau der Kirche beteiligt zu
werden, nicht als Bauherr oder gar als Schopfer des Hauses Gottes, sondern als der Christus-
unmittelbare Zeuge des Wortes, das die Kirche schafft und erhélt. So allein kann der Apostel
im Namen dessen, der als der Versohner ,,unser Friede ist (Ephes. 2, 14), Heiden und Juden,
denen, die ,,ferne* und denen« die ,,nahe* waren, die Biirgerschaft und die Hausgenossen-
schaft in dem Tempel des Herrn als denen zusprechen, die ,,auf dem Grunde der Apostel und
Propheten erbaut sind, da Jesus Christus der Eckstein ist™ (Eph. 2, 19-22). Der Schopfer der
,»Wohnung Gottes im Geist®“, zu der sie ,,mit-erbaut™ werden, ist der Geist selbst, nicht nur zur
Zeit der apostolischen Grundlegung, sondern durch alle, dem Wachstum dieses Tempels aus
allen Geschlechtern gegonnte Zeit.

Der Geist der Pfingsten ist es, der den Mund der Jiinger 6ffnet zu dem die Kirche ins Leben
rufenden Zeugnis des Gekreuzigten als des Auferstandenen. So ist die Kirche auf den aposto-
lischen Grund nur insofern gegriindet, als sie durch die Apostel auf den Christus- Grund ge-
griindet ist. Nicht auf eine apostolische Tradition als solche — die sich dann in einer kirchli-
chen fortsetzte! -, sondern auf das Christus-Zeugnis aus dem Munde von Aposteln und Evan-
gelisten, und das heiB3t auf Christus selbst, ist die Kirche Jesu Christi von Anfang an und je
von neuem gewiesen. Sie glaubt ja nicht an die Apostel — nicht an Petrus oder Paulus (1. Kor.
1, 12-13) —, sondern an den einen Heiland und Herrn, der auch des Apostels Retter und Herr
ist.

LwApostolisch* ist die Kirche also als die durch das Wort der Apostel auf den Christusgrund
gegriindeten Kirche. Die Kirche kann an dem apostolischen Zeugnis nicht vorbei gehen und
kann es auch nicht durch eine kirchliche Tradition ergdnzen oder iiberbieten wollen. In dem
Bekenntnis zur Apostolizitét der Kirche ist das ,,sola scriptura® der Reformatoren zur Stelle;
denn der Heilige Geist, der ,,durch die Propheten geredet hat®, ist es, der als der den Christus
offenbarende Geist durch die Apostel redet. Der Einmaligkeit der Selbst-Offenbarung Gottes
in dem fiir uns Gekreuzigten und Auferstandenen gehort die Unwiederholbarkeit der apostoli-
schen Existenz zu. Darum soll sich die Kirche gegeniiber den Versuchungen und Abirrungen,
von denen sie je von neuem bedroht ist, nicht einer durch die bischofliche Sukzession

38 Wir erinnern an jene im fundamentalen Sinne bedeutsame Schrift Kierkegaards, in der er gegeniiber einer Epo-
che, die in der Kategorie des ,,Religiosen dachte und lebte, den ,,Unterschied zwischen einem Apostel und ei-

nem Genie* einscharfte.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
87 05.06.2025



garantierten apostolischen Tradition getrosten, die dann mit ihrer eigenen Tradition ver-
schmilzt, sondern des Wortes Gottes, das im prophetisch-apostolischen Zeugnis als das leben-
dige Wort Gottes sich ihr je von neuem horbar macht durch den Heiligen Geist. Apostolisch
ist die auf den Grund der Schrift erbaute Kirche im immer neuen Horen auf den durch die
Schrift zu ihr sprechenden Herrn. Wenn anders der Heilige Geist es ist, der den stummen
Mund und das taube Ohr fiir dieses Wort 6ffnet, der das Zeugnis der Schrift und die in Ausle-
gung dieses Zeugnisses ergehende Predigt der Kirche schafft und schenkt, so ist die Aussage
von der Apostolizitéit der Kirche eine Glaubens-Aussage, und als solche Doxologie des Geis-
tes.

Gerade im Bekenntnis zu dem im apostolischen Christus-Zeugnis gelegten Fundament, das er,
Jesus Christus, ist und bleibt, wie er das Haupt seines Leibes, der Kirche, ist und bleibt,
schlieBt die Apostolizitit den Apostolat der Kirche in sich. Das will besagen: Im Horen auf
das sie begriindende prophetisch-apostolische Zeugnis wird die Kirche gerufen, die gehorte
Wahrheit — dieselbe und keine andere! — kund zu tun und zu predigen. Der durch Propheten
und Apostel redende Geist war ja nicht nur, sondern ist und bleibt der Predigt-Geist. Ob
schon der Prediger der Heilsbotschaft kein Prophet oder Apostel ist, ob er auch nur im mittel-
baren, durch die Schrift gegebenen und bedingten Sinne Diener des Wortes Gottes sein kann
und darf, so doch des Wortes Gottes, als Ausleger und Verkiindiger der in der Schrift bezeug-
ten Wahrheit Zeuge des Christus, der gestern und heute derselbe ist und in Ewigkeit (Hebr.
13, 8).

Der Apostolat der Kirche ist, eben in ihrer Bindung an die keiner Ergdnzung durch die kirchli-
che Tradition bediirftige Schrift, mit dem Aufirag gegeben, dem sie als apostolische Kirche
ihrem Ursprung und Wesen nach verhaftet ist. Weil ndmlich das Sohn-sein und das Gesandt-
sein thres Herrn unloslich eines ist, ist das Wesen und der Aufirag der Kirche unloslich eins.
Als die Kirche dessen, der fiir die Welt ist, kann sie nur als Kirche fiir die Welt Kirche sein.

Wenn sie ihrem Ursprung, Wesen und Auftrag nach wirklich Kirche des Apostolats ist, dann
ist sie als Kirche fiir die Welt missionarische Kirche, die in der eschatologisch gezeichneten
Zeit immer von neuem, heute bedringender als je, dazu gerufen ist, als Kirche des Apostolats
zu leben, zu lieben, zu hoffen.

In der Bejahung und Praktizierung des Apostolates, dem sie im Gehorsam unter dem Auftrag
ihres Herrn zu dienen hat, manifestiert sie ihre Apostolizitdt, nicht als eine vergangene, nur
durch Tradition iiber den Wechsel der Zeiten zu rettenden Doktrin, sondern im horenden Ge-
horsam des Wortes, das der Heilige Geist als die viva vox evangelii, als die lebendige Stimme
des Evangeliums, durch den Predigtmund der Kirche horbar macht, ja, in der Verkiindigung
des Wortes, in dem der Herr als der Sprecher des Wortes selbst das Wort nimmit.

Wir glauben, in dieser Verwurzelung des ,,Apostolates der Kirche in ihrer Apostolizitét die
Frage beantwortet zu horen, die sich in der von uns abgelehnten Verkoppelung von Apostoli-
zitit und Tradition meldet.>® So gerade wird die in der Auslegung der Schrift ergehende

5% Hierin sehen wir auch die Antwort auf die Frage, wie sie in der enthusiastischen Wahl und Proklamierung im-
mer neuer Apostel im Zerrbild begegnet. Was die Neu-Apostolischen ersehnen’, ist offenbar die lebendige
Stimme des Geistes durch den Mund des gegenwirtigen Apostels. Indem sie aber die Unmittelbarkeit der Beru-
fung des Apostels durch den Auferstandenen selbst verkennen, verfallen sie dem von ihnen kreierten ,,Apostel®,
der dann als letzte Instanz — nicht nur iiber der Tradition, sondern auch tiber der Schrift zu stehen kommt. Die
konsequenteste, aber auch sofort an und in sich selbst scheiternde Gestalt dieses durch Kirchen-Starrheit und
Kirchen-Tod je von neuem provozierten religiosen Schreis nach der lebendigen Stimme der in persona sichtba-
ren und horbaren Wahrheit ist die Proklamierung einer Inkarnation des Heiligen Geistes als der Vollendung der

Offenbarung, wie sie im Montanismus als der hierfiir ,,klassischen* Héresie Gestalt gewann.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
88 05.06.2025



Verkiindigung der durch den Mund von Propheten und Aposteln zu uns kommenden Wahrheit
im Zeichen der Doxologie des Geistes stehen, als des Schopfers der ,,apostolischen* Kirche in
ithrer Apostolizitdt und dem von daher bestimmten Apostolat.

Mit dem Auftrag, unter dem die Kirche ihrem Ursprung und Wesen nach steht, sind wir be-
reits zu dem Bekenntnis der Wahrheit gerufen, die durch die Verkiindigung zu Wort kommen
will. So wahr er, Jesus Christus selbst, diese Wahrheit ist, und in ihm, dem Sohn, der Vater
durch den Geist, ist es die Botschaft von der Vergebung der Stinden und der Auferstehung der
Toten, in der diese Wahrheit zu uns kommt. Ja, es ist das schon angebrochene, und doch erst
hereinbrechende und kommende Reich Gottes, das mit der Zukunft des Herrn verkiindigt und
angekiindigt wird, der Siinden vergibt, vom Tode erweckt und die Teilhabe am Leben der zu-
kiinftigen Welt schenkt. Das ist es, was wir in den letzten Aussagen des Bekenntnisses noch
zu horen und zu bedenken haben.

‘Oporoyoduev &v Bantiopa gic GEestv AUAPTIDOV.
Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum.
Ich bekenne eine einige Taufe zur Vergebung der Siinden.

Confiteor! Bis an die Schwelle dieses Satzes war alles unmittelbar durch das Credo bestimmt.
So wahr nun das ,,wir bekennen‘ und das ,,wir glauben* in ihrer wesensmafligen Einheit ge-
hort und mitgesprochen sein wollen, werden wir eben dieser Einheit nachzusinnen haben, um
die besondere Bedeutung des Bekenntnisses als solchen recht zu verstehen.

Hier wird es wieder hilfreich sein, auf den Sinn der fiir die Anerkenntnis und Verherrlichung
der Wahrheit in Dienst genommene Worte zu merken. Das deutsche ,,bekennen* gibt dabei
noch am wenigsten her, es sei denn den Bezug, der in den mit der Vorsilbe ,,be* gebildeten
Verben zur Stelle gedacht wird: be-rufen, beschlieBen, be-sehen etc. ... be-kennen. Im Lateini-
schen hingegen und insbesondere im Griechischen wartet der Begriff geradezu auf jene In-
Dienstnahme durch die Wahrheit, die ihn freilich in einem einzigartigen, aus ihm selber nicht
zu erhellenden Sinn fiillt und qualifiziert. 6poAoyelv — lateinisch con-fiteri — das besagt im
antiken Griechisch zunéchst: dasselbe sagen, iibereinstimmen, und zwar mit einer Person in
einer Sache. Der personale Bezug kann zuriicktreten hinter der sachlichen Anerkennung als
solcher, kann aber auch den Sinn der Zusage und des Versprechens ergeben. Dabei ist das
Vorzeichen einer Gemeinschaft zwischen denen, die durch das 6poloyeiv, durch das Zusam-
mensprechen zusammen gehoren, mit zur Stelle. Das lateinische con-fiteri entspricht dem
griechischen Begriff bestens und ist von ihm nur in der Nuance verschieden.

Wenn denn das Be-kennen im Bezug zu dem gedacht sein will, auf das, bzw. auf den es bezo-
gen ist, so entscheidet sich — wieder an den griechischen und lateinischen Begriff zu erinnern
— offenbar alles daran, wozu, bzw. zu wem wir uns bekennen, worin, bzw. mit wem wir liber-
einstimmen, welcher Wahrheit, bzw. welcher Person die Zusage und das Versprechen gilt.
Fiir den vom Neuen Testament her geschaffenen und gefiillten Sinn des Begriffes, wie er im
,Bekenntnis* der Kirche gehort und aufgenommen sein will, ist die Entscheidung bereits im
Credo durch den personalen Bezug des Bekennens auf Jesus Christus gefallen. ,,Wenn du in
deinem Munde Jesus als den Herrn bekennst, und in deinem Herzen glaubst, da3 Gott ihn von
den Toten auferweckt hat, so wirst du gerettet werden®, (Rom. 10, 9). Dieses Bekenntnis ist
im Gegensatz zu den Versuchen, Christus ,,herabholen* oder aber ihn von den Toten ,,herauf-
holen* zu wollen — im Gegensatz also zu allen spekulativen und historischen Auf- und Abstie-
gen! — ermdglicht und getragen von dem Nahe-sein, ja, der Einwohnung des verkiindigten
Glaubens-Wortes im Munde und im Herzen (R6m. 10, 8). Das doxologische, von allen Zun-
gen aufsteigende Bekenntnis, daB , Jesus Christus der Herr* ist, ist nicht etwa nur eine Aus-
sage tiber die Tatsache, dal} er der Herr ist oder: ,,dall Jesus Christus der Sohn Gottes ist* (1.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
89 05.06.2025



Joh. 4, 15), sondern das Bekenntnis zu ihm als dem Herrn, dem Sohn. Das findet seinen prég-
nantesten Ausdruck in einer Aussage wie der des ersten Johannes-Briefes: ,,Wer den Sohn be-
kennt, hat auch den Vater* (2, 23). Alle Bekenntnis-Aussagen sind in ihrer personalen Rela-
tion, die sie als Glaubensaussagen haben, nicht Aussagen iiber Gott und gottliche Dinge, son-
dern sie wollen, gerade als Lobpreis der groen Taten Gottes, von dem géttlichen Subjekt her
verstanden sein, zu dem ,,sich® der Glaube ,,bekennt®. ,,Ich bekenne mich zu Gott, dem Vater,
dem Sohn, dem Geist*, das ist der Herzschlag aller Bekenntnissétze, in denen das Heil Gottes
in seiner Wahrheit geriihmt wird.

Es ist liberaus verhdngnisvoll, wenn diese personale Relation des Bekenntnisses verkannt und
verleugnet wird, zugunsten einer Objektivierung von Tatbestinden, die sich doch von ihrem
Téter, von dem sie wirkenden und durchwirkenden géttlichen Subjekt nicht 16sen lassen, ohne
unter der Hand in dem Menschen verfiigbare Objekte verwandelt und damit um ihre Wahrheit
gebracht zu werden. Der Existentialismus mdchte schon mit Recht gegen die Verobjektivie-
rung der Wahrheit Gottes angehen, — nur diirfte er eben nicht bei der Frage nach dem Men-
schen und seinem Selbst-verstindnis; sei es schon dem des Glaubens, einsetzen, sondern bei
dem Subjekt aller Subjekte und dem ,,Existentialismus‘ Gottes, das heilit aber bei seiner
Selbst-Offenbarung in dem fiir uns Mensch-gewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen.
Der Glaube und sein Bekenntnis sind von ihm her, und so allein zu ihm hin, denn er geht un-
serem Bekenntnis voraus!

Sein Bekenntnis zu uns hat und behélt die Prioritdt vor unserm Bekenntnis. Sein ,,gutes Be-
kenntnis vor Pontius Pilatus* (1. Timoth. 6, 13) ist sein Bekenntnis zu denen, an deren Stelle
er sich dem Kreuzigungs-Urteil ausliefert. Ja, er selbst, seine Person, sein Weg und sein Werk,
ist als das Bekenntnis zu Gott das Bekenntnis zu uns, deren sich Gott in ihm und durch ihn er-
barmt. So ist er das Bekenntnis Gottes zu uns, in dem sich Gott kraft seiner freien Gnade zu
uns in unserer hoffnungslosen Schuld-Verlorenheit als unser Retter mitten im Gericht be-
kennt. Der Heilige Geist ist es, der das fiir uns leibhaftig gewordene Bekenntnis-Wort der
Liebe und Treue Gottes in unser Herz bringt, so dal wir im Bekenntnis seines Namens das
,Lobopfer® bringen, das eben kein ,,Opfer* ist, so wahr wir es allein ,,durch ihn“, den fiir uns
Geopferten bringen diirfen und konnen (Hebr. 13, 15).

Was kann dann unser Bekennen anderes sein als Antwort, Dank, Lobpreis?! Weit entfernt da-
von, auf uns selbst und unseren Glauben bezogen zu sein, ist es ganz und allein dem zuge-
wandt, zu dem wir uns bekennen, weil und nachdem er sich so unbegreiflich zu uns bekannt
hat. Auf sich selbst bezogen, wiirde ein Bekenntnis zum Bekennen, zum Bekenntnismut, zur
Bekenntniskraft, wohl gar zum Heroismus des Bekennens — nicht nur sich selbst vernichtigen,
sondern den verleugnen, den wir bekennen diirfen und sollen. Er wird ja nicht nur und nicht
erst da verleugnet, wo wir aus Furcht und Leidensscheu ihn vor den Menschen nicht beken-
nen, sondern schon in der Pervertierung des Bekennens auf sich selbst und sein Bekenntnis.
Auf dem Grunde der Zusage Gottes an uns kann unser Bekenntnis nur die antwortende ,,Zu-
sage an die Wahrheit* (W. Stdhlin) sein, die nur von der Wahrheit her, und darum nur zu ihr
hin wahr ist.

In dem allen verstanden wir das Bekenntnis zuerst als die coram Deo, vor Gott, zu Gott hin
laut werdende Antwort. Zuerst ging es um das 6poAoyelv, das libereinstimmen mit dem Worte
Gottes, um das Nachsprechen der durch den Heiligen Geist vorgesprochenen Wahrheit, zuerst
um die Doxologie. Der seinem Schopfer und Herrn anverlobte Glaube bejaht dieses Verlobnis
im Bekenntnis und verspricht sich damit ohne jeden Vorbehalt dem, der sich des Siinders so
annahm und annimmt. Der Glaube bekennt sich zu dem Ja-Wort Gottes, indem er dieses Ja-
Wort mit seinem Ja-Wort erwidert. Es ist aber der Heilige Geist, der das Ja-Wort Gottes im
Glauben widerhallen 148t. Dall der Mensch, der das unbegreifliche Nein Gott gegeniiber

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
90 05.06.2025



sprach und tat, dieses bekennende Ja selber sprechen darf und kann, das gerade ist das Wun-
der der Freiheit Gottes fiir uns, des Heiligen Geistes als des Geistes in uns, der uns zu der
Freiheit dieses antwortenden Ja befreit.

Die andere Seite des Gott zugewandten ,,confiteor* als des Gott preisenden Bekenntnisses ist
der Dienst ebendesselben Bekenntnisses an dem Mitmenschen. Hier wiederum leistet die Be-
kenntnisaussage einmal einen Dienst nach ,,innen “, namlich in der Abwehr der die Kirche
versuchenden und verseuchenden Irrlehre. Sodann aber ist sie das nach ,,auf3en* gehende
Wabhrheitszeugnis, das die Kirche der Welt schuldet. Ein introvertiertes Bekenntnis wére nicht
die Antwort auf das Wort Gottes, das die Welt im Gericht erbarmend umfalit. Wie also die
Antwort gegeniiber Gott und die Antwort auf die durch Not und Schuld des Mitmenschen ge-
stellte Frage als zwei Seiten ein und derselben Wahrheitsaussage zusammen gehoren, so im
Dienst am Néachsten das in die Kirche hinein und das in die Welt hinaus gesprochene Wort.
Gerade indem die Kirche sich selber zur Bufle und zum Gehorsam, zur Beharrung und zum
Fortschreiten auf dem ihr durch das Wort gewiesenen Wege rufen 146t, iibt sie ihr priesterlich-
prophetisches Amt, ihren missionarischen ,,Apostolat* gegeniiber der Welt.

In dem allen haben wir nicht von ungefahr das ,,Wir* der Kirche fiir das ,,/ch* des confiteor
eingesetzt. So wahr gerade im Bekenntnis-Akt der Einzelne gefordert ist, zum Einsatz nicht
nur der Existenz und des Lebens, sondern des allein durch das Wort Gottes gebundenen und
befreiten Gewissens, so wahr ist sein: ,,ich bekenne* einbeschlossen in dem ,, wir bekennen®.
Alles, was in dieser Hinsicht vom Glauben zu sagen war, findet hier seine Entsprechung und
Wiederholung. Darum ist auch das Martyrium — im Gegensatz zu aller heroischen Tragik —
niemals solipsistisch, sondern wird, auch wenn der Mértyrer todeinsam und unbekannt ,.liqui-
diert” wird, innerhalb der ,,Gemeinschaft der Heiligen vor Gottes Angesicht gebracht. Dieses
letzte Ja und Amen eines Menschen ist in der Ubereinstimmung mit dem Ja und Amen Gottes,
das ihm vorhergeht, und das seine Wahrheit ist.

Wenn wir uns nun dem konkreten Inhalt der Bekenntnisaussage zuwenden, zuerst also der
»einen Taufe zur Vergebung der Siinden*, dann werden wir das hinsichtlich des Wesens und
der Wahrheit des Bekenntnisses Bedachte vor allem darin beizubehalten haben, dal3 wir sei-
nen personalen Bezug nicht etwa doch verleugnen. In dem Satz ,,ich bekenne (bzw. ,,wir be-
kennen®) eine einige Taufe* erscheint die Wahrheit als Objekt des Bekennens. Das hat sein
Recht nur von dem Subjekt der Wahrheit her, zu dem sich der Glaube bekennt, hier also zu
dem, in dessen Namen getauft wird, dessen schopferische Gnadentat die Taufe ist, und der in
und mit dieser Gnadentat Siinden vergibt So wahr die Verwaltung der Sakramente — Taufe
und Abendmahl — der Kirche, und das besagt doch: menschlichen Hinden, anbefohlen ist, so
doch von dem Herrn, der darin selbst handelt und sich selber schenkt in Kraft seiner Selbst-
Vergegenwirtigung und Selbst-Mitteilung. Wir diirfen und sollen — der Taufbefehl des Auf-
erstandenen! — taufen; aber der wahre Téufer ist der Heilige Geist als der Schopfer des neuen
Menschen. Wir diirfen und sollen — das Testament des Gekreuzigten! — miteinander das Her-
ren-Mabhl feiern, aber nur weil Er das Abendmahl mit uns hélt, er, der selber ,,das Brot des Le-
bens* ist, das wir in, mit und unter dem Brot und Wein empfangen. Bei seiner Gnadentat und
Gnadengabe, nicht bei unserm Glauben, Lieben und Hoffen ist und bleibt die Prioritit, die der
Trost und die GewiBBheit des Angefochtenen ist.

In der Beschriankung auf das in unserm Bekenntnistext Hervorgehobene unterstreichen wir zu-
néchst das eine Wort gv, unum, eine Taufe. Die Unitdt der Taufe ist durch die Unitét des
Herrn der Taufe gesetzt und bestimmt. Er ist es, der den neuen, den neu-schopferischen An-
fang mit dem Menschen macht, den er, wie jung oder alt dieser sei, in seiner Verlorenheit und
Todverfallenheit vorfindet. Wo nur immer in seinem Namen, unter seinem Befehl und seiner

VerheiBBung getauft wird, ist er als derselbe am Werk: der Sohn, und in ihm der Vater durch

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
91 05.06.2025



den Schopfer Geist, den vivificans, den Lebendigmacher. Wenn der drei-einige Gott den An-
fang macht, indem er {iber dem Kind der Siinde und des Todes abermals sein ,,Es werde*
spricht, so ist durch die ganze Kirche seine ,,einige™ Taufe in Kraft, auch wenn sie von un-
glaubigen Hénden, ja von Héretikern vollzogen wird.

Im Begrdbnis vollzieht sich ja die Wiedergeburt! ,,Oder wisset ihr nicht, daB3 wir alle, die wir
auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod getauft worden sind? So sind wir denn
durch die Taufe mit ihm in den Tod begraben worden, damit, wie Christus von den Toten er-
weckt worden ist durch die Herrlichkeit des Vaters, so auch wir in Lebens-Neuheit wandeln®
(Rom. 6, 3-4). Weil und indem der Gekreuzigte der fiir uns Gekreuzigte und Begrabene
wurde, sind wir mit ihm gekreuzigt und begraben. Mit dem Auferstandenen, der als der fiir
uns Gestorbene der Auferweckung bedurfte, sind wir auferweckt. Was in dem Christus-Ge-
schehen bereits fiir uns geschehen ist, wird in dem Taufgeschehen an uns vollzogen. So ist
das Taufgeschehen nicht nur Zeichen, und auch nicht nur ,,Abbild* (Karl Barth) des Christus-
Geschehens, sondern in ihm selbst macht Gott mit uns den Anfang, der in dem Christusge-
schehen schon gesetzt und gegriindet ist. Die Taufe ist die Christus-Tat Gottes an uns, fiir die
Christus gekreuzigt und auferstanden ist. Als solche will sie geglaubt und bekannt sein.

Der Anfang, den Gott macht, begriindet unsern Glauben. Von daher, und nur von daher ist die
Kindertaufe legitimiert. Von daher ist freilich an alle diejenigen, die sie verwerfen, die Frage
gerichtet, mit welchem letzten Grunde sie den Kindern die Taufe vorenthalten, und ob sie den
Menschen mit der Frage nach dem Anfang nicht doch zuletzt auf seinen Glauben zuriickver-
weisen. Jede Geburt wird erlitten, — das gilt von der ersten Geburt, gerade weil es von der
zweiten gilt! Die Zusammengehorigkeit von Taufe und Glauben aber will nicht an unser Ver-
standnis von Zeit und Gleichzeitigkeit ausgeliefert sein. Der Heilige Geist schafft die wahre
Gleichzeitigkeit von Glaube und Taufe, die durch das BewuBtsein des ,,Miindigen ebenso
wenig garantiert ist, wie sie durch die UnbewuBtheit der Unmiindigen ausgeschlossen wird.
Gewil3 wird die Taufe ohne den Glauben zu einem toten, nein, zu einem verworfenen Erbe.
Dennoch ist das christliche Leben ein reditus ad initium, ad baptismum, eine immer neue
Riickkehr zu dem Anfang, zu dem von Gott in der Taufe gemachten Anfang.

Der Anfang als solcher ist einmalig und gestattet keine Wiederholung. Das Leben aus dem
Anfang ist ein stindiges Werden und steht im Zeichen jenes tiglichen ,,Ersauft-werdens* und
Auferstehens, als das es Martin Luther in seiner Erkldrung der Taufe und der in ihr griinden-
den Bufle beschreibt. Eine Wiedertaufe ist dem Wesen der Taufe nach unmoglich. In Wahr-
heit meinten die ,,Wiedertdufer aller Zeiten auch gar nicht eine Wiederholung der Taufe, son-
dern erklirten die Kindertaufe konsequenterweise fiir null und nichtig, eben weil sie keine
Glaubens-Taufe sei. Es ist unerfindlich, wie unsere Verfechter der Erwachsenen-Taufe mei-
nen, die Kindertaufe gleichzeitig beibehalten zur diirfen, wenn sie dieselbe doch vom Neuen
Testament her ablehnen zu sollen glauben. Das ist eigentlich nur sinnvoll, wenn sie die Taufe
eben doch nicht als von Gott gemachten Anfang verstehen. Dann aber wird sie notwendiger-
weise sekundir. Sie konnte dann auch unterbleiben. Wenn sie nicht Gottes begriindende Gna-
dentat ist — die Viter sagte ,,Gnaden-Mittel” — was ist sie dann?! Bekenntnis, Antwort? Ja-
wohl, aber nur kraft der in der Taufe den Anfang setzenden Gnade Gottes in ihrer, all unserm
Glauben, Antworten und Bekennen vorangehenden Prioritdt.

Gerade diese Prioritdt der Gnade bezeugt das Bekenntnis, indem es die Taufe zur Vergebung
der Stinden bekennt. Es geht hier um den, das ganze Leben aus der Vergebung begriindeten
Vergebungs-Akt, der den Getauften in einen neuen Seins-Status versetzt. Allzu tief sind wir
dem subjektiven Denken in der Kategorie des Religios-ethischen verhaftet, als da3 wir die ob-
jektive Realitét verstehen konnten, die hier mit dem Vergebungsakt als dem eine neue Wirk-
lichkeit schaffenden Majestitsakt des Retters ausgesagt wird. ,,Vergebung*, das heil3t nicht

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
92 05.06.2025



nur AuBerkraftsetzung des Todesurteils, sondern Neuschopfung, und damit in eins die Verset-
zung in einen neuen Herrschaftsbereich, in den Heilsbereich des Christus, in die Gotteskind-
schaft. Wenn ein Sklave — ein Kind von Sklaven! — freigelassen wird, so ist die Vorausset-
zung seiner Existenz radikal verdndert. Wenn dem in den Schuldturm Geworfenen der Weg
zur Freiheit erdffnet wird, so ist an ihm das geschehen, was sein Leben unter ein neues Vor-
zeichen, eben das der Freiheit riickt. Was die Gleichnisse nicht hergeben, ist die Neuschdp-
fung im Akt der Freilassung. Was sie meinen, ist das Widerfahrnis der Befreiung in der Priori-
tit des Befreiungsaktes. Die Taufe ,,zur Vergebung der Siinden®, das besagt das Inkraft-Treten
der Erlosung fiir den auf den Namen des Erlosers getauften, ihm zugeeigneten, zugeschriebe-
nen und zu-geheiligten Menschen.

Von daher ist das Leben des Christen das Leben aus der Vergebung. Als die Gemeinschaft der
Getauften ist die Kirche die Gemeinschaft der Siinder, die aus der Vergebung leben. Der den
Anfang setzende Vergebungsakt besagt ja nicht die Verwandlung des Siinders in einen Heili-
gen, der nicht mehr auf die vergebende Gnade angewiesen wire. Im Gegenteil: indem der
Glaubende, gerade er, tiglich auf den Gnadenanfang zuriickgeworfen wird, geht der Herr des
Anfangs mit ihm voran, von Gnade zu Gnade, von Glauben in Glauben. Dal} der Christ aus
dem Anfang lebt, daB3 er im statu nascendi, im Geburts- und Werdestand, seine eschatologisch
ausgerichtete Existenz hat, das erfdhrt in dem ,,simul iustus et peccator, dem ,,zugleich Siin-
der und gerecht®, der reformatorischen Exegese des Paulinischen Zeugnisses von der Recht-
fertigung des Gottlosen durch und in Christus, seine Versiegelung bis auf den Jiingsten Tag.
Im Gegensatz zu der katholischen (Tridentinum!) und neuprotestantischen Interpretation der
Rechtfertigung als eines allmidhlichen Umwandlungsprozesses durch die als eine supranatu-
rale Kraft wirkende Gnade ist mit der Rechtfertigung des Gottlosen das bleibende Vorzeichen
der christlichen Existenz gesetzt, deren Fortschritt ein Fortschritt in der Gnade als solcher, de-
ren ,,Leben mit Christus verborgen in Gott ist* (Kol. 3, 3). Das Eschaton will, darf und kann
nicht antizipiert werden. So wahr der Glaubende das Leben eines Gestorbenen, eines mit
Christus Gestorbenen (Kol. 2, 20)! — in Kraft der Auferstehung Christi leben darf, so in der
Mitverhaftung an die Verborgenheit des Christus in der Zeit bis auf den alles, auch das Leben
des Glaubenden offenbar machenden Tag der Herrlichkeits- Epiphanie seines Herrn (Kol. 3,
4).

Die Taufe zur Vergebung der Siinden versiegelt das Leben aus der Vergebung eschatologisch
auf die Vollendung hin, die im Anfang bereits gegriindet ist, so aber, da3 Anfang, Mitte und
Ende allein und ausschlieBlich in Gottes Gnade stehen. Was fiir den Einzelnen gilt, gilt fiir die
ganze Kirche: in allen ihren Gliedern lebt sie aus dem Anfang, der Vergebung heifit. Darum
befindet sie sich selbst in den Geburtswehen des Werdestandes, im Stadium der ,,Auferbau-
ung des Leibes Christi®, ,,bis wir insgesamt zu der Einheit des Glaubens und der Erkenntnis
des Sohnes Gottes hinankommen, zu einem vollkommenen Mann, zum Mal} des Alters der
Fiille des Christus* (Ephes. 4, 13). Die Kirche ist Kirche in Hoffnung. Darum bekennt sie:

[TpocdokduEY AVATTAGLY VEKPQOV.

Koi {onv 100 péddovtog aidvog. Apny.

et exspecto resurrectionem mortuorum et vitam venturi saeculi. Amen.

Und warte auf die Auferstehung der Toten und ein Leben der zukiinftigen Welt. Amen.

Wir warten auf (mpoc-6okdpev), und ich erwarte (ex-specto = ich schaue aus nach...), — das
ist nicht ein richtungsloses, zielloses Warten auf irgendetwas oder nichts, auf irgend jemand
oder niemand. Es ist nicht das Warten auf einen ,,Herrn Godot* (der nicht kommt!), nicht das
Warten vor dem ,,Schlof3* (Kafka), das sich nicht erschlie8t. Es ist nicht das Hinsein zu einer
Zukunft, die im Kommen vergeht. ,,Warten-auf*, in dem ungeheuren, einzigartig qualifizier-

ten biblischen Sinn der Erwartung, ist von der Verheiffung Gottes nicht nur iiberleuchtet,

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
93 05.06.2025



sondern durch dieselbe erweckt. Darum ist dieses ,,Warten-auf™ schlechterdings ,,Hoffen-auf*.
Wir miiften die Schrift Alten und des Neuen Testaments ausschreiben, wenn wir dieses War-
ten, Hoffen, Harren auf den Herrn und sein Heil, auf Gott und sein Reich uns vergegenwarti-
gen wollten. Die Bibel ist schlechterdings das Buch des Wartens auf Gott, von der Schop-
fungsgeschichte an, die von einem ,,es werde® zum andern ,,es werde* gespannt ist, bis hin zu
jenem letzten Gebet, das sich mit dem ,,komm, Herr Jesu* der letzten Herrlichkeits-Epiphanie
des Kommenden entgegenstreckt.

Dabei geht es nicht nur um Worte und Gebete, die durch Hoffnung in Kraft der VerheiBung
der Zukunft Gottes verhaftet sind, sondern um die von Gott geschaffene und gelenkte Ge-
schichte mit ihren Gestalten und Gestaltungen. Sie transzendieren ihre historische Bedeutung
und das Selbstverstdndnis der in dieser Geschichte handelnden Menschen auf die durch den
Herrn dieser Geschichte bestimmte und heraufgefiihrte Zukunft hin. Eine objektive, allem
menschlichen Verstindnis iiberlegene, der Heilsgeschichte innewohnende Erwartung triagt das
Warten der Adventsleute Gottes ,,von einer Morgenwache bis zur andern (Ps. 130, 6). Es ist
ein einziger grofer Stafettenlauf, in dem der Stab der VerheiBung von Geschlecht zu Ge-
schlecht weitergegeben wird, der die Geschichte des ersten Advents bis hin zur Epiphanie des
Incarnatus, und dann die des zweiten Advents zwischen seiner Erh6hung und Wiederkunft be-
stimmt. So wahr der Glaube ,,eine gewisse Zuversicht ist des, das man hofft, und ein Nicht-
zweifeln (eleyyoc) an dem, das man nicht sieht™ (Hebr. 11, 1), steht er, lebt er im Zeichen des
exspecto, des Wartens auf Gott. So wahr die ganze Geschichte Gottes mit der von ihm ge-
schaffenen, versdhnten und erldsten Welt auf das in Gottes ewigem Ratschluf3 gegriindete und
beschlossene Ziel hin ausgerichtet ist, ist sie unter die Hoffnung Gottes versiegelt, die Hoft-
nung, die Gott fiir die Welt als seine Welt, den Menschen als seinen Menschen hat.

Alle Kreatur ist, ob sie es auch nicht weil}, von diesem Warten auf Gott erfiillt. Wirklich ,,aller
Augen warten auf Dich* (Ps. 145, 15), und ,,jenes dngstliche Harren der Kreatur wartet auf die
Offenbarung der Kinder Gottes* (Rom. 8, 19). Jeder Hunger hofft auf Gott, jede aufkeimende
Pflanze, jede Sehnsucht, und sei sie in der Wurzel pervertiert, meint ihn. Dem ,,Sein zum
Tode* (Heidegger) ist das ,,Prinzip Hoffnung* (Ernst Bloch) eingepflanzt, aber nicht als Deu-
tung, nicht als Prinzip menschlicher Philosophie, sondern kraft des Hinseins alles dessen, was
ist, zu dem hin, von dem her es ist (Augustin). Was die unverniinftige Kreatur nicht weif3 und
nicht aussprechen kann — aber was wissen wir eigentlich von 1hr?! -, was der Mensch als Re-
bell gegen Gott in seinen Illusionen und Verzweiflungen verrit und verleugnet, das ist doch in
Kraft und Geltung.

Nicht ein die Welt verklarender Optimismus, nicht eine, ihre Greuel und ihr Grauen ignorie-
rende oder bagatellisierende oder gar rechtfertigende Philosophie, kein dichtender Enthusias-
mus dringt zu dem ,,exspecto durch. Der Durchbruch geschah und geschieht von Gott her.
Der Glaube liest die heimliche Inschrift ,,auf Hoffnung*. Als Horer der VerheiBung wird er
gewiB, dall eben das Fleisch gewordene Wort, das alle Dinge schuf, erhidlt und durchwaltet,
das letzte Wort iiber allen Dingen sein und behalten wird. Der Glaube spricht das ,,exspecto®,
,»ich schaue aus* nach der Vollendung aller Wege Gottes. So steht der auf Gott Wartende auf
der Mauer der Welt gen Morgen, ja er beharrt auf dem, menschlich gesehen, verlorenen Vor-
posten, auf den ihn die VerheiBung Gottes gestellt hat. Er sieht — was doch nicht zu sehen ist!
— das grof3e, unvergingliche Licht, das noch den erléschenden Glanz der vergehenden Welt
zum Gleichnis und Zeichen der zukiinftigen Herrlichkeit versiegelt. Er hort das Wort von der
Auferstehung der Toten.

Aber was heil3t das: ,,duferstehung*?! Was meint das ungeheure, die gesamte Wirklichkeit des
Vergehens und Sterbens Liigen strafende Wort? Mul die Frage nach seiner Wahrheit schon

im Ansatz an der Unmdglichkeit scheitern, die Wirklichkeit der Auferstehung antizipieren zu

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
94 05.06.2025



konnen? Ist sie nicht in ihrer Gestalt unvorstellbar, in ihrem Wesen un-denkbar? Ideen —
auch ,,Auferstehung* als Idee! — sind denkbar und mdgen dann die Fantasie zu einer Fiille von
allzu irdischen, der Welt des Todes in Lebens-Sehnsucht verhafteten Vorstellung befruchten.
Aber Auferstehung als Neu-Schopfung, — ist es nicht das Geheimnis des Schopfers selbst, der
das Eindringen der Erkenntnis in den Akt der Auferweckung von den Toten ebenso verwehrt
wie in den Akt des Erschaffens?!

Wenn wir hier nicht in der Tat uns vergreifen und die Wahrheit, deren Anerkenntnis und Riih-
mung es hier gilt, im Grundansatz verfehlen und verfalschen wollen, so werden wir nicht bei
unserer, sondern bei seiner Auferstehung, der Auferweckung des an unserer Stelle Gekreuzig-
ten und Gestorbenen, einzusetzen haben.®

Als wir in seinem Tode des Todes Tod, in seiner Auferweckung vom Tode Gottes Ja und
Amen zu ihm und seinem Werk, in seiner Auferstehung ihn, den Lebendigen als Sieger erken-
nen durften, war die VerheiBung unserer Auferweckung vom Tode, unseres Lebens in dem
Reich, das ,,kein Ende haben wird®, schon zur Stelle. In Kraft seines Fiir-uns-seins war unser
Mit-Gekreuzigt-, Mitgestorben- und Mitauferstanden-sein (Kol. 3, 1—4) seinem Kreuzestod
und seiner Auferstehung inkludiert. Wir haben also den Tod als den getéteten Tod schon hin-
ter uns (Gal. 2, 19), wir kommen von der Auferstehung her, und darum gehen wir, die wir
doch wie ,,alles Fleisch* (Jes. 40, 6 ff.) verdorren, der Auferstehung als unserer Gottes-Zu-
kunft entgegen. Im Gegensatz zu allen Postulaten menschlischer Sehnsucht, zu allen ideologi-
schen Konzeptionen einer diesseitigen oder jenseitigen Zukunft, griindet die Hoffnung der
Auferstehung in dem vorgegebenen Grunde ihrer Gewifsheit. Es geht hier eben nicht um eine
Variation zu dem Unsterblichkeits-Gedanken idealistischer (Platon!) Philosophie und mysti-
scher Religiositit, und ebensowenig um die Idee einer Wiederkehr des Irdischen in einem alle
Wiinsche erfiillenden und jedes Gliick spendenden ,,Paradies®, das doch allzu unverkennbar
nach dem Bilde der Gliicks-Sehnsucht gedichtet ist. Es geht in der Tat um ein zweites ,,es
werde‘* aus dem Munde Gottes, wie es in dem Allmachts-Akt der Auferweckung bzw. der
Auferstehung des Gekreuzigten bereits zu dem alles entscheidenden Durchbruch durch die
Wirklichkeit der Siinde und des Todes gekommen ist. Darum ist die Existenz des Glaubenden
als des Hoffenden zwiefach versiegelt: unter das grol3e Nicht-mehr und das grof3e Noch-nicht.
,Nicht daB ich es schon ergriffen hétte oder schon vollendet wére, ich jage ihm aber nach, ob
ich es wohl ergreifen mochte, da ich auch von Christus Jesus ergriffen bin. Briider, ich halte
noch nicht dafiir, daB3 ich es ergriffen hitte; eins aber: indem ich das dahinten vergesse, stre-
cke ich mich zu dem da vorn hin aus, und jage, das Ziel im Auge, dem Kampf preis der Beru-
fung oben durch Gott in Christus Jesus nach* (Phil. 3, 12—14). Der Mensch in Christus, der
Menschen des ,.especto®, der Erwartung Gottes, gleicht dem von Gottes Ufer abgeschossenen
Pfeil. Seine Existenz ist als das Leben in der Hoffnung transitorisch; denn er geht dem entge-
gen, von dem er herkommt.

Das will nun aber doch — wenn wir in der Interpretation unseres Textes auch nur das Ent-
scheidende zu bedenken versuchen, in dem Spektrum verschiedener Fragestellungen schéarfer
noch beleuchtet werden.

Zinn ersten: Jesus Christus, der Gekommene, der Gegenwdrtige, der Kommende, ist in seiner
Selbigkeit der Herr des Glaubens und der Hoffnung. Weil er als derselbe, der er schon fiir uns
ist, in der unmittelbaren Evidenz seiner Herrlichkeit offenbar werden wird, ist in ihm das es-
chatologische Perfektum, ,.es ist vollbracht' (Joh. 19, 30), das eschatologische Praesenz (jenes

% Die Aussagen des dritten Artikels befinden sich ja in dem Bekenntnis zur Vergebung der Siinden in der Taufe
wie zur Auferstehung und zum Leben des kommenden Aons in einer unverkennbaren Entsprechung zu den chris-

tologischen Sétzen von der Auferstehung des Gekreuzigten, seiner Erhéhung und Wiederkunft.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
95 05.06.2025



vov ,jetzt) der erfiillten Zeit (2. Kor. 6, 2) und das eschatologische Futurum (,,Ja, ich komme
bald“, Offb. 22, 20) personal geeint. Darin griindet die Kontinuitét zwischen der ,,neuen Krea-
tur, die der Glaubende schon in Christus ist (2. Kor. 5, 17) und der neuen Kreatur, als die er
in einem neuen Sein und Wesen erst mit Christus offenbar werden wird. In diesem ,./n Chris-
tus — mit Christus® ist die ganze Spannung, aber auch die Losung beschlossen, die sich freilich
nicht unserm Zeit- Schema und seinem Verstidndnis von Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft unterwerfen 14B8t. Wir werden mit Christus sein, die wir verborgen schon in ihm sind.
Sein Wort ist es, das uns durch den Tod in das Leben trégt, nicht eine von uns zu postulie-
rende oder gar zu konstatierende Identitét unserer Person. Sein Fiir-uns-sein begriindet, setzt
und rettet die Identitdt. Der Schopfer Geist vollzieht die Identifikation in der Auferweckung
der Toten, so dafl die VerheiBung wirklich mir, diesem alten Menschen der Siinde und des To-
des gilt, die VerheiBung, die doch den neuen Menschen statuiert und proklamiert. ,,Ich lebe,
aber nicht mehr ich, sondern in mir lebt Christus* (Gal. 2,20). Dieser Mensch, dessen Leben
Christus st (Phil. 1, 21), und fiir den kraft einer radikalen goéttlichen Umwertung ,,das Sterben
zum Gewinn® wird, ist es, der in der Auferstehung als der neue Mensch offenbar werden soll.
,»Ich-Nicht-Ich®, den Schliissel liefert keine Selbst-Erhellung des an seinem Widerspruch
scheiternden menschlichen Denkens; sondern die Identifikation erfolgt in Kraft der Versoh-
nung des Widerspruchs durch den und in dem VersShner selbst.

Zum Zweiten: Die Auferstehung der Toten, die wir erwarten, will in Kontinuitdt mit der uns
als den Lebenden widerfahrenden Auferweckung geglaubt sein. Die Lebenden sind in ihrem
gott-entfremdeten, gott-feindlichem Leben Sterbende, Hin-sterbende, dem Todes-Gericht ver-
fallene Menschen. Das Wort von der Vergebung der Siinden, der Rechtfertigung des Gottlo-
sen, ist das aus dem Tod erweckende, in das Leben rufende Wort. Wer die je gegenwidrtige
Auferweckung der Lebenden nicht wahr haben will, wird auch die zukiinftige Auferweckung
der Toten leugnen, oder sie in eine abstruse menschliche Fantasie verwandeln. Ja, das Licht,
das in dem Wort von der Auferstehung unsere Finsternis erobert, erweist seine Macht ,,riick-
wirts* und ,,vorwirts®, so daf} die beiden grof8en Auferstehungskapitel der Schrift, das 37. des
Ezechielbuches und das 15. des 1. Korintherbriefes von der Christus-Mitte her zusammen ge-
horen. Die Wiederbelebung des Feldes voller Totengebeine, ,,damals* und ,,jetzt* und ,,dann®,
will im Zeichen des, alle Zeit umgreifenden und ihrem gottgesetzten Ziel entgegenfiihrenden
Sieges Gottes geglaubt und gehofft sein.

Zum Dritten: Darin ist bereits beschlossen die Zusammengehorigkeit von ,.geistlicher* und
wleiblicher Auferstehung. Im Gegensatz zu jenen Aufspaltungen, wie sie ein ideologischer
Dualismus zwischen ,,Geist” und ,,Materie®, zwischen einem hoheren, unsterblichen, und ei-
nem niedern, vergidnglichen Selbst vornimmt, geht die VerheiBung der Auferweckung von
den Toten aufs Ganze, auf den ganzen Menschen Leibes und der Seele, der als der von Gott
ganz geschaffene, ganz versdhnte, ganz erléste Mensch Gott ganz gehdren soll.6!

Das gerade ist ja das Ungeheuerliche, jedes idealistische und jedes materialistische Selbst-

o1 .. kékAnke 8¢ 6 Oedg gig Lwfv Kol dvdoTacty TOV EvOpomov: 0O T Hépog, GAAYL 1O Bhov kékinkey, drep £oTiv

1N yoyn Koi 10 GO

,,Gott hat den Menschen zum Leben und zur Auferstehung berufen, nicht einen Teil, sondern das Ganze, was er
als Leib und Seele ist.” (Justin, De resurrectione, 8).

Oikoc yép 10 odpo yoyfic: mvedpatog 68 yoyn oikoc. Ta tpia Tadta toig EAmida silucpiviy koi micTv ad16KpITOV
&v 10 O Eyovot, cwbnoovtat.

,,Denn das Haus der Seele ist der Leib, das Haus des Geistes aber die Seele. Diese drei werden denen, die eine
lautere Hoffnung und einen entschiedenen Glauben in Gott haben, gerettet werden* (ebendort 10). Der in seiner
leiblich-seelischen Einheit geist-bestimmte Mensch ist es, der als Ganzer unter der VerheiBung der Neuschop-
fung in der Auferstehung, der Erlosung aus der ebenfalls das Ganze bestimmenden ,,Fleisches*-Existenz in der
Verfallenheit an den Tod steht. ,,Ich elender Mensch, wer wird mich erlésen aus dem Leibe dieses Todes? Dank

sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrn* (R6m. 7, 24 + 25).
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
96 05.06.2025



verstdndnis des Menschen Liigen Strafende, dafl die VerheiBung der Auferstehung keine
Fluchtmoglichkeiten 148t, weder in eine Verjenseitigung noch in eine Verdiesseitigung unserer
Existenz. Ja, ,,Auferweckung der Toten®, das meint diesen, diesseitig, zeitlich existierenden
wirklichen Menschen. Darum ist das Echappement ins Jenseits menschlicher Wunschtraume,
und seien sie noch so inbriinstig und sehnsiichtig, eine Flucht vor dem lebendigen Gott. Aber
wiederum: ,,Auferweckung der Toten®, das durchschneidet jede vom Menschen postulierte
oder spekulierte Kontinuitét zwischen hier und dort, jetzt und dann. In einer Epoche, in der
die Verdiesseitigung der Hoffnung nicht nur saekular, sondern auch mit der Berufung auf die
Bibel, uns dem endlich-unendlichen Gefangnis des Dieseits zu iiberantworten droht, kann
nicht scharf genug gesagt werden, dal3 die auf das Diesseits bezogene Botschaft von der Auf-
erweckung der Toten radikal ,, jenseitig “ ist, ndmlich in der VerheiBung der von Gott her
kommenden, in und mit dem kommenden Christus heraufgefiihrten Wirklichkeit. Darum ist
eine Hoffnung, die nicht noch in Kraft bleibt, wo menschlich, zeitlich, innerweltlich nichts
mehr zu hoffen ist, ganz gewifs nicht die christliche Hoffnung. Jenes ,,Briider, bleibt der Erde
treu®, das mit Recht der ideologischen Verjenseitigung der christlichen Hoffnung entgegen
gehalten wurde und wird, in allen Ehren, — aber es steht eben doch nicht in der Schrift, son-
dern bei Nietzsche! In der Schrift steht vielmehr: ,,Wenn wir allein in diesem Leben auf Chris-
tus gehofft haben, so sind wir bejammernswerter (Luther: ,,die elendesten*) als alle Men-
schen®, ja, so sind wir als Zeugen der Auferstehung Christi Liigner (1. Kor. 15, 12 ff.)! Das
Wort von der Auferstehung geht quer zwischen allen ideologischen Verdiesseitigungen und
Verjenseitigungen hindurch, indem es im Namen des real vom Tode Auferstandenen in seiner
radikalen Diesseits-Bezogenheit radikal jenseitig ist. ,,Dies Verwesliche muf} anziehen die
Unverweslichkeit, und dies Sterbliche muf3 anziehen die Unsterblichkeit* (1. Kor. 15, 53). Ein
ander Ding ist es um das Jenseits als die trotzig-verzweifelte Selbst- Verlingerung der
menschlichen Existenz, ein ander Ding um das Jenseits als Gott-seits in der erlosenden Zu-
wendung Gottes zu seiner Welt und seinem Menschen.

Zum Vierten: Die Auferstehung der Toten will als Neuschopfung in der Verwandlung des Al-
ten in das Neue erwartet werden. Nein, es geht nicht um die Verldingerung dieses uns bekannt-
unbekannten Lebens ins Unendliche! Die Kategorie des Ewigen will nicht an die des Unendli-
chen, die der Auferstehung nicht an die des Fortlebens — mit der darin beschlossenen Ver-
harmlosung des Todes — preisgegeben werden, wie es im Zeichen der Synthese von Platonis-
mus Christentum allzu oft und allzu lange geschehen ist. Dabei lesen wir noch bei Tatian:
Ovk &otv d0dvatog, avopeg "EAANveg, 1 woyn xab' Eavtrv, Bvn 6¢. , Keineswegs ihr Grie-
chen, ist die Seele an sich unsterblich, vielmehr sterblich* (Adversus Graecos oratio, 13), —
eine Aussage, deren Hirte die philosophische Unsterblichkeits- Ideologie im Herzen ihrer
Sehnsucht trifft. Tatian, der schon einen ,,Tod in Unsterblichkeit® unter dem Vorzeichen der
Strafe lehrt, sieht den Menschen wiederum unter der VerheiBung der Auferstehung zum ewi-
gen Leben. Ja, dem Geheimnis einer neuen Existenz jenseits des Todes nachsinnend, kann er
sagen: "Qomep yap 00K GV Tpiv yevéahar Tig 7 unv odk sywcom(ov yYeEYOVAS O€, €l Kol un
méhat, S10 TG YEVEGEMG TO EIVOL TEMIGTEVKOL TOV ADTOV TPOTOV, O YEVOUEVOG Kai 316 Bavarov
INKETL BV, avdIc Te PNKETL OpMOUEVOG, EGOUOL TAAY, BOTEP T THAOL YEYOVAOG, £lta yevvnOeic.
,»50 wie ich, als ich nicht war, bevor ich geboren wurde, nicht wullte, wer ich war, (sein wiir-
de), als Geborener aber ich, der ich nicht war, durch die Geburt zu der GewiBBheit des Seins
gelangte, ebenso werde ich, der ich geboren wurde und durch den Tod nicht mehr sein und
kiinftig unsichtbar sein werde, wiederum sein, dementsprechend, daf3 ich einst, als ich nicht
(noch nicht) war, spéter geboren wurde* (ebendort 6).

Die Auferstehung von den Toten ist Neu-Schdpfung und als solche eine Versetzung aus dem
Nicht-sein in das Sein. Das will aber in seinem besonderen Geheimnis bedacht sein. Die Kate-
gorien des Seins und Nicht-seins geben ndmlich nicht her, worum es hier geht. Das Nicht-
mehr-da-sein, das Nicht-mehr-hiesig-sein, dem wir mit dem Aufthdren unserer zeitlichen

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
97 05.06.2025



Existenz verfallen, ist nicht identisch mit dem Nicht-sein im absoluten Sinne des Begriffs. Wir
versinken mit dem Tode nicht ins Nichts, so wahr der Mensch in Christo ist und lebt, und
wiederum der Mensch auller Christus Gott nicht in das Nichts entfallt, sondern ihm, Gott, ver-
fallt. Wir werden uns eingestehen miissen, daf3 gerade hier unser Denken an dem Geheimnis
scheitert, so aber, da3 wir auf dieses ,,Mysterium* merken, das der Apostel mit dem Wort
»Verwandlung* bezeichnet. ,,Siehe, ich sage euch ein Geheimnis (pvotiplov) wir werden
nicht alle entschlafen, wir werden aber alle verwandelt werden* (1. Kor. 15, 51). Worauf der
Apostel schon vorher mit dem Gleichnis von dem in den Tod gesédten Weizenkorn, aus dem
das Leben entsprieBt, zielt, wird hier verkiindet als die Verwandlung des in den Tod gegebe-
nen alten Menschen in den neuen Menschen der Auferstehung zum ewigen Leben. Das grie-
chische Wort, das wir (mit Luther und der Ziiricher Ubersetzung) unzureichend durch den Be-
griff ,,verwandelt* wiedergeben, heillit wortlich: zu einem andern werden (dAAayncooueda), in
einen andern ,,verwandelt” werden. Es geht nicht um die heidnische, dem humanen Selbstver-
standnis zugehorige Idee der ,,Metamorphose®! Vielmehr werden wir uns auf jenen Tausch
und ,,trostlichen Wechsel* (Luther) zu besinnen haben, kraft dessen wir durch den an unserer
Stelle in den Tod Gegebenen als an anderer, neuer Mensch seines Lebens teilhaftig werden, —
alle: die aus den Geschlechtern vor der ,,letzten Posaune und das Geschlecht des eschatologi-
schen Augenblicks (1.Kor. 15,52). Das evidente Scheitern unseres zeitlichen Denkens darf
uns hier nicht das Mysterium der Neu-Schopfung in der Verwandlung iiberhoren lassen, kraft
deren der neue Mensch, der in Christo schon war und ist, mit ihm in einem neuen Sein und
Wesen offenbar werden wird. Wenn aber der dem ,,Fleisch nach® aus dem Samen Davids Her-
vorgegangene als der Sohn Gottes in Macht ,,nach dem Geist der Heiligkeit* durch die Aufer-
stehung von den Toten erwiesen, eingesetzt, bestitigt und offenbart (0p166évtoc) ist (Rom. 1,
3—4), dann ist es der Schopfer Geist, der uns als die Christus Zugehorigen und Zu- geheilig-
ten aus dem Tode zum Leben erweckt. Dann ist auch der Satz von der Auferstehung der Toten
eine Doxologie des Heiligen Geistes.

Noch aber haben wir der Aussage von der Auferstehung der Toten nicht in der Universalitit
standgehalten, die im Bekenntnis zweifellos zur Stelle gedacht sein will. Die Zukunft, die zu
erwarten ist, steht nicht nur im Zeichen einer Auferstehung der ,,Glaubigen®, sondern der ,,To-
ten®, aller Toten. So sehr wir mit dem Versuch scheitern miissen, die Wahrheit, um die es hier
geht, im Schema unseres zeitlichen Denkens verifizieren zu wollen, so gilt es doch, die in ei-
ner zeitlichen Reihenfolge an-gemeldete Wahrheit (Offbg. 20) zu bedenken. Die Universalitit
der Toten-Auferstehung entspricht ebenso dem universalen Machtbereich des Schopfers, dem
niemand entrinnen kann, auch nicht in den Tod, wie der universalen Reichweite des Versoh-
nungsgeschehens und des darin beschlossenen Heilsangebotes Gottes. Wenn wir den Satz von
der Auferstehung der Toten in der Relation zu der Auferstehung des Gekreuzigten zu beden-
ken versuchen, so fillt eben an /Am, dem Auferstandenen, als dem Wiederkommenden die
Entscheidung fiir alle, zum Leben oder zum Tode, zur Rettung oder zum Gericht. Dabei wer-
den wir keinen Augenblick vergessen diirfen, was doch in der Gerichtspredigt der Kirche so
oft verleugnet wurde, daB3 es der an unserer aller Stelle gerichtete Richter ist, dessen Gericht
wir alle entgegen gehen.

Eben der Glaube aber, dessen einzige Zuflucht und Hofthung dieser Richter ist, respektiert
das Majestitsrecht seiner Entscheidung. Gerade der Glaube kann darum die Scheidung zwi-
schen denen zur Rechten und denen zur Linken nicht antizipieren, auch nicht in Gestalt einer
Beschriankung der Auferstehung der Toten auf eine Auferstehung der Glaubigen. Wie sollte
auch nur ein Glaubender sich der Auferstehung getrosten, wenn nicht alle Toten auferstehen
werden?! Gerade in der Unentrinnbarkeit des Gerichtes wartet die Unentrinnbarkeit der
Gnade in den Armen des fiir uns gerichteten Richters. Diese alles Verstehen {ibersteigende
Hoffnung will aber nicht in eine Wissens-Aussage, nicht in das Prinzip einer Allbegnadigung
und Allbeseligung verfalscht werden, sondern in dem Glauben bewéhrt sein, der sich bedin-

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
98 05.06.2025



gungslos dem Gericht des Retters anheim gibt, und in der Liebe, die fiir den von Gott gelieb-
ten Mitmenschen nicht weniger hofft als fiir sich selbst. So ist die Auferstehung zum Gericht
zu fiirchten, gerade weil allein die Gnade zum ewigen Leben auferweckt. Dem Glauben aber
ist die Furcht verschlungen in die Hoffnung, deren Schopfer der Heilige Geist ist. Das ganze
Evangelium ist ein einziges ,,Fiirchtet euch nicht* (Luk. 2, 10), und ,,wer sich fiirchtet, ist
nicht vollig in der Liebe* (1. Joh. 4, 18). Als die von Gott Geliebten diirfen und sollen wir die
nappnoia, den Freimut und die Zuversicht haben ,,am Tage des Gerichtes®, die niemals in der
Selbst-Gewilheit — auch nicht der ,,Gldubigen*! —, sondern allein in der Christus-Gewilheit
des Glaubens ihre Moglichkeit und ihr Leben hat.

Damit sind wir bereits zu der letzten Aussage vorgedrungen, in der sich die Doxologie des
Bekenntnisses zu dem dreieinigen Gott vollendet, der VerheiBung des Lebens der zukiinftigen
Welt.

Koi {omv 100 péAdovtog aidvog. Apny.
et vitam venturi saeculi. Amen.
und ein Leben der zukiinftigen Welt. Amen.

Wir fragten: was heilit ,,Auferstehung, und alles, was wir dann zu sagen wagten, konnte nur

als gebrochener Widerhall der VerheiBung das Licht umkreisen, dessen blendender Glanz das
Auge der Erkenntnis senkt. Nun aber fragen wir: was heil3t ,,Leben*, Leben aus der Auferste-
hung, ewiges Leben?

Noch einmal und endgiiltig wird die Entscheidung daran fallen, ob wir unsere Fragestellung
von dem personalen, dem christologischen Bezug her bestimmt sein lassen, oder etwa doch
noch von dem bekannt-unbekannten Rétsel dessen her, was wir ,,Leben® nennen,' uns zu so
etwas wie einer Idee des wahren und vollkommenen Lebens zu erheben suchen. Wir mégen
dann via negativa ein Leben ohne die Verhaftung an den Tod, ohne die Selbsterhaltung durch
Mord, in Sehnsucht insbriinstig postulieren. Wir mogen via eminentiae die Lebenskraft, wie
sie in uns und allem Lebendigen pulst und schdumt, wuchert und explodiert, in unendlicher
Steigung potenzieren. Wir mégen endlich in der Frage nach dem unergriindlichen Ursprungs-
geheimnis des Lebendigen auf einen Ur-Lebensgrund via causativa zuriick schlieBen. Den-
noch bleiben wir in dem Kreislauf gefangen, der als ein Kreislauf des Lebens zugleich der
Kreislauf des Todes ist. Dennoch erringen wir an der, nicht nur von Philosophen, sondern
auch von Biologen berannten Grenze von Leben und Tod nur kurzfristige Scheinerfolge. Den-
noch haben wir den Kampf mit der Zeit schon verloren, ehe wir ihn begannen. Dennoch schei-
tern wir an der durch den Tod gestellten Frage so katastrophal, dal wir den tétenden Tod in
seiner eigentlichen Todlichkeit nicht einmal ahnen, geschweige denn iiberwinden. Nein, mit
einer /dee des Lebens — sei sie individuell oder kollektiv, personal oder kosmisch-universal
gefaflt — ist wider den Tod in Wahrheit nichts zu gewinnen. Aber auch das wird nicht durch
unsere Erfahrung von Tod und Leben, nicht durch unsere Interpretation von Sein und Zeit,
zur Uberfithrenden Evidenz gebracht, sondern durch den, der als des Todes Tod der Lebendige
ist, durch Jesus Christus.

Nach der Vergebung der Siinden und der Auferstehung von den Toten fragten wir, indem wir
nach ihm fragten. Die Frage lautete nicht: was kommt, und: was haben wir zu erwarten; son-
dern: wer kommt, und: auf wen warten wir?! Die VerheiBung: Er kommt, rief die Hoffnung in
ihr Leben und bestimmte das Fragen nach seiner Zukunft. Alles, was da als das uns Verhei-
Bene zu erwarten steht, ist durch ihn und mit ihm zu erwarten. Von ihm, dem Kommenden,
geldst, verwandelt es sich —und sei es die Auferstehung zum ewigen Leben! — in ein ande-
res, in ein unterschobenes Ideologicum, ein Postulat oder eine Spekulation unserer Sehnsucht.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
99 05.06.2025



Die christliche Eschatologie ist ganz und ausschlielich durch Christus selbst bestimmt, und
alle ithre Aussagen wollen in der Relation zu ihm, dem Kommenden, vollzogen werden. Daran
scheiden sich die Geister und die Ideen, oder besser gesagt: daran scheiden sich das Wort der
VerheiBBung Gottes und die Ideen des menschlichen Geistes.

Zum ersten: Er, auf den wir warten, wenn wir das ewige Leben erwarten, ist der Lebendige,
der in seiner Selbst-Auslieferung an den Tod den Sieg tliber den Tod gewann. Er allein kann
als der ,,Erste und Letzte* und so als der ,,Lebendige®, sprechen: ,,ich war tot, und siehe, ich
bin lebendig in alle Ewigkeit, und ich habe die Schliissel des Todes und der Holle* (Offbg. 1,
17-18). Als der an unseren Tod stellvertretend Preisgegebene wird er des Todes Tod. Er allein
als der keines wesenseigenen Todes Schuldige kann des Todes Tod werden. In seiner Aufer-
stehung wird er als der Lebendige offenbar, der gerade in der Ubernahme des Gerichtstodes,
dem wir verfallen sind, sich als der Herr des Todes und der Holle manifestiert. Wie er allein
frei ist zum Sterben fiir uns, so bricht er durch den Tod hindurch in der Freiheit des lebendi-
gen Gottes. So ist er der Eine, der sich selbst uns zusagen kann: ,,Ich bin die Auferstehung
und das Leben, wer an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stiirbe; und jeder, der lebt und
an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben® (Joh. 11, 25 ft.). Als der Christus fiir uns ist er
das Leben fiir uns. ,,Ich lebe, und ihr werdet auch leben* (Joh. 14, 19). Als das Leben in und
mit Christus ist das ewige Leben, dessen wir warten, mit der ausgeschlossenen Moglichkeit
der Siinde das Leben der ausgeschlossenen Mdglichkeit des Todes.

Zum Zweiten: In seinem Tode endet er den alten Aon, er, in dessen Auferstehung der neue
Aon anbricht. Es ist ja das End-Gericht, dem er sich an unserer Stelle preisgibt. So gerade
fiihrt er das Ende, das Eschaton, herauf als das Ende aller Endlichkeit. Sein Ende ist nicht ein
Ende, wie sein Anfang nicht ein Anfang ist. Durch ihn ist das Ende verschlungen in den An-
fang. Die groBe Gotteswende, in der der alte Aon, die Welt und ihre Todeszeit, vergeht, ist
nicht verwechselbar mit einer der Zeitwenden, in der eine Epoche der Weltgeschichte die an-
dere ablost. Die gesamte Welt-Zeit ist durch seine Epiphanie als vergehende Zeit disqualifi-
ziert. Der neue Aon ist in ihm schon angebrochen als die Gotteszeit, in der die an ihn Glau-
benden ihr Leben als die auf seine Herrlichkeits-Epiphanie Hoffenden haben diirfen. Die ,,Ge-
stalt (Rom. 12, 2), die ,,Weisheit* (1.Kor. 2, 6), ja ,,der Gott* (2. Kor. 4, 4) ,,dieses, des noch
bestehenden (évéotwg), des jetzigen (viv) Aons sind schon gerichtet und als vergangen abge-
tan. Die an ihn, den ,,K6nig der Aonen* (1. Timoth. 1, 17 und Offbg. 15, 3) Glaubenden sind
dem kommenden Aon als die verhaftet und zugehérig, deren Zukunft er, der Kommende ist.
Als der Vollender fiihrt er die Geschichte Gottes mit der von ihm geschaffenen, verséhnten,
erlosten Welt an Gottes Ziel, indem seine letzte Epiphanie in der cuvtéiela aidvog, dem Ende
der Welt, die eschatologische Ernte Gottes einbringt. Als die durch ihn und mit ihm dem
neuen Aon Gewonnenen sind die an ihn Glaubenden dieser Ernte in der Hoffnung zugeschrie-
ben. Das ewige Leben, das sie erwarten, ist eben die Existenz in dem neuen Aon, der fiir sie
schon angebrochen isz, und dennoch ihre Zukunft von Gott her ist. Als das Leben des ,,kom-
menden Aons® (,,der zukiinftigen Welt®) ist es dem Fluch der Endlichkeit und ihrer Un-End-
lichkeit entrissen.

Zum Dritten: Weil und indem er, der Konig der Aonen, der Vollender, ihr Leben schon ist, ge-
hen die auf ihn Hoffenden der Teilhabe an seinem Leben entgegen. ,,Wir sind jetzt (schon)
Gottes Kinder, und noch ist nicht offenbar geworden, was wir sein werden.* Das eschatologi-
sche Praesens unseres Lebens in Christus zielt auf das eschatologische Futurum seiner Offen-
barung mit Christus: ,,Wir wissen aber, da} wir, wenn es offenbar geworden sein wird, ihm
gleich sein werden, wie er ist* (1.Joh. 3,2). Dieses ,,ihm-gleich-werden* besagt nicht etwa die
Vergottung! Indem wir ihm, der sich als der Menschgewordene zu unserem Bruder machte,
gleich werden, macht er in seiner Gnade uns seines Lebens teilhaftig in der unmittelbaren Ge-

meinschaft mit ihm, den wir dann sehend (nicht mehr glaubend) erkennen werden als den, der

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
100 05.06.2025



er ist. Diese Zukunft versiegelt und bestimmt unsere Gegenwart. Darum darf und soll das
Christus geheiligte Leben des Christen auf der ganzen Linie die aus dem Glauben in der Liebe
praktizierte Hoffnung sein, wie es gerade der 1. Johannesbrief einschirft. Hier gilt in einem
letzten und einzigartigen Sinn: ,,Die Zukunft hat schon begonnen®, ndmlich in dem Gekom-
menen und Gegenwirtigen, der als derselbe der Kommende ist.

Zum Vierten: Das ewige Leben, dessen wir in der Hoffnung harren, ist in der Gemeinschaft
des Vaters und des Sohnes und des Geistes die Teilhabe an der Seligkeit Gottes in der schau-
enden Erkenntnis Gottes. Gott ist der Gott des innergottlichen Wohlgefallens, wie es als das
Wohlgefallen des Vaters an dem Sohn durch den Geist (Matth. 3,16 -17) offenbar wird. So
wahr es in dem Wohlgefallen an dem an unsere Stelle getretenen Sohn offenbar wird, ist es
dasi Wohlgefallen des Gottes, der sich nicht an seiner Seligkeit in sich selber geniigen 146,
sondern dieses Wohlgefallen iiber uns und fiir uns leuchten 1a6t, die er in Christus zu Kindern
seines Wohlgefallens und zu Teilhabern seiner Seligkeit ersehen hat (Luk. 2, 14; Ephes. 1, 5;
Kol. 1, 19). Es ist die iiberstromende Seligkeit des Gottes der Liebe, der die Seligkeit der von
ithm Geliebten schafft, durchdringt, erfiillt und vollendet. Der fiir die Seinen eintretende Hohe-
priester betet: ,,... daB} sie alle eins seien, gleichwie du, Vater, in mir und ich in dir, daB3 auch
sie in uns eins seien ... Ich in ithnen und du in mir, auf daf} sie vollkommen eins seien, und die
Welt erkenne, da3 du mich gesandt hast und liebest sie, wie du mich geliebt hast* (Joh. 17,
20—23). Das will — in seiner Einheit mit dem Zeugnis fiir die Welt — nicht im Sinne einer
unio mystica gehort sein, wohl aber als das Hineingenommen-werden in die Gemeinschaft des
Vaters und des Sohnes mit dem Geist. Was hier fiir den Glauben schon gegenwirtig ist und
als die zukiinftige Verherrlichung durch Gnade verheiflen wird, ist nicht die Apotheose, son-
dern die Seligkeit der von Gott Geliebten in Gott und vor seinem Angesicht. Es geht nicht um
eine Wesens-Teilhabe, sondern um die Gnaden-Teilhabe, in der eben der Gott der Liebe ver-
herrlicht wird.

Die Seligkeit der unmittelbaren Gottes-Gemeinschaft geht in eins mit der Seligkeit der unmit-
telbaren Gottesschau. Schauen wird Erkennen und Erkennen wird Schauen sein. Die Zeit des
Glaubens, wird versunken, die der Evidenz Gottes in seiner Gottlichkeit angebrochen sein.
Daf3 Gott Gott ist, nicht irgendein Gottesbegriff oder Gottesbild, sondern der Gott, der in sei-
nem Sohn unsern Tod und unsere Holle auf sich nahm, der Gott, der als der Heilige Geist uns
strafte, trostete und regierte, an den wir glauben und auf den wir hoffen, zu dem wir beten und
den wir anbeten durften, — dal} dieser Gott, und kein anderer, Gott ist, das wird unwider-
sprechlich, unbezweifelbar, unmittelbar evident sein. Und wenn von der ewigen Seligkeit
nichts anderes zu sagen wire als eben dies, da3 wir Gott in seiner Gottlichkeit, von Angesicht
zu Angesicht, schauen diirfen, dann wére dies Eine iiberschwenglich genug und iiberstiege al-
les Denken und Begreifen. Was wird die gesamte Weltgeschichte mit dem ganzen Widersinn
und Grauen ihrer Widerspriiche, was werden ,,alle Leiden dieser Zeit* (Rom. 8, 18), ja, alle
Siinden noch bedeuten, wenn Gott in seiner Herrlichkeit uns evident wird, und zwar ohne daf3
sein Anblick uns totet, sondern vielmehr so, dal wir in seinem Anblick, als die von ihm gné-
dig Angeblickten leben diirfen. Ja, das Leben im Anblick des ewigen Gottes ist das ewige Le-
ben, das Leben der kommenden Gottes-Welt.

Damit ist das neue Sein und Wesen ausgesagt, in das wir durch die Auferstehung versetzt wer-
den sollen. Der Jiingste Tag hat nicht nur ,,noetische* Bedeutung in der Offenbarung der neu-
en Kreatur, die wir in Christo verborgen schon sind; sondern diese Offenbarung fiihrt eine
neue Seins-weise herauf, so wahr der Auferstandene selbst als der, der er war, in einer neuen
Seins-weise, einer neuen ,,Leiblichkeit™ den Seinen erschien. Das Leben der zukiinftigen Got-
tes-welt kennt die Mdglichkeit der Stinde und die Moglichkeit des Todes nicht mehr. Es geht
nicht nur um die Offenbarung unseres zeitlichen Gewesenseins als des von Gott geschenkten,

versOhnten, gerechtfertigten Seins, wie es Karl Barth in seiner Anthropologie behauptete! Es

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
101 05.06.2025



geht um die Realitdt der neu geschaffenen Kreatur in einem neuen, uns jetzt noch nicht eig-
nenden Sein und Wesen, so wie es um die reale Herauffiihrung der neuen Gottes-Welt, um
den ,,neuen Himmel* und die ,,neue Erde* (Offbg. 21, 1 ff.) geht. Die neue Gottes-Welt und
ihr Leben will als VerheilBung iiber dieser vergehenden Welt geglaubt sein. Keiner Erkenntnis
aber, keiner Zeit- Ewigkeits-Dialektik unseres Denkens kann es antizipierend gelingen, die
erste und die zweite Schopfung in jener Kontinuitédt zu denken, die mitten durch die Krisis des
eschatologischen Endes hindurch allein in dem Wunder der Gnade des Schopfers selbst be-
schlossen ist, bis auf den Tag unserer durch-schauenden Erkenntnis.®?> Der Mensch einer
neuen ,,Leiblichkeit®, eines neuen Auges und neuen Gehors ist der Mensch, der an und in der
unmittelbaren Evidenz Gottes nicht mehr stirbt, nicht mehr sterben kann, sondern lebt, ewig
lebt als Teilhaber der Seligkeit Gottes.

Zum Letzten werden wir bei dem Versuch, wiederum nur das Wichtigste, in der Beschriankung
auf die Interpretation der Aussage unseres Textes, zu unterstreichen, jene andere Seite des
vom ewigen Leben in der Gottes-Gemeinschaft Gesagten hervorzuheben haben, ndmlich das
ewige Leben in der Gemeinschaft der Seligen, ja, mit aller Kreatur der neuen Welt Gottes. Je-
nes Wir des Glaubens und der Hoffnung erfahrt dann seine Realisierung in der Vollendung,
der alle, jetzt verhiillte, zeichenhafte, noch von Siinde und Tod gezeichnete Gemeinschatft als
von Gott geschenkte Gemeinschaft zu- geordnet, zu-gewiesen, zu-geschaffen und zu-versohnt
ist. Das gilt von der Gemeinschaft der Kirche, die in ihrer Gestalt vergehen wird, um in ihrem
Wesen als die Gemeinschaft der Heiligen in Christus mit Christus offenbar zu werden. Ja, ver-
gehen wird auch die Gestalt von Wort und Sakrament, wenn der Herr des Wortes und des
Sakramentes den Seinen unmittelbar erscheinen wird als der, der er ist (1.Joh. 3,2). Vergehen
wird der Staat in seiner Ordnungs-, Rechts- und Friedens-Funktion innerhalb des vergehenden
Aons. Vergangen sein wird das fiir die Geschichte des alten Aons so notvolle, entscheidungs-
schwere und innerhalb dieser Geschichte so notwendige und heilsame Gegentiber von Kirche
und Staat. Das Reich Gottes als das Reich der zukiinftigen Gottes-Welt kann weder in der Ka-
tegorie der Kirche noch aber auch in der des Staates gefafit werden. Die Rede von der ,,Stadt*
Gottes (Oftbg. 21, 22 ft.), die keinen Tempel mehr kennt, und in die ,,die Kénige der Erde
ithre Herrlichkeit bringen®, ist eine eschatologische Ikone, so wie die Bilder von dem kristall-
klaren Strom des Lebens und den Badumen des Lebens, die an seinen Ufern zwolfmal im Jahre
ihre Friichte tragen. Solche ,,Ikonen* wollen nicht ,,entmythologisiert* sein — sie bediirfen
dessen gar nicht! —, sondern ,,meditiert werden im Horen auf das, was uns durch sie in all
ihrer Inaddquatheit und Unvollziehbarkeit der Vorstellung gesagt wird.

Aufgehoben werden alle Gestalten menschlicher Gemeinschaft in Ehe, Familie, in Freund-
schaften und Vélkerschaften sein, so aber, da3 alle Gemeinschaft als von Gott in der Zeit ge-
gonnte und geschenkte Gemeinschaft ihre Erfiillung findet in der Gemeinschaft des Gottesrei-
ches, die jene Gestalten als vergangen hinter sich 1d8t. ,,Die Hochzeit des Lammes* (Oftbg.
19, 7) und die Versammlung des Gottesvolkes aus allen Vélkern, sind die Antwort auf die in
ihrer Gestalt vergehenden Fragen irdischer Gemeinschaft.

In dem allen ist das Leben der kommenden Gotteswelt das Leben im Reich Gottes, das in sei-
ner von Gott gegriindeten, heraufgefiihrten, von ihm durchdrungenen und erfiillten Herrlich-
keit die Zukunft ist, auf die wir warten. So wahr dieses Reich in der Konigsherrschaft des Ge-
kreuzigten und Auferstandenen fiir den Glauben schon gegenwirtig ist — wie es als das

2 Was Karl Barth betrifft, so sei nicht verschwiegen und verkannt, daf er in der auf die Wiederkunft Jesu Christi
konzentrierten Eschatologie, wie er sie spdter in seiner Versdhnungslehre entfaltet, mit der Exegese der ,,Ver-
wandlung®, der wir entgegengehen, eine neue Note, im Sinne einer aktual-,,ontischen® Dialektik, angeschlagen
hat. So sehr wir uns damit im Konsens wiillten, so sehr erhebt sich die Frage, ob das nicht eine vielleicht unaus-

gesprochene Revision jener in der Anthropologie vorgetragenen Konzeption bedeutet, — bedeuten miif3te.
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
102 05.06.2025



verborgene Gottes-Regiment alle Zeit in Kraft war und ist und bleibt —, soll es in der unmit-
telbaren Evidenz der Macht und Gnade Gottes hereinbrechen und offenbar werden. Dann wird
,,Gott alles in allen sein (1. Kor. 15, 28). Das kommende Reich aber erwarten wir, indem wir
seinen Herrscher als den Kommenden erwarten, und der Heilige Geist ist der Geist dieser Er-
wartung.

Apnv. — Amen, — Amen.

Es ist das Amen der antwortenden, glaubenden, hoffenden, bekennenden Gemeinde. Wir ha-
ben Luthers Erklarung im Ohr, jenes: ,,das ist gewiBlich wahr*, mit dem er jeden Glaubens-
Artikel beschlof3. Gerade hier aber werden wir uns noch einmal zu besinnen haben, warum,
aus und in welchem Wahrheitsgrunde die Wahrheit, die der Glaube bekennt, wahr ist. Es ist
nicht ein Glaube, der aus, sich selbst und seiner Kraft, Leidenschaft und Inbrunst, aus seiner
Erkenntnis und seinem Selbstverstindnis der Wahrheit gewill werden oder sie gar wahr ma-
chen konnte. Dem Ja und Amen des Glaubens geht ja das Ja und Amen voraus, das Gott sel-
ber spricht. Jesus Christus ist das uns zugesprochene Ja und Amen Gottes fiir uns. ,,Der Sohn
Gottes, Christus Jesus, der unter euch durch uns gepredigt worden ist, durch mich und Silva-
nus und Timotheus, war nicht Ja und Nein, sondern in ihm ist Ja gewesen. Denn so viele Ver-
heiBBungen Gottes sind, in ihm ist das Ja, daher durch ihn auch das Amen, Gott zur Verherrli-
chung durch uns* (2. Kor. 1,19—20). Er ist das Ja und Amen der Treue Gottes als des Gottes
fiir uns und mit uns. In Gott selbst hallt dieses Ja und Amen wieder als das Ja und Amen des
Geistes zu dem Vater und dem Sohn. Weil in Gott lauter Ja ist, darum ist Gott in Christus
durch den Geist fiir uns lauter Ja, mitten im Gericht das triumphierende Ja seiner Gnade.

Darum darf und soll das antwortende Ja von den Lippen der Horenden zu Gott aufsteigen.
Darum 148t sich Gott das Ja und Amen seines Volkes wohlgefallen, obwohl doch seine Wahr-
heit keiner Bestitigung oder gar Inkraftsetzung durch den Menschen bedarf. Alle Kreatur ist
threm Ursprung und ihrer Bestimmung nach ein einziges Ja und Amen auf die Gottesherrlich-
keit des Schopfers in seiner Macht und Giite. Der Mensch, der Verweigerer der Antwort, der
taubstumm gewordene Rebell, ist und wird durch Gottes Ja und Amen iiberwunden und be-
freit zu der Doxologie des Geistes, in der ihm die Wahrheit des gottlichen Ja und Amen tau-
send Mal gewisser ist als Himmel und Erde und sein eigenes Selbst. Es ist die grofite, die dem
Menschen als Menschen durch das Gnaden- Privileg Gottes gegonnte, die so recht eigentlich
menschlichste Freude, auf Gottes Ja mit dem menschlichen Ja antworten zu dirfen: ,,das ist,
— vielmehr: Du bist gewiBlich wahr, wahrhaftig und treu.*

Alle Kreatur, nicht allein die sichtbare, sondern auch die unsichtbare, ist an dem antwortenden
Ja und Amen beteiligt. Die ,,vier Tiere* (Offbg. 5, 14), die 24 Altesten (Offbg. 19, 4) rufen:
,~Amen, Halleluja®“. Das letzte Wort der Schrift ist das auf die Zusage des Kommenden ant-
wortende ,,Amen®. Der Heilige Geist bringt dieses Amen auf die Lippen der wartenden
,Braut“. Weil seine Wahrheit durch das Amen vorgegeben ist, das Er spricht, der die Wahr-
heit ist, darum, darum allein kann, darf und soll es das Amen des doxologischen Jubels sein,
jetzt und in Ewigkeit.

Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)
103 05.06.2025



