
Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 1 05.06.2025 

DAS NICAENISCHE GLAUBENSBEKENNTNIS 

EINE DOXOLOGIE 

ausgelegt von 

HEINRICH VOGEL 

LETTNER-VERLAG · BERLIN · STUTTGART 

1. Auflage im Herbst 1963 

© Lettner-Verlag GmbH., Berlin-Stuttgart 

Satz und Druck: Walter Bartos, 1 Berlin 61 

VORWORT 

Der Versuch, das Nicaenische Glaubensbekenntnis zu interpretieren, stellt ein um so größeres 

Wagnis dar, als es eine dem Text Wort für Wort folgende Auslegung, soweit ich sehe, im 

abendländischen Raum bisher seltsamerweise nicht gibt. W. Stählin hat zwar seine Einfüh-

rung in das Wesen der altkirchlichen Bekenntnisse („Zusage an die Wahrheit“ 1952) beson-

ders auf das Nicaenum konzentriert, aber im Zeichen einer thematisch bestimmten Erhellung 

der fundamentalen Entscheidungen, während es mir um eine dem Wortlaut folgende Zueig-

nung des Textes geht. Dabei handelt es sich nicht um einen dogmengeschichtlichen Kommen-

tar, sondern um den Versuch, das Bekenntnis heute hörend nachsprechen, im Glauben mit-

sprechen zu können. Inwiefern diese strenge Bindung mit der Freiheit in eins geht, die durch 

die im Bekenntnis bezeugte Wahrheit der Schrift gegeben ist, mag dem Leser in der Durch-

führung deutlich werden. Ich gebe ihm das Buch mit dem Wunsch in die Hand, es möchte zu 

der Freude mithelfen, die da wartet, wo die Theologie sich ihrem Ursprung und Wesen nach 

als Doxologie erschließt. 

Zu danken habe ich meinem Namensvetter, dem cand. theol. Traugott Vogel, für die überaus 

wachsame Assistenz, die er mir bei den Korrekturarbeiten geleistet hat. 

Pfingsten 1963 Heinrich Vogel 

 

Πιστεύομεν εἰς ἕνα Θεόν Πατέρα παντοκράτορα, ποιητὴν οὐρανοῦ καὶ γῆς, ὁρατῶν τε 

πάντων καὶ ἀοράτων. 

Καὶ εἰς ἕνα Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, τὸν Υἱὸν τοῦ Θεοῦ τὸν μονογενῆ, τὸν ἐκ τοῦ Πατρὸς 

γεννηθέντα πρὸ πάντων τῶν αἰώνων, φῶς ἐκ φωτός, Θεὸν ἀληθινὸν ἐκ Θεοῦ ἀληθινοῦ, 

γεννηθέντα, οὐ ποιηθέντα, ὁμοούσιον τῷ Πατρί, δι’ οὗ τὰ πάντα ἐγένετο, τὸν δι’ ἡμᾶς τοὺς 

ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα ἐκ τῶν οὐρανῶν, καὶ σαρκωθέντα ἐκ 

Πνεύματος Ἁγίου καὶ Μαρίας τῆς Παρθένου, καὶ ἐνανθρωπήσαντα, σταυρωθέντα τε ὑπὲρ 

ἡμῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου, καὶ παθόντα καὶ ταφέντα, καὶ ἀναστάντα τῇ τρίτῃ ἡμέρᾳ κατὰ τὰς 

γραφάς, καὶ ἀνελθόντα εἰς τοὺς οὐρανούς, καὶ καθήμενον ἐν δεξιᾷ τοῦ Πατρός, καὶ πάλιν 

ἐρχόμενον μετὰ δόξης κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς, οὐ τῆς βασιλείας οὐκ ἔσται τέλος. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 2 05.06.2025 

Καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, τὸ Κύριον καὶ ζωοποιόν, τὸ ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορευόμενον, τὸ 

σὺν Πατρὶ καὶ Υἱῷ συμπροσκυνούμενον καὶ συνδοξαζόμενον, τὸ λαληθὲν διὰ τῶν προφητῶν, 

εἰς μίαν ἁγίαν καθολικὴν καὶ ἀποστολικὴν ἐκκλησίαν, ὁμολογοῦμεν ἓν βάπτισμα εἰς ἄφεσιν 

ἁμαρτιῶν, προσδοκῶμεν ἀνάστασιν νεκρῶν καὶ ζωὴν τοῦ μέλλοντος αἰῶνος. Ἀμήν. 

 

SYMBOLUM NICAENUM 

Credo in unum Deum, patrem omnipotentem, factorem coeli et terrae, visibilium omnium et 

invisibilium. 

Et in unum Dominum Jesum Christum, filium dei unigenitum et ex patre natum ante omnia 

saecula, Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero, genitum, non factum, 

consubstantialem patri, per quem omnia facta sunt: qui propter nos homines et propter 

nostram salutem descendit de coelis, et incarnatus est de spiritu sancto ex Maria virgine et 

homo factus est; crucifixus etiam pro nobis sub Pontio Pilato, passus et sepultus est; et 

resurrexit tertia die secundum scripturas, et ascendit ad coelos; sedet ad dexteram patris, et 

iterum venturus est in gloria iudicare vivos et mortuos, cuius regni non erit finis. 

Et in spiritum sanctum, Dominum et vivificantem, qui ex patre filioque procedit, qui cum 

patre et filio simul adoratur et glorificatur, qui locutus est per prophetas. 

Et unam, sanctam, catholicam et apostolicam ecclesiam. 

Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum et exspecto resurrectionem mortuorum 

et vitam venturi saeculi. Arnen. 

 

Das ander Bekenntnüs 

oder Nicänisch Symbolum. 

Ich glaube an einen einigen, allmächtigen Gott den Vater, Schöpfer Himmels und der Erden, 

alles das sichtbar und unsichtbar ist. 

Und an einen einigen Herrn Jesum Christum, Gottes einigen Sohn, der vom Vater geboren ist 

vor der ganzen Welt, Gott von Gott, Liecht vom Liecht, wahrhaftigen Gott vom wahrhaftigen 

Gott, geborn, nicht geschaffen, mit dem Vater in einerlei Wesen, durch welchen alles geschaf-

fen ist: welcher umb uns Menschen und umb unser Seligkeit willen vom Himmel kommen ist, 

und leibhaftig worden durch den heiligen Geist von der Jungfrauen Maria und Mensch wor-

den; auch für uns gekreuzigt unter Pontio Pilato, gelitten und begraben; und am dritten Tage 

auferstanden nach der Schrift, und ist aufgefahren gen Himmel, und sitzet zur Rechten des 

Vaters. Und wird wiederkommen mit Herrligkeit zu richten die Lebendigen und die Todten. 

Des Reich kein Ende haben wird. 

Und an den HERRN, den heiligen Geist, der da lebendig macht. Der vom Vater und dem 

Sohn ausgehet. Der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und zugleich geehret 

wird. Der durch die Propheten geredt hat. 

Und eine einige, heilige, christliche, apostolische Kirche. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 3 05.06.2025 

Ich bekenne ein einige Taufe zur Vergebung der Sünden. Und warte auf die Auferstehung der 

Todten und ein Leben der zukünftigen Welt. Amen. 

 

EINGANG 

Das Nicaenische Glaubensbekenntnis erfreut sich im Bereich unserer Evangelischen Kirche 

Deutschlands einer gewissen hervorgehobenen Ausnahmestellung, die an Festtagen wie 

Weihnachten und Ostern in Erscheinung tritt. Für das Ohr des Gemeindegliedes mag es ge-

genüber dem in der Regel gebrauchten, gemeinsam gesprochenen Apostolicum einen beson-

deren, hymnischen Klang haben, der freilich in eins geht mit jenen geheimnisschweren, erha-

benen Aussagen, die wie unerreichbare Firne leuchten. … „Gott von Gott, Licht vom Licht, 

wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, geboren, nicht geschaffen, mit dem Vater in einer-

lei Wesen...“, wer versteht das? Wer vermag das so nachzusprechen und mitzusprechen, daß 

er darin das Bekenntnis vollzieht: Ich glaube an Jesus Christus?! Und wer vermag mit der al-

ten Kirche und der Reformation in den seltsamen und wundersamen Worten das eigene Be-

kenntnis wiederzufinden: „Ich glaube an Gott?“ „Ich glaube an Jesus Christus“ — „ich glaube 

an Gott“, – wir mögen zwar spüren und ahnen, daß diese beiden Aussagen hier in eins gehen, 

und daß gerade diese Einheit das Bekenntnis in seiner Mitte so leuchtend macht; aber für das 

moderne Gehör klingen sie mehr wie versprengte Klänge einer fremdher herübergewehten 

Sphären-Musik, denn als eine verstehbare Aussage, die ein redlich und real denkender 

Mensch heute sich zu eigen machen und nachvollziehen könnte. 

Ja, unter den theologisch Gebildeten sind nicht wenige, die hier nicht so sehr hymnische 

Sprengstücke hören, als vielmehr dogmatische Formeln, Relikte leidenschaftlicher Kämpfe 

um die wahre, allein selig machende Erkenntnis eines Geheimnisses, dem eben in solchen 

Formeln mehr Gewalt angetan als ehrfürchtiger Respekt erwiesen worden wäre. Sie meinen, 

daß jenes tröstliche Licht der Frohen Botschaft, wie sie im Neuen Testament für die Einfälti-

gen in schlichter Sprache kund wurde, in solchen „metaphysischen“ Grenzüberschreitungen 

der Theologen mehr verdunkelt als zum Leuchten gebracht worden sei.1 

Sie wissen auch einfach zu viel von der verworrenen und problematischen Entstehungsge-

schichte dieses sogenannten „Nicaenums!“ In welch einem Wirrwarr stellt sich schon auf der 

Synode von Nicaea (325) das Ringen um die rechte Wahrheitsaussage gegenüber dem die Kir-

che versuchenden und verseuchenden Irrtum dar, in welch einer Verflechtung mit kirchenpoli-

tischen und machtpolitischen Interessen! Zu einer kirchlichen Glorifizierung jenes Kaisers 

Konstantins, der diese erste ökumenische Synode nicht nur einberief, sondern sie auch persön-

lich eröffnete, leitete und unter seinen Druck setzte, besteht im Blick auf die Brutalität dieses 

verschlagenen Gewaltmenschen eigentlich kein Anlaß!2 

Auch die hierarchischen Züge in dem Bilde des großen Athanasius, dessen Theologie die 

Waffen gegenüber der Arianischen Häresie lieferte, wirken gerade auf den Freund der von 

 
1 Harnack, Dogmengeschichte, S. 283: „Die gebildeten Laien im Orient aber haben die orthodoxe Formel mehr 

als ein notwendiges Übel und als ein unerklärliches Geheimnis betrachtet, denn als einen Ausdruck ihres Glau-

bens. Der Sieg des Nicänums war ein Sieg der Priester über den Glauben des christlichen Volkes ... Durch die 

Aufrichtung der nicänisch-kappadocischen Formel als Grundbekenntnis der Kirche wurde es katholischen Laien 

vollends unmöglich gemacht, sich nach Maßgabe der Kirchenlehre ein inneres Verständnis des christlichen 

Glaubens zu erwerben. Der Gedanke, daß das Christentum die Offenbarung eines Unverständlichen sei, bürgerte 

sich immer mehr ein.“ 
2 Man lasse nur einmal die überdimensionale steinerne Büste des Kaisers auf sich wirken, wie sie in den vatika-

nischen Museen heute noch einen unmittelbaren Eindruck von diesem Machtpolitiker ermöglicht. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 4 05.06.2025 

ihm vertretenen Sache eher beklemmend als befreiend. Vollends ist nicht zu verkennen, daß 

„die dreihundertachtzehn Bischöfe“ zum großen Teil selbst noch nicht verstanden, was sie mit 

den Formeln der siegreichen Gruppe eigentlich angenommen hatten, — wie das denn auf 

mehr als einer Synode der Kirche bis in die Tage der Barmer Entscheidung immer wieder 

festzustellen ist. Welche Kämpfe haben sich über ein Menschenalter um die reinste Interpreta-

tion der Formeln von Nicaea abgespielt! Welch ein „kalter“ oder sogar heißer Kirchenkrieg ist 

darum mit allen Mitteln, doch auch der politischen Macht, geführt worden, wobei freilich 

nicht nur ausgestoßene Häretiker, sondern auch orthodoxe Bekenner — allen voran Atha-

nasius selbst – die Bitternis der Verbannung mehr als einmal zu schmecken bekamen. — 

Nun ist ja aber jenes zu Nicaea angenommene Bekenntnis der „318 Bischöfe“ gar nicht iden-

tisch mit dem Bekenntnis, das unter uns heute als das „Nicaenum“ in Geltung steht! Zwar fin-

den sich in dem heute gebrauchten Text, wie er als der von der Kirche alters- her tradierte 

auch von der Reformation übernommen und bejaht wurde, die für das Bekenntnis der Synode 

des Jahres 325 entscheidenden Formeln wieder. Man braucht aber nur festzustellen, daß in 

dem alten Bekenntnis der Artikel vom Heiligen Geist nur in dem einen Satz: ... „und wir glau-

ben an den Heiligen Geist“, zur Stelle ist, um sofort zu erkennen, daß das spätere, als „Nicae-

num“ bezeichnete, und in den liturgischen Gebrauch der Kirche aufgenommene Bekenntnis 

zum mindesten eine Erweiterung jenes Textes der ersten ökumenischen Synode darstellt, — 

von anderen geringen Zusätzen und Veränderungen zu schweigen. 

Die Entstehungsgeschichte wird noch problematischer, wenn man mit Harnack auch die Tra-

dition meint in Frage stellen zu müssen, nach der unser heutiger Text auf dem sogenannten 

zweiten Konzil in Konstantinopel (381) festgestellt und akzeptiert worden wäre.3 

Die Frage mit allen darin beschlossenen Unter-Fragen nach den Quellen und Bekenntnisvorla-

gen der Texte von 325 und 381 mag hier unerörtert bleiben. Fest stehen dürfte die Tatsache, 

daß unser Text, nachdem er auf dem vierten Konzil zu Chalcedon (451) feierlich verlesen und 

bestätigt wurde, seinen Siegeszug durch alle Kirchen angetreten hat, und bald zu gleichem 

Ansehen mit dem auf die Apostolische Tradition zurückgeführten Apostolicum aufstieg. Tat-

sache ist aber auch, daß dieses Bekenntnis allzubald unter jenem verhängnisvollen Vorzeichen 

verstanden und gehandhabt wurde, das sich in der Eingangsformel zu dem sogenannten, wahr-

scheinlich erst um die Mitte des 5. Jahrhunderts zu seiner Gestalt gekommenen „Athanasi-

anum“ meldet. „Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus est, ut teneat catholicam fidem, 

quam nisi quisque integram inviolatamque servaverit, absque dubio in aeternum peribit.“ In 

der deutschen Fassung, wie sie unsere lutherischen Bekenntnisschriften bieten, lautet der ver-

hängnisvolle Satz: „Wer da will selig werden, der muß für allen Dingen den rechten christli-

chen Glauben haben. Wer denselben nicht ganz und rein hält, der wird ohne Zweifel ewiglich 

verloren sein.“ — Das Verhängnisvolle liegt eben in dem Vorzeichen, unter das nunmehr das 

Bekenntnis zu der rettenden Wahrheit Gottes in Christus geraten ist. So wahr kein Ja zur 

Wahrheit ohne ein Nein zu dem ihr entgegenstehenden Irrtum möglich ist, so begegnet hier 

doch jenes schreckliche „der muß ...“, und damit die Verwandlung des hymnischen Lobprei-

ses in ein Zwangsgesetz, dessen Durchsetzung eine herrschende Kirche mehr als einmal mit 

der Verwandlung des Kreuzes in ein Schwert zu erreichen versuchte. 

Wie nun?! Können wir die verworrene und fatale Entstehungsgeschichte solch eines Bekennt-

nistextes der Kirche ignorieren? Dürfen wir die Verwandlung des hymnischen Bekenntnisses 

in ein Zwangsgesetz und die damit zusammenhängende Praxis einer Kirche, die nur zu bald 

 
3 Siehe den Artikel Harnacks „Konstantinopolitanisches Symbol“ in Realencyklopädie Bd. 8, S. 212-230. Andere 

Forscher bejahen die von der kirchlichen Tradition behauptete Annahme des erweiterten Nicaenums auf der Sy-

node von 381, oder halten (Heussi) das sogen. Nicaeno-Constantinopolitanum sogar für älter als diese Synode. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 5 05.06.2025 

aus einer Verfolgten zu einer Verfolgerin wurde, verschweigen oder gar rechtfertigen? Gewiß 

nicht! Im Gegenteil gehört es zur Buße der Kirche, ihre Versündigung an der Wahrheit des 

Kreuzes, das gerade die Umschmelzung in ein „Schwert“ nicht leidet, zu bekennen, und neu 

zu begreifen, was es um das Bekenntnis als Lobpreis, um die Anerkenntnis der Wahrheit Got-

tes in Anbetung, um Orthodoxie als Doxologie ist.4 

Damit aber stehen wir bereits unmittelbar vor der Aufgabe, unsern Text – und damit ist nun 

also das kirchlich tradierte, in unsere Bekenntnisschriften aufgenommene „Nicaenum“ zu ver-

stehen — uns in der Auslegung anzueignen. Es geht dabei wesentlich nicht um eine histori-

sche Interpretation, die im Zeichen der Fragestellung stände, wie jene Synoden oder die auf 

ihnen und zu ihrer Zeit maßgeblichen Theologen den Text damals verstanden haben, sondern 

um die Frage, ob und wie das tradierte Bekenntnis als unser Bekenntnis zu der uns in letzter 

Instanz allein bindenden und befreienden Wahrheit des in der Heiligen Schrift bezeugten 

Wortes Gottes verstanden, nachgesprochen und mitgesprochen werden kann. Wenn schon der 

von den Vätern verfaßte und angenommene Text keine absolute Autorität geltend machen 

kann, wie viel weniger das „Selbstverständnis“, das sie damit verbunden haben mögen! Wenn 

schon dem Verständnis ihres Verständnisses durch den Abstand von über anderthalb Jahrtau-

senden Grenzen gesetzt sind, die uns davor bewahren sollten, unsere Fragestellungen auf sie 

und ihr Denken allzu einfach zu übertragen,5 so haben wir vor allem damit zu rechnen, daß 

die in solch einem Text bezeugte Wahrheit größer ist als das Verständnis, das die Zeugen die-

ser Wahrheit damals von ihren eigenen Aussagen hatten. Bekenntnistexte partizipieren — so-

fern sie schriftgemäß sind! — in gewisser Weise an der Überlegenheit der Schrifttexte über 

das Verständnis derer, deren Denken und Sprechen die Bezeugung der Wahrheit anvertraut 

wurde. Diese Überlegenheit der Wahrheit — letztlich ist es die des Wortes Gottes selbst! — 

ist ebenso demütigend wie befreiend, ebenso richtend wie rettend. Was hülfe es uns auch zu 

verstehen, wie die Väter die Wahrheit verstanden haben, wenn ihr Glaube uns doch in histori-

scher Ferne bliebe, um uns nur um so schmerzlicher zum Bewußtsein zu bringen, daß wir ihn 

nicht nachvollziehen und ihr Bekenntnis nicht wiederholen können? Wir würden uns mit der 

Überantwortung des Ganzen an eine historische Fragestellung, bei der die so problematische 

Wahrheit des „Historischen“ das letzte Wort behielte, die Hilfe verriegeln, die uns solch ein 

tradierter Bekenntnistext leisten kann, und uns um die Freude bringen, die da ist, wo wir trotz 

aller Unterschiede uns im wahren consensus ecclesiae, im gemeinsamen Bekenntnis und Lob-

preis der Wahrheit Gottes in Christo vorfinden dürfen. Eine kritische Dankbarkeit wird dann 

unser Verhältnis zu den Vätern bestimmen, die da, wo die Anerkenntnis der Wahrheit mit der 

Anbetung in eins geht, in der alle Zeiten und Geschlechter überspannenden Gemeinschaft der 

Kirche Jesu Christi uns als unsere Brüder grüßen. Mag sein, daß wir bei dem nicht zu vermei-

denden Wagnis, sie, wenn es gilt, besser zu verstehen, als sie sich selbst verstanden, ihnen Ge-

walt antun, wenn nur die Wahrheit, um die es ihnen ging, uns ihre Gewalt antut, die wir als 

die von dem Herrn der Wahrheit Verstandenen zu verstehen suchen, nach der Weise: 

γνώναί τε τήν ῦπερβάλλουσαν τής γνώσεως αγάπην τοῦ Χριστού ... „zu verstehen die alle Er-

kenntnis übersteigende Liebe des Christus“ (Eph. 3, 19). 

 

 
4 Hierbei könnten wir denn durchaus an den unmittelbaren, erhabenen Eindruck erinnern, den gerade der gehörte 

Wortlaut des Bekenntnisses im Gehör des Hörenden immer von neuem macht. 
5 Ist nicht das gerade von Seiten der auf die Kantische Erkenntnistheorie eingeschworenen, „antimetaphysisch“ 

denkenden Dogmengeschichtler und Dogmatiker des Ritschlianismus geschehen? Dachte man nicht selbst viel 

zu sehr in der Kategorie des „Religiösen“, um nicht die durch die Frage nach dem spekulativen Interesse eines 

religiösen Bedürfnisses bestimmte kritische Fragestellung des 19. Jahrhunderts in das 4. Jahrhundert zu übertra-

gen? Hat nicht gerade ein Harnack hier doch – eben in der Fragestellung — zutiefst „ungeschichtlich“ gedacht?! 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 6 05.06.2025 

DER ERSTE ARTIKEL 

Πιστεύομεν εἰς ἕνα Θεόν 

Credo in unum Deum 

Ich gläube einen einigen ... Gott. 

Gleich das erste Wort muß uns zur Frage werden, wenn wir den Versuch machen, den Text 

des Bekenntnisses durchzubuchstabieren und Wort für Wort nachzusprechen. Wollen wir dem 

griechischen Original folgen und uns in das „Wir“ — „wir glauben“ — einbeschlossen sein 

lassen, oder hören wir uns zu dem lateinischen „credo“ und seinem „ich glaube“ gerufen? — 

Schon eine geschichtliche Besinnung möchte hier sehr nachdenklich machen. Das „Wir“ des 

christlichen Ostens dürfte ja, tiefer gesehen, nicht ohne Zusammenhang sein mit der Vorliebe 

für jene christologische Formel, nach der Gott in dem Mensch gewordenen Gottessohn 

„Menschheit“, unsere Menschheit „annahm“. Das „Ich“ im abendländischen Credo könnte auf 

dem Hintergrund der Bevorzugung des Satzes von der Menschwerdung Gottes in der Geburt 

dieses Jesus von Nazareth, gerade in seiner konkret-einzigartigen Existenz, gesichtet werden. 

Und ohne hier in die Texte hineingeheimnissen zu wollen, was in ihnen ausgesprochener- und 

bewußtermaßen so nicht zur Stelle ist, könnte man in der Fluchtlinie jenes „Wir“ noch in den 

Verfälschungen die religiösen und säkularisierten „Kollektive“ des Ostens, in der Verkennung 

jenes „Ich“ noch den für das Abendland in zahllosen Variationen so charakteristischen „Indi-

vidualismus“ sichten. 

Wenn eine solche, natürlich nicht zu pressende Fragestellung unabsehbare Horizonte aufrei-

ßen und im nächsten Augenblick zu geschichtsphilosophischen Spekulationen führen könnte, 

so bleibt die eigentliche Frage doch die, wie wir es mit diesem Wir und jenem Ich zu halten 

haben, wofür wir uns entscheiden, — wenn wir hierin überhaupt vor einer Entscheidungsfrage 

ständen. 

Da dürfte nun, gerade im Blick auf den biblischen Wurzelgrund des Bekenntnisses und auf 

die unlösliche Zusammengehörigkeit sowohl des Ich wie des Wir mit dem Glauben an Gott, 

als erstes anzuerkennen sein, daß dieses Ich und Wir, Wir und Ich in Einheit miteinander zu 

hören und zu sprechen sind. Wer hier „ich glaube“ sagen darf, ist schon in das Wir der Kirche 

einbeschlossen. Wer hier mit der gesamten Christenheit sprechen darf: „wir glauben all an ei-

nen Gott“, wie es Martin Luther in der Nachdichtung des Apostolicums gesagt und gesungen 

hat, der ist als dieser Einzelne, der er vor Gott ist, zu der Entscheidung des „ich glaube“ be-

reits gerufen. So wie in den Psalmen das Ich und das Wir nicht nur wechseln, sondern aus-

wechselbar sind, so in den Kirchenliedern der Reformation, und so in den Bekenntnissen der 

Kirche.6 

Jener fatale Gegensatz, der zwischen einem individualistischen Ich und einem kollektivisti-

schen Wir aufbricht, aber auch jene nicht weniger fatale Verwandtschaft, die beide als feindli-

che Brüder kennzeichnet, ist hier, im Glaubensbekenntnis der Kirche nicht in Kraft. So dürfen 

wir — wie im „Vater-unser“ – mit unserem „ich“ dabei sein, und das ist nicht etwa so zu ver-

stehen, als ob aus der Häufung und Zusammenballung von soviel gläubigen Ich’s das Wir re-

sultierte. 

 
6 Man denke an Psalmen wie den 46. und den 130., und bedenke unter unserer Fragestellung Luthers Nachdich-

tungen dieser Psalmen: „Ein feste Burg ist unser Gott“, und: „Aus tiefer Not schrei ich zu dir“. Das erste will an 

keinen religiösen Kollektivismus, das zweite an keinen religiösen Individualismus preisgegeben sein, sooft ein 

solches Mißverständnis sich dessen auch bemächtigt haben mag. Es ist übrigens kennzeichnend, daß eine spätere 

„Erlebnis“-Dichtung im Baum der Kirche unmerklich, aber verhängnisvoll, einem individualistischen „Ich“ und 

einem kollektivistischen „Wir“ verfiel. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 7 05.06.2025 

Aber dürfen, können wir hier wirklich mitsprechen, mitbeten, mitloben? Wie bringe ich dieses 

„ich“ wahrhaftiger-, redlicherweise über die Lippen? Wie komme ich, ohne den verdächtigen 

Versuch, in einer „Masse“, wenn schon in einer „gläubigen“ Masse unterzutauchen, in dieses 

Wir hinein! Ob auch mein Nachbar meine Ich-Einsamkeit in ihrer Absonderung, Abgeschlos-

senheit und Verlorenheit nicht durchschaute, ob schon meine Flucht in die Anonymität eines 

gemeinsamen Bekenntnisses, meine flüsternde Stimme im lauten Chor nicht entdeckt würde, 

so soll ich hier doch einstimmen in das Bekenntnis des Glaubens an Gott: „Ich glaube“, „wir 

glauben“ an Gott! Das „coram Deo“, das „vor Gottes Angesicht“ bestimmt doch nicht nur die 

Situation, sondern die Existenz, die vor Gott bis in ihre, mir selbst undurchsichtigen und uner-

gründlichen Tiefen aufgedeckt ist! Es geht ja dabei nicht nur um die Schwierigkeit, „ich“ sa-

gen zu können, eine Schwierigkeit, die dem Gewohnheitsbrauch, den die Masse Mensch in 

egoistischer Selbstverständlichkeit von diesem Pronomen macht, gar nicht erst aufstößt, und 

die der Gedankenlosigkeit geradezu absurd erscheint. Welche Philosophie wäre dieser 

„Schwierigkeit“ wirklich Herr geworden, etwa die Fichtes oder die Heideggers?! Klafft nicht 

durch das Selbst, das sich mit diesem „ich“ so sehnsüchtig und gierig, so trotzig und verzwei-

felt, so massiv und sublim, so unaufhörlich meldet, ein Widerspruch, mit dem ich selbst eben 

nicht fertig werde, eine Wunde, die ich selbst nicht zu heilen, eine Kluft, die ich selbst nicht 

zu versöhnen vermag?! Und werde ich dessen nicht in demselben Augenblick inne, in dem 

mir zugemutet wird zu sprechen, mitzusprechen: „ich glaube“, oder denn: „wir glauben“? 

Was heißt das überhaupt: „glauben“? Jener vage und unverbindliche Tagesgebrauch des Wor-

tes in Bezug auf irgend etwas, das eine gewisse Wahrscheinlichkeit hat, aber eben keine Ge-

wißheit gibt, ist ja hier von vornherein ausgeschlossen. Der Glaube an Gott als eine menschli-

che Meinung?! Das wäre die Selbstaufhebung des Glaubens, – von der Ehre Gottes ganz zu 

schweigen. Soll „Glaube“ nun ein Ausdruck sein für das Verhältnis, das der religiöse Mensch 

zum Göttlichen hat, nehme es ihm die Gestalt der Götter oder der einen Gottheit, des Göttli-

chen oder des persönlichen Gottes an? Sollen wir ihn als das Gottesbewußtsein des Menschen 

in seinem schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühl (Schleiermacher) interpretieren? Ist er be-

stimmt zu denken durch das Numinose als das mysterium tremendum et fascinosum, jenes ab-

stoßende und anziehende, entsetzende und beseligende Geheimnis, das Rudolf Otto in den 

Chiffren aller Religionen von der Fetischstufe bis hin zu den Abgründen der doppelten Prä-

destination und der Trinitätslehre fand? Soll in diesem „ich glaube“ eine religiöse Uranlage 

sich melden, ein allgemein menschliches Vermögen im Sinne eines religiösen Apriori (R. 

Seeberg), von dem ich nun, vielleicht nun endlich, Gebrauch zu machen hätte? Oder darf ich 

mich auf das Phänomen des Vertrauens besinnen, das die Voraussetzung aller menschlichen 

Gemeinschaft ist, und das, sowohl auf seinen Ursprung wie auf seine Grenzen hin bedacht, 

mich zum absoluten Vertrauen auf eine absolute persönliche Macht ruft? In diesem Reflexi-

ons-Schema wird die Frage innerhalb der Ur-Offenbarungslehre von Althaus noch vor aller 

Heils-Offenbarung angegangen. Soll ich mich vielleicht sogar darauf besinnen, daß mein ge-

samtes Verhältnis zur Wirklichkeit, insbesondere zu aller historisch vermittelten Wirklichkeit, 

letztlich auf „Glauben“ gestellt ist.7 

Die Väter haben unterschieden zwischen der fides als notitia, dem Glauben als Kenntnis-

nahme, insbesondere der Heilstatsachen, als assensus, als Zustimmung zu seiner Wahrheit, 

und als fiducia, als das Vertrauen zu Gott, in dem ihnen das eigentliche Herz des Glaubens 

schlug. So haben sie eine fides, qua creditur, einen Glauben, durch und in dem geglaubt wird, 

von der fides, quae creditur, dem, was als Inhalt des Glaubens geglaubt wird, unterschieden. 

Sollen, wir, wie es in unseren Tagen G. Ebeling trotz und nach allem wieder versucht hat, den 

 
7 In diesem Sinne hat der von Kierkegaard gedichtete Denker humaner Religiosität, Johannes Climacus, in dem 

„Denkprojekt“ seiner „Philosophischen Brocken“ den Glauben in einem allgemeinen Sinne vom Glauben sensu 

strictiore, nämlich dem Glauben an den in Jesus Christus geschichtlich gewordenen Gott unterschieden. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 8 05.06.2025 

Glaubensakt in seinem Wesen als in seiner existentialen Struktur zu erhellen versuchen, um 

von dort aus allenfalls zu dem vorzustoßen, auf den er sich bezieht? Ist das nicht aber gerade 

der Einsatz am falschen Ende, — trotz des Wahrheitsmomentes, das der Protest gegen jede 

Verdinglichung und Objektivierung der Wahrheit geltend machen kann? 

Wir wollen in dieser Weise nicht weiterfragen. Eines muß klar sein: Wenn es letzten Endes 

doch auf unser Verständnis vom Glauben, auf einen alten oder neuen „Pietismus“ des „gläubi-

gen“ Selbstverständnisses hinausläuft, dann ist das ganze Haus auf den Sand gebaut. Dann ist 

das Credo der Kirche im Fundament in Frage gestellt. Dann dürfte der Sinn des Sätzleins „ich 

glaube an Gott“ noch nicht verstanden sein. Dann dürfte es auch zu einer legitimen Möglich-

keit jenes Ich- und Wir-sagen-dürfens begründetermaßen nicht kommen. 

Wir werden uns den Weg gewiesen sein lassen durch jenes ,,an“ (ich glaube an ... Gott, credo 

in Deum, πιστεύομεν εἰς θεόν), das uns ja sofort auf den Gott hinweist, an den der Glaube 

glaubt. Es möchte fast überflüssig erscheinen, ausdrücklich festzustellen, was freilich in blin-

den Angriffen und fast noch törichteren Verteidigungen immer wieder verkannt wird, daß es 

sich hier nicht um die These handelt: „es gibt einen Gott“, im Gegensatz zu der Behauptung: 

„es gibt keinen Gott“. Ganz abgesehen noch davon, daß die atheistische These, trotz aller da-

rauf verwandten Kunst und Leidenschaft, es niemals zu einer ontischen Begründung ihrer Be-

hauptung gebracht hat, bringen kann und bringen wird, ist es, auch und gerade für den sich 

zum lebendigen Gott bekennenden Glauben, ausgeschlossen und verboten, nach Gott über-

haupt so zu fragen und ihn sogar beweisen zu wollen, als ob er dinglich gedacht werden dürfte 

und könnte. „Es gibt“ dies und das in der unübersehbaren Fülle der kreatürlichen Wirklich-

keit. Gott aber ist ein Er, nein, ein Ich, der sich nie und nimmer in ein Es und damit in ein 

Ding wie andere Dinge auch, in ein Objekt wie andere Objekte auch verwandeln läßt. Auch 

mit einem Gedankenobjekt unserer Spekulation, einem Vorstellungsobjekt als einem „Bild“ 

unserer Sehnsucht will er in seiner Göttlichkeit nicht verwechselt werden. Ihn beweisen wol-

len heißt ihn entgotten, bzw. einen Götzen an seine Stelle rücken. Der Gott, an den zu glauben 

wir im Bekenntnis der Kirche gerufen werden, ist und bleibt Subjekt, das Subjekt aller Sub-

jekte. Selbst und gerade da, wo er kraft seiner unendlichen Herablassung sich in dem Fleisch- 

Gewordenen wie ein Objekt betasten und befühlen, behandeln, foltern und ans Kreuz schlagen 

läßt, hört er nicht auf, Subjekt zu sein, und er erweist sich in dem Auferstandenen als das sou-

veräne, unvergleichliche Subjekt in seiner göttlichen Einzigartigkeit. 

In dem Sätzlein: „ich glaube“, bzw. „wir glauben an Gott“, geht es nicht darum, daß wir so 

gut oder so klug wären, ihm eine Existenz zuzubilligen, die er von Gnaden unserer Beweis-

künste hätte, sondern um eine Anerkenntnis und eine Anbetung, die von seinen Gnaden ist, 

und die seine ewige Priorität zur Voraussetzung hat. Wenn das „an Gott“ ein Zu-Gott-hin be-

sagt, so ist dieses „Zu-hin“ gegründet in einem „Von-her“, von Gott her, der den Glauben er-

möglicht und schafft, wie er die Wahrheit des Glaubens ist und bleibt. Der Glaube ist nicht 

seine eigene Wahrheit. Er kann die Wahrheit darum auch nicht in einer Selbstbesinnung und 

in einem Selbstverständnis erschließen. Gott ist Gott in der ewigen Priorität seines Gottseins 

vor allem unserem Glauben und Bekennen. Daß er als der Gott für uns Gott ist, das und das 

allein ermöglicht, begründet und wirkt unsern Glauben an Gott. Gott ist Gott, nicht in der sak-

ralen Tautologie eines „Allah ist Allah“, sondern als der Gott für uns, der trinitarische Gott, 

der allem unserm Glauben ewig zuvor ist, kommt und bleibt. 

Hat nicht dies gerade den vielberufenen Umbruch der zwanziger Jahre wie den Kirchenkampf 

der dreißiger Jahre unseres Jahrhunderts in der Fragestellung, ja in dem Umdenken und der 

Buße, zu der wir nach so viel frommem und gottlosem Anthropozentrismus gerufen wurden, 

bestimmt? Ist der unüberhörbare Ruf Karl Barths heute schon verhallt, um morgen bereits 

„historisiert“ und ehrenvoll begraben zu werden?! In dem Satz: „ich glaube an Gott“ liegt die 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 9 05.06.2025 

Priorität, nicht nur ontisch, sondern auch noetisch, nicht nur seins-, sondern auch erkenntnis-

mäßig bei Gott. Diese Priorität ist das eigentliche Geheimnis des „an“. Sie sollte uns in der 

Theologie nicht wieder zurückfallen lassen in Fragestellungen, die durch den Menschen und 

sein Selbstverständnis, sei es denn schon durch das darin intendierte neue Selbstverständnis 

bestimmt sind. Die theozentrische, durch die Trinität Gottes, seines Sprechens und Handelns 

bestimmte Fragestellung leidet eben nicht die Umkehrung, die unseren theologischen Existen-

tialisten das kerygmatisch gemeinte Konzept im Grundansatz verdirbt, indem sie zuerst nach 

der existentialen Struktur des Menschen fragen und von dem so gewonnenen Vorverständnis 

her, sei es schon durch eine Krisis hindurch, die Gottesfrage angehen.8 

Wenn wir in dem Satz: „ich glaube“, bzw. „wir glauben an Gott“, eben dieses „an“ allein von 

Gott her ermöglicht sehen, so verobjektivieren wir damit Gott nicht etwa, sondern wir respek-

tieren ihn als das schöpferische Subjekt aller Subjekte! Keine Kantische Erkenntnistheorie 

und auch keine unserer Erkenntnis vorgegebenen Existentialien als die Wahrheit über die 

Struktur unserer Existenz können und dürfen uns dazu bringen, den Glauben nicht mehr unter 

dem Vorzeichen der ewigen Priorität des göttlichen Subjektes zu verstehen, und der Wahrheit, 

zu der sich der Glaube bekennt, als die Hörer des Wortes Gottes nach-zu-sinnen. Das Er-den-

ken und das Nachdenken sind hinsichtlich ihrer Wurzel so scharf geschieden wie Menschen-

werk und Gottes Gnade. 

Unter dieser Voraussetzung werden wir den Glauben im Gegensatz zu allen Verdinglichun-

gen, Versachlichungen und Verobjektivierungen, in dem personalen Bezug des Glaubenden 

zur personalen Wahrheit, als Entscheidung in der Dankbarkeit, als Gehorsam im Vertrauen, 

als Gehören im Hören verstehen dürfen. Der Bekenntnissatz: „ich glaube“, bzw. „wir glau-

ben“ besagt die den Glaubenden total bestimmende Entscheidung in der Bejahung der von 

dem Gott der Gnade her über ihn schon gefallenen Entscheidung. Die Entscheidung des Glau-

bens kann darum ihrem Ursprung nach nur als Dank, niemals als Gabe oder Opfer gesehen 

werden. Wenn der Mensch, der gerade als der „religiöse“ Mensch immer von neuem die Rich-

tung verfehlte, immer wieder, anstatt bei Gott, bei dem nach seinem Bild gedachten Abgott 

endete, als der im Gericht Gerettete zu der Entscheidung für Gott befreit wird, so geht sein 

„ich glaube“ in eins mit dem „ich danke“. Eben die Entscheidung, in der der Glaubende die 

dem Menschen als dem Menschen Gottes geschenkte und verheißene Freiheit für Gott prakti-

ziert, ist dann, ihrem Ursprung und Wesen nach, ein Akt des Dankens dessen, über den Gott 

in unbegreiflicher Gnade vorentschieden hat. Dann ist das Vertrauen, das der wahre Gehor-

sam des Kindes gegenüber dem Vater ist, nicht eine Leistung, nicht ein religiös-heroisches 

Wagnis, sondern der Gehorsam dessen, der trotz und nach allem Gott gehören darf. Als Hö-

render des Wortes Gottes, dessen menschlicher Name im Zentrum des Bekenntnisses leuchtet, 

wird er als ein Gott Gehörender so behaftet, daß unser Bekenntnissatz „ich glaube an Gott“, 

bzw. „wir glauben an Gott“ identisch ist mit dem „ich gehöre Gott“ bzw. „wir gehören Gott“. 

Es ist klar, daß das mit diesem „an“ von Gott her gesetzte Vorzeichen durch alle Aussagen des 

Bekenntnisses durchgehalten werden will. Es begegnet nicht nur dreifältig bestimmt: „ich 

glaube an ... Gott den Vater“ und „ich glaube an ... Jesum Christum“, und „ich glaube an den 

Heiligen Geist“, sondern bestimmt auch die Wahrheit der Anerkenntnis und des Lobpreises 

der Werke Gottes als des Schöpfers, des Versöhners und des Heiligers. Es handelt sich nicht 

einfach um eine Reihe feststellbarer und referierbarer Tatsachen, sondern um jene Taten, die 

 
8 Einen Gipfel dürfte es darstellen, wenn wir bei Herbert Braun zu erfahren bekommen, daß Gott „das Woher 

meines Umgetriebenseins“ sei. Braun beortet dieses Umgetrieben-sein in der zwischenmenschlichen Relation, 

und zwar unter dem „ich darf“ und „ich soll“. Die Gottes-Relation erscheint dann als in dieser Relation gegeben. 

Wenn aber Gott zum Postulat einer Relation — zu so etwas wie der Relation einer Relation — wird, so ist das im 

Grundansatz jene Umkehrung der Fragestellung, gegen die wir aus der Wurzel protestierten. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 10 05.06.2025 

als Gottes große Taten nur dem Glauben erkennbar werden, wie sie keinen Augenblick von 

dem Täter, von dem schaffenden, versöhnenden und heiligenden göttlichen Subjekt gelöst 

werden können. In der Isolierung würden die Taten der Geschichte Gottes mit seiner Welt und 

seinem Menschen sich in etwas anderes verwandeln, in höchst seltsame supranaturale Fakten, 

die sofort in einem fatalen Konkurrenzverhältnis zu naturalen, der Geschichte der Menschheit 

immanenten Fakten erschienen. Dann würde der Glaube es mit einem Haufen von Aussagen 

zu tun bekommen, die er, möglichst hundertprozentig, „für wahr zu halten“ hätte. Dann wären 

wir in jenen Fatalitäten und Aporien, die da aufbrechen, wo der jeweilig „moderne“ Mensch 

es mit seiner vielberufenen intellektuellen Redlichkeit einfach nicht vereinbaren kann, dies 

und auch das noch, ja „das alles“ zu „glauben“. Dann stände der Glaube im Zeichen eines in-

tellektuellen Werkes und Opfers, das sich wohl gar als ein Harakiri des religiösen Menschen 

darstellte. 

Noch aber ist der für unsere Auslegung des Glaubens entscheidende Grund doch mehr ange-

deutet als aufgewiesen worden. Wir haben bisher, streng genommen, uns beschränkt auf das 

„ich glaube“, bzw. „wir glauben an Gott“. Der ganze Wortlaut meldet sich gebieterisch zur 

Stelle: 

Πιστεύομεν εἰς ἕνα Θεόν, Πατέρα, Παντοκράτορα ... 

Credo in unum Deum, patrem omnipotentem ... 

Ich gläube an einen einigen, allmächtigen Gott den Vater ... 

Wir wehrten bereits die Verwechslung des Gottes, durch dessen Wort der Glaube lebt, mit un-

seren Gottesgedanken und Gottesbildern ab. An eine Gottes-Idee kann niemand „glauben“. 

Das Verhältnis zu einer Idee – welche es sei – ist eben als das Verhältnis zu einer Idee unseres 

Geistes durch ein Wissen gesetzt und bestimmt. Man mag dieses Wissen im Unterschied zu 

einem auf äußere Tatbestände gerichteten Wissen im Sinne etwa der Platonischen άνάμνησις, 

jener „Erinnerung“ verstehen, die zu den verschütteten Tiefen der verborgenen Wahrheit hin-

untersteigt, um sie als erkannte Wahrheit in das Licht der αλήθεια, der Un-verborgenheit her-

aufzuholen. Aber wie es um wißbare Wahrheit ging, so nun um eine im Erkenntnisakt ge-

wußte Wahrheit.9 

Einer solchen erkennbaren und wißbaren Wahrheit kann ich nicht begegnen, so wahr echte 

Begegnung das Gegenüber von Person und Person voraussetzt, wie es in der Gottesbegegnung 

des Incarnatus als des Menschgewordenen mit uns seinen Wahrheits- und Wirklichkeitsgrund 

hat. Wenn ich einer Idee – welche es auch sei – „begegne“, begegne ich mir selbst, – nein, löst 

sich der Schein der „Begegnung“ auf, indem ich mit der von mir erkannten Idee – bei Platon 

der des Wahren, Guten und Schönen, und darin des Göttlichen – verschmelze. Der Gedanke 

— sei es denn ein Gottesgedanke – mag mir durch einen Menschen vermittelt worden sein. 

Aber im Augenblick10 der Erkenntnis schwindet der Mensch, dem nach dem Sokratischen 

Verständnis des Vorgangs nur eine mäeutische Bedeutung, nur ein Hebammendienst zukam, 

und ich bleibe in mir selbst mit der erkannten Wahrheit begegnungslos allein. 

Wollten wir an dieser Stelle kritisch an die Väter der Trinitätslehre erinnern, so müßten wir 

feststellen, daß sie sich von einer gewissen Vermischung der durch die Schrift sich uns kund-

tuenden Wahrheit des Gottes der Selbstoffenbarung, des Vaters in dem Sohn durch den Geist, 

mit einer Gottesidee, eben der Platonischen, aber auch dem Gottesverständnis der Stoa, nicht 

 
9 Man lese hierzu den Introitus, den Kierkegaards Climacus den „Philosophischen Brocken“ gibt. 
10 Noch einmal sei hier an das Denkprojekt des von Kierkegaard gedichteten Climacus erinnert, der von dem 

Standort humaner Religiosität danach fragt, welche Bedeutung der „Augenblick“ gewinnen müsse, wenn das 

Verhältnis des Menschen zur Wahrheit nicht „sokratisch“ verstanden werden soll. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 11 05.06.2025 

streng genug fern gehalten haben. Das gilt nicht nur im Blick auf Athanasius, sondern auch 

auf den dem Plotin so tief verhafteten Augustinus. Aber nicht daran fällt die Entscheidung. 

Vielmehr gilt es, im Mit-Vollzug ihres Bekenntnisses zu erkennen, daß der Glaube es nicht 

mit irgendeiner Idee Gottes oder des Göttlichen zu tun hat, nicht auf irgendeine, sei es denn in 

unermeßlicher und vergleichloser Größe gedachte Wesenheit gerichtet ist, sondern auf den 

Gott, der Gott ist, indem er der Vater, der Sohn und der Geist ist. „Ich glaube an Gott“, das 

besagt: Ich glaube an den Gott, der als der Vater in dem Sohn durch den) Geist sich uns offen-

bart, schenkt und erschließt, wie er von Ewigkeit zu Ewigkeit Vater, Sohn und Geist in der 

Einheit seines göttlichen Wesens ist. Er wurde nicht erst Vater, Sohn und Geist, sondern er ist, 

der er war, und der er sein wird. Er heißt nicht nur so als der Gott, der diese Namen, wohl gar 

als Anthropomorphismen von unseren Gnaden, nur als der in seiner Offenbarung uns zuge-

wandte Gott angenommen hätte, sondern er ist, der er heißt. 

Aber konzentrieren wir uns zunächst auf die Aussage, die uns zu dem Glauben an Gott den 

Vater ruft. Gerade hier meldet sich in aller Aufdringlichkeit die uns nur zu nahe liegende Ver-

suchung, dieses Wort „Vater“ doch als eine den menschlichen Verhältnissen entnommene, auf 

einen Gott der Liebe übertragene Bezeichnung zu verstehen, als einen menschlich-kindlichen 

Ausdruck dafür, daß Gott Liebe ist, und wir die Vater-Anrede in unserem Verhältnis zu Gott 

anwenden dürfen. In Wahrheit ist Gott aber der Vater vor und über all unserem Vater- und 

Kindeswesen (Eph. 3, 14f). Seine Selbstoffenbarung als des Vaters ermöglicht und legitimiert 

in unbegreiflichem Erbarmen die Vater-Anrede aus dem Munde des Kindes. Wenn wir es um-

kehren, so lassen wir eigentlich nicht diesen Vater in seiner Einheit mit dem Sohn und dem 

Geist die Liebe sein, sondern verleihen unserer Idee der Liebe das Gottesprädikat. Ja, dann 

wird der Mensch in seiner leidenschaftlichen Sehnsucht dichten und postulieren: „Brüder, 

überm Sternenzelt muß ein lieber Vater wohnen“ (Schiller)! Wir müssen uns aber darüber klar 

sein, daß solch ein Vater-Gott auch in der Götterwelt der Heiden seinen, ihm von den Men-

schen eingeräumten Thron hat, wie etwa der Zeus des griechischen Olymps. Hier, im Be-

kenntnis geht es nicht um das „muß“, nicht um ein Postulat unserer Sehnsucht, sondern um 

Gottes „Ich bin“ und „Ich will“ als des Gottes, der sich uns als der Liebende offenbart und 

manifestiert, wie er in sich selbst ewig die Liebe ist. 

Dieser Gott, also der Gott, der Vater ist, wie er Sohn und wie er Geist ist, Er allein ist Gott. 

Wir glauben an einen, an den einen Gott. Das besagt nicht nur den Gegensatz gegen die Viel-

zahl von Göttern im polytheistischen Heidentum, sondern gegen jede vom Menschen nach 

dem Bild des Menschen gebildete und gedichtete Gottheit, sei sie denn monotheistisch ge-

dacht. Der Glaube an den trinitarischen Gott, an den Gott, der Gott ist, indem er Vater, Sohn 

und Geist ist, steht nicht nur zu jedem Polytheismus, sondern auch zu allem humanen Mono-

theismus im ausschließlichen Gegensatz. Wir werden uns nicht verhehlen können, daß im 

Gottesverständnis der altkirchlichen Theologen — es sei wieder an Athanasius und Augustin 

erinnert! — dieser Gegensatz gegenüber dem Monotheismus, etwa der Gottesidee eines Pla-

ton, nicht in der ganzen Schärfe der Ausschließlichkeit Kontur gewinnt. Auf das Wesen aber 

der von ihnen bekannten Wahrheit gesehen, steht die Entscheidung zwischen dem Glauben an 

den trinitarischen Gott und dem Glauben an alles, was sonst als Gott oder göttlich verehrt 

werden mag, im Zeichen des Entweder-Oder. Entgegen dem tritheistischen Zerrbild, in dem 

sich das Geheimnis des dreieinigen Gottes dem blinden Unglauben darstellt, ist die Wiederho-

lung der Unität Gottes im Bekenntnis zu der Unität, das heißt: der Einzigkeit Jesu Christi als 

des Herrn unüberhörbar, wie sie dann im Bekenntnis zu dem Herren-Geist, dem πνεῦμα 

κυριακόν, wieder zur Stelle ist. Als der in und mit sich einige, wesenseine Gott ist er, er allein 

Gott, der seine Ehre keinen Göttern und keiner Gottheit läßt. 

Dieser Gott ist, und zwar als der allmächtige Vater, wie er der allmächtige Sohn und der all-

mächtige Geist ist, der Schöpfer Himmels und der Erde. Er ist der Allmächtige, er wird es 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 12 05.06.2025 

nicht etwa erst im Verhältnis zu der von ihm geschaffenen Welt! Er, der in und aus sich selber 

Mächtige, dessen innergöttliches Leben Macht ist, manifestiert seine Macht, indem er Nicht-

seiendes in das Sein und Wesen ruft. Radikale theologische Existentialisten unserer Tage mei-

nen es als unerlaubte Objektivierung perhorreszieren zu können, wenn die Aussage: Gott ist 

allmächtig, getan wird. Das würde, nicht aus Gründen einer existentialen Interpretation des 

menschlichen Verhältnisses zur Welt und zu Gott, sondern von der Göttlichkeit Gottes her in 

der Tat geltend zu machen sein, wenn diese Aussage eine Aussage von unseren Gnaden wäre. 

Würde es sich nämlich darum handeln, daß wir unser Verständnis von Macht überhöhten, ver-

absolutierten und vergöttlichten, so verfielen wir in unserem Anthropomorphismus der „Ob-

jektivierung“, mitsamt unserer existentialen Interpretation biblischer Texte. Bei dem Bekennt-

nis zu Gott dem Allmächtigen geht es aber nicht um unsere Aussage über die Relation zwi-

schen dem Schöpfer und seiner Welt, sondern um unser Ja zu der Selbstaussage des sich in 

seinen Werken manifestierenden und offenbarenden Gottes. Sollen und dürfen wir wirklich 

irgendeiner Erkenntnistheorie – sei es die Kants oder die Heideggers – das Recht geben, ein 

Veto einlegen zu dürfen da, wo es um die Anerkenntnis dessen geht, der im Selbsterweis sei-

ner Macht uns als die durch sein Wort überführten antworten läßt: Du bist der Allmächtige. 

„Einmal hat Gott geredet, zweimal habe ich dieses gehört, daß die Stärke Gottes sei“ (Ps. 62, 

11 in der Elberfelder Übersetzung), des Gottes, dessen auch die Güte ist, (V. 12) – ja, des all-

mächtigen Vaters. In dem personalen Bezug, den der Vater in dem Sohn durch den Heiligen 

Geist zu uns als den von ihm Geschaffenen, Versöhnten, Geheiligten herstellt, gibt er uns die 

Möglichkeit zu diesem: Du bist der allein Mächtige. Sein „Ich bin, der ich bin“ (2. Mose 3, 

14) läßt uns antworten: Du bist, der Du bist. Darin ist ein ewiges „Ist“ zur Stelle, das sich kei-

neswegs unserer Objektivierung verdankt und auch all unseres Subjektivismus spottet. Nun 

aber sind wir so weit, daß gewisse Theologen schon bei dem Sätzlein „Gott ist allmächtig“ an-

timetaphysische Hemmungen kriegen und ihren existentialistischen Komplex meinen so abre-

agieren zu dürfen, daß sie „ontologische“ Aussagen über Gott hören, wo es die theologische 

Anerkennung Gottes in der ewigen Priorität seines Allmächtig-Seins gilt. Nicht als der Inha-

ber einer — von uns ihm beigelegten! – „Eigenschaft“, sondern als der Allmächtige ist er all-

mächtig. 

Das findet im griechischen Text des Nicaenums einen noch viel prägnanteren Ausdruck als im 

lateinischen und deutschen. Der παντοκράτορ, der Allherrscher, das ist personal bestimmt, 

während der Ausdruck omnipotens, bzw. allmächtig hier als ein Eigenschaftswort begegnet. 

Das Allmächtig-Sein bezeichnet aber nicht eine Eigenschaft Gottes, sondern ihn selbst als den 

Allmächtigen, der als der Allherrscher seine Macht manifestiert und offenbart. Die Auferwe-

ckung des an letzte Ohnmacht für uns Dahingegebenen ist der zentrale Herrschaftsakt des 

Pantokrator, in dessen Licht alle Taten Gottes leuchten, bis hin zu jener Thronbesteigung und 

„Hochzeit“ des Lammes (Offenb. 19, 6-7), in der die Allherrschaft des Pantokrator zur letzten, 

endgültigen Evidenz kommt. Die Unmöglichkeit, das singuläre Ich des Pantokrator in unse-

rem menschlichen Person- oder Persönlichkeits-Schema denken zu können, darf uns doch kei-

nen Augenblick dazu verführen, das Subjektgeheimnis Gottes in seiner ewigen Majestät auf 

pantheistische, bzw. mystische Weise in der Idee eines All-Einen auf- und untergehen zu las-

sen. Vielmehr werden wir unter dem Auge des Pantokrator11 die Anerkenntnis des Allmächti-

gen in der Anbetung zu vollziehen haben, in der wir alle unsere Erkenntnis unter das „Deus 

semper major“ gedemütigt sein lassen. 

Dieser Pantokrator ist also der Schöpfer! An ihn, den allmächtigen Vater, glauben wir als an 

 
11 Wir denken an die zeichenhafte Bedeutung, die das Auge des Pantokrator in den Kathedralen der russischen 

Orthodoxie hat. Unter diesem Auge, das in der Höhe der Kuppel strahlt, vollzieht sich die Liturgie in der Anbe-

tung des All-Heilandes und All-Herrschers. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 13 05.06.2025 

den: 

ποιητὴν οὐρανοῦ καὶ γῆς, 

ὁρατῶν τε πάντων καὶ ἀοράτων 

factorem coeli et terrae, visibilium et invisibilium 

Schöpfer Himmels und der Erden, alles, das sichtbar und unsichtbar ist. 

Es geht also um den Glauben an den Schöpfer, nicht um unser Verständnis der Schöpfung. 

Die Kosmogonien, wie sie in den „Mythen der Heiden“12 begegnen, stellen sich in all ihren 

Variationen als Welterklärungsversuche dar, als gedichtete Geschichte von der Entstehung der 

Welt, zumeist im Zeichen des Dualismus zwischen Licht und Finsternis, zwischen einem gött-

lichen und antigöttlichen Urprinzip, aus dessen Kampf durch den Sieg des Göttlichen dann so 

etwas wie eine Weltschöpfung resultiert. 

Gerade um solch einen Mythos geht es hier nicht! So wahr die Schöpfungsurkunde als die 

Kundmachung des Geschehens, das keinen menschlichen Zeugen hat und haben kann, kein 

„historischer“, kein naturwissenschaftlicher Bericht ist, so eben auch kein Mythos, dessen 

Wesen ja gerade die vom Menschen gesichtete Synthese von Gott und Welt, sei es denn in der 

überwindenden Vermittlung ihres Gegensatzes ist. Wenn es hier im Bekenntnis um die Aner-

kenntnis der Welt als Gottes Welt, des Menschen als Gottes Menschen geht, dann eben in der 

Anerkenntnis des Schöpfers. An ihm entscheidet sich das Verständnis seiner Schöpfung. Jede 

Loslösung der Schöpfung von dem Schöpfer, jede „Verobjektivierung“, verdirbt hier alles. Es 

geht hier, streng genommen, eben nicht um einen „Schöpfungs-, sondern um den Schöpfer-

Glauben, den Glauben an Gott den Vater als den Schöpfer. 

Nun handelt es sich aber nicht nur um den Gegensatz zu allen Kosmogonien, antiken oder 

modernen, dichterischen oder wissenschaftlichen Versuchen, die Entstehungsgeschichte der 

Welt und sonderlich des Menschen mit den zugehörigen Weltbildern zu begreifen, sondern 

um die Wahrheit, daß Gott, der Vater, der Schöpfer Himmels und der Erde ist. Gerade dem 

religiösen Menschen möchte angesichts des grauenhaften Widerspruchs, der durch die Welt 

im Zeichen von Widersinn und Wahnsinn klafft, die mythisch-dualistische Konfrontation ei-

nes bösen Demiurgen als des Schöpfers dieser Welt mit dem guten Gott und Vater Jesu 

Christi (Marcion!) viel eher annehmbar sein als der Glaube an den Vater als den Schöpfer. 

Diese, nicht nur dem Todesgesetz verfallene, sondern dem Mordgesetz verhaftete Welt, in der 

alles, was lebt, auf Kosten anderen Lebens lebt, die Schöpfung eines guten Gottes, eines Got-

tes der Güte?! Der Glaube, daß wirklich der allein gute Gott im Akt seiner freien Güte allem, 

was außer ihm ist, das Sein und Wesen geschenkt hat, steht und fällt damit, daß eben dieser 

Schöpfer der Versöhner und Erlöser ist. Wenn Athanasius leidenschaftlich um die Anerken-

nung der vollen und ganzen Gottheit des Sohnes stritt, dann eben in dem Bekenntnis zu dem 

Schöpfer-Gott, der in der Einheit und Selbigkeit Gottes der Erlöser-Gott ist.13 

Der Versöhnergott, er und kein anderer, er in seiner göttlichen Selbigkeit, ist der Schöpfergott. 

Das, – nein, Er will geglaubt sein. Keine Interpretation der Welt, kein Selbstverständnis des 

Menschen und seiner Existenz bringt den Artikel von der Schöpfung zur Evidenz. Er ist in der 

Tat ein „hoher Artikel“, eben als Glaubens-Artikel. Er widerstreitet der Vernunft, die sich an 

 
12 An den mythischen Gegensatz mag hier im Blick auf den im 4. Jahrhundert so mächtigen und für eine unterge-

hende Kultur so versuchlichen Manichäismus mit seinem Dualismus zwischen zwei Urprinzipien des Guten und 

des Bösen erinnert werden. 
13 Gerade der Zusammenhang seiner Schrift „über die Menschwerdung des Logos“ mit der „Gegen die Heiden“ 

(κατά Ελλήνων — contra gentes) innerhalb der Einheit einer großen Apologie läßt die Einheit des Schöpfergot-

tes und des Erlösergottes als einen Grundgedanken des Ganzen erkennen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 14 05.06.2025 

das Sichtbare und Begreifbare hält.14 

Ein Schöpfungsglaube, der nicht mehr als ein spekulatives Postulat wäre, oder wohl gar sich 

als Ergebnis eines beweiskräftigen Räsonnements darböte, hätte die Wirklichkeit der vom 

Fluch des Widerspruchs gezeichneten Welt ebenso ignoriert wie die Gottheit des Schöpfers, 

der gerade als der Versöhner und Erlöser sich als der Allmächtige wie als der Barmherzige 

und als der Heilige manifestiert und offenbart. 

Wir werden von vornherein nicht übersehen dürfen, daß der zweite Artikel des Nicaenums 

den einen Herrn Jesus Christus, ihn, den eingeborenen Sohn Gottes, als den bekennt, „durch 

welchen alles geschaffen ist“, und also in der göttlichen Einheit mit dem Schöpfer. Wenn 

dann der Heilige Geist als der vivificans, „der da lebendig macht“, bekannt wird, so eben als 

der, zu dem die Gemeinde betet: „veni, creator Spiritus“, „komm, Schöpfer Geist!“ 

Was heißt denn „schaffen“? Gewiß nicht ein Formen und Gestalten, wie es dem menschlichen 

Handwerker und Künstler zukommt, der von einem vorgegebenen Stoff, aus dem er gestaltet, 

ebenso abhängig ist wie von der ihm vorgegebenen Kraft, durch die er gestaltet. „Schaffen“, 

dessen Subjekt Gott ist, ist dann, mit der altkirchlichen Formel zu reden, in der Tat erschaffen 

„aus nichts“ (bara Gen. 1,1)15 

Im Gegensatz zum Hylozoismus, dessen nach dem Bild des Menschen geschaffener Schöpfer-

gott von einem vorfindlichen Stoff (ῦλη) abhängig ist, im Gegensatz aber auch zu jedem Ema-

nationismus, der die Welt als permanente Ausströmung Gottes versteht, erschafft der Gott, zu 

dem sich der Glaube bekennt, indem er spricht. Daß Gott, von nichts und niemand abhängig, 

in seiner freien Güte durch das Wort schafft, das gerade wird durch die Formel „aus nichts“ 

unterstrichen. Sie findet sich zwar in unserem Text nicht ausdrücklich, ist aber schon in dem 

Bekenntnis zu dem Allmächtigen zur Stelle, wie sie die Voraussetzung dafür ist, daß Gott der 

Schöpfer nicht nur der Erde, sondern auch des Himmels, der unsichtbaren, nicht nur der sicht-

baren Kreatur ist. — Damit ist unser Blick — es ist der des Glaubens! — bereits auf die Welt, 

auf die Welt als die von Gott geschaffene und erhaltene Welt, auf die Welt als creatura, als 

Gottes Welt gerichtet. 

Alles („πάντων“, „omnium“, „alles“), was außer Gott Sein und Wesen hat, hat und behält es 

nur durch Gott. Nichts hat sein Sein und Wesen durch und aus sich selbst. „Aseität“ (Aus-

sich-sein) ist allein von Gott auszusagen. Der Materialismus, der die Welt aus und in sich be-

stehend behauptet, ist eine, die ontische Voraus-setzung alles Daseienden bestreitende Unsin-

nigkeit. Grotesk vollends ist der dem radikalen Existentialismus (Sartre) eignende Versuch, 

die Existenz des Menschen in einer anthropologischen Aseität16 zu interpretieren. 

Indem alles, was nicht Gott ist – und außer Gott ist nichts Göttliches – als creatura, als Ge-

schöpf erkannt wird, ist die Entgötterung, die Entdämonisierung und Entmythologisierung der 

Welt schon erfolgt! Die wahre „Entmythologisierung“ ist bereits im ersten Satz der Bibel be-

zeugt! Das findet im Bekenntnis seine scharfe, der Schöpfungs- Urkunde nachgesprochene 

Unterstreichung darin, daß die Kreatürlichkeit von Himmel und Erde, alles Sichtbaren und 

 
14 „Der Glaube entsteht also im Widerstreit mit dem Widerstand, den ihm die Welt als Objekt – d. h. als „Wider-

wurf“ – entgegensetzt ... Er glaubt „dennoch“ (Ps. 73, 23), „gegen den Augenschein“ und im Gegensatz zu allem 

durch menschliche Vernunft Erkennbaren.“ Gerhard Gloege, „Schöpfungsglaube und Weltbild“ in dem Sammel-

band „Herrengeheimnis der Wahrheit“, S. 160. 
15 Die griechische Sprachform unseres Textes („ποιητὴν“) und die lateinische Übersetzung („factorem“) geben 

das hier Gemeinte nicht so gut wieder wie unser deutsches „Schöpfer“. 
16 Sartre läß in den „Fliegen“ seinen Orest sprechen: „Ich bin meine Freiheit“, und meint damit den Selbstent-

wurf der Existenz je im Akte meiner Freiheit. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 15 05.06.2025 

Unsichtbaren bezeugt wird. Dabei geht es nicht nur um den Gegensatz gegen die antike Ver-

götzung der Gestirne, sondern auch gegen die, in der Religionsphilosophie immer wieder be-

gegnende Vergöttlichung der „Welt des Geistes“, der Ideen „und Ideale“ in der ihnen eignen-

den „Unsichtbarkeit“. Auch die Ideen des Guten, Wahren und Schönen, um nur an Platons 

Verständnis des „Göttlichen“ zu erinnern, sind „Kreatur“! Ideen und Ideale, der „Geist“, im 

Sinne des menschlichen, philosophischen und denn religionsphilosophischen Selbstverständ-

nisses, ist nicht „unsichtbar“ im Sinne unseres Bekenntnisses. Die „Welt des Geistes“, bzw. 

das, was der Mensch in seinem Selbst-, Welt- und Gottesverständnis darunter versteht, ist dem 

Geist des Menschen „evident“, sichtbar, oder kann es ihm doch werden. 

In unserem Text hat das Bekenntnis zu Gott als dem Schöpfer nicht nur aller „sichtbaren“, un-

seren Sinnen und unserer Vernunft zugänglichen, sondern auch aller unsichtbaren17, uns ver-

borgenen Kreatur freilich noch einen besonderen, dem modernen Weltverständnis fremden 

Sinn. 

Die „unsichtbare“ Kreatur, das sind die Engel, die „himmlischen Heerscharen“, die in ihrer 

hymnischen (Gott zugewandten) wie in ihrer diakonischen (den Menschen zugewandten) 

Funktion dem Offenbarungszeugnis zugehören, ohne daß damit die Möglichkeit gegeben 

wäre, so etwas wie eine Angelologie in Parallele zur Anthropologie oder Zoologie zu entfal-

ten. Kein Zweifel, daß nicht erst das Mittelalter, sondern bereits die alte Kirche die mit der 

Unsichtbarkeit der „unsichtbaren“ Kreatur gesetzte Grenze überschritten hat. Welch ein Kurz-

schluß freilich, wenn der moderne Rationalismus aus der „Unsichtbarkeit“ die Unwirklichkeit 

herleiten zu können meint. Mit welchem Recht wollen wir Eintagsfliegen sinnlicher Erfah-

rung und verstandesmäßiger Erfassung immanenter Wirklichkeit hier eigentlich dekretieren, 

daß „nicht sein kann, was nicht sein darf“, – nämlich nach den Axiomen unserer Vernunft?! 

Die Wirklichkeit der von Gott geschaffenen Welt hat noch andere Dimensionen als die sich 

ontologisch uns erschließenden. Wir tun gut, wenn wir uns in die Immanenz unseres Weltan-

schauungsbildes nicht wie in ein selbstgewähltes Gefängnis einsperren lassen. Wir tun gut, 

mit einem Lobpreis der Herrlichkeit des Schöpfers zu rechnen, der eben nicht nur aus der 

Tiefe aufsteigt, sondern auch in der „Höhe“ erklingt, — so wahr das Evangelium die Engel im 

Himmel gerade dem Lobpreis aus der Tiefe zugeneigt sein läßt. 

Dabei ist der „Himmel“, der in manchen Schriftstellen (z. B. im Vaterunser) nur den reinen 

Ort der Gegenwart Gottes zu bezeichnen scheint, des Gottes, der über allen Himmeln 

„thront“, hier streng kreatürlich verstanden. Die Tatsache, daß der Mensch des naiven Welt-

bildes (des der „drei Stockwerke“) den Himmel sich in räumlicher Erhabenheit vorstellte, 

wird uns ebensowenig einem antiken Weltbild verhaften, wie in die Gefangenschaft moderner 

Weltanschauung ausliefern, deren relatives Recht keiner Verabsolutierung überantwortet wer-

den darf. So wahr wir Menschen des modernen, wissenschaftlich bestimmten Weltbildes sind, 

so wenig brauchte uns dies daran zu hindern, den Satz von Gott als dem Schöpfer auch des 

„Himmels“ und der „unsichtbaren Kreatur“ mitzubekennen. 

So sind wir denn in einen universalen Lobpreis Gottes des Schöpfers mit hineingenommen, 

der nicht nur alle Zeiten und Geschlechter, sondern auch alle Bereiche des Sichtbaren und 

 
17 Das Unsichtbare will hier nicht verwechselt werden mit dem Noch-nicht-bekannten. Noch nicht bekannt ist 

uns vieles, unendlich vieles im Mikrokosmos und im Makrokosmos. Wir, die wir als Menschen des wissen-

schaftlichen Zeitalters der Menschheit das „Gefühl“ haben, als ob die letzten Geheimnisse dicht vor ihrer Ent-

schleierung ständen, sollten vielmehr damit rechnen, daß wir doch immer noch eher an der Oberfläche herum-

kratzen, als daß wir wirklich zu dem vorgestoßen wären, „was die Welt im Innersten zusammen hält“ (Goethe). 

— Humores halber sei es auch ausdrücklich gesagt, daß noch nicht bekannte — möglicherweise also noch be-

kannt werdende! — Lebewesen auf anderen Gestirnen keineswegs „unsichtbare“ Kreatur sind, so wahr sie, wenn 

sie denn sind, Kreatur sind. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 16 05.06.2025 

Unsichtbaren umgreift. In diesem Chor ist ein „Wir“ in Kraft, das wir nicht in unserem Ver-

ständnis menschlicher Gemeinschaft werden aufgehen lassen können. Daß „ich“ dabei sein, 

an der Verherrlichung des Schöpfers beteiligt sein, mitloben und mitsingen darf, ist nicht we-

niger Wunder als die Erschaffung Himmels und der Erden. Aber eben innerhalb dieses Chores 

ist mir die Gnaden-Möglichkeit gegeben, zu sprechen: „ich danke“, „ich glaube“, „ich liebe“, 

„ich hoffe“, „ich bete“, und „ich bete an“. Allein von der freien Güte des Vaters her, der der 

Schöpfer ist, wird das Unfaßbare in seiner ganzen Unbegreiflichkeit begreifbar, daß Ich-sein 

und Ich-sagen-dürfen die Antwort auf die Zuwendung des Allmächtigen zu seinem Geschöpf 

sein kann. Keine Vernunft vermag aus ihren Ideen zu begreifen, daß ein menschliches Ich mit 

dem singulären, ewigen Ich Gottes gleichzeitig sein könnte, daß menschliches Ich nicht – so 

töricht zu reden – schon im Nu und Augenblick der Schöpfung von Gottes Ich aufgesogen 

und vernichtet werden müßte. Gott aber ruft das außer ihm Seiende aus dem Nichts so in sein 

Sein und Wesen, daß es kraft der allmächtigen Güte des Schöpfers sein ihm geschenktes, je 

eigenes Dasein haben und behalten darf, solange Gott es ihm läßt. So dürfen „wir“ sprechen: 

„ich glaube, daß mich Gott geschaffen hat samt allen Kreaturen ...“ (Luther), und so darf „ich“ 

mitsprechen: „wir glauben all’ an einen Gott“ (derselbe Luther) ... So weist der Glaube an den 

Schöpfer nicht nur auf einen einmaligen, den Anfang der Welt und ihrer Zeit setzenden 

Schöpfungsakt, sondern auf das währende schöpferische Wirken Gottes des Erhalters, der der 

Schöpfer nicht nur war, sondern bleibt. 

Auch in dem Satz: „ich glaube, daß mich Gott geschaffen hat“ ist die creatio ex nihilo zur 

Stelle; denn der Ursprung meiner Ek-sistenz aus dem Nicht-sein in das Sein liegt in nichts an-

derem als in Gottes, des Schöpfers, freier Güte. Die instrumentale Bedeutung des menschli-

chen Vaters und der menschlichen Mutter mindert nicht im geringsten die Schöpfertat dessen, 

bei dem allein es steht, aus dem Nicht-sein in das Sein zu rufen. Das aber wird in der alles be-

gründenden und durchwaltenden Wahrheit des göttlichen Erbarmens erst da erkannt, wo Gott, 

der Versöhner und Erlöser, die nova creatura, „die neue Kreatur“, abermals erschafft „aus 

nichts“. Aus und in diesem Glauben an den Schöpfer der neuen Kreatur, den Vater, den Sohn, 

den Heiligen Geist, ist jene „kurze Form des Glaubens“ zu verstehen, in der Luther den ersten 

Artikel (des Apostolicums) folgendermaßen erklärt: 

„Das ist. Ich entsage dem bösen Geist, aller Abgötterei, aller Zauberei und Mißglau-

ben. 

Ich setze mein Vertrauen auf keine Kreatur, sie sei im Himmel oder auf Erden. 

Ich wage („erwege“) und setze mein Vertrauen („trew“) allein auf den bloßen unsicht-

lichen und unbegreiflichen einigen Gott, der Himmel und Erde geschaffen hat und al-

lein über alle Kreatur ist. 

Wiederum entsetze ich mich nicht ob aller Bosheit des Teufels und seiner Gesell-

schaft, denn mein Gott über sie alle ist. 

Ich glaube nichts desto weniger an Gott, ob ich von allen Menschen verlassen oder 

verfolget wäre. 

Ich glaube nichts desto weniger, ob ich ein Sünder bin. Denn dieser mein Glaube soll 

und muß schweben über alles, was da ist und nicht ist, über Sünde und Tugend, und 

über alles, auf daß er in Gott lauter und rein sich halte, wie mich das erste Gebot 

dringt. 

Ich begehre auch kein Zeichen von ihm, ihn zu versuchen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 17 05.06.2025 

Ich traue beständig auf ihn, wie lange er verzieht, und setze ihm kein Ziel, Zeit, Maß 

oder Weise, sondern stelle es alles heim seinem göttlichen Willen in einem freien rich-

tigen Glauben. 

So er denn allmächtig ist, was mag mir gebrechen, das er mir nicht geben und tun 

möge? 

So er Schöpfer Himmels und der Erden ist, und aller Ding ein Herr, wer will mir etwas 

nehmen oder schaden? Ja, wie wollen mir nicht alle Dinge zugute kommen und die-

nen, wenn der mir Gutes gönnt („wan der mir gutt gan“), dem sie alle gehorsam und 

untertan sind? 

Dieweil er denn Gott ist, so mag er und weiß, wie er's machen mit mir soll auf’s beste. 

Dieweil er Vater ist, so will er's auch tun und tut es herzlich gern. 

Dieweil ich daran nicht zweifle und setze mein Vertrauen also auf („in“) ihn, so bin 

ich gewiß sein Kind, Diener und Erbe ewiglich, und mir wird geschehen wie ich 

glaube.“18 

 

DER ZWEITE ARTIKEL 

Die erste, entscheidungsschwere Aussage, die in unserer Zuwendung zum zweiten Artikel als 

dem Zentrum des Glaubensbekenntnisses zu unterstreichen ist, liegt in der Erkenntnis, daß wir 

uns bereits im Geltungsbereich dieses zweiten Artikels befanden, als wir das Bekenntnis zu 

Gott dem Schöpfer mitzusprechen versuchten. Wenn wir über die Schwelle zu dem Artikel, 

der im Zeichen des Namen Jesus Christus steht, schreiten, betreten wir nicht einen neuen 

Wahrheitsraum. Wir durften ja bekennen und erkennen, daß der Gott und Vater Jesu Christi 

der Schöpfer Himmels und der Erde ist! Es wird in dem Christusartikel eben nicht um einen 

anderen Gott gehen, wohl gar um so etwas wie eine zwischen Gott und Mensch vermittelnde 

Übergangsstufe! Nur unter dem Vorzeichen des zweiten Artikels, nur in dem von diesem 

Zentrum her fallenden Licht waren die Glaubensaussagen des ersten Artikels möglich und 

vollziehbar. Die altkirchliche Trinitätslehre hat das mit dem Kardinalsatz zum Ausdruck ge-

bracht: opera sanctae trinitatis ad extra sunt indivisa, „die Werke der heiligen Trinität nach au-

ßen sind unteilbar“. Gott ist in allen seinen Werken als derselbe, eine, ganze Gott am Wirken. 

Jede Trennung des Schöpfers von dem Versöhner und dem Heiliger (sanctificator) muß sich 

hier verhängnisvoll auswirken, aus der falschen Wurzel heraus zur Drei-Götterei führen. Nein, 

wie es im ganzen Glaubensbekenntnis um denselben Gott geht, der allein Gott ist, so in der 

Mitte des Ganzen um den einen, ungeteilten Glauben, — im Glauben an den Sohn um den 

Glauben an den Vater durch den Glauben an den Heiligen Geist. 

Καὶ εἰς ἕνα Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν 

Et in unum Dominum Jesum Christum 

Und an einen einigen Herrn Jesus Christus 

 
18 Eine kurze Form der zehn Gebote, eine kurze Form des Glaubens, eine kurze Form des Vaterunsers (1520), 

zitiert nach der Clemen-Ausgabe, 2. Bd., S. 48-49, in moderner Orthographie und Lautumschreibung. Vgl. den 

Zusammenhang, in dem das Zitat bei Gloege, „Schöpfungsglaube und Weltbild“ in „Herrengeheimnis der Wahr-

heit“, S. 161 begegnet. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 18 05.06.2025 

„Wir glauben“, „ich glaube an“, — das begegnet nun also in der Bezogenheit auf einen Men-

schen, diesen einen Jesus, versteht sich: als auf den Christus, und damit in eins: auf den einen 

Herrn! In bestürzender Fülle bricht hier geradezu eine Flut von Fragen und auch von Protes-

ten auf uns herein. Der Glaube, der Glaube an Gott verkoppelt, oder gar in eins gesetzt mit 

dem Glauben an einen Menschen, sei es denn schon an diesen „Einzigen“?! Besagt das nicht 

entweder die Vergöttlichung eines Menschen oder die Vermenschlichung Gottes? Ist damit 

nicht die „ewige“ Wahrheit an eine zeitliche Erscheinung ausgeliefert? Ist das nicht wirklich 

das Skandalen, gegen das nicht nur die Philosophie, sondern alle Religiosität und Moral Pro-

test erheben müssen? Hat sich der Glaube mit dieser Bindung an einen, einmal existent gewe-

senen, „historisch“ gewordenen Menschen nicht hoffnungslos in ein Gefängnis begeben, des-

sen Wände er nicht mehr beseitigen kann, – es sei denn, er sagte sich von dieser Bindung los 

und gewänne seine Freiheit wieder?! Wir brauchen in diesem Geist nicht fortzufahren. Nicht 

zu zählen sind die Stimmen, von einem Celsus bis hin etwa zu einem Radhakrishnan, die ge-

rade im Namen der Religion, insbesondere des in mystischer Unmittelbarkeit verstandenen 

Verhältnisses zum Göttlichen, hier leidenschaftlich Einspruch erheben, die in dieser Bindung 

das Zentrum des Totalitarismus und seiner Intoleranz schlechthin sehen. „Ich glaube an Jesus 

Christus ...“, warum eigentlich, warum ausgerechnet an ihn?! Kann und darf dieses „glauben 

an“ überhaupt auf einen Menschen sich richten, mag er sein, wer er sei, und mag er interpre-

tiert werden wie nur immer?! 

Martin Niemöller sagte mir in einem Nachtgespräch einmal: „Wäre Jesus nicht, so wäre ich 

Atheist“. Der Satz, der in scharfen Gegensatz gegen alle Gottesgedanken und Gottesbilder, 

gegen jedes ideologische Verständnis des homo religiosus, des religiösen Menschen in allen 

seinen Variationen gehört sein will, bezeichnet sehr pointiert den Grat, auf dem der Glaube 

zur Rechten wie zur Linken von der Möglichkeit des Ärgernisses bedroht ist. Versuchen wir 

das „credo in Deum“, den Glauben an Gott, in dem „credo in Jesum Christum“, dem Glauben 

an Jesus Christus, in jener anerkennend-anbetenden Erkenntnis nachzusprechen, zu der wir 

hier gerufen sind. 

Ja, der Name Gottes leuchtet hier im Namen eines Menschen, dieses einen, einzigen Men-

schen, in dem und durch den Gott selber sich dem Glauben gibt, den er selber schafft! In der 

Epiphanie des Christus Jesus wird der unaussprechliche Gottesname (2. Mose 3,14), den Is-

rael in der Verschweigung ehrte, zu dem aussprechbaren Namen dessen, in dessen Namen wir 

das Vater-unser beten dürfen. Vor ihm, dem „Einzigen“, von dessen Geheimnis noch jene er-

schütternde, in sich zerbrechende späte Hymne Hölderlins zeugt, und von dem sie alle, auch 

die im Zeichen von Zweifel und Spott, Haß und Verweigerung Fragenden in Wahrheit nicht 

loskommen, hat es ja mehr als einen Menschen mit Namen „Jesus“ gegeben. Aber keiner vor 

ihm und keiner nach ihm, der den Christus-Titel, jene durch das prophetische Zeugnis des Al-

ten Testaments gewiesene Messiaswürde des Herrn über alle Herren, des Heilsbringers in der 

Heraufführung des Reiches Gottes, in Anspruch nehmen dürfte. Dieser Jesus von Nazareth, er 

allein und ausschließlich, ist der Christus. An ihm und durch ihn als den einzigen legitimen 

Träger der Christuswürde wird der Titel zum Namen. So leuchtet der Name Gottes selbst in 

diesem seinen zwiefach-einen Namen. So ist der Jesus-Name nicht als ein von Menschen ge-

gebener, sondern als der von Gott erwählte Name der Heilsname. So ist es nicht nur menschli-

ches Gebet und Bekenntnis, das in dieser Namensgebung — „Jesus“ gleich: „Gott hilft!“ — 

seinen Ausdruck fände, sondern Gottes leibhaftig gegebene Zusage und Verheißung (Matth. 

1, 21). So allein ist der Satz möglich: „ich glaube an Jesus Christus“. In jedem andern Fall 

wäre und ist der auf einen Menschen bezogene Glaube in der Vergötzung des Menschen eine 

Gotteslästerung. So aber ist der Grund, die Wahrheit des Glaubens, schon in diesem Namen 

gegeben: Jesus Christus, der Heiland, der Herr. Der Name aber ist es gerade, der es uns un-

möglich macht, die Glaubensaussage als einen Wissenssatz, oder gar als einen Haufen von 

Wissenssätzen über diesen Jesus Christus, seine Person, seinen Weg und sein Werk zu 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 19 05.06.2025 

vollziehen. Was da auch im Hören auf das Evangelium zu bekennen und zu erkennen sein 

wird, so werden wir doch immer von neuem auf diesen Namen gewiesen und geworfen, zu 

ihm selber verwiesen, und so gerade zu Gott selber. 

Aber fast sind wir schon vorausgeeilt und haben in gewissem Sinne schon das Ganze vorweg-

genommen. Wir werden gut tun, gerade hier unserm Vorsatz getreu zu bleiben und unsern 

Text Wort für Wort durchzubuchstabieren. Dann haben wir aber nun nachzuholen die Worte: 

... εἰς ἕνα Κύριον, ... in unum dominum, ... an einen einigen Herrn, und zwar gerade in der 

Einheit mit dem Namen Jesus Christus. 

Eigentlich ist schon mit diesem einen Wort ενα, unum, „einigen“, die Anerkenntnis dieses Je-

sus in der ganzen Majestät seines Gottesgeheimnisses vollzogen. Wir können ja noch nicht 

vergessen haben, daß eben dieses „der Eine“, „der Einige“ in Bezug auf Gott zur Stelle war. 

Nur „Einer“ ist Gott. Die Unität, die Einzigkeit im strengen und analogielosen Sinne, ist nur 

von Gott auszusagen. Es geht da nicht einmal nur um die Herrschaft eines Gottes gegenüber 

vielen oder auch über alle Götter. Es geht nicht nur um den Gegensatz zwischen Monotheis-

mus und Polytheismus. Es handelt sich nicht um eine numerische Eins, die doch unserer Zah-

lenreihe zugehörte, sondern um die vergleichslose Qualität der Einzigkeit des wesenseinen 

Gottes, wie sie jene ebenfalls nicht numerische, sondern göttlich einzigartige, vergleichslose 

„Dreiheit“ in Gott durchwaltet. Eben die Qualität des Göttlich-Einzigen ist nun aber zur 

Stelle, wo der Glaube ihn, Jesus Christus, als den „einen, einigen“ Herrn anerkennt. Die Väter 

des reformatorischen Bekenntnisses haben das, mit der Aus-sprache des Unsagbaren ringend, 

durch dieses ... „an einen, einigen“ auszudrücken versucht. Sie wollten die Göttlichkeit dieses 

„Einzigen“ bekennen, der eben nicht ein Herr unter anderen, nicht einmal nur ein Herr über 

anderen Herren ist, sondern der Herr schlechthin. 

Der Herr, griechisch: ὁ Κύριος, hebräisch: Ha-adonaj! Um die „numinose“ Qualität zu spü-

ren, in der dieses „Der Herr“ hier gehört werden will, werden wir gut tun, bei dem hebräi-

schen Ha-adonaj einzusetzen. Wohl ist es wahr, daß die Verkündigung des Auferstandenen als 

des Herrn über alle Herren, Mächte und Gewalten den Generalangriff auf die ganze Herren- 

und Götterwelt jenes synkretistischen Zeitalters bedeutete. Will man einen Begriff von dem 

Triumphzug dieses Kyrios, von der Entgötterung des Pantheons und der Verwaisung seiner 

Altäre erhalten, so lese man gerade die Schrift des Athanasius über die Menschwerdung des 

Logos in ihrem, vom Auferstehungsjubel erfüllten letzten Teil! Aber der Herren-Titel ist nicht 

missionarischen Ursprungs, etwa in der Konfrontation dieses einen Herrn zu all den Pseudo-

Herren, insbesondere im Protest gegen die politische Religion des Kaiserkultes. Der Ursprung 

liegt da, wo der Herren-Name des Gottes, der sich als der Israel erwählende, rettende und hei-

ligende, heilige Gott manifestiert und offenbart, als der diesem Jesus zukommende Name be-

zeugt wird. So wahr er der Israel verheißene, und zwar der in der Knechtsgestalt des Men-

schensohnes als des Gottessohnes verheißene Messias, der Christus ist, so wahr ist er der 

Herr. Das zwiefach-eine Geheimnis des prophetischen Zeugnisses weist ja auf den Kommen-

den einerseits in der Herrlichkeitsgestalt des „Menschensohnes“ (Daniel 7), andererseits in 

der unsäglichen Knechtsgestalt des Preisgegebenen von Jesaja 53. Das Neue Testament be-

zeugt ihn, Jesus, als den Christus, ihn als den Herrlichen in der Knechtsgestalt, und so gerade 

als den Retter und den Herrn. Das Ungeheuerliche, gerade für jüdische Ohren Gotteslästerli-

che ist in dem Urbekenntnis zur Stelle, wie es bei Paulus in Phil. 2, 11 laut wird: ... „Jesus 

Christus der Herr“, ΚΥΡΙΟΣ ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ. Weil und indem er der ist, der er ist, der 

Christus, darum ist er der Herr, wie Gott der Herr ist. Er ist nicht ein zweiter Herr neben oder, 

so töricht zu reden, dicht unter Gott. Das gerade wäre in Wahrheit die Gotteslästerung in der 

Vergötzung eines Menschen oder in der Vermenschlichung Gottes. Es gibt keinen göttlichen 

Herrn neben oder unter Gott, kein Zwitterwesen zwischen Gott und Mensch, Gott und Welt. 

Daß Jesus Christus der Mittler, nicht ein Vermittler ist, diese Mitte des Bekenntnisses, ist hier 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 20 05.06.2025 

schon zur Stelle. Indem ihm, gerade ihm, der den Weg Gottes bis in die Fluchtiefe des Kreu-

zes im stellvertretenden Gehorsam ging, „der Name über alle Namen“ gegeben ist, wird er in 

der Herrlichkeit des Gottesnamens bezeugt. Darum sollen, dürfen und können sich alle Knie, 

durch alle sichtbaren und unsichtbaren Bereiche hindurch, nicht nur auf Erden, sondern auch 

in der Höhe und in der Tiefe „im Namen Jesu“ beugen, und alle in das jubelnde Bekenntnis 

einstimmen (έξομολογήσεται): „Jesus Christus der Herr zur Ehre Gottes des Vaters“ (Phil. 2, 

11). Wäre er nicht Herr, wie Gott Herr ist, so wäre sein Herrsein und sein Regiment nicht zur 

Ehre des Vaters. 

Es bedarf noch einer besonderen Unterstreichung, daß Jesus als der Christus „Gegenstand“, 

das will sagen: Herr des Glaubens ist. Ein Mensch Jesus als solcher könnte und dürfte nicht 

der sein, auf den der Glaube bezogen wäre. Im Jesuanismus — sei er pietistischen oder exis-

tentialistischen Gepräges! — wird das verkannt.19 

Das Bekenntnis sagt nicht: „ich glaube an Jesus“, sondern „ich glaube an Jesus Christus“. We-

der die Jesus-Liebe noch die Jesus- Nachfolge können und dürfen hier die Kategorie des 

Glaubens verdrängen, ohne den sowohl die Liebe wie die Nachfolge sich in ein anderes, das 

Gnaden-Verhältnis in ein Gesetzes-Verhältnis verwandeln würden. Nur als die von Gott in Je-

sus Christus Geliebten dürfen wir als die an ihn Glaubenden ihn lieben, – in jener Liebe, die 

mit der Bruderliebe in eins geht. Nachfolge aber ist und bleibt die, durch die ewig zuvorkom-

mende Gnade Gottes in Jesus Christus ermöglichte und gewirkte Dankbarkeit. Es geht im 

Nicaenum nicht um Jesuanismus, sondern um Christologie. Das „ich glaube“, „wir glauben“ 

an Jesus Christus hat seine legitime Möglichkeit nur in seinem christologischen Grund, nur in 

und durch Jesus als den Christus. Das gilt auch in Bezug auf die Möglichkeit, hier „ich“, bzw. 

„wir“ sagen zu können. Das „Ich“ einer Jesus-Nachfolge, die sein Christus- Geheimnis nicht 

respektierte, würde jene Kategorie des „Einzelnen“, die Kierkegaard gegenüber der Lüge des 

Massenchristentums geltend machte, individualistisch verfälschen. Das einem Jesuanismus 

verhaftete „Wir“ würde aber die Gemeinschaft der Jünger Jesu in das Kollektiv eines Vereins, 

einer „societas Jesu“, in einen Jesuiten-Orden verwandeln. Wir sind eben nicht „Jesuiten“, 

sondern „Christianer“. Wir haben unsern Namen von dem Christus Jesus empfangen, an den 

als den Heiland und Herrn zu glauben wir gerufen sind. In der Begegnung mit Jesus Christus 

begegnet uns nicht nur ein noch so qualifizierter und designierter Mensch, sondern Gott 

selbst, Gott in dem Mensch gewordenen Gottessohn. 

Damit stehen wir vor der leuchtenden Mitte des Bekenntnisses im Zeichen des Geheimnisses, 

das seine zentralen, diesem Nicaenum in besonderer Weise eignenden Aussagen doxologisch 

umkreisen. Einige Vorerwägungen werden hier gerade wichtig sein, um den Zugang zu der 

Fragestellung, zu dem Erkenntnisgrund und zu dem Wahrheitsmedium zu gewinnen, aus dem 

und in dem die geheimnis-schweren, „hymnischen“ Aussagen, die nun folgen, gehört und mit-

gesprochen sein wollen. 

... τὸν Υἱὸν τοῦ Θεοῦ τὸν μονογενῆ, 

τὸν ἐκ τοῦ Πατρὸς γεννηθέντα πρὸ πάντων τῶν αἰώνων, 

φῶς ἐκ φωτός, Θεὸν ἀληθινὸν ἐκ Θεοῦ ἀληθινοῦ, 

γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα, 

ὁμοούσιον τῷ Πατρί, 

δι' οὗ τὰ πάντα ἐγένετο ... 

 
19 So bemerkenswert etwa bei Ernst Fuchs der Versuch ist, einen gewissen Anthropozentrismus in der Fragestel-

lung Bultmanns zu überwinden, so stellt sich dieser Versuch doch mehr Jesu-zentrisch als christozentrisch dar 

und vermag darum zur Christologie im Sinne des Bekenntnisses noch nicht vorzudringen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 21 05.06.2025 

... filium Dei unigenitum et ex patre natum ante omnia saecula, 

Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero, 

genitum, non factum, 

consubstantialem patri, 

per quem omnia facta sunt... 

Gottes einigen Sohn, der vom Vater geboren ist vor der ganzen Welt, Gott von Gott, Licht 

vom Licht, wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, 

geboren, nicht geschaffen, 

mit dem Vater in einerlei Wesen, 

durch welchen alles geschaffen ist... 

Wir sprachen von der leuchtenden Mitte des von doxologischen Aussagen umkreisten Ge-

heimnisses. Fast möchten wir versucht sein, den Hörer dieser Aussage, der vor aller Interpre-

tation und Kritik im reinen Hören die Sprache als solche in seinem Gehör zu ihrer Wirkung 

kommen ließe, bei dieser Wirkung zu behaften, und ihn zu fragen, ob nicht wirklich in der 

Sprache das „leuchtende Geheimnis“ sich ankündige! — Wenn es hier nicht um eine, sei es 

noch so erhabene „Musik“ der Sprache, sondern um Erkenntnis-Aussagen in Anerkenntnis der 

Wahrheit geht, werden wir gut tun, zunächst einmal der Pfeil-Richtung dieser „Formeln“, die 

doch mehr als Formeln sind, zu folgen. Auf den ersten Blick scheinen sie eindeutig in die 

Höhe zu weisen, in eine Höhe über allem Sichtbaren und Erfahrbaren, über allem Vorstellba-

ren und Denkbaren. Die Empfindung des Erhabenen mag sich denn auch sofort mit dem un-

abweisbaren Eindruck mischen, das alle diese Worte mit ihren unvollziehbaren Vorstellungen 

und Begriffen — ohne die sie doch gar nicht laut werden könnten! — im Zeichen eines Schei-

terns ständen, — wie wenn sie, im Bilde geredet, an den majestätisch leuchtenden Steilwän-

den des Geheimnisses abstürzten. So wahr nun aber diese Aussagen in die Höhe des Lichtes 

weisen, „da niemand zukommen kann“ (1. Timoth. 6,16), so rühmen sie doch den, der in die 

tiefste Tiefe hinuntergestiegen ist, ja, — wiederum in eine Tiefe, die von keiner auslotenden 

Erkenntnis erreicht wird. Sie reden doch von dem, der um unseretwillen, und um uns zu ret-

ten, aus dieser Höhe herabgekommen ist, dem Incarnatus und Crucifixus, dem Fleisch-Gewor-

denen und Gekreuzigten! Ist nicht hier, in dieser Tiefe, eigentlich erst das Zentrum des Ge-

heimnisses? Ja, empfängt nicht auch dieses Zentrum sein offenbarendes Licht erst von dem 

her, was dann folgt in den Aussagen von der Auferstehung und Erhöhung dessen, der bis in 

den, keinem menschlichen Auge ergründbaren Abgrund unserer Verlorenheit preisgegeben 

wurde, sich preisgegeben sein ließ?! 

Wir werden der in diesen entscheidungsschweren Fragen sich meldenden Wahrheit noch an 

seiner Stelle nachzusinnen haben. Hier gilt es zunächst einmal zu erkennen, daß die „doxolo-

gischen“ Aussagen den in diese Tiefe Erniedrigten als den preisen, der aus dieser Höhe 

kommt. Von dem Woher seines Abstiegs bestimmt und bemißt sich das Wohin dieses Ab-

stiegs, der wiederum erst durch seinen Aufstieg offenbar wird für den Glauben. 

Für die Fragestellung besagt das: es geht in diesen Aussagen um die Antwort auf die Frage, 

wer der ist, dessen Geschichte als das Gottes- und Heilsgeschehen für uns bezeugt und be-

kannt wird. Darf er wirklich, wie Arius und die Seinen es taten, zu jenem Zwitterwesen zwi-

schen Gott und Welt gemacht werden?! Darf er als ein vergöttlichter Mensch interpretiert 

werden? Oder in der Weise der Gnosis als eine, den Abgrund zur Welt überbrückende Ver-

menschlichung Gottes, als eine Synthese zwischen Gott und uns, wie sie der religiöse Mensch 

dichtend postuliert und spekulierend erdenkt? Das Nicaenum antwortet hier mit dem denkbar 

schärfsten „Nein“. Ein solches Zwitterwesen, solch ein Vermittler ist nicht der im Evangelium 

verkündete Mittler. Solch ein Un-Wesen, das weder Gott noch Kreatur ist, ist eine Gottesläs-

terung. Die ihm göttliche Ehren — von Gnaden des religiösen Menschen! — zuerkennen, 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 22 05.06.2025 

treiben Götzendienst. Diese Negationen, die in den Verwerfungen des Textes von 325 zur 

Stelle sind, werden in der Gestalt des Bekenntnisses, das wir verstehend nachzusprechen ver-

suchen, nicht ausgesprochen. Wunderbarerweise begegnen sie uns hier nur in den „positiven“ 

Sätzen der Anerkenntnis und Anbetung. 

Darum also ging es und geht es, um die Gottheit Gottes, und zwar gerade Gottes in Christo als 

des Gottes für uns und mit uns. Wurzel und Wesen dieser trinitarischen, bzw. christologischen 

Aussagen liegen nicht in einem, nach Unsterblichkeit hungernden und auf Vergottung zielen-

den religiösen Bedürfnis, das sich – unter Benutzung gewisser biblischer Elemente — auf 

dem Wege der Spekulation und mit den Mitteln der zeitgenössischen Religionsphilosophie ei-

nen Gottesbegriff erdacht hätte, der diesem Bedürfnis entsprach und seine Befriedigung in 

sakramental-mystischer Vermittlung des Heils garantierte. Es ging und geht nicht um Religion 

und Metaphysik, sondern um Gott und den Glauben, der Gott in Christo die Ehre gibt.20 

Im engsten Zusammenhang mit der durch die Göttlichkeit Gottes in Christo bestimmten Fra-

gestellung gilt es nun aber, den Erkenntnisgrund für die doxologischen Aussagen gerade nicht 

in der „Höhe“ zu suchen, auf die sie weisen, sondern in der „Tiefe“, aus der sie erwachsen. 

Der Vorwurf auf Spekulation und Metaphysik geht nämlich von der Voraussetzung aus, daß 

die Väter dieser trinitarischen, bzw. christologischen Formeln Aussagen über Gott und das in-

nergöttliche Sein und Wesen gemacht hätten, die nur von oben her, in einem Mitwissen mit 

Gottes Wissen von sich selber, möglich wären, das heißt aber: ebenso unmöglich wie verbo-

ten sind. Nun ist jedoch die Wurzel dieser Erkenntnisse gerade nicht „dort oben“ in einem 

Höhenflug unseres Geistes und seiner spekulierenden Sehnsucht zu suchen, sondern „dort un-

ten“, wo Gott in diesem Jesus Christus sich selbst an die Stelle des in seiner Schuld verlore-

nen Menschen stellt, Gott selbst sich hingibt, mitteilt und erschließt, Er, der Vater, in dem 

Sohn durch den Heiligen Geist. So wahr der Weg Gottes, wie das Nicaenum ihn als den Weg 

des Menschgewordenen, Gekreuzigten, Auferstandenen, Erhöhten und Wiederkommenden 

bezeugt, in der „Höhe“ anhebt, die von keinem Gedanken und keiner Sehnsucht erreicht wird, 

so wahr erschließt Gott sich in seinem Sein und Wesen dem Glauben — nicht dem Schauen! 

— in der Tiefe, der er sich in Jesus Christus für uns preisgibt. Die Aussagen, die Gott in einer, 

in seiner, keiner Spekulation und Sehnsucht zugänglichen Höhe rühmen, werden also in der 

Tiefe gewonnen, — so wahr der bis in diese Tiefe Erniedrigte als der in die Majestät Gottes 

Erhöhte bezeugt wird. Im Licht der Auferstehung wird der Fleisch-gewordene, ja, der Gekreu-

zigte, Verfluchte und Verdammte, als der offenbar, der er ist: der Sohn in der Göttlichkeit 

 
20 Wir können nicht umhin, hier der Gegenfrage das Wort zu geben, wie sie Arnold Gilg (in „Jesus Christus im 

Zeugnis der Heiligen Schrift und der Kirche“, Beiheft 2 zur „Evangelischen Theologie“ 1936 Chr. Kaiser) in sei-

ner, gegenüber den Ritschlianern und insbesondere Harnack, in der Fragestellung so schwer wiegenden großen 

Abhandlung über „Weg und Bedeutung der altkirchlichen Christologie“ geltend gemacht hat: 

„Wir machen darauf aufmerksam, daß Athanasius in seiner antiarianischen Polemik eben dann aus grimmigem 

Zorn und schwerer Sorge heraus schreibt, wenn er das zerstörerische Werk der häretischen' Gegner als frevel-

hafte Antastung der unaussprechlichen Würde und Majestät des einen und einzigen Gottes enthüllt. Arius und 

seine Anhänger sind ihm Feinde des Allerhöchsten. Sie lästern. Sie kämpfen wie die Giganten der Mythologie 

wider die Gottheit ... etc.“ (S. 155/56). Ohne die besondere Struktur des „griechischen Heilsverständnisses“ zu 

verkennen, sieht sich Gilg doch eben von den Texten her genötigt zu fragen: „Kommt man um den Eindruck 

herum, daß in solcher Haltung sich etwas Elementares, Primäres äußere? Ist es glaubwürdig, daß einem Atha-

nasius die Gottesfrage als solche und die christologische Frage als solche auch in der für ihn bestehenden ge-

schichtlichen Situation überhaupt nicht zum Thema geworden seien ... Das glaube, wer mag!“ (S. 157) Wir fügen 

hinzu: Die eigentliche Leidenschaft liegt gerade in der für die Harnacksche Konzeption zum Zeugen aufgerufe-

nen Schrift „über die Menschwerdung“ gar nicht bei der Theopoiesis, der Vergottung des Menschen, als dem 

Ziel der Menschwerdung Gottes, sondern bei dem triumphalen Siegeszug des Auferstandenen, der die Götter von 

ihren Altären stürzt und Kinder auf dem getöteten Tod herumtrampeln läßt wie auf der Leiche eines nicht mehr 

zu fürchtenden Löwen! Das Blumhardtsche „Jesus ist Sieger“ möchte hier ein besseres Verständnis erschließen 

als die Verbotstafeln der Kantischen Erkenntnistheorie vor dem Lande der „Metaphysik“ im Verein mit der 

Schleiermacherischen Kategorie des Religiösen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 23 05.06.2025 

seiner Gottessohnschaft. Damit stehn wir vor dem Wagnis, die einzelnen Worte des Lobprei-

ses durchzubuchstabieren, zuallererst die Aussage: 

... τὸν Υἱὸν τοῦ Θεοῦ τὸν μονογενῆ ... 

... filium Dei unigenitum... 

... Gottes einigen Sohn... 

Eigentlich ist bereits alles gesagt mit dem einen: der Sohn! Nicht ein Sohn wie andere Söhne 

auch! Nicht eine exemplarische, vorbild- und urbildhafte Gestalt, in der die Idee der Gottes-

kindschaft sich existenziell realisierte! In einem einzigartigen und vergleichslosen Sinn ist ge-

rade er, der menschlichste aller Menschen, der Preisgegebene, Verhöhnte, als Gotteslästerer 

Hingerichtete, der von Gott selbst für uns Dahingegebene, der Sohn. Er ist nicht nur ein Bote, 

nicht ein Prophet wie andere Propheten, und schon gar nicht so etwas wie ein Religionsstifter. 

Der Gott-Gesandte ist er – das ist das Zeugnis des Johannes-Evangeliums — als der Gottes-

Sohn. Sein Gesandt-sein und sein Sohn-sein sind eins. Darum sind auch Person und Werk in 

ihm eins, wie sein Weg und sein Werk eins sind. Und nun sagt unser Text: Er wurde nicht der 

Sohn, sondern er ist der Sohn, wie er es war und sein wird von Ewigkeit zu Ewigkeit. Er ist 

nicht ein Adoptiv-Sohn, nicht ein Kind der Gnade. Er ist seins- und wesensmäßig der Sohn, 

der einzige, dem das Sohn-sein in diesem singulären Sinne eignet. Der „Eingeborene“ ist er 

als der einzig „Geborene“ im Unterschied und Gegensatz zu aller Kreatur, auch zu den von 

Gott als Kindern angenommenen Geschöpfen. 

... τὸν ἐκ τοῦ Πατρὸς γεννηθέντα πρὸ πάντων τῶν αἰώνων ... 

... et ex patre natum ante omnia saecula – – – 

... „der vom Vater geboren ist vor der ganzen Welt ...“ 

Seine Geburt steht im Zeichen einer „Zeugung“, von der alle anthropomorphen, alle von der 

menschlichen Wirklichkeit hergenommenen Begriffe und Vorstellungen fern gehalten sein 

wollen. Die Väter haben von einer „ewigen Zeugung“ gesprochen, wie sie von einer „ewigen 

Hauchung“ des Geistes durch den Vater und den Sohn geredet haben. Ja: „vor allen Äonen“, 

vor aller Zeit, wie sie der Welt in ihrer Kreatürlichkeit zugehört! Unmöglich und grotesk, hier 

etwa an einen „Zeit“-punkt innerhalb der Ewigkeit zu denken! — Brauchen wir es überhaupt 

noch ausdrücklich festzustellen, daß unsere menschlichen Begriffe und Vorstellungen in die-

sen Aussagen an dem überlegenen Geheimnis dessen, den sie rühmen, scheitern? Dennoch 

wollen sie getan sein, nicht als ob wir in ihnen die Wahrheit „aussagen“ und aus-schöpfen 

könnten, sondern um nicht zu verschweigen – ,,ne taceretur“ (Augustin) —, daß in dem um 

unsertwillen Menschgewordenen Gott selbst es ist, der sich unserer Verlorenheit annahm. 

... γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα ... 

... genitum, non factum ... 

... geboren, nicht geschaffen ... 

Wir ziehen diese, die Wahrheit unterstreichende Entgegensetzung des Schöpfers zum Ge-

schöpf vor, um das Bekenntnis zu dem eingeborenen Gottessohn in seiner Ausschließlichkeit 

gegenüber allen menschlichen Analogien, allen menschlichen Mythologien von Göttersöhnen 

und Halbgöttern so zu verschärfen, wie es der Text uns weist. Nicht ein Mensch, der zu göttli-

chen Ehren avanciert wäre, nicht eine menschliche Metamorphose Gottes, wie sie menschli-

che Religiosität erdichtet, nein, Gott, Gott selbst ist es, der in Jesus Christus zu uns kam und 

sich unser annahm. Um der Ehre Gottes willen darf nicht verschwiegen werden, was doch 

nicht ausgesagt werden kann. Nicht das Scheitern unserer Begriffe und Vorstellungen spricht 

hier wider uns. Wohl aber sollen wir uns hüten vor jeder Vergöttlichung des Menschen und 

vor jeder Vermenschlichung Gottes. In dem scheiternden Erkenntnisvollzug gilt es die doxo-



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 24 05.06.2025 

logische, die anbetende Anerkenntnis: 

φῶς ἐκ φωτός, Θεὸν ἀληθινὸν ἐκ Θεοῦ ἀληθινοῦ ... 

Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero ... 

Gott von Gott, Licht vom Licht, wahrhaftigen Gott vom wahrhaftigen Gott ... 

Nur mit der größten Zurückhaltung werden wir uns diesen wie leuchtende Quadern aufeinan-

der getürmten Bruchstücken des Gotteslobes nahen, in dem Versuch, verstehend – soweit sich 

hier von „Verstehen“ reden läßt — miteinzustimmen. – Wer die Schrift auch nur ein wenig 

kennt, wird sofort den „Text“ im Gehör haben, der in den lapidaren, für das Nicaenum gerade 

entscheidenden Aussagen zur Stelle ist: 

Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος. οὗτος ἦν ἐν ἀρχῇ 

πρὸς τὸν θεόν. πάντα δι’ αὐτοῦ ἐγένετο. 

„Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. Dieses war im 

Anfang bei Gott. Alles ward durch dasselbe...“ (Joh. 1, 1-3) 

„Im Anfang“, das verweist gerade nicht auf einen Anfang des Logos, nicht etwa auf eine Zeit, 

zu der er noch nicht gewesen wäre. Es will im schärfsten Gegensatz zu der Zeit und Ewigkeit 

verkennenden These des Arius gehört werden, der von dem Logos zu sagen wagte: ήν πότε 

δτε ούκ ήν, „es gab einen Zeitpunkt, wo er noch nicht war“. Der Logos war vor aller Zeit und 

vor ihrem mit der Schöpfung der Welt gesetzten Beginn. Er „war“, wie Gott „war“. Er „ist“, 

wie Gott „ist“. Er „wird sein“, wie Gott „sein wird“. Seine „Zeit“ ist die Ewigkeit Gottes in 

seiner währenden Selbigkeit. Das „war“ der Ewigkeit läßt ihn ohne Anfang und Ende den 

sein, der er ist. Als der Logos ist er der Sohn. Es geht nicht um ein Prinzip, eine Idee und der-

gleichen mehr, auch nicht um das, was der Mensch „Geist“ nennt. Die Väter der Trinitätslehre 

taten nicht gut, sich in diesem Zusammenhang apologetisch auf den Logos-Begriff eines Pla-

ton oder der Stoa zu berufen. Der Logos, der hier bezeugt wird, ist ja der Eingeborene, der im 

14. Vers dieses „Prologes“ zum Evangelium als der Fleischgewordene bezeugt wird. Dieser 

Logos ist nicht ein die Welt durchwaltendes göttliches Prinzip, er ist Person. Er ist nicht nur 

das von Gott gesprochene Wort, sondern der Sprecher. Wir müßten darum eigentlich nicht 

übersetzen: „dieses“ war im Anfang, und: alles ward durch „dasselbe“, sondern: „dieser“ und: 

„durch denselben“. Er ist der Sohn, zu dem sich das Nicaenum, ohne ihn als den „Logos“ zu 

nennen, bekennt. 

Wenn wir lesen, daß er „bei Gott“ ist, so will auch hier der genaue Wortlaut bedacht sein, 

nämlich das πρός, das Zu-hin, zu-Gott-hin des Urtextes. In der trinitarischen Erkenntnis, die 

wir hier nicht in ihrer Weite und Tiefe zu entfalten haben, wird der Sohn „von“ dem Vater 

„her“ (als der vom Vater ewig „Gezeugte“) verstanden, wie der Geist vom Vater und vom 

Sohne her (in seinem vom Vater und dem Sohne „Gehaucht-werden“). Diesem Vom-Vater-

Her entspricht aber das Zum-Vater-Hin, das im letzten Vers des Prologes noch einmal einen 

wundersamen Ausdruck findet, wenn wir hören, daß der eingeborene Sohn – nach einer an-

dern, vielleicht hier zu bevorzugenden Lesart: der eingeborene Gott! — εἰς τὸν κόλπον τοῦ 

πατρὸς, „in den Schoß des Vaters ist“ (V. 18). Der Vater ist zum Sohne hin,, der Sohn zum 

Vater hin. Ein innergöttliches Gegenüber, eine innergöttliche ewige Bewegung („Zeugung“, 

„Hauchung“) kennzeichnet das innergöttliche Leben des lebendigen Gottes! Er ist nicht ein 

verabsolutierter Inbegriff dessen, was wir „Leben“ nennen. Im Glauben an Gott, den Lebendi-

gen, geht es um mehr als die vielberufene „Ehrfurcht vor dem Leben“ (Albert Schweitzer). 

Dieser Lebendige ist als der Vater, der Sohn, der Geist, der Liebende. Er bedarf nicht eines 

außergöttlichen Objektes, um der Liebende zu werden. Er ist in sich selber die Liebe im ewi-

gen Akt des Liebens. So gerade ist er der Gott, der sich in unbegreiflicher, durch und in nichts 

als in ihm selbst gegründeter Herablassung dem Geschöpf zuwendet, dem er durch die 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 25 05.06.2025 

Schöpfertat seiner Liebe Sein und Wesen schenkt und gönnt, dessen er, der Versöhner und Er-

löser, in der Freiheit seiner Liebe sich erbarmt. Ja, er ist der Gott des ewigen innergöttlichen 

Gespräches, der nicht auf einen außergöttlichen Gesprächspartner angewiesen ist, um aus ei-

nem stummen Gott zu einem sprechenden Gott zu werden. Er ist nicht ein sich zuletzt doch 

verbergender Gott, der hinter den „Masken“ seiner Offenbarung (Sabellius) sich ewig ver-

schwiege. Weil er der Gott des innergöttlichen Selbstgespräches ist, kann er der mit uns und 

zu uns Sprechende sein. Weil er der Gott der innergöttlichen Selbst-Erschließung ist, kann er 

als der Gott für uns der Gott der Selbstoffenbarung sein. Ja, der Sohn, in dem und durch den 

er sich unserer annimmt, ist „Gott von Gott“, „Licht vom Licht“, „wahrhaftiger Gott vom 

wahrhaftigen Gott“. 

Es muß auffallen, daß der lateinische und dann der deutsche Text sich nicht begnügen mit 

dem „Deum verum de Deo vero“, sondern das lapidare Deum de Deo, „Gott von Gott“ einfü-

gen und voranstellen. Will das Ganze als hymnische Plerophorie, in überschwenglicher Stei-

gerung gehört sein? Oder erfährt so die Aussage „wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott“ 

eine besondere inhaltliche Unterstreichung? Ist es der Gott, der die αλήθεια, die sich selbst in 

sich selbst offenbare Wahrheit ist, der hier gepriesen wird? Ist es der Wahrhaftige, der Gott 

des ewigen, innergöttlichen Ja und Amen, der hier verherrlicht wird? Ist es damit in eins die 

Unterstreichung des „Gott von Gott“ in dem Sinne, daß der Sohn in seiner ganzen, wahren 

und reinen Gottheit angebetet sein will? Gewiß kehrt die Aussage auch eine polemische 

Spitze gegen jeden Versuch, in Gott etwa ein Unter-Göttliches oder Minder-Göttliches zu 

dichten. In Gott ist nichts und niemand denn Gott. Das hören wir in der Aussage „Gott von 

Gott“, „wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott“. Diese Aussage will und kann aber in 

Wahrheit nicht als eine Aussage über Gott, sondern nur als Antwort, nur als Widerhall der 

göttlichen Selbstaussage vollzogen und nachvollzogen werden. Diese Selbstaussage Gottes 

hat den Namen Jesus Christus. 

Die Antwort des Glaubens, die durch die Selbstaussage Gottes her- vor-gerufen ist, will in der 

Exegese unseres Textes noch einmal bedacht sein in der Unterstreichung jener, in einem be-

sonderen Sinne leuchtenden Worte: 

„φῶς ἐκ φωτός“, „lumen de lumine, Licht vom Licht“. 

Es wäre doch ein billiges, von moderner Rationalität her bestimmtes, oberflächliches Ver-

ständnis, wenn wir hier nur eine Bildrede hörten. Zu nahe sind ja bestimmte Aussagen der 

Schrift, um solch eine lediglich bildhafte Interpretation zuzulassen. Nicht nur im Prolog des 

Johannes-Evangeliums wird der Logos, dessen Fleischwerdung dann bezeugt wird, als „das 

Licht“, und so als „das Leben“ verkündet. Unüberhörbar ist jenes „Ich bin das Licht der 

Welt“, in seiner Einheit mit all den „Ich-bin“-Aussagen, in denen das Herrengeheimnis der 

Wahrheit, die Er selber ist, sich kund tut. Wenn der erste Johannesbrief das „wahre Licht“ als 

das „jetzt“ scheinende bezeugt (1. Joh. 2, 8), dann eben in seiner Einheit mit dem Licht, das 

der Gott ist, in dem keine Finsternis ist (1. Joh. 1,5). 

Die an dieses Licht Glaubenden sind „Kinder des Lichtes“ (Joh. 12, 36, aber auch 1. Thess. 5, 

5!), die „im Licht wandeln“ (1. Joh. 1, 7), „in seinem Licht leben dürfen“. „Licht vom Licht“, 

das will in eins gehört werden mit „Leben“ und „Wahrheit“, immer aber so, daß nicht etwa 

wir unser Verständnis von Licht und Leben und Wahrheit auf Gott übertrügen, bzw. diese un-

sere Ideen vergöttlichten, sondern so, daß umgekehrt Gott in seiner Selbstoffenbarung sich in 

der Selbst-Preisgabe des Sohnes an unsere Finsternis, unsern Tod und unsere Lüge als das 

Licht, das Leben und die Wahrheit Gottes für uns erschließt. Jesus Christus als die personale 

Selbst-Offenbarung Gottes ist nicht nur ein Licht unter andern Lichtern, vielleicht das sie alle 

überstrahlende, sondern das Licht, in dem Gottes selbsteigenes Licht uns leuchtet. „Licht vom 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 26 05.06.2025 

Licht“, das besagt auch nicht nur einen Ab-glanz des Lichtes im Sinne eines Widerscheins, 

sondern den Glanz selbst in dem „Abglanz“ (Hebr. 1, 3) der Herrlichkeit, das Licht im Licht, 

den Herrlichen in dem Gegenüber seiner Herrlichkeit. – 

Wer will das aussagen? Welche Begriffe müßten hier nicht scheitern? Das „Bild“ – aber nicht 

in dem oberflächlichen modernen Sinn genommen — hat hier seine Chance. So wahr es näm-

lich in seiner menschlichen Vorstellbarkeit auch an dem Unvorstellbaren scheitert, so erinnert 

es doch, in diesen Dienst genommen, daran, daß der „Begriff“ nicht der Weisheit letzter 

Schluß ist, wie es abendländisches Denken immer wieder wähnte. Das Bild meint die Gestalt, 

und die Gestalt meint das Wesen. Wenn das im Raum des menschlichen Selbst- und Weltver-

ständnisses für die Wesensart der dichterischen und denn überhaupt künstlerischen „Aussage“ 

gilt, so geht es hier, im Lobpreis dieses Lichtes, eben nicht um eine dichterische Schau. Das 

Licht, das diese Antwort im Gehör des Glaubenden erweckt, müßte das Auge des Schauenden 

töten. Darum scheitern unsere Begriffe und Vorstellungen an dem Versuch, mit unserer Ver-

nunft schauen zu wollen, was zu schauen uns erst in der Auferstehung als den Menschen der 

neuen Sinne, des neuen Gehöres und Gesichtes verheißen ist. 

Daß wir hier wirklich nicht zum „Schauen“ – wohl gar in einem heimlichen Platonismus – ge-

rufen sind, sondern zum Hören und zum Loben, findet seine besondere Unterstreichung in den 

Satzteilen, deren einer bei unserem Versuch, den Text Wort für Wort durchzubuchstabieren, 

vorgezogen wurde, und den wir jetzt noch einmal aufnehmen. Wir hören sie nunmehr beide in 

ihrer Zusammengehörigkeit, die durch das entscheidungsschwere Wort „wesenseins“ (όμο-

οῦσιος, consubstantialis) nicht etwa unterbrochen, sondern in ihrem ewigen Grund aufgewie-

sen wird. Dabei wird die Aussage von dem Sohn in seiner Wesenseinheit mit dem Vater noch 

für eine besondere Erörterung auszusparen sein. Gerade auf diese Weise möchte die scharfe, 

gegensätzliche Konturierung des Bekenntnisses zu dem, der nicht Geschöpf, sondern vielmehr 

selbst der Schöpfer ist, um so schärfer hervortreten. 

γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα ... δι' οὗ τὰ πάντα ἐγένετο ... 

genitum, non factum ... per quem omnia facta sunt  

... geborn, nicht geschaffen ... durch welchen alles geschaffen ist... 

Schöpfer, nicht Geschöpf, – das ist die Wahrheit, die es hier gegenüber jeder Verwechselung 

und Vermischung von Schöpfer und Geschöpf anzuerkennen gilt. Das steht doch bereits im 

Text der Schrift, die von dem Gottes-Logos (Joh. 1, 3) sagt: 

πάντα δι’ αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν. ὃ γέγονεν. 

„Alles wurde durch ihn, und ohne ihn ist auch nicht eines geworden, das geworden ist.“ 

Eben als der Geborene, der „Eingeborene“, ist er der Schöpfer mit dem Vater und dem Geist. 

Es ist ja nicht nur so, daß der Sohn nicht ohne den Vater ist; sondern der Vater ist nicht ohne 

den Sohn. Nur zum Sohne hin ist er der Vater, wie der Sohn nur zum Vater hin der Sohn ist. 

So sind der Vater und der Sohn nur zum Geiste hin, die „sie“ sind, wie der Geist nur vom Va-

ter und vom Sohne her der ist, der er ist. Hier eine tritheistische numinose Groteske zu sich-

ten, bleibt der Blindheit des Islamischen Denkens und aller ihm geistesverwandten Antitrinita-

rier vorbehalten.21 

 
21 Warum werden die Antitrinitarier, von denen es in der modernen protestantischen Theologie wimmelt, eigent-

lich nicht Mohammedaner?! Die prophetische Randglosse (... und Mohammed sein Prophet“) möchte schließlich 

mit in Kauf zu nehmen sein. Was aber das Alte Testament betrifft, so ist es, seines Christus-Zeugnisses beraubt, 

als Dokument einer Religion des Judentums vom Islam bereits mit aufgenommen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 27 05.06.2025 

Wir hören hier die Bezeugung des einen Gottes, der Gott ist, indem er Vater, Sohn und Geist 

ist, und so die Bezeugung des Gottes, der auch als der Sohn der Schöpfer ist, wie er auch als 

der Geist der Schöpfer ist. Wäre es nicht so, dann würden wir allerdings im zweiten und drit-

ten Artikel es je mit einem neuen und anderen Gott, ja in allen drei Artikeln nicht mit Gott, 

dem einen wahren Gott, der allein Gott ist, zu tun bekommen. 

Besonders will hier aber noch dieses „alles“ bedacht sein, das noch unterstrichen wird durch 

die Einschärfung, daß „auch nicht eines“ von allem Gewordenen ohne ihn geworden ist. In 

dem Text des Nicaenums von 325 wird das besonders durch den Zusatz unterstrichen: τά 

πάντα ... τά τε έν τφ ούρανφ, καί τά έν τή γή, „alles, was im Himmel, und was auf Erden ist“. 

Der Schöpfer-Sohn wird hier allem Gewordenen als solchem gegenübergestellt und zwar Er, 

der Ungewordene, dem durch ihn Gewordenen, sei es die sichtbare, sei es die unsichtbare 

Kreatur. Nicht nur als der Ewig-Seiende, sondern als der Ewig-Handelnde steht er dem Ge-

wordenen gegenüber, das doch allein durch seine Gegenwart erhalten wird. Weit entfernt da-

von, nur so etwas wie eine Vermittlerrolle bei der Schöpfung „einmal“ gespielt zu haben, war 

und ist und bleibt er der, durch den alles geworden ist und wird. Wenn wir in Gottes Schöp-

fung, nicht als deren Interpreten, sondern als Geschöpfe, im Hören seines Wortes immer „auf 

den Spuren des Schöpfers“ sind, dann eo ipso auf den Spuren des Sohnes. Jesus Christus ist 

heimlich immer zur Stelle, nicht in der Weise des pantheistisch gedachten Logos der Stoa, der 

den Kosmos durchwaltet, sondern Er, der Retter, als der Herr, in seiner Einheit mit dem Vater 

und dem Geist. 

Es bedarf keiner besonderen Unterstreichung, daß gerade dieses Bekenntnis des Glaubens 

nicht aus unserer Weltanschauung oder unserer Gottesschau, und gewiß auch nicht aus unse-

rem Selbstverständnis erwächst. Es scheint von der Wirklichkeit Lügen gestraft zu werden. Es 

stellt sich der ratio wie ein verkrampfter Versuch dar, dem Christus Jesus eine schöpferische 

Allgegenwart zuzuschreiben, die sich in der Erfahrung der Wirklichkeit schlechterdings nicht 

verifizieren ließe. Wer aber das „Gott für uns“ in Jesus Christus so universal hört, wie es bis 

in den letzten Winkel der Welt als Gottes so geliebter Welt gilt, der preist seine Herrlichkeit, 

deren schöpferisches Geheimnis noch in jedem Blatt und Würmlein zur Stelle und am Werke 

ist. – Sagen wir eigentlich etwas Neues und Besonderes, wenn wir jenes, bis dahin ausge-

sparte Kernwort und Stichwort des Nicaenums nunmehr nachsprechen? 

ὁμοούσιον τῷ Πατρί ... 

consubstantialem patri ... 

mit dem Vater in einerlei Wesen ... 

Alles, was wir hörten und bedachten, mündet in diese Aussage mit einer solchen letzten, inne-

ren Notwendigkeit ein, daß sie schon zur Stelle war, ehe sie laut wurde. Für die Väter von 

Nicaea — und wir denken jetzt an die Synode von 325 – war die mit dem δμοούσιος, dem 

„wesenseins“, getroffenen Entscheidung freilich alles andere als selbstverständlich, — schon 

gar nicht die In-Dienstnahme dieses Begriffs für die Erkenntnis, um die sie rangen und die sie 

meinten, die volle und ganze Gottheit Jesu Christi. Es bedurfte eines langen und verworrenen 

Erkenntnisringens, ehe sich die in diesem Begriff getroffene Entscheidung durchgesetzt hatte. 

Durch alle erdenklichen Vermittlungsvorschläge hindurch wurde Klarheit darüber gewonnen, 

daß dieses ὁμοούσιος im Sinne von „wesenseins“ zu verstehen wäre.22 

 
22 Man lasse nur die verschiedenen Formeln auf sich wirken: das ὁμοιούσιος = „wesensähnlich“, das όμοιος κατά 

πάντα = ähnlich in jeder Hinsicht, nämlich dem Vater, in ihrer Nähe zum όμοούσιος, das dann als „wesens-

gleich“ interpretiert werden mochte. Gegenüber dem άνόμοιος κατά πάντα = „unähnlich (dem Vater) in jeder 

Hinsicht“, wie es Arius und seine radikalen Anhänger verfochten, stellen sich die genannten Formeln doch in 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 28 05.06.2025 

Für uns handelt es sich hier nicht um einen neuen Versuch, den Wirrwarr jener Kämpfe histo-

risch zu erhellen, sondern um die Frage nach der Wahrheit, um die es in der Entscheidung für 

das als „wesenseins“ interpretierte όμοούσιος ging und geht. 

Dazu mag eine Besinnung auf die zwei Versuchungen helfen, die den Glauben an Jesus Chris-

tus je zur Rechten und zur Linken bedrohen. Die historischen Namen dieser Versuchungen, 

wie sie im Sabellianismus und im Arianismus auftraten, haben hier nur die Bedeutung von 

Modellen, an deren historische Gestalt wir denn nur in einer gewissen Reduzierung auf das 

Wesentliche erinnern. – Auf der einen Seite drohte und droht immer von neuem die mystisch-

religiöse, auf der andern die moralisch-religiöse Verfälschung der Wahrheit, zu deren Aner-

kenntnis der Glaube gerufen ist. Wenn Sabellius den Vater mit dem Sohn und dem Geist iden-

tifizierte23, um Gottes Offenbarung als Erscheinungsformen der Gottheit, als ihre „Masken“ 

(πρόσωπα) zu interpretieren, so besagte das letztlich die Aufhebung der doch nur vorläufigen 

Offenbarung in das sich verschweigende Geheimnis des unbekannten Gottes jenseits jener Er-

scheinungsformen. Das für unsere Fragestellung Entscheidende liegt darin, daß bei diesem 

mystischen Verständnis die Wahrheit Gottes in seiner Offenbarung ebenso in Frage gestellt ist 

wie die Gewißheit des Heils. Das letzte Wort hat in dieser Häresie eben doch jenes göttliche 

Schweigen, dem nicht der Glaube entspricht, sondern die Ekstase, die in der unio mystica mit 

dem namenlosen Göttlichen zu verschmelzen trachtet. 

Demgegenüber stellt sich der Arianismus, den wir wiederum nicht so sehr in seinen histori-

schen, reichlich synkretistischen Konturen, sondern in seiner Wurzel meinen, als die morali-

sierende Verfälschung des Glaubens an Jesus Christus dar. Ein religiös-moralischer Ideal-

mensch ist es, der in seinem siegreichen Kampf mit den Versuchungen sich als das Vorbild 

darbietet, als Gipfel eines Menschentums, das in seinem Superlativ zu göttlichen Ehren kom-

men mag. Die göttliche Ehrung eines solchen Idealmenschen verwarf Athanasius mit Recht 

als Gotteslästerung. 

Auf das Wesentliche gesehen, hat der Grat, auf den die Anerkenntnis der Wahrheit Gottes in 

Christus gerufen ist, in immer neuen Variationen zwei Abgründe zur Rechten und zur Linken: 

auf der einen Seite die Idee eines sich vermenschlichenden Gottes, auf der andern die Idee ei-

nes vergöttlichten Menschen. Beides sind Ideen menschlicher Religiosität, und als solche ge-

rade nicht die Wahrheit Gottes. In beiden Gestalten der Versuchung wird der Mittler in einen 

Vermittler verwandelt, und es ist letztlich irrevelant, ob das in der mythischen Gestalt einer 

gedichteten Geschichte oder in einem begrifflichen System geschieht, wie denn auch der Ge-

gensatz zwischen Moralismus und Mystik hier kein letzter und echter Gegensatz ist. Als der 

Mittler zwischen Gott und Mensch ist der Sohn in seiner Wesenseinheit mit dem Vater anzu-

erkennen. Wir haben es im Glauben an Jesus Christus mit Gott selbst zu tun. Daß Gott selbst 

in Christus zu uns kam, Gott selbst in ihm sich unser erbarmt, Gott selbst durch ihn uns als 

seine Kinder annimmt, das bekennt der Glaube in dem Satz von der Wesenseinheit des Soh-

nes mit dem Vater. 

Wir konnten die Interpretation der „hohen“ Aussagen nicht vollziehen, ohne das Scheitern 

 
einer Front dar, so aber, daß mit sachlicher Notwendigkeit das όμοούσιος = wesenseins das letzte Wort behielt. 

— Es verrät wenig Verständnis für das, worum hier mit aller Leidenschaft unter vielen Leiden gestritten wurde, 

wenn man nur den Buchstabilismus eines Theologengezänkes oder gar die nur theologisch getarnten kirchenpoli-

tischen Machtkämpfe mit ihren allfälligen politischen Hintergründen beklagt oder belacht. Wie oft mußte das 

Licht einer Erkenntnis erst durch schwere Nebelschwaden durchbrechen! Wie oft vollends wurde es wieder ver-

dunkelt, gerade von denen, die ein allzu fatales Interesse an besagten Nebelschwaden hatten. 
23 In Nicaea hatten gewiß nicht wenige Synodale Mühe, sich bei dem όμοούσιος nicht zu verhören, so als ob es 

sabellianisch verstanden werden könnte im Sinne jener Identifikation des Vaters und des Sohnes, die beide, 

ebenso wie der Geist, nur Metamorphosen des Göttlichen in seiner Erscheinung darstellten. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 29 05.06.2025 

unserer Begriffe und Vorstellungen zu erleiden. Wiederum trieb uns die Anerkenntnis der 

Wahrheit dazu, die Erkenntnis in bestimmten Aussagen zu suchen und zu wagen. In dem allen 

hörten wir uns zur Anbetung gerufen, und stießen immer von neuem auf den „doxologischen“ 

Charakter der theologischen Aussagen.24 

Gerade in dem Augenblick, wo wir uns mit dem Text des Bekenntnisses anschicken, die Be-

wegung aus der Höhe in die Tiefe an-erkennend-nachzuvollziehen, wird es gut sein, uns über 

den „doxologischen“ Charakter des Bekenntnisses und der darin beschlossenen Erkenntnis 

Rechenschaft abzulegen. Geradezu unausrottbar ist ja das Mißverständnis, das die Aussagen – 

nicht nur die dieser „Höhe“, sondern auch die dem Weg in die „Tiefe“ verhafteten trotz aller 

Warnungen als spekulative Sätze eines Schein-„Wissens“ über Gott und göttliche Dinge inter-

pretiert und diskreditiert. Aber auch nicht die Sünde der Kirche, die immer wieder und auf 

lange Strecken hin ihrer, durch eine pervertierte Orthodoxie bestimmten Theologiegeschichte 

der Verfälschung der Glaubensaussagen in Wissens-Aussagen erlag, darf uns hindern, die 

wahre Orthodoxie als Doxologie zu bejahen. 

Was heißt nun aber: Doxologie? Doxologisch ist eine Denk- und Redeweise, die von der 

Doxa (δόξα) dessen bestimmt ist, dem ihre Aussage gilt. Die Doxa, um die es hier geht, ist als 

die δόξα θεοῦ die Gott in seiner Göttlichkeit wesenseigene Herrlichkeit, seine göttliche Ma-

jestät und Glorie. Als eine besondere Wesensaussage ist sie die Herrlichkeit Gottes in allen 

seinen Herrlichkeiten, die Einheit, Ganzheit und Fülle Gottes in allen seinen Vollkommenhei-

ten. Damit in eins ist sie der Lichtglanz des Lichtes, das Gott in sich selber ist. aber nicht nur 

als eine Ausstrahlung dieses Lichtes, sondern als jene Gestalt des Lichtes, die mit dem Licht 

selbst eins ist. 

Dabei ist es entscheidend für das biblische, und insbesondere das neutestamentliche Zeugnis 

von der Doxa Gottes, daß sie sich nicht etwa einer unmittelbaren Gottes-Schau erschließt. 

„Mein Angesicht kannst du nicht sehen; denn kein Mensch kann mich sehen und leben“ (2. 

Mose 33, 20). Mose darf die an ihm vorübergehende Herrlichkeit des sich seiner erbarmenden 

Gottes nur „von hinten sehen“ (ibid. V. 23). Die Herrlichkeit Gottes offenbart sich nach dem 

Zeugnis des Neuen Testaments in der Herrlichkeit des Fleischgewordenen Sohnes Gottes, so 

aber gerade nicht für eine unmittelbare und direkte Gottesschau, sondern für den Glauben, der 

ihn durch den Heiligen Geist als den erkennt und verherrlicht, der er ist. „Wir sahen seine 

Herrlichkeit (seine Doxa) als die Herrlichkeit des Eingeborenen vom Vater …“ Joh. 1,14), 

und in ihm die Herrlichkeit des Gottes, den „niemand je gesehen hat“ (V. 18). 

So wahr allein der Glaube ihn in der tiefen Verhüllung seiner Knechtsgestalt als den Herrli-

chen erkennt, der er ist, so wahr hat er seine Herrlichkeit nicht etwa von Gnaden des Glau-

bens, der ihn preist. Die Herrlichkeit Gottes offenbart und manifestiert sich in ihrer ewigen 

Priorität gerade da, wo der Vater den Sohn verherrlicht und der Sohn den Vater (Joh. 17, 1). 

Der Sohn verherrlicht den Vater, indem er ihn als den offenbar macht, der er ist: als den Va-

ter. Als der Gekreuzigte, der den Liebeswillen Gottes in seiner stellvertretenden Hingabe an 

das Gericht vollstreckt, offenbart und verherrlicht der Sohn den Vater. In der Auferweckung 

dieses für uns Gekreuzigten spricht der Vater das den Sohn verherrlichende Ja und Amen, das 

ihn als den offenbart, bestätigt und verherrlicht, der er ist. Der Heilige Geist aber ist es, durch 

den der Vater, in dem Sohn sich an uns, bei uns und in uns verherrlicht als an denen, deren 

 
24 Es sei hier zum Vergleich verwiesen auf die bedeutende Abhandlung von Edmund Schlink: „Die Struktur der 

dogmatischen Aussage als ökumenisches Problem“ (Jetzt in dem Sammelband Schlinks „Der kommende Chris-

tus und die kirchlichen Traditionen“, S. 24 ff.) Schlink entfaltet dort das Wesen der doxologischen Aussage auf 

seine Weise als die „Widerspiegelung der ewigen göttlichen Herrlichkeit im Lobe des Menschen“ (S. 27), als 

den in Gottes Heilstat gründenden Lobpreis, der zugleich Lobopfer ist. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 30 05.06.2025 

Gott er von Ewigkeit her sein wollte und ist, er, der Gott für uns und mit uns. 

So dürfen wir als die „neue Kreatur in Christo“ Gott verherrlichen in seiner Gottheit, in der 

Göttlichkeit der Liebe, die er in allen seinen Wesensherrlichkeiten, in der Herrlichkeit aller 

seiner Herrlichkeiten ist. Von dem Lobgesang der Engel in der Weihnachtsgeschichte bis hin 

zu den doxologischen Hymnen der Offenbarung ist das ganze Evangelium ein einziger Aufruf 

zur Verherrlichung des Gottes, der sich als der Vater in dem Sohn durch den Geist verherr-

licht, indem er sich unserer annimmt und erbarmt. Inmitten des „theatron gloriae Dei“, des 

„Schauplatzes der Herrlichkeit Gottes“, wie Calvin die Welt als Gottes Schöpfung bezeichnet 

hat, ist der Mensch als Kronzeuge zur Verherrlichung Gottes aufgerufen, der von Gott ge-

schaffene, der von Gott versöhnte, der Gott geheiligte Mensch. 

Wenn anders er, durch das Wort geschaffen und erlöst, das sonderlich zur Antwort gerufene 

Geschöpf ist, antwortende Kreatur in einem hervorgehobenen, privilegierten Sinne, dann wird 

auch gerade seine Erkenntnis Gottes, die mit der Gottesliebe und dem Gottesgehorsam in eins 

geht, anbetende, doxologische Erkenntnis sein. Dann ist Theologie ihrem Ursprung, ihrem 

Wesen und ihrer Bestimmung nach Doxologie. Alle ihre Erkenntnisbemühungen, alles Ringen 

um das rechte Verständnis der Wahrheit darf und soll unter diesem, alles bestimmenden und 

ausrichtenden Vorzeichen stehen. Als an der Wahrheit des Wortes Gottes „ausgerichtete“ Er-

kenntnis darf die „Ortho“-doxie dann ,,Doxo“-logie sein. 

Was besagt das aber für das Wahrheitsverständnis in den Sätzen eines Bekenntnistextes, wie 

er im Nicaenum sich uns darbietet und anbietet?25 Wir bedachten schon, daß die Gott in seiner 

ewigen Höhe preisenden Aussagen gerade nicht dort „oben“, sondern da „unten“, in der Tiefe 

gewonnen würden, in die sich Gott als der Incarnatus und Crucifixus, der Fleischgewordene 

und Gekreuzigte, um unsertwillen hinabließ. Dann sind nicht erst die Aussagen, die Gott „dort 

oben“ in seiner Herrlichkeit rühmen, sondern „schon“ und gerade die Aussagen, die ihn in der 

Tiefe preisen, doxologische Aussagen.26 

Als solche sind sie nicht Aussagen über Gott, sein Wesen und seine Werke. Spekulative Aus-

sagen sind ihrem Wesen nach „Wissens“-Aussagen über Gott und göttliche Dinge. Abgesehen 

noch von der Frage, ob solche „supranaturalen“ Erkenntnisse dem Menschen ohne Über-

schreitung der seinem Erkenntnisvermögen gesetzten Grenzen überhaupt möglich wären, sind 

sie als Aussagen über Gott und seine Wahrheit theologisch nicht legitim, nicht Glaubensaus-

sagen. Aber auch „historische“ Aussagen sind als solche Aussagen über Tatbestände und Zu-

sammenhänge. Wenn sie sich als Aussagen über die Geschichte Gottes mit dem Menschen 

und der Welt, über die Geschichte Jesu Christi geben, so verfehlen sie das Geheimnis dieser 

Geschichte, die sich dem historischen Zugriff nicht preisgibt. So wahr der Glaube dieser 

 
25 „Die einzigartige Größe des Nicaeno-Konstantinopolitanums liegt aber in seinem hymnischen Charakter, den 

es trotz seiner dogmatisch-polemischen Tendenz klassisch ausprägt. Seine orthodoxe Entfaltung des biblischen 

Glaubens bewährt sich besonders darin, daß die Faktizität und Objektivität des Bekenntnisinhaltes von dem Vor-

zeichen der regierenden Credo-Formel her „existentiell“ interpretiert wird ... „, nämlich im Zeichen des „für 

uns“. (R. Stählin in dem Artikel über das Nicaeno-Konstantinopolitanum, Evangelisches Kirchen-Lexikon, Bd. 

II, Sp. 1587.). In diesem Sinn hat W. Stählin gerade dieses Bekenntnis für die Gegenwart fruchtbar zu machen 

verstanden („Zusage an die Wahrheit“ 1952). 
26 Eine musikalisch-symbolische Interpretation findet das in Bachs Vertonung des Nicaenums. Friedrich Smend, 

der Bachforscher, machte mich in einem Gespräch darauf aufmerksam, daß Bach da, wo er sich dem zweiten Ar-

tikel zuwendet, zu einer Zweistimmigkeit übergeht, die das Geheimnis der zwei Naturen Christi signifiziert. Bei 

den Aussagen von dem Sohne Gottes in seiner ewigen „Höhe“ läßt Bach die obere Stimme dominieren, bei den 

Aussagen von dem Christus in der Tiefe dann aber die untere Stimme, und rühmt so in der musikalischen Gleich-

zeitigkeit die unlösliche Einheit zwischen dem Sohn Gottes dort oben und dem Menschgewordenen hier unten. 

(Smend verweist auf die von ihm herausgegebene Partitur in der neuen Bachausgabe, die im Taschenformat auch 

im Bärenreiter-Verlag erschienen ist.) 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 31 05.06.2025 

Geschichte Gottes mit uns verhaftet ist und bleibt, läßt sich diese Geschichte nicht „histo-

risch“ verifizieren. Weder spekulativ noch historisch, weder existential noch ästhetisch, reli-

giös, moralisch oder gar politisch läßt sich die Wahrheit dieser Geschichte in ihrem Wahr-sein 

erweisen. Diese Wahrheit kann nicht in den Wahrheitsmedien, die für unsere Befragung und 

Erkenntnis immanenter Wirklichkeit in Geltung sind, verifiziert werden. Wenn sie sich selbst 

uns verifiziert, dann zwar gewiß nicht unter Ausschluß unseres Denkens und seiner Struktur, 

und auch nicht mittels einer uns für die Erkenntnis der Wahrheit Gottes verliehenen Extra- 

und Übervernunft, aber in der Überlegenheit der Wahrheit über unsere Vernunft und ihre Fra-

gestellungen. Das besagt aber: Wir werden zur Erkenntnis der Wahrheit Gottes in einer Aner-

kenntnis gerufen, die uns noch und gerade als die im Erkenntnisvollzug mit unseren Begriffen 

und Vorstellungen Scheiternden anbeten läßt.27 Ja, wir sind dazu gerufen „zu erkennen, was 

alle Erkenntnis übersteigt“ (Eph. 3, 19); und doch ist unsere Erkenntnis nicht gegenstandslos, 

ihre Wahrheit nicht ein leeres Postulat jenseits alles Aussagbaren und Denkbaren. 

Die Wahrheit, zu deren Anerkenntnis wir gerufen sind, ist ja selbst das Subjekt, das sich uns 

zu erkennen gibt, so freilich, daß die „Liebe des Christus“, wie sie unsere Erkenntnis ermög-

licht, sie auch übersteigt. Darum geht das Scheitern unserer Erkenntnis mit der Anbetung in 

eins, und doxologisch ist theologische Erkenntnis eben als im Erkenntnisakt scheiternde Aner-

kenntnis, die doch in der so gedemütigten Erkenntnis anbetet. „Stückwerk“ ist diese schei-

ternde Erkenntnis. Im Zeichen des Hoffens, das eben noch nicht das Schauen ist und sein 

kann. Die Erkenntnis, die als solche Schauen, und das Schauen, das als solches Erkennen ist, 

ist den mit Christus Verherrlichten verheißen, die in und mit seiner Epiphanie in der Herrlich-

keit Gottes als die neuen Menschen Gottes in die ewige Doxologie der neuen Schöpfung Got-

tes miteinstimmen werden. 

Eine Antizipation dieser Gott im Schauen verherrlichenden Erkenntnis ist uns ebenso verbo-

ten wie unmöglich. So sind denn die Aussagen der Erkenntnis des Glaubens nicht Sätze des 

Wissens über eine verobjektivierte Wahrheit, sondern antwortender Lobpreis der Wahrheit, 

die sich dem Hörenden in ihrer Gnade und Herablassung erschließt. Den Weg der Selbst-Her-

ablassung rühmt das Nicaenische Bekenntnis in der Bezeugung des Tiefen-Weges, den er, ge-

rade er gegangen ist, dessen Wesenseinheit mit Gott dem Vater anzuerkennen und zu preisen 

war und ist. 

τoν δι' ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα ἐκ τῶν οὐρανῶν ... 

qui propter nos homines et propter nostram salutem descendit de coelis ... 

welcher umb uns Menschen und umb unser Seligkeit willen vom Himmel kommen ist ... 

Damit hebt die große rettende Bewegung von oben her an, die den Weg des Sohnes Gottes in 

die Tiefe des menschlichen Elends bestimmt. Wir verlassen wahrlich nicht den Raum der 

Doxologie, wenn wir uns den Sätzen des Bekenntnisses zuwenden, in denen diese Bewegung 

und ihr Weg bezeugt und gepriesen wird. Wir wenden uns keinesfalls von „spekulativen“ zu 

„historischen“ Aussagen! Gerade eine solche Interpretation würde nicht nur das Bekenntnis 

im Innersten zerreißen, sondern die Wahrheit, die es meint, zwiefach verfälschen. So wenig es 

 
27 Das „Scheitern“, von dem wir hier sprechen, will nicht verwechselt werden mit jenem Scheitern, in dessen 

Zeichen dem Philosophen Jaspers das Philosophieren steht. Nach Jaspers gilt es, alles Gegenständliche zu trans-

zendieren zu jenem absoluten Sein hin, das sich in dem aus der Entgegenständlichung resultierenden Nichts mel-

det. Als Scheiternder intendiert hier der Mensch das „Umgreifende“, das in seiner reinen Transzendenz doch den 

verborgenen Immanenzgrund alles Daseienden bildet. Hier scheitert der Mensch an einem „Es“, das mit dem 

Göttlichen identifiziert wird. Der im theologischen Sinne Scheiternde scheitert aber an Ihm, der sein Retter ist. 

Darum hat das letzte Wort für den Glauben auch nicht ein auf die Erkenntnis zuletzt verzichtender Agnostizis-

mus in Verbindung mit dem Erlebnis der unio mystica, sondern die Anbetung, die „jetzt“ in der Hoffnung, 

„dann“ — in der Erfüllung der eschatologischen Verheißung — im Schauen erfolgt. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 32 05.06.2025 

vorher um „Metaphysik“ ging, so wenig jetzt um einen der Empirie verhafteten Positivismus, 

der Tatsachen festzustellen sucht. Die Τat-sachen, die im Bekenntnis bezeugt werden, sind als 

das, was sie sind, nur von dem sie wirkenden Subjekt her zu verstehen. Sie sind „Tat-Ereig-

nisse“, die in ihrer Realität nur als Gottes Taten bekannt und erkannt werden können. Sie er-

schließen sich nicht in dem Es-Charakter all der historischen Fakten, von dem gilt: „es“ ge-

schah ...! Sie sind durch den Er-Charakter dessen geschaffen, durch und durch bestimmt und 

gefüllt, der hier am Werke ist. So wahr sie eine „Es“-Seite als Geschehnisse in der Zeit haben, 

ist es ihre Er-Seite, die ihren Ursprung und ihre Wahrheit ausmacht. Nur von diesem Er her 

erschließen sie sich dem Glauben, nicht dem direkten Zugriff des Wissens. So wahr die Aus-

sagen des Bekenntnisses, die dem Weg des Gottessohnes in die Tiefe – und dann wieder in 

die Höhe! — folgen, keinem Mythos, sondern der Geschichte Gottes mit uns, unter uns und 

für uns verhaftet sind, so wahr entziehen sie sich der Fragestellung nach dem „historischen Je-

sus“. Er, den das Bekenntnis in Seiner Geschichte rühmt, weiß sich dem direkten Zugriff der 

Historiker zu entziehen, – wie einst, da er „mitten durch sie hinwegging“ (Luk. 4, 30). Gibt 

nicht die ganze Leben-Jesu-Forschung des 19. Jahrhunderts wider Willen davon Zeugnis? Tun 

wir in unseren Tagen wirklich gut, wenn wir dieser Fragestellung — sei es schon unter einer 

existential-kerygmatischen Intention — die Tür wieder öffnen? 

Es geht also im Bekenntnis um Heils-Tatsachen, indem es um „die großen Taten Gottes“ 

(Apg. 2, 11) geht. Es geht um Ihn, ihn selber als die eine große Gottestat für uns, die Tat in 

der Person, die Person, die ihr Werk ist, wie sie ihr Weg ist. Die Aussagen des Bekenntnisses 

in Bezug auf seinen Weg weisen uns nicht auf Fakten, die in der Isolierung, in einem objekti-

vierbaren Geschehen an sich, in ihrer Wahrheit und Wirklichkeit festzustellen wären. Das, 

was da „festgestellt“, — und mit einem Höchstgrad historischer „Sicherheit“ festgestellt wer-

den kann, ist nicht die Tat Gottes, nicht seine Geschichte als die Geschichte des Heils für uns. 

Es kommt hier alles darauf an, daß wir mit dem Bekenntnis alles unter dem Vorzeichen 

verstehen, das mit dem τόν ... κατελθόντα, qui ... descendit, welcher … kommen ist“, gesetzt 

ist. Das ist das personale Vorzeichen vor allem, was von seiner Geschichte eben als von sei-

nem Weg gesagt wird. In und mit der Bezeugung dieses Weges wird Er bekannt, der Retter, 

der Herr. Was bis dahin in der Rühmung des mit dem Vater Wesenseinen, des eingeborenen 

Sohnes gesagt wurde, war ja nur eine Bezeugung des Subjektes als dessen, der den nunmehr 

zu bekennenden Weg in die Tiefe und wieder in die Höhe geht. 

Was sagen wir: „in die Tiefe“ und „wieder in die Höhe“?! Haben wir damit schon unwillkür-

lich und unbewußt jenes naive Weltbild28 übernommen, in dessen Vorstellung der Himmel, 

die Erde und die Unterwelt gleichsam ein dreistöckiges Haus bildeten, in dem solch ein „Ab-

stieg“ und „Aufstieg“ sich vollzöge? Wir brauchen uns wahrhaftig nicht an ein für die 

Menschheit im mündigen Alter vergangenes kindliches Weltbild zu binden, wenn wir hier ge-

rade nicht eine Parallele zu jenen Göttergeschichten hören, in denen die menschliche Sehn-

sucht den Abstieg und Aufstieg eines Gottes dichtet, in dessen Bild der Mensch dieser Sehn-

sucht sich spiegelt. „Von oben“, „vom Himmel“ (wörtlich: „aus den Himmeln“), das besagt 

hier: „von Gott“, wie denn das „aufgefahren gen Himmel“ sofort in eins gesetzt wird mit der 

Erhöhung „zur Rechten des Vaters“. Jenes „Gott von Gott“, das den Sohn in seiner wesenhaf-

ten Gottheit bezeugte, hält sich hier durch in dem „Gott von Gott her“! Es ist nicht ein räumli-

ches „oben“, sondern jene „Höhe“, die durch Gott selbst bestimmt ist, wie die Tiefe nicht eine 

in Metern meßbare Tiefe ist, sondern die Tiefe als „Ort“ der Verlorenheit in Sünde, Schuld 

 
28 Das „naive“ Weltbild ist als solches keineswegs schon „mythologisch“! Unsagbar ist die Verwirrung, die in 

unseren Tagen mit der Vermischung und Verwechslung von beidem angerichtet ist. „Mythologisch“ ist die Syn-

these von Gott und Welt, wie sie denn im archaischen Mythos als eine „Geschichte“ erzählt wird. Mythologisch 

ist die Vergötterung der Gestirne ebenso wie die Vorstellung der Nymphe im Baum, der Najade im Quell. Wir 

wiesen schon darauf hin, daß mit dem Satz: „Gott schuf Himmel und Erde“ die wahre Entmythologisierung der 

Welt und ihrer Geschichte bereits vollzogen ist. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 33 05.06.2025 

und Verdammnis. Auch die biblischen Zeugen haben es mitsamt ihrer Verhaftung an ein nai-

ves Weltbild ja nicht ganz so primitiv gemeint, wie ein gewisses modernes, „weltanschauli-

ches“ Überlegenheitsgefühl es ihnen andichtet. Ihnen „wohnt“ Gott in dem Licht, da niemand 

zukommen kann, und der Abgrund der Gottverlassenheit ist ihnen nicht identisch mit der 

„Unterwelt“ als solcher. Das „von-oben-her“ im Sinne des Bekenntnisses bezeichnet „die 

göttliche Selbstbewegung“ (Emil Brunner) in der Freiheit des göttlichen Erbarmens, das bei, 

in und aus Gott selbst anhebt, durch nichts und niemand als durch Gott selbst bestimmt. 

Ja, es ist als die große Retter-Bewegung Gottes zu uns hin die Wendung der Deszendenz in 

der Kon-Deszendenz, in einer Zu-Neigung zu uns, die in einem Sich-gleich-machen mit uns 

ihr Geheimnis hat. Gottes Zuwendung als die Bewegung seiner Liebe, — das ist die Wahrheit, 

die das Bekenntnis weist. Sie will im Gegensatz zu jener Hin-wendung erkannt sein, die das 

Wesen aller religiösen Sehnsucht kennzeichnet. Die in den Religionen der Menschheit pulsie-

rende Bewegung ist die der Aszendenz, die des Aufsteigens und des Übersteigens alles Sicht-

baren und Denkbaren, Vorstellbaren und Fühlbaren, wie sie in der mystischen Religiosität ih-

ren letzten, sublimen Ausdruck findet. Man lese jenes denkwürdige Kapitel in den Confessio-

nes Augustini (das X.), in dem er Himmel und Erde auf seiner Suche nach Gott befragt, um 

dann das Geheimnis seines Selbst (der „memoria“) zu durchforschen, zuletzt aber alles hinter 

sich und unter sich zu lassen in der Hin-wendung zu dem Gott, der über allem ist. Für Augus-

tin ist diese Hin-wendung zutiefst begründet in der Deszendenz Gottes, eben in dem Christus, 

in welchem der Gott zu uns hinabstieg, der uns geschaffen hat zu ihm hin, und der in der De-

mut des zu uns herabgestiegenen Retters sich unser erbarmt. 

Nicht in der religiösen Selbsterhebung des Menschen liegt die Möglichkeit der Rettung, son-

dern allein und ausschließlich in der Selbst- Erniedrigung Gottes in dem zu uns herabsteigen-

den, Mensch werdenden Gottessohn. Es ist eben nicht so zu verstehen, wie es der Synergis-

mus im Zusammenwirken von Gottes Gnade und menschlichem „Werk“, menschlicher Sehn-

sucht und ihren Opfern, immer wieder wähnte, nämlich als ob die göttliche Bewegung von 

oben her und eine Bewegung des Menschen von unten her zueinander hin strebten, um sich zu 

begegnen und zu vereinen. Gottes „von-oben-her“ hat keine Entsprechung! Die göttliche 

„Selbst-Bewegung“ ist reines Erbarmen. Die Richtung, in der Gott den Menschen vorfindet, 

ist noch in der religiösen Sehnsucht die der Sucht, jener „amor sui ipsius“, jene Selbst-Liebe, 

die Luther in der Wurzel angriff, — angegriffen sah im Licht der Gnade. Die große Retter-

Bewegung ist die der Agape, der göttlichen Liebe, die „nicht das ihre sucht“ (I. Kor. 13, 5), 

die nicht um eines Wertes willen und nicht um der „Gegenliebe“ willen liebt, sondern in und 

aus der Grundlosigkeit ihres Erbarmens. Gerade als die göttliche Selbst-Bewegung in der 

Deszendenz und Kondeszendenz des reinen Erbarmens ist sie die Bewegung der Agape im 

Gegensatz zu der Aszendenz des Eros in seiner von Stufe zu Stufe transzendierenden Sehn-

sucht. 

Diese Freiheit, diese in nichts als in sich selbst gegründete Grundlosigkeit der Herablassung 

Gottes manifestiert sich in dem „um uns Menschen und um unserer Seligkeit willen, propter 

nos homines et propter nostram salutem, δι' ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν 

σωτηρίαν“. Also nicht um seinetwillen, nicht aus so etwas wie einem innergöttlichem Bedür-

fen heraus, nicht um einer Selbstdarstellung oder gar Selbstverwirklichung seines Wesens wil-

len geht Gott in dem Sohn diesen Weg. Es handelt sich gerade nicht um die „Phänomenologie 

des Geistes“ (Hegel), der die Geschichte seiner Selbstentfremdung durch Natur und Ge-

schichte durchläuft in der Heimkehr zu sich selbst, wie sie in dem ihn erkennenden Geist zum 

Ziele kommt. Das „um unsertwillen“ besagt die ganze Unbegreiflichkeit des göttlichen Erbar-

mens, – geht es doch um die Rettung seiner Feinde, um das Heil der Sünder. Es ist ja auch 

nicht etwa so zu verstehen, als ob Gott sich des verlorenen Geschöpfes hätte erbarmen müs-

sen, um sich das göttliche Konzept sozusagen nicht verderben zu lassen, und also trotz 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 34 05.06.2025 

Sündenfall und Aufruhr sein einmal gesetztes Ziel zu erreichen. 

Gerade in der Freiheit seines Erbarmens ist jedes „muß“, jeder außergottliche oder innergöttli-

che — so töricht zu reden – Zwang, dem Gott unterworfen gewesen wäre, ausgeschlossen. 

Nein, wenn er um uns Menschen, ausgerechnet um dieser revolutionären, verblendeten, dum-

men, gleichgültigen, das Vertrauen und den Gehorsam, ja die Ehre Gott verweigernden Krea-

tur willen in die Tiefe, in ihre Tiefe hinab steigt, so ist dies das reine Wunder seiner Liebe. 

Warum kommt Gott nicht um der Tiere und der Pflanzen willen, warum nicht um all der auf-

seufzenden Kreatur willen (Röm. 8, 19-22)? Warum ist die Kreatur der „Nichtigkeit“ mitun-

terworfen, um im Zusammenhang mit der Rettung des Menschen „auf Hoffnung“ versiegelt 

zu sein? Ein „um Gottes willen“ wäre uns viel eher begreiflich als dieses „um des Menschen 

willen“, — und doch offenbart sich gerade in diesem „um uns Menschen willen“ die Göttlich-

keit des Gottes der Liebe. 

Καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν, 

et propter nostram salutem, 

„und umb unser Seligkeit willen“, – 

einen Augenblick möchte es fast als eine Wiederholung empfunden werden, wenn unser Text 

diese Aussage dem „umb uns Menschen willen“, hinzufügt. Es geht nicht nur um eine Unter-

streichung in der Wiederholung, sondern so recht eigentlich erst um die Rühmung des dem 

verlorenen Menschen zugewandten göttlichen Erbarmens. Wie wenig es sich hier um eine 

Synthese von Göttlichem und Menschlichem im Zeichen einer mystischen Verwandtschaft 

handelt, wird da gerade offenbar, wo es um die Rettung und das Heil geht.29 

Die rettende Gotteshand greift nach einem schlechthin Verlorenen. Sehr nachdenklich muß es 

machen, daß hier so etwas wie ein explizites Sündenbekenntnis nicht zu Worte kommt. Das 

Wort „Sünde“ begegnet erst in den Aussagen des dritten Artikels, und auch da ganz von Gol-

fes rettendem Handeln her (in der Taufe) bestimmt! Gerade du, wo die Theologie als Anthro-

pologie so gesprächig wurde, ja, wo sie oll genug eine Lehre von der Sünde der Erkenntnis 

des Heils vor- ordnete, preist das Bekenntnis nur den rettenden Zugriff Gottes. Nichts wäre 

verkehrter, als hierin etwa ein Nicht-ernst-nehmen der Sünde zu sehen, oder darin eine Zu-

rückstellung der „ethischen“ Verschuldung des Menschen hinter seiner Todverfallenheit (im 

Zeichen jener Sehnsucht nach Unsterblichkeit und Vergottung) zu suchen. Nein, die Retterbe-

wegung Gottes sagt schon alles! Die Verlorenheit des zu Rettenden ist so tief, so radikal und 

total, daß es dieser Rettung, dieses Retters bedarf. Kein Selbst-Verständnis und auch kein 

Selbst-Bekenntnis wird den Abgrund der Verlorenheit des an Gott schuldig gewordenen Sün-

ders erreichen. 

Von der Höhe des göttlichen Abstiegs her bemißt sich die Tiefe des Falles und der Verdamm-

nis, wie sie wiederum erst in der Tiefe aufgedeckt wird, in die der Sohn Gottes als einer von 

uns sich ausliefert, er, der an das Fluchholz des Kreuzes Geschlagene. Der Retter, in dessen 

Gericht der Mensch schlechterdings vergeht, Er allein ist es, der weiß, wie verloren das Ge-

schöpf ist, dessen Er, der Richter, sich als der Retter erbarmt, indem Er als der Fleischgewor-

dene den Fluch der dem Gericht verfallenen Existenz übernimmt. 

καὶ σαρκωθέντα ...  

et incarnatus est ... 

 
29 Das deutsche Wort „Seligkeit“ trifft das in dem Begriff der σωτηρία, der salus, Gemeinte nicht in der Einheit 

von Rettung und Heil, und auch nicht in der darin beschlossenen Ganzheit und Fülle der Erlösung. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 35 05.06.2025 

und leibhaftig worden ... 

Wir werden gut tun, die Gewalt dieser Aussage zunächst ohne ihre näheren Bestimmungen 

wirken zu lassen, wie sie dann mit dem Hinweis auf die Schöpfer-Tat des Heiligen Geistes 

und auf Maria, die Jungfrau, als das menschliche Werkzeug Gottes sofort zur Stelle sind. Et 

incarnatus est, und er wurde Fleisch, — der lateinische Text gibt am besten den lapidaren 

Charakter der fundamentalen Bekenntnis- Aussage wieder. Der originale griechische Text hat 

aber nicht nur den Vorzug der unmittelbaren Nähe zum Wortlaut von Johannes 1, 14 (ὁ λόγος 

σὰρξ ἐγένετο, „das Wort ward Fleisch“), sondern hält den personalen Bezug aller dieser 

Glaubens-Aussagen am reinsten durch. „Er wurde Fleisch“, das ist gewiß die Bezeugung des 

Tat-Ereignisses? dessen Subjekt er, der Gottessohn ist. Der griechische Wortlaut ... „den 

Fleisch-gewordenen“ steht aber noch im unmittelbaren Bezug zu dem: „Ich glaube an den ei-

nen Herrn Jesus Christus“, — eben an ihn als den Fleischgewordenen. Der griechische Text 

verwehrt also am strengsten die Loslösung des Ereignisses (als eines supranaturalen „Mira-

kels“) von der Person dessen, der selbst das Wunder der Weihnacht ist. 

Aber was heißt das: Er wurde Fleisch? Was ist das Geheimnis seiner Person als des Fleischge-

wordenen? Gerade hier wird es geboten sein, auf den Text der Schrift selbst zurückzugehen, 

auf dem das Bekenntnis basiert, und dessen Wortlaut hier unmittelbar zur Stelle ist. Da lesen 

wir im 14. Vers des 1. Kapitels des Johannes- Evangeliums als in dem Beziehungszentrum 

des ganzen „Prologs“: „καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο“, „und das Wort ward Fleisch“. Was heißt 

hier „Fleisch“? Nun, „Fleisch“ meint hier selbstverständlich nicht nur Haut und Sehnen und 

Knochen, nicht nur den Menschen in seiner „somatisch“ bestimmten Leiblichkeit. „Fleisch“, 

das zielt auch nicht nur auf den Menschen in seiner physisch-psychischen Struktur. Vor allem 

will es nicht innerhalb jenes vom Griechentum her so wirksam gewordenen Dualismus zwi-

schen einem niederen, sinnlich der Materie verhafteten Triebwesen und einem „Geist“-wesen, 

die im Menschen miteinander streiten, verstanden sein. Es geht ja nicht um den Gegensatz 

zwischen einem niederen und einem höheren Selbst, auch nicht zwischen dem empirischen 

und dem „intelligiblen“ Ich. „Fleisch“, das meint den totus homo, den ganzen Menschen, aber 

unter dem Fluch der Pervertierung seiner Existenz. „Fleisch“, das ist die Existenz des Rebel-

len gegen Gott, des in der Absonderung von Gott und dem Mitmenschen auf sich selbst ver-

krümmten Menschen, dessen Aufruhr gegen Gott gerade aus der Zitadelle jenes „höheren 

Selbst“ sich erhebt. „Fleisch“ ist durchaus auch und noch der moralisch-religiöse Mensch. 

„Fleisch“, das ist der Mensch des Undanks und des Unglaubens, der Gottes-Verachtung und 

der Sucht, die in allem sich selber sucht und meint. 

Aber wie nun? Uns muß der Atem stocken. Soll der Satz von der Fleischwerdung wirklich das 

aussagen?! Wollen wir den Vätern des Bekenntnisses, ja, schon dem biblischen Zeugen unter-

stellen, daß er die Sei bst-Verwandlung Gottes in einen menschlichen Aufrührer, die des Hei-

ligen und Herrlichen in einen Sünder gemeint hätte?! Wir müßten den abgründigen Satz des 

Paulus, daß Gott den von keiner Sünde Wissenden „für uns zur Sünde“ gemacht hat (2. Kor. 

5, 21), dahin verfälschen, daß Gott ihn zum „Sünder“ gemacht hätte. Wir müßten aus dem für 

uns zum Fluch Gewordenen (Gal. 3,13) einen Gott Verfluchenden machen. Wir müßten alles 

in der Wurzel verfälschen und das Geheimnis des „für uns“ verkennen und verleugnen, wenn 

wir den Satz von der „Fleischwerdung“ so lesen wollten. 

Wie denn aber?! Besagt er nur, daß der Sohn Gottes sich wie ein Mensch geboren werden ließ 

und damit menschliche „Natur“ zu seiner Natur machte? Geht es um die Annahme einer sozu-

sagen „neutralen“, von dem Fluch der perversen Entscheidung des gefallenen Menschen nicht 

berührten Menschlichkeit, ja, um die menschliche Natur in ihrer gottgewollten Reinheit und 

Vollkommenheit? Weist nicht sogar die dann folgende, fast wie eine Wiederholung wirkende 

Aussage: και ένανθρωπήσαντα, et homo factus est, „und wurde Mensch“, in die Richtung 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 36 05.06.2025 

dieses Verständnisses? Erhalten wir nicht, – wie in gewissen modernen, künstlerischen Ge-

staltungen des Gekreuzigten – ein gräßlich-grauenvolles Menschenbild an Stelle des in ihm 

wiederhergestellten Ebenbildes Gottes, wenn wir es nicht wagen, den Satz „er wurde Fleisch“ 

mit dem Satz „er wurde Mensch“ zu identifizieren?! 

Wir werden auf dem Grat der verwirrend-versuchlichen Fragen gar nicht behutsam und ehr-

fürchtig genug dem Wunder und seinem, alle Erkenntnis übersteigenden Geheimnis nachsin-

nen dürfen. Wenn anders der Sohn, und das heißt: in ihm Gott selbst hier das Subjekt ist und 

bleibt, dann ist die Selbst-Verwandlung in einen Sünder eben durch die Göttlichkeit Gottes 

ausgeschlossen. Dann ist die Menschheit des Menschgewordenen eben als die von Gott ange-

nommene Menschheit die wahre Menschheit des Menschen, wie ihn Gott der Schöpfer wollte. 

Das eigentliche Geheimnis, das Wunder im Wunder aber ist durch die Gestalt seiner wirkli-

chen Menschheit bestimmt, und das ist die dem Fluch unserer, der Sünde und dem Tod verfal-

lenen Menschheit sich preisgebende Menschheit des Incarnatus, des Fleisch-gewordenen. Ja, 

er wurde Fleisch, und so wurde er Mensch, einer von uns an unserer Stelle. Der Schöpfer Ge-

schöpf, ohne aufzuhören Schöpfer zu sein? Das allein wäre Wunder über alles uns Begreif-

bare hinaus! Aber dies: Der Heilige und Herrliche inexistent der dem Zorn Gottes verfallenen 

Existenz des abgefallenen und verlorenen Menschen, das ist das Wunder der Stellvertretung, 

in dem die Göttlichkeit des Allmächtigen, des Barmherzigen und Heiligen Gottes sich mani-

festiert und offenbart. Er wurde Fleisch, das heißt: Er trat an unsere Stelle, wahrlich nicht nur 

im Sinne eines Platz- oder Situationswechsels, sondern in der Tiefe jenes Existenztausches 

und „tröstlichen Wechsels“, den Luther predigte und lehrte. 

Das Wunder, in dessen, unserer Erkenntnis nicht ergründbare Tiefe das „incarnatus“ weist, 

will im ausschließlichen Gegensatz zum Mythos gesichtet werden. Der Mythos meint immer 

jene, für das Heidentum in allen seinen massiven oder sublimen Gestalten wesenhafte Ver-

menschlichung Gottes oder Vergöttlichung des Menschen. Ein Mythos der Stellvertretung 

wird immer der Qualität menschlichen – oder tierischen, ja pflanzlichen! — Leidens in seiner 

„Unschuld“ verhaftet sein. Das Wunder der Fleischwerdung aber ist das des reinen göttlichen 

Erbarmens über der jedes Erbarmens unwürdig gewordenen Kreatur, und zwar in der Über-

nahme der dem Gericht verfallenen Existenz dieser Kreatur durch den Creator selbst. Die Ge-

meinschaft zwischen Gott und Mensch in dem Gottmenschen will nicht verwechselt sein mit 

dem, was Kierkegaards Anti-Climacus als jene spekulative „tiefsinnige Augenverblendung“ 

einer Einheit von Gott und Mensch (Jenenser Ausgabe Bd. 9, 69), nämlich kraft der Idee einer 

solchen mystischen Verschmelzung, verspottet. Der Mittler zwischen Gott und Mensch will 

als „wahrhaftiger“ Gott und „wahrhaftiger Mensch“ in der einen Person des „Fleischgewor- 

denen“ bekannt sein. Wenn jenes Konzil von Chalcedon, auf dem unser Text zu neuer und die 

Zukunft bestimmender Anerkennung kam, zur Rechten sein ἀσυγχύτως, ἀτρέπτως (unver-

mischt und unverwandelt), zur Linken sein ἀδιαιρέτως, ἀχωρίστως (ungetrennt und unge-

schieden) stellte, dann als Wächterformeln vor dem zu respektierenden Geheimnis. Die Idee 

einer Verwandlung des Göttlichen in das Menschliche ist ebenso eine human-religiöse Mög-

lichkeit wie das Prinzip einer Trennung zwischen Gott und Mensch im Zeichen ihres unüber-

brückbaren Abstandes. Die Formeln des Chalcedonense sind nicht die Symptome spekulativer 

Hybris oder denn einer sich hinter Paradoxe flüchtenden Aporie, sondern sie stehen Wache 

vor dem Wunder gegenüber allen ideologischen oder mythologischen Zugriffen. Sie halten – 

im andern Bild zu reden – den Grat zwischen zwei Abgründen.30 

 
30 Die kritische Frage, die eben aus dem Konsens mit der Ehrfurcht vor dem Geheimnis an die Väter der Zwei-

Naturenlehre als einer Interpretation des Incarnatus zu richten wäre, ist nicht von einer Erkenntnistheorie her (der 

Kantischen!) unter dem Vorzeichen der Kategorie des „Religiösen“ (Schleiermacher) zu erheben, wie es im 19. 

Jahrhundert geschah. Vielmehr wird sie vom Text, von jener Bezeugung der Fleischwerdung her sich auf das 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 37 05.06.2025 

Bei dem allen muß klar sein, daß es kein „Zurück“ hinter die Wahrheit der Incarnatio, der 

„Fleischwerdung“ gibt, nämlich in dem Sinne nicht, daß etwa hinter einer „mythologischen“ 

Form die darin eigentlich gemeinte Wahrheit auf dem Wege der „Entmythologisierung“ zu 

erhellen wäre. „Hinter“ dem Zeugnis von der Fleischwerdung ist nur der Incarnatus selbst, — 

„hinter“ dem Incarnatus nur die Tiefen der Gottheit. Aber was sagen wir: „hinter“?! In dem 

Incarnatus sind die „Tiefen der Gottheit“ gegenwärtig, und sie sind es in den Tiefen der von 

ihm angenommenen Menschheit, ja, des Todes und der Hölle. Der Satz „er trat an unsere 

Stelle“ bezeugt ihn, den an unsere Stelle Getretenen, selbst. Darum will er nicht etwa als Aus-

druck für eine andere Wahrheit als eben die seiner Stellvertretung gehört sein, und die Verhei-

ßung leuchtet eben da, wo wir in der Respektierung des Geheimnisses dem Wunder der Stell-

vertretung nachsinnen dürfen. So gerade, und so allein wird die nicht nur an der Höhe, son-

dern in der Tiefe scheiternde Erkenntnis Doxologie, Anbetung sein. 

Das gilt es durchzuhalten, wenn wir nunmehr das Bekenntnis zu dem Fleischgewordenen in 

seiner Konkretheit nachzuvollziehen suchen, die uns das „incarnatus est“ in einem Atem aus-

sprechen läßt mit dem: 

ἐκ Πνεύματος Ἁγίου καὶ Μαρίας τῆς Παρθένου ... 

de spiritu sancto ex Maria virgine ... 

durch den heiligen Geist von der Jungfrauen Maria ... 

Das, was uns die gewonnene Erkenntnis hier „durchhalten“ läßt, ist die sich durchhaltende 

„Bewegung von oben her“. Das nämlich ist die Substanz der dem Rationalismus so anstößi-

gen und unannehmbaren Aussagen, die das Wunder der Weihnacht vom Heiligen Geist her 

aus Maria der Jungfrau bezeugen. Auf die Frage nach dem Woher der Geburt dieses Men-

schenkindes, zu dem der Sohn Gottes sich machte, antwortet das Bekenntnis mit dem eindeu-

tigen: von Gott, allein von Gott her! Der lateinische Text mit seinem de spiritu sancto, und 

auch der deutsche mit seinem „durch“ den heiligen Geist bringt das noch unmißverständlicher 

zum Ausdruck als der griechische Wortlaut. Der Sinn ist in jeder Sprachgestalt derselbe: 

durch die Schöpfertat des allmächtigen Gottes selbst ist die Menschheit dessen, in dem Gott 

Mensch wurde, in ihr Sein und Wesen gerufen. Die Ek-sistenz, die Ent-stehung dieses Men-

schen ist nicht von unten, sondern, gerade ihrem Ur-sprung her, allein von oben zu verstehen, 

allein als das Wunder der Kondeszendenz Gottes. Jawohl, durch das in Dienst genommene 

menschliche Werkzeug in seinem genealogischen Zusammenhang: „aus Maria der Jungfrau“. 

Dabei hat die Betonung der Jungfräulichkeit31 ursprünglich und wesentlich die Funktion der 

Unterstreichung jenes de spiritu sancto, das die Väter dann als ein „de potentiale“ bezeichne-

ten, als ein die Allmacht Gottes avisierendes „von her“ und „durch“. 

Es geht hier gerade nicht um einen „Mythos“, wie er in den Metamorphosen des Ovid zu le-

sen steht, nicht um die Begattung eines menschlichen Weibes durch den Gott, aus der dann 

 
„Vorverständnis“ richten, das die Theologen der alten Kirche mit der göttlichen und der menschlichen Natur wie 

mit bekannten Größen umgehen ließ. Gerade im Blick darauf könnte man fragen, ob sie das Mysterium der 

Fleischwerdung in seiner paradoxal versiegelten Tiefe respektiert, und es nicht doch im Schema der „Mensch-

werdung“ interpretiert haben, anstatt umgekehrt die Menschwerdung im Abgrund der Fleischwerdung zu beden-

ken. 
31 Wir werden uns dabei nicht zu verhehlen brauchen, daß für die Mönchstheologen des 4. und 5. Jahrhunderts 

die Virginität bereits eine ethische Qualifizierung bezeichnete, die denn den Weg zu der verhängnisvollen Inan-

spruchnahme der ursprünglich christologischen Aussage für den Siegeszug der „Mariologie“ vollends frei gab. 

Wenn das Ephesinum (431) Maria als die θεοτόκος, als die „Gottesgebärerin“ bekannte, so wehrte das Konzil 

damit die Vorstellung ab, als ob ein von einem menschlichen Weibe geborener Mensch erst zum Gott avanciert 

wäre. Aber schon die das Konzil umlagernden Mönchshaufen verschmolzen die „christologische“ Formel mit 

der „mariologischen“ Vorstellung, die dem Kult der Muttergottheit („Groß ist die Diana der Epheser!“ Apg. 19, 

28) nur zu tief verhaftet war. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 38 05.06.2025 

die Geburt eines Halbgottes und Heros der Menschheit resultierte. Es geht nicht um eine Syn-

these von Göttlichem und Menschlichem im Zeichen jener „Metamorphosen“, jener Verwand-

lungen, die sich im tief heidnischen Gegensatz zu dem Wunder der Fleischwerdung Gottes 

darstellen. Hier geht es vielmehr darum, daß der Ursprung dessen, den das Bekenntnis von 

Chalcedon als „Deum verum et hominem verum“, als „wahrhaftigen Gott und wahrhaftigen 

Menschen“ bezeugt, wahrhaft göttlich und seine Geburt wahrhaft menschlich bestimmt ist. 

Die Antwort auf die Frage nach seiner Person und die Antwort auf die Frage nach seiner Ek-

sistenz sind in der tiefsten Entsprechung zueinander.32 

Es handelt sich nicht um eine mirakulöse Beweisstütze für den Glauben, der auf solche Krü-

cken lieber verzichten sollte, sondern um eine Entsprechung, die das Wunder (durch den Hei-

ligen Geist) und das Zeichen (aus Maria der Jungfrau) mit- und ineinander setzt, so aber, daß 

das „Zeichen“ allein vom „Wunder“ her gegründet ist.33 

Demgegenüber will es wenig überzeugend wirken, wenn, wie es etwa Emil Brunner getan hat, 

eine Menschwerdung Gottes nun doch aus Mannessamen und Weibesschoß als das größere 

Wunder, dem der Glaube als Glaube entspräche, postuliert wird. Ist es nicht faktisch doch 

mehr der Respekt vor dem biologisch Unmöglichen, der hier die Konzeption bestimmt? Was 

aber das biologisch Unmögliche betrifft, – gälte es nicht gerade hier, in aller Tapferkeit des 

Glaubens, einem solchen Axiom zu widerstehen, nach dem für Gott nun doch das Unmögli-

che unmöglich wäre?! Steht nicht der im Zentrum des Evangeliums leuchtende Satz von der 

Auferweckung des Gekreuzigten im Zeichen des biologisch Unmöglichen? Weht aber nicht 

schon im Wunder der Weihnacht „Auferstehungsluft“?! Dabei geht es auch nicht um das 

„Für-wahr-halten“ eines supranaturalen Faktums, sondern in der Respektierung des Geheim-

nisses um das Wunder, als das Er selbst in den Aussagen des Bekenntnisses bezeugt wird. 

„Ich glaube an ...“ den durch den Heiligen Geist aus Maria der Jungfrau Fleischgewordenen, 

an den Mensch-gewordenen Gottessohn. Der doxologische Bekenntnissatz respektiert die 

Tiefe des Geheimnisses der Offenbarung Gottes. Gerade darum kann und darf er nach- und 

mitvollzogen werden. Wir folgen nur der großen Retter-Bewegung von oben her, wenn wir 

ihn einmünden lassen in das bereits ihn füllende: 

καὶ ἐνανθρωπήσαντα ... 

et homo factus est ... 

und Mensch worden... 

„Und wurde Mensch“, – wer vermöchte den Satz auch nur so zu hören, daß in seinem Gehör 

der unendliche Nach-hall und Wider-hall zur Stelle wäre, den er erzeugte, — ein Widerhall, 

der noch in der Empörung wider die Wahrheit für die Wahrheit – wider Willen — Zeugnis ab-

legen muß?! Von dem Geschehen an, das es bezeugt, hat dieses Wort „Mensch“ einen ande-

ren Klang, eine neue Bedeutung, einen vordem unbekannten Inhalt erhalten. Das Verständnis, 

das der Mensch von sich selber hatte oder je von neuem hat, wurde und wird in das neue 

 
32 Wir verweisen in diesem Zusammenhang auf den Satz des Johannes von Damascus von der „Anhypostasie“ 

bzw. der „Enhypostasie“ der Menschheit Jesu Christi. Wenn Johannes lehrt, daß der Gottmensch als Mensch 

keine eigene Hypostase, keinen eigenen Subsistenzgrund habe, sondern sein Persongrund in und mit dem göttli-

chen Subjekt des Logos gegeben sei, so sagt er, modern ausgedrückt: dieser Mensch Jesus hat seine Ek-sistenz 

allein aus und von dem Gott her, der in ihm Mensch wurde. Sein menschlicher Ursprung und damit sein Person-

geheimnis ist allein von Gott her, und so denn zu Gott hin zu verstehen. So gerade kann er der sein, der als der 

unserer Existenz inexistent Gewordene an unsere Stelle trat. Die Exegese des Geheimnisses der Person des Mitt-

lers ist zugleich eine Interpretation der Aussage: „durch den Heiligen Geist aus Maria der Jungfrau“. 
33 Wir erinnern hier an Karl Barths Interpretation des Wunders der Weihnacht, insbesondere an seine (K. D. I., 2 

S. 187 ff.) Unterstreichung des Geheimnisses, wie sie in Bezug auf das Wunder in der Aussage: „aus Maria der 

Jungfrau“ vollzogen wird. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 39 05.06.2025 

Verständnis verschlungen, das Gott vom Menschen hat und offenbart. Was sagen wir: „neues 

Verständnis“?! „Und wurde Mensch“, – der Satz will in der Selbst-aussprache Gottes gehört 

sein, in der Tat des Sprechers, der selber das Wort ist, in und mit dessen Fleischwerdung die 

Menschwerdung Ereignis wurde. Gott wurde Mensch, das besagt nicht nur die Wieder-Entde-

ckung, sondern die Neuschöpfung des Menschen. Wenn die erste „Entdeckung“ des Men-

schen als die Gottes-Entdeckung identisch ist mit der Erschaffung des Menschen, so ereignet 

sich seine „Wieder-Entdeckung“ ebenfalls als Gottes-Entdeckung, deren Subjekt der Schöpfer 

als der Versöhner und Erlöser ist. 

Das ist die nur von der allmächtigen Barmherzigkeit und der barmherzigen Allmacht Gottes 

her zu verstehende Antwort Gottes auf die Frage des Menschengeschlechts, die Gott trotz ih-

rer Pervertierung und Selbstverkrümmung als die Frage an ihn, als seine Frage annahm und 

aufnahm. Der Mensch fragte nach Gott und fragte in der Verfehlung der Gottes-Richtung zu-

letzt doch immer wieder nach sich selbst. Der Mensch suchte Gott auf tausend Wegen seiner 

Religiosität und blieb doch dem unheimlichen Trugzirkel verhaftet, innerhalb dessen er wer-

den will wie Gott, – der Mensch des „eritis sicut deus“. Gott aber sucht und findet den Men-

schen, indem Er, der Sohn, Mensch wird. Die Menschwerdung Gottes ist die Heimsuchung 

des Menschen durch Gott und zu Gott. Indem Gott der Sohn Mensch, dieser Mensch wird, er-

eignet sich in Kraft der Stellvertretung die zweite Menschwerdung des Menschen. Als der 

Mensch Gottes wird er wieder die antwortende Kreatur, zu der er von seinem Schöpfer ge-

schaffen, privilegiert und bestimmt war. 

Aber wir werden mit diesen Sätzen, die doch auch nur solch ein „Wider-hall“ des in eine un-

begreifliche Tiefe und Höhe weisenden Satzes von der Menschwerdung Gottes sind, sofort zu 

konkreten Erkenntnissen der Wahrheit gerufen, auf die wir in der Erkenntnis des Glaubens 

antworten dürfen, auch wenn diese Antwort in der scheiternden Erkenntnis Stückwerk bleibt. 

Das erste muß die Unterstreichung des Wunders von oben her in seiner Einmaligkeit und Ein-

zigkeit sein. Die Inkarnation, das Tatereignis der Menschwerdung Gottes will in dem, jede 

Wiederholung, jeden Plural ausschließenden göttlichen Singular respektiert sein. Eine Idee — 

ein Mythos! — der Menschwerdung eines Gottes oder eines Göttlichen ermöglicht, ja fordert 

den Plural. Die indische Lehre von den Incarnationen der Gottheit bringt das geradezu klas-

sisch zum Ausdruck. Will man diese „Wahrheit“ „entmythologisiert“, im rational-begriffli-

chen Gewände haben, so höre man – falls man nicht vorzieht im Raum indischer Religions-

philosophie zu bleiben das berühmt-berüchtigte Wort von David Friedrich Strauß von der 

Idee, die es nicht liebte, zu „geizen“ und sich nur in ein Exemplar auszuschütten! Gerade 

diese Selbst-„ausschüttung“, nein: diese Selbst-Vergegenwärtigung, Selbst-Mitteilung und -

Erschließung Gottes in diesem Einen, in dem Gott Mensch wird, ist es, die den christologi-

schen Singular von jedem ideologischen bzw. mythologischen Plural scheidet. Alles, was von 

der durch ihn und in ihm erschlossenen und geschenkten Gnaden-Teilhabe des Menschen an 

Gott, seinem Frieden, seinem Leben und seiner Seligkeit zu sagen ist, gründet in der Einma-

ligkeit und Einzigkeit der Menschwerdung Gottes. 

Wir hatten schon — in der Abwehr der heidnischen Selbst-Vergötzung des Menschen — zu 

bedenken, daß hier nicht etwa ein Mensch Gott wird, nicht ein Ideal-Mensch – kraft einer Ur-

Verwandtschaft von Göttlichem und Menschlichem — zum „Gott“ avanciert. Alle solche, von 

der religiösen Sehnsucht gedichteten Avancements sind zutiefst und zuhöchst Gotteslästerung. 

Nein: Gott, der Sohn, wird dieser Mensch, dieser Jesus von Nazareth. Die Menschwerdung 

ereignet sich in und mit der durch den Heiligen Geist in ihr Sein und Wesen gerufenen 

Menschheit dieses Menschenkindes. Damit aber, — und das hat östliche Christologie in be-

sonderer Weise unterstrichen — „nahm“ Gott „Menschheit an“, in und mit der menschlichen 

„Natur“ die Menschheit aller Menschen! Indem die Annahme der Menschheit in der 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 40 05.06.2025 

Menschwerdung erfolgt, ist das „Für uns“ in Kraft, ist das Mysterium der Stellvertretung zur 

Stelle. Es ist ja auch nicht etwa so zu verstehen, als ob der Menschgewordene·dann erst, etwa 

in der Sündertaufe, der er sich durch Johannes, unterzieht, und vollends am Kreuz an unsere 

Stelle trat; sondern als der Menschgewordene steht er bereits an unserer Stelle, wie wir es in 

der Exegese des Incarnatus zu bedenken hatten. Indem der, Allmächtige, Barmherzige und 

Heilige seine Gottheit so offenbart, offenbart er die Menschlichkeit des Menschen, in der von 

ihm angenommenen Menschheit unsere Menschheit. Das ist der göttliche Humanismus, der 

eben nicht ein „Ismus“ ist, der sich nicht als eine alles krönende Variation zu den tausend Va-

riationen des humanistischen Themas darstellt, wie es in seiner griechischen oder indischen 

Fragestellung, seinen antiken oder modernen Gestalten aufklingt. In der humanitas Dei, der 

Menschheit des Menschgewordenen Gottessohnes ist die humanitas hominis, die Menschheit 

des Menschen, an dessen Stelle er trat, einbeschlossen, um so den neuen Menschen Gottes 

heraufzuführen, der wir durch und in dem für uns Mensch-gewordenen sein dürfen und sollen. 

Noch aber werden wir das Geheimnis in einer Gegenbewegung zu umkreisen haben, die in 

dem Gesagten zwar längst zur Stelle war, aber gerade hier von neuem bedacht sein will. Der 

Satz von der Menschwerdung Gottes besagt nämlich ebenso die Selbst-Erniedrigung des Gott-

menschen wie die Erhöhung des Menschen durch Gott. Die Selbst-Erniedrigung, wie sie in 

der Selbst-Entäußerung (Phil. 2, 5 ff.) gründet, ist mit der Menschwerdung als Fleischwer-

dung gesetzt. Der Weg des Gehorsams bis in die Tiefe des Todes am Fluchholz wird ja unter 

dem Vorzeichen der Stellvertretung in der Selbst-Erniedrigung durchschritten und durchlitten. 

Gerade in der Annahme der Menschheit widerfährt ihr aber eine Auf-nahme zur Teilhabe an 

der Wesensherrlichkeit des Sohnes Gottes. In der Auferweckung des Gekreuzigten kommt die 

in der Incarnation schon beschlossene Aufnahme zu ihrem Ziel. In Kraft der Selbst-Erniedri-

gung des Gottmenschen als des Fleischgewordenen wird die in ihr bereits beschlossene, aber 

tief verborgene Erhöhung des Menschen offenbar und manifest. 

Ja, darin ist bereits jener kommende Mensch zur Stelle, der in und mit der Herrlichkeitsepipha-

nie des Kommenden Christus in seinem neuen Sein und Wesen herauf geführt werden wird. 

In dem Satz „Gott wurde Mensch“ leuchtet kraft der tiefsten Kondeszendenz Gottes als des 

Fleischgewordenen die überschwengliche Verheißung über dem Menschen, dessen Zukunft 

der Kommende selbst sein wird. In dem Wunder der Menschwerdung Gottes ist nicht nur der 

Ursprung und das Wesen, sondern auch die Bestimmung und das Ziel zur Stelle — im Gegen-

satz zu jedem anthropologischen Selbstverständnis – der Mensch als der Mensch des göttli-

chen Ebenbildes, als der Mensch Gottes. 

Das Licht, das hier von der Auferstehung her leuchtet, und uns die bereits in der Incarnation 

beschlossene Verheißung hörbar macht, darf von uns aber nicht dazu mißbraucht werden, um 

den Menschen, auf dessen unsägliche Knechtsgestalt das „ecce homo“ weist, nun doch mit ei-

nem jener Idealbilder zu vertauschen, die wir meinten, mit seinem Namen, dem Namen dieses 

Jesus von Nazareth, etikettieren zu können. Ja, in diesem Licht wird er uns nicht einmal ver-

wechselbar sein mit jenen Opfern der Unmenschlichkeit, die nicht zuletzt auf den Altären der 

„Ismen“, der Menschenbilder und Götterbilder, geopfert wurden, – so wahr er in der tiefsten 

Solidarität mit ihnen auch an die Stelle ihrer Mörder getreten ist. Ein Zeitalter der Unmensch-

lichkeit wie das unsere, das den traurigen Ruhm geltend machen kann, alle vergangenen Epo-

chen in Menschen-Opfern en masse zu überbieten, möchte ja versucht sein, in ihm, von dem 

wir reden, eine Gestalt aus den Totenhäusern, den Konzentrationslagern und Gasöfen des 20. 

Jahrhunderts wiederzuerkennen. Aber ob er sich schon zu ihnen stellt, wie keiner außer ihm es 

vermag, so läßt sich seine „Solidarität“ mit den „Erniedrigten und Beleidigten“ (Dostojewski) 

auch nicht auf den Nenner des menschlichen Mitleidens bringen, — seine Solidarität mit der 

Hölle der Gemordeten und der Hölle der Henker. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 41 05.06.2025 

So wahr er immer von neuem zum Kronzeugen für alle erdenklichen „Ismen“ menschlichen 

Selbstverständnisses angerufen worden ist, so wahr gibt er sich dem direkten Zugriff nicht 

preis, und er weiß sein Geheimnis gegenüber allen Versuchen zu wahren, ihn im „Bilde“ 

menschlicher Ideen und Ideale Gestalt gewinnen lassen zu wollen. Seine Gestalt ist die des-

sen, von dem der Prophet sagt, daß er „keine Gestalt noch Schöne“ (Jes. 53, 2) hatte. Seine 

„Knechtsgestalt“, – das ist eben nicht die sein Wesen unmittelbar zur Erscheinung bringende 

Gestalt, sondern die Nicht-Gestalt, die seine Herrlichkeit, gerade auch die Teilhabe seiner 

Menschheit an der göttlichen Wesensherrlichkeit, zutiefst verhüllt. Das „ecce homo“ weist auf 

eine Gestalt, vor der man das Angesicht nur noch verhüllen kann, auf den Menschen, dem das 

Mensch-sein abgesprochen ist, den schlechthin Preisgegebenen und Ausgestoßenen, auf „das 

Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird“ (Jes. 53,7), und zwar als das Opfer, auf das unser 

aller Sünde geworfen wurde (V. 6). 

Haben wir damit den Bereich des in dem Satz von der Menschwerdung Ausgesagten schon 

überschritten? Die Gegenfrage muß lauten: Können wir diesen Satz im Zeichen der Fleisch-

werdung eigentlich hören, ohne das „ecce homo“ schon im Ohr zu haben, das ja gerade auf 

den für uns zur Sünde Gemachten (2. Kor. 5, 21) zeigt? Es muß uns sehr nachdenklich ma-

chen, daß im Nicaenum – wie im Apostolicum – so etwas wie ein „Leben Jesu“ nicht nachge-

zeichnet wird. Das werden wir zwar gewiß nicht so deuten dürfen, als ob das Zeugnis von Je-

sus von Nazareth als dem Mann „von Gott an euch erwiesen durch Machttaten, Wunder und 

Zeichen, die Gott durch ihn mitten unter euch tat“ (Apg. 2, 22), für den Glauben im Sinne des 

Bekenntnisses ohne Bedeutung wäre. Die Pfeilspitze zielt aber sofort auf ihn, den für uns Ge-

kreuzigten als den Auf erstandenen! Nicht ein „Leben Jesu“ – im Sinne eines darin verwirk-

lichten, urbildlich sich darstellenden religiös-ethischen Ideals — wird hier als unsere Rettung 

bezeugt, sondern sein Tod, und allein durch seinen Tod sein Leben als unser Leben. Das be-

deutsame Schweigen von seinem „Lebensweg“ manifestiert diesen seinen Weg als den Todes-

weg dessen, der schon in und mit seiner Fleischwerdung unsern dem Todesfluch der Sünde 

verfallenen Weg zu seinem Weg gemacht hat. Der Incarnatus „mußte“, so wahr es es von 

Ewigkeit her -wollte, der Crucificus werden. So schließt sich an den Satz von der Menschwer-

dung mit erschütternder Konsequenz das Wort an, das schwerer wiegt als Himmel und Erde, 

ja, als Sünde, Tod und Hölle: 

σταυρωθέντα ... 

crucifixus ... 

gekreuzigt ... 

Haben wir noch im Ohr die hohen, geheimnisschweren Worte, die ihn als den bezeugen, der 

er in seiner ursprünglichen, wesensmäßigen Gottheit ist: „Gott von Gott, Licht vom Licht...“?! 

Und nun von Ihm, demselben, dieses „gekreuzigt“! Ein gekreuzigter Mensch, selbst das ist 

dem Mitleid nur in der Distanz des historischen Berichtes ertragbar, – es sei denn, daß die Un-

menschlichkeit, die sich im „rationalen“ Raffinement der Todesquälerei manifestiert, in einer 

sadistischen Neugier sich spiegelte. Wenn nun aber die Qualität und das Gewicht des Erlitte-

nen bestimmt wird durch das leidende Subjekt, so ist das schlechthin Ungeheuerliche zur 

Stelle, wo Gott das Subjekt, oder sollen wir sagen: das Objekt zu diesem „gekreuzigt“ wurde. 

Ist dies das eine, was von der Geschichte Gottes zu sagen ist, konzentriert sich zuletzt alles 

auf dieses Schauerlich-Blasphemische: „gekreuzigt“? Mag die fromme Patina kirchlicher Ge-

wöhnung, mag die perverse Kälte wissenschaftlicher Objektivität es tausendmal zuwege brin-

gen, dieses Wort „gekreuzigt“ wie eine in den allgemeinen Umlauf gebrachte Münze zu be-

handeln, — dem Hörenden, dem wie zum ersten Male Hörenden wird der Himmel und Erde 

durchdringende, die Gräber aufbrechende Schrei jede Sprache und wahrhaftig auch alle Theo-

logie scheitern lassen an diesem einen: Gott-gekreuzigt! Den ganzen Lobpreis der Herrlichkeit 

Gottes in allen seinen Herrlichkeiten, die Rühmung des Schöpfers und Gebers aller guten 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 42 05.06.2025 

Gaben in allen der Kreatur unaufhörlich erwiesenen Wohltaten, die jedes Gehör sprengende 

Doxologie im Ohr, — und dann als die Antwort des Menschengeschlechts das eine „kreu-

zige“! Nicht erst im Denken und in der Sprache, sondern bereits im Gehör scheitern wir, wenn 

uns das Subjekt aller Subjekte als das Objekt der Kreuzigung bezeugt wird. 

Wenn Augustinus in Bezug auf das innertrinitarische Geheimnis von dem Unaussagbaren 

sprach nach der Weise „ne taceretur“, so wird dieses: „auf daß es nicht verschwiegen werde“, 

auch das Vorzeichen sein müssen bei dem Versuch, von dem Geheimnis des Kreuzes zu re-

den. Nicht nur in der Höhe, sondern gerade auch in der Tiefe werden wir nur bekennend be-

denken dürfen, was nicht ausgesagt werden kann. „Seid stille, und erkennet, daß ich Gott bin“ 

(Ps. 46, 11 in Luthers Übersetzung), – dazu werden wir gerufen, wenn wir nunmehr den gan-

zen Wortlaut der Aussage vernehmen, aus der wir zunächst nur das eine Wort „gekreuzigt“ 

herauslösten. 

σταυρωθέντα τε ὑπὲρ ἡμῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου, καὶ παθόντα καὶ ταφέντα ... 

crucifixus etiam pro nobis sub Pontio Pilato, passus et sepultus est ... 

auch für uns gekreuzigt unter Pontio Pilato, gelitten und begraben ... 

Für uns, — das erst eröffnet die Tiefe des Geheimnisses, darin erst ist der Ursprung und die 

Substanz des Kreuzesgeschehens als Liebestat Gottes zur Stelle. Wenn wir das „gekreuzigt“ 

einen Augenblick lang in seiner nackten Ungeheuerlichkeit hörten, so würden wir uns doch 

im Entsetzen verhört haben, wenn wir auch nur einen Augenblick lang das „für uns“ vergä-

ßen. Als der Gott für uns wurde er ja der Gekreuzigte. Ja, aus den ewigen Tiefen seines Für-

uns-seins machte er sich selbst in dem Incarnatus zu dem Crucifixus, zu dem für uns Gekreu-

zigten. 

Ehe wir dem aber nachsinnen, werden wir gleichsam von außen her uns dieser Mitte zu nä-

hern versuchen, indem wir zunächst das 

ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου ... 

sub Pontio Pilato ... 

Unter Pontio Pilato ... 

bedenken. Erstaunlich, um nicht zu sagen: überaus befremdlich muß es ja anmuten, daß in 

solch einem Text überhaupt noch ein menschlicher Name erscheint, – ausgerechnet der dieses 

„Landpflegers“ Pontius Pilatus! Man stelle sich einen philosophischen Text vor, etwa aus der 

„Kritik der praktischen Vernunft“, da, wo Kant die Gottesidee als Postulat der praktischen 

Vernunft entfaltet, — und mitten darin den Namen des zeitgenössischen preußischen „Ober-

präsidenten“! Nun wird zwar Pilatus mit seiner Nennung im Bekenntnistext wahrlich nicht 

„Gegenstand“ des Glaubens. Aber daß der Christus Jesus, dem der Glaube als dem Herrn des 

Glaubens gilt, nicht die Namens-Chiffre für eine in ihrer Zeitlosigkeit „ewige“, Idee ist, daß er 

die geschichtliche Selbst-Offenbarung Gottes ist, das muß Pilatus wider Willen bezeugen. Er 

gehört der „Historizität“ der Geschichte zu, die doch als Heilsgeschichte, als die Rettungstat 

Gottes nicht historisch verifizierbar ist. 

Das ist aber nur die eine, die sozusagen allgemeine Bedeutung dieses „sub Pontio Pilato“ im 

Bekenntnis. Die konkrete Bedeutung ist mit dem Amt und der Funktion des Pilatus als Vertre-

ters der Staatsmacht, der „Obrigkeit“ gegeben. Der Herr über alle Herren, Mächte und Gewal-

ten, „der König der Könige“ (Offbg. 17,14 u. 19, 16) fällt ja nicht einem atheistischen Volks-

auflauf oder einer spontanen Aktion des Kirchenpöbels zum Opfer, sondern wird durch den 

legitimen Vertreter des Staates, in diesem Falle: der Besatzungsmacht, zum Verbrechertod 

verurteilt. In dem Gegenüber von Christus und Pilatus ist das Gegenüber von Gottesreich und 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 43 05.06.2025 

Menschen-Macht zur Stelle, aber eben einer dem Menschen zum Schutz von Recht und Frie-

den anvertrauten Macht. Im perversen Mißbrauch dieser dem Staat von Gott her (Röm. 13!) 

gegebenen Macht kommt es zu der Überantwortung dieses Unschuldigen an den von der „Kir-

che“ und ihren Hohenpriestern geforderten Kreuzestod. Die abgründige Tiefe des die gesamte 

Geschichte post Christum natum durchwaltenden Gegenübers von Kirche und Staat ist hierin 

bereits zur Stelle, auch ihr je von neuem realisiertes dämonisches Bündnis gegen den Gekreu-

zigten. Das „unter“ Pontius Pilatus bezeichnet zwar zunächst nur eine historische Situation; 

gleichzeitig schwingt darin aber die Umkehrung des Machtverhältnisses mit, daß nämlich der 

Herr der Herren unter die Macht eines Menschen als des Inhabers staatlicher Gewalt gegeben 

ist, – sich gegeben sein läßt. 

Wir betreten den inneren Kreis des Geschehens, das nur als die Tat des freien göttlichen Er-

barmens recht verstanden werden kann, wenn wir bedenken, daß die Verurteilung zum Kreu-

zestod ja nicht nur die zum Verbrechertod als solchem ist. Wohl kommt er zwischen zwei mit 

ihm hingerichtete Verbrecher zu hängen, – Er aber als der Eine in der Mitte, nicht nur als 

Staatsfeind, sondern als Kirchenzerstörer und Gotteslästerer. „Er hat gesagt: Ich kann den 

Tempel Gottes abbrechen und in drei Tagen wieder aufbauen“ (Matth. 26, 61). „Er hat gesagt: 

Ich bin Gottes Sohn“ (Matth. 27, 43). Das Kreuz ist das Fluchholz (Gal. 3, 13), an das der aus 

der „kahal“, dem Gottesvolk des Bundes Ausgestoßene, ja der nicht nur von der Kirche Ex-

kommunizierte, sondern der dem Gericht Gottes überantwortete geschlagen wird. Darin ge-

rade eröffnet sich ein Abgrund, der von einer gänzlich anderen Dimension ist, als er mit der 

Verurteilung eines Unschuldigen, und sei es schon des Einen Unschuldigen der Menschheit 

gegeben wäre. Der „Sohn Gottes“ als Gotteslästerer „draußen vor dem Tor“ — „außerhalb des 

Lagers“ (Hebr. 13,12—13), der Kirche und aller menschlichen Gemeinschaft — an dem Holz, 

dessen bloße Berührung schon verunreinigt! Der Heilige als der Verfluchte (Gal. 3,13) und so 

gerade Gott für uns, nicht gegen, sondern für uns! 

Damit stehen wir schon im innersten Kreis des Kreuzesgeschehens, wie es sich allein durch 

das „Wort vom Kreuz“ (1. Kor. 1, 18) dem Glauben erschließt. Seine Außenseite als histori-

sches Geschehen bleibt ja der Dialektik des Historischen ausgeliefert, und zwar in dem zwie-

fachen Sinn: alles Historische bringt es auf dem Wege über die Tradition immer nur (besten-

falls) zu einem Höchstgrad von Wahrscheinlichkeit hinsichtlich der Gewißheit. Eines histori-

schen Faktums – und stehe es denn für die Forschung in unbezweifelter Sicherheit fest — 

kann ich niemals absolut gewiß werden. Absolut gewiß werde ich dieses Gekreuzigten erst 

und allein da, wo ich von der Wahrheit des „Für uns“ getroffen werde. In dem Satz: „Er ist für 

uns gekreuzigt“, ist ein Est inkludiert, dessen der Glaube nur durch dieses „Für uns“ absolut 

gewiß gemacht wird. – 

Aber noch ein zweites gilt es gerade auf der Schwelle zu jenem innersten Kreis zu bedenken: 

Wollten wir das Wort „gekreuzigt“ von dem „Für uns“ lösen, so würde die Dialektik des His-

torischen das Kreuz der tiefsten Zweideutigkeit überantworten. So würde die Frage nach einer 

Katastrophe, oder denn nach einer humanen Tragödie sich als eine, der menschlichen Inter-

pretation des Kreuzes viel näher liegende Deutung immer von neuem anbieten. So würde eine 

moralisch-religiöse Wertung vielleicht diesen Tod als die Besiegelung seiner bis zuletzt sich 

bewährenden Charakter-Stärke und „Berufstreue“ zu verstehen suchen. Aber selbst wenn da-

für die hohen Worte wie „Treue“, „Liebe“, „Opfer“ in Anspruch genommen würden, so doch 

eben für ein menschliches Vorbild, eine menschliche Realisierung des Ideals in letzter Voll-

kommenheit. So würde im nächsten Augenblick die wahnwitzige Frage nach dem Scheitern 

eines religiös Wahnsinnigen sich erheben, und in dem allen das Geheimnis des Kreuzes als 

seines Kreuzes verkannt, verfälscht, ja, verlästert und pervertiert sein. Das Siegel dieses Ge-

heimnisses ist durch dieses „Für uns“ gegeben, das uns nunmehr in jene Tiefe weist, die im 

Bekenntnis durch die Worte: 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 44 05.06.2025 

καὶ παθόντα καὶ ταφέντα ... 

passus et sepultus est ... 

gelitten und begraben... 

bedeutet ist. 

„Gekreuzigt ... gelitten“, im ersten Hören möchte die Reihenfolge dieser Aussagen fast be-

fremden, insofern die umgekehrte „gelitten ... gekreuzigt“ nicht nur vom Apostolicum her im 

Ohr ist, sondern auch eine Steigerung zum Ausdruck zu bringen scheint. Wir haben die „pas-

sio magna“, das große Leiden, unwillkürlich als einen, Schritt für Schritt, Stufe für Stufe bis 

in die letzte Tiefe hinunter durchschrittenen und durchlittenen Weg vor Augen, der an das 

Kreuz führt. Aber gerade im Zeichen dieses Weges und seines Geheimnisses werden wir die 

in dem Wort „gelitten“ sich meldende letzte Tiefe zu bedenken haben. 

Als erstes muß dabei die Vorstellung abgewehrt werden, als ob dieses Leiden auf das Leiden 

am Kreuz begrenzt gedacht werden dürfte. Ungeachtet der Stellung, die das Wort „gelitten“ 

im Text des Bekenntnisses hat, umgreift die Aussage in Wahrheit das ganze Leben des 

Menschgewordenen. In und mit der Incarnation ist das Leiden als ein Vorzeichen seiner Exis-

tenz bereits gesetzt. Sein Weg hat von daher schon das Todesgefälle. Als der unserer Existenz 

inexistent Gewordene hat er unsere, dem Endgericht verfallene Geschichte zu seiner Ge-

schichte gemacht. „Gelitten“, das war das Siegel seines Weges von Beginn an, und bleibt es 

kraft seiner sich durchhaltenden Liebe und Treue „Schritt für Schritt“, von „Stufe zu Stufe“. 

Der Weg seines stellvertretenden Gehorsams, der Weg des an unserer Stelle versuchten und 

angefochtenen Christus ist schlechthin sein Leidensweg. 

Damit ist aber nicht ausgeschlossen, das letzte Stadium dieses Weges dort zu bedenken, wo-

hin das Wort „gelitten“ — in seiner Stellung zwischen dem „gekreuzigt“ und „begraben“ — 

uns weist, eben als das Leiden am Kreuz. Das Leiden des Angenagelten, Verblutenden, Ver-

durstenden, des Menschen mit dem überströmten Antlitz, — das „ecce homo“ weist hier in 

letzter Unabweisbarkeit auf die „Knechtsgestalt“ des „Mannes der Schmerzen“, der „so ver-

achtet war, daß man das Angesicht vor ihm verbarg“ (Jes. 53, 3). 

So wahr wir hier nicht zu einer Ausmalung seiner physischen und psychischen Leiden aufge-

fordert werden, so doch zu jener Meditation in einem Schweigen, das die Hülle der Doxologie 

ist, der Dankbarkeit, die das „für uns“ bedenkt. Wehe einer Theologie, die sich dazu nicht 

mehr zu bekennen wagt, die das dem „frommen“ Sprachgebrauch überläßt, um sich selbst ei-

nem wissenschaftlichen Objektivismus zu überantworten, der seine besonderen Nägel zur 

Kreuzigung liefert. Wie sagte Sören Kierkegaard? „Professor darin, daß Christus gekreuzigt 

wurde!“ – – 

Wenn wir versuchen, das „gelitten“ theologisch zu „meditieren“, so sind wir damit zwar ge-

wiß nicht der Versuchung zu einer Objektivierung in der „Betrachtung“ seiner Leiden entgan-

gen, werden aber gerade doch in dem Versuch, die Aussage des Glaubensbekenntnisses uns 

zuzueignen, die Besinnung auf das Leiden, dem das „für uns gelitten“ gilt, nicht unterlassen. 

Gerade so wird im scheiternden Vollzug der Erkenntnis der Ruf zur Anbetung unser Gehör 

treffen. 

„Gelitten“, das will hier in der singulären Qualität des „reinen“ Leidens gehört sein. „Mit Lei-

den“ („mit Krankheit“) vertraut, – so sagt es jenes, sich selbst geheimnisvoll transzendierende 

53. Kapitel des Jesaja-Buches. Die „Reinheit“ dieses Leidens ist in der absoluten Unschuld 

gesetzt, die nicht nur im Sinne „moralischer“ Unschuld verstanden sein will, sondern als die 

Sündlosigkeit des Heiligen. Allein der Heilige erleidet, durchleidet das „reine“ Leiden, wie er 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 45 05.06.2025 

allein es erleiden kann. Der Heilige ist er ja als der von Ewigkeit her Erwählte, der Gott-zuge-

hörende Mensch, der an der Heiligkeit des Sohnes Gottes partizipiert als der, in der unlösli-

chen Einheit mit ihm, durch ihn geheiligte Mensch. Wenn er dem Fluch der Absonderung (der 

Sünde) preisgegeben ist, so ist in seinem Leiden kein Quentchen der Absonderung. „Passus 

est“, — in reiner Passivität leidet er das ihm auferlegte Leiden. Kein menschliches Leiden ist 

rein passiv, denn es ist immer durchsetzt von Abwehr und Auflehnung, von Leidensscheu und 

offener oder heimlicher Revolte. Es steht immer im Zeichen eines Gemisches von Klage und 

Anklage, von Verzweiflung und Trotz. Auf das menschliche Herz gesehen, hat es immer ein 

Tröpflein süßer Schwermut, noch in der bittersten Wehmut einen Keim der Traurigkeit zum 

Tode, die der Apostel mit der von Gott her erlittenen, der rettenden Traurigkeit der Reue (2. 

Kor. 7,10) konfrontiert. Die singuläre Qualität des Leidens, wie es durch das Subjekt des Ge-

kreuzigten bestimmt ist, ist durch jene reine Passivität gekennzeichnet, die nicht die der Reue 

über eigener Sünde ist, so wahr in ihr die Möglichkeit der Reue derer gründet, für die er die 

Trauer Gottes über den Sünder durchleidet. 

Seltsamerweise kann er der reinen Passivität nur preisgegeben sein in reiner Aktivität, in frei-

er, bis zuletzt sich durchhaltender Spontaneität. Es ist dies aber aus der Wurzel anders zu ver-

stehen als in jener unseligen Mischung von Passivität und Aktivität, die den Wurmfraß 

menschlicher Leiden bezeichnet. Der Mensch der Absonderung von Gott will nicht leiden und 

muß doch leiden. Wiederum will er leiden, er, der doch nicht leiden will. Aber dieser Leidens-

wille versucht, jenes Leiden-müssens selber Herr zu werden, wenn denn nicht anders, so in 

einer Leidens-Sucht, die das Spiegelbild seiner Lebens-Sucht ist. Sein Lebenswille kann sich 

in der Verzweiflung in Todes-Sucht verkleiden, so als ob er in der Selbst-Auslieferung an den 

gefürchteten Feind seiner Herr werden, sein dunkles Geheimnis überwinden könnte. Wenn 

wir von Ihm, ihm allein, zu sagen haben, daß er kraft reiner Aktivität reiner Passivität preisge-

geben sein kann, dann eben daraufhin, daß er, der Heilige, auf sich gesehen, nicht leiden (und 

nicht sterben) müßte, sondern als der Christus für uns leiden und sterben will, und so denn lei-

den und Sterben „muß“. 

Es ist der in den ewigen Tiefen der Liebe Gottes gründende Entschluß, durch den und in dem 

er sich in Freiheit gebunden sein läßt. so gebunden, wie es in dem Leiden des Angenagelten 

und Hin sterbenden bezeugt wird. Ja, die Existenz des Sünders ist „hin-sterbendes“ Leben, un-

ter einem ganz anderen Vorzeichen noch, als es in jener Formel menschlichen Selbstverständ-

nisses eines „Seins zum Tode“ (Heidegger) zum Ausdruck kommt. Aber so hin-sterben, so 

leiden kann nur der, der in keinem Sinn dem Leiden und Sterben schuldhaft unterworfen ist. 

Er allein ist frei zum Leid und frei zum Tode, – nämlich für die andern, an deren Stelle er tritt. 

So begründet seine Freiheit die Notwendigkeit, der er sich unterworfen sein läßt. So kann er 

hinter seinen Entschluß nicht zurück wollen, und muß darum in jenem reinen Sinne leiden, 

was er leiden wollte. 

Das gerade will durchgehalten sein, wenn wir nach der Sohle des Abgrunds fragen, wie sie 

durch das Erleiden der Gottverlassenheit bestimmt ist, — einer „Sohle“, die doch von keiner 

menschlichen Erkenntnis ergründet werden kann. Er hängt am Kreuz nicht nur als der dürs-

tende und verdurstende Mensch (Joh. 19, 28), sondern als der Verschmachtende, auf den der 

Aufschrei des 69. Psalmes weist, „dem das Wasser bis an die Seele geht“ (Ps. 69, 1), der „im 

tiefen Schlamm versinkt, da kein Grund ist“ (ibid. V. 2). „Er ist nicht nur zu dem seinen Brü-

dern Entfremdeten“ (V. 9) geworden, sondern dem Fluch der Gottesfremde derer preisgege-

ben, deren Gottesferne er durchleidet. Die Ferne Gottes, deren Finsternis ihn umgibt, ist nicht 

etwa nur ein Fern-sein im Sinne des Weit-weg-seins, sondern die Gegenwart Gottes in der 

Weise seines sich Verbergens, Gottes Nähe als die Nähe seines Zorns. Er vergeht an dem sich 

verbergenden, dem richtenden Gott. Er verströmt nicht nur mit seinem Blut sein Leben, son-

dern „seine Kraft ist vertrocknet wie ein Scherben“ in der Glut der Gottverlassenheit (Ps. 22, 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 46 05.06.2025 

16). Er ist nicht nur der von Haß und Hohn eingekreiste, der von Menschen verlassene, son-

dern der von Gott verlassene Mensch geworden. So wahr gerade der Messias, auf den der 

heimliche Fingerzeig, das ecce homo, jenes Psalmes zielt, der Gottverlassenheit preisgegeben 

sein muß, kommt sein, in den Worten des 22. Psalmes (V. 2) laut werdender Gebetsschrei aus 

den Tiefen der realen Gottverlassenheit. Er allein, der Gott nicht verlassen hat, kann die 

„reine“ Gottverlassenheit durchleiden. Im Munde der Flüchtlinge ist der Schrei des „Warum“ 

immer zugleich ein Akt des Gott-verlassens, immer zweideutig, immer ver-zweifelnd. Die 

rein passive Gottverlassenheit kann nur von dem durchlitten werden, der als der Eine, der Gott 

nicht verlassen hat, stellvertretend an die Hölle derer preisgegeben ist, die Gott verlassen ha-

ben. „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen“, – Gott von Gott verlassen, der 

Mensch-gewordene Sohn von dem Vater! Daß er so, hierin gerade, mit dem Vater eins ist, das 

wird keiner direkten Erkenntnis, keiner Gottesschau evident, das wird dem Glauben allein in 

dem Licht offenbar, das von der Auferstehung her fällt. Darum muß der Versuch auch schei-

tern, das Geheimnis des Christus derelictus, des die Gottesverlassenheit durchleidenden Got-

tessohnes, mit der Erkenntnis durchdringen zu wollen. 

Der Glaube wird der Versuchung widerstehen, hier etwa den Aufschrei eines „tragisch“ 

Scheiternden, eines in seiner messianischen Erwartung Getäuschten zu vernehmen. Er wird 

sich nicht beschwichtigen lassen mit einer psychologischen Interpretation der Gottverlassen-

heit als einer vorübergehenden Stimmung des Sterbenden. Er wird die Aufnahme der Worte 

des messianischen Psalmes auch nicht so deuten, als ob eben damit im Bewußtsein des Ge-

kreuzigten die Gottverlassenheit schon aufgehoben, in eine Als-ob-verlassenheit verwandelt 

wäre. Der Glaube wird endlich seine Erkenntnis von der Einheit des Vaters mit dem Sohn 

nicht in ein Wissen umwandeln, in dessen Schau sich das Geheimnis auflöste. Der Glaube 

wird das Geheimnis der Versöhnung anbetend respektieren, die in der Selbst- Auslieferung 

Gottes an den Fluch unseres Widerspruchs Ereignis wurde, Ereignis in Kraft der ewigen 

Übereinkunft des Vaters mit dem Sohne und dem Geist, durch den sie für den Glauben in 

Kraft tritt. 

In dem allen haben wir versucht, jener rettenden Bewegung nachzudenken, deren ewiges Sub-

jekt Gott nicht nur war, sondern blieb und bleibt. Von daher glauben wir es mit jener „theopa-

schitischen“ Formel34 halten zu sollen, die ja besagt: θεὸς πάσχει, „Gott leidet“ in dem leiden-

den Gottmenschen. Gewiß gaben die Väter sofort die immer wiederholte Antwort, daß es die 

allein leidensfähige „Menschheit“ des Sohnes Gottes ist, die dem Leiden und Sterben unter-

worfen wird. Es ist aber damit — abgesehen von dem fragwürdigen Verständnis der „Unver-

änderlichkeit“ Gottes, das hier mit im Spiele ist – keine wirklich befriedigende Antwort gege-

ben, da ja doch, gerade in der „Zwei-Naturen-Lehre“, Gottheit und Menschheit in der einen 

Person des Gottmenschen in unzertrennbarer, freilich auch unvermischbarer Einheit gedacht 

werden. In Wahrheit stößt hier die Erkenntnis auf ihre durch das überlegene Geheimnis ge-

setzte Grenze, die sie nicht ungestraft überschreiten wird. Nur in einer Antizipation der escha-

tologischen Erkenntnis würden wir verstehen können, wie es möglich ist, daß Gott sich in 

dem menschgewordenen Sohn dem Leiden bis in die Hölle der Gottverlassenheit und bis in 

den Tod preisgibt, ohne einen Augenblick aufzuhören, Gott, der heilige und lebendige Gott zu 

 
34 Werner Elert hat in einer bedeutenden Abhandlung der Geschichte der „theopaschitischen Formel“ (Theolog. 

Literaturzeitung 1950, Heft 4/5), insbesondere auch in ihrer Bejahung durch Athanasius, nachgespürt. Im Gegen-

satz zu dem Verlust der christologischen Tiefendimension in einer rationalisierenden Theologie bejaht er die in 

dem Satz, daß „Gott litt“ gemeinte Wahrheit und schließt seine Interpretation: ... „Die theopaschitische Formel 

„Gott hat gelitten“ ... besagt, daß es, mit Luther geredet, das „himmlische ewige Feuer der Liebe“ ist, die eben-

falls in dem Gekreuzigten gegenwärtig ist, daß dieser Gott in dem gekreuzigten Sohn die Schuld und die Not der 

Welt auf sich selbst gezogen hat und daß hierin die Bürgschaft der Erlösung liegt.“ (ibid. Sp. 206). 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 47 05.06.2025 

sein.35 

So werden wir uns in der anbetenden Dankbarkeit daran genügen lassen, daß es unsere Hölle 

und unser Tod ist, den Gott in ihm, der sich zu unserem Bruder machte, als seinen Tod und 

seine Hölle auf sich nahm. Die einzige, uns „jetzt“ ermöglichte Antwort auf die Frage, wie 

denn Gott leiden und sterben kann, liegt in dem für uns, darin, daß der Fleischgewordene Got-

tessohn nicht seine, sondern unsere Hölle, nicht seinen, sondern unseren Tod erleidet. Damit 

stehen wir vor dem Wort, das in schier unerträglicher Realistik den Tiefpunkt des Weges nach 

unten bezeichnet, den Schlußstein in der Gestalt des Grabsteins setzt: 

καὶ ταφέντα; 

et sepultus est; 

und begraben; 

Wirkt es nicht wie ein Zurückschaudern vor dem Ungeheuerlichen und Unsäglichen, wenn 

das Nicaenische Bekenntnis die Aussage „gestorben“, die doch im Apostolicum steht, nicht 

laut werden läßt? Gewiß nicht im Sinne einer Leugnung der Realität seines wirklich eingetre-

tenen Todes! Nicht im Zeichen eines, auch nur heimlichen Doketismus, der vor der letzten 

Härte sich in die Vorstellung eines Schein-Leidens und eines Schein-Todes flüchtete. Gerade 

die nackte Feststellung, die in dem „begraben“ gemacht wird, riegelt jede Ausflucht ab. Aber 

es ist wie ein den Atem anhaltendes Schweigen, das sich in der Verschweigung des Faktums 

meldet, das doch in dem „begraben“ zur Stelle ist. Es ist wie ein Verstummen dessen, der im 

Ohre hat: ... „und neigte das Haupt und verschied“ (Joh. 19, 30). 

Wenn Nietzsche seinen „tollen Menschen“ auf dem Marktplatz jenes „Gott ist tot“ heraus 

schreien läßt, das inzwischen die Gassen der Stadt erobert hat und die Atmosphäre unserer 

Welt bestimmt, so meinte er vielleicht doch nur den Gott der Metaphysik,36 so schrie er trotz 

seines verzweifelt-stolzen Eingeständnisses „wir haben ihn getötet“ doch nach dem lebendi-

gen Gott. Wenn man dem Lebensgefühl des Menschen den Puls fühlen will, dem dieses „Gott 

ist tot“ die Luft, die er einatmet, durchtränkt, so lese man die Geschichte von dem Begräbnis 

Gottes, wie sie Wolf-Dietrich Schnurre in der ganzen Trivialität eines Vorstadt-Friedhofs mit-

samt dem pastoral-statistischen Zubehör in nackter Realistik berichtet, — als einen Schrei ins 

Gesicht derer, die „Gott“ so begraben! Wissen, ahnen wir selbst, welche Qualität der Satz hat, 

wenn er auf Ihn, den Gekreuzigten, bezogen ist, wenn er in dem „Gott’s Sohn ist tot“ zur Stel-

le ist?! Nur jene selbstbetrügerische Gewohnheit, die uns mit dem Kreuzestod und der Aufer-

stehung wie mit längst bekannten Szenen eines in kirchliche Regie genommenen Stückes um-

gehen läßt, verhindert das Entsetzen, das in der „Sabbath-Stille“ seiner „Grabesruhe“ lauert. 

Er — auch Er! — begraben, vergangen, gewesen, historisch geworden wie alle andern auch?! 

Wenn wir bis hierhin jene Doxologie im Ohre behalten haben, die ihn als den rühmt, der er 

war und ist und auch sein wird, dann wird keine unserer Bemühungen, auch kein theologi-

sches Ringen mit diesem Grabstein der Geschichte Gottes fertig werden. Dann wird der Jab-

boks-Kampf in der Frage nach dem historischen Jesus scheitern (Albert Schweitzer). Dann 

werden die spekulativen Lösungen, die mit Hilfe der Idee das Grab zu öffnen versuchen, als 

Scheinlösungen zerplatzen. Oder wollen wir uns und die andern beruhigen mit einem: „wir 

 
35 Nach dieser eschatologischen Erkenntnis streckte sich der sterbende Melanchthon aus, als er wenige Tage vor 

seinem Tode die denkwürdigen Gründe auf einen Zettel schrieb, die den Menschen „nicht so sehr vor dem Tode 

schauern“ („cur minus abhorreas a morte“) ließen: „... disces mira illa arcana, quae in hac vita intelli- gere non 

potuisti, cur sic sumus conditi, qualis sit copulatio duarum naturarum.“ „Du wirst lernen jene wunderbaren Ge-

heimnisse, warum wir so geschaffen sind, und was es um die Vereinigung der beiden Naturen ist.“ 
36 Heidegger fragt in seinem bedeutenden Essay über Nietzsches Satz „Gott ist tot“ zuletzt: „Der tolle Mensch 

dagegen ist eindeutig ... derjenige, der Gott sucht, indem er nach Gott schreit. Vielleicht hat da ein Denkender 

wirklich de profundis geschrien?“ (Holzwege, S. 246). 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 48 05.06.2025 

wissen ja aber, daß das Grab nicht der „Schlußstein“ der Geschichte Gottes war, wir wissen es 

seit Ostern“?! 

Eben dies läßt sich nicht wissen. So wahr das Geheimnis seines Grabes unser Grab ist, das der 

Lebendige zu seinem Grab macht, so wahr gerade hier des Todes Tod besiegelt und unser Tod 

begraben wird, so wahr begraben wir diese Wahrheit, indem wir sie zu einer wißbaren, ver-

fügbaren Wahrheit machen, die man als eine jederzeit gangbare kirchliche Münze in orthodo-

xer Währung unter das Volk bringen könnte. So wahr nicht wir, sondern Gott den Stein von 

diesem Grabe wälzt (Luk. 24, 2; Mark. 16, 3—4), so fällt hier die Entscheidung in dem Be-

kenntnis: mea culpa, mea mors, meum sepulcrum, „meine Schuld, mein Tod und mein Grab“. 

Jawohl: „wir haben Gott getötet“, — die schauerliche Wahrheit dieses Satzes wird aber erst 

coram Deo, vor Gott und durch Gott offenbar, in dem Gottes-Blitz der – Auferstehung. 

καὶ ἀναστάντα τῇ τρίτῃ ἡμέρα … 

et resurrexit tertia die ... 

und am dritten Tage auferstanden ... 

In jäher Plötzlichkeit, wirklich als der Blitz aus der Höhe, bricht dieses „resurrexit“ in die Ge-

schichte ein, die in Todes-Not und -Nacht, in der Finsternis des Gottesgrauens geendet ist. 

Das Ende wird in den Anfang verschlungen, die Finsternis in das Licht, der Tod in das Leben, 

die Hölle in das Reich Gottes. 

Aber was heißt das: „Auferstehung“? Der Versuch, dieses Wort in der Erkenntnis seiner 

Wahrheit zu exegesieren, stößt noch in einer andern Weise auf die Grenze, die uns scheitern 

läßt. Das Licht des „Gottes-Blitzes“ blendet das Auge, das in der direkten Anschauung die 

Wahrheit in ihrer „E-videnz“ erkennen möchte. Die erste Wirkung des Boten der Auferste-

hung auf die ersten Ohrenzeugen steht im Zeichen von Entsetzen, Furcht und Zittern (Mark. 

16, 5 und 8). Nicht von ungefähr ist auch die christliche Kunst immer wieder an diesem Licht 

gescheitert. Scheitern müssen nicht nur alle Vorstellungen, die ja ausnahmslos der von Sünde 

und Tod durchsetzten und bestimmten Wirklichkeit dieses „Äons“ zugehören, sondern auch 

alle Versuche, die „Auferstehung“ denken zu wollen. Der Auferstehungsakt selbst ver-

schweigt sich, keinem Augenzeugen zugänglich, im Geheimnis jener drei Tage, vielmehr im 

Geheimnis der Gottestat als solcher. Sein Licht trifft die Menschen, die als Menschen des To-

des und des Glaubens an den Tod, als Menschen der Todes- Wirklichkeit, der Todestrauer und 

der Todes-Pietät jenem Grab sich nahen, nur indirekt in dem Glanz, der den Boten fremd her, 

von oben her, von Gott her, umhüllt. 

Töricht, über die Gestalt des Boten nachzudenken, und wohl gar über den „Stoff“ seines 

himmlischen Kleides! Er erscheint in seiner kerygmatischen Funktion — wie der Engel der 

Weihnacht — nicht um „gesehen“, sondern um gehört zu werden in dem, was er sagt, und 

was denn von oben her, von Gott kundgegeben werden muß, weil es in keines Menschen Herz 

gekommen ist und kommen konnte (1. Kor. 2, 9). Seine Verkündigung weist, wie sie von ihm, 

dem Auferstandene, herkommt, auf ihn hin. 

Sie ist die An-kündigung dessen, der sich in seiner Selbstvergegenwärtigung als der Sieger 

den Seinen, gerade auch über und für die Seinen erweisen wird, indem er für ihr geheiltes 

Auge in Erscheinung tritt (Maria Magdalena – die Emmaus-Jünger – Thomas ...). Wenn schon 

die „Berichte“ — man denke hier an ihr widersprüchliches Durcheinander! — an dem „histo-

rice“ unzugänglichen Geheimnis des Lebendigen scheitern, wieviel mehr der Versuch, hier in 

Erkenntnis-Aussagen das Herren-Geheimnis der Wahrheit, die Er selber ist, aussprechen zu 

wollen! Wenn das Kreuz, sein Kreuz, jede direkte Zudringlichkeit verbietet, so vollends das 

Licht des Auferstandenen, das nur durch Gnade nicht tödlich, nur durch die Selbst-



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 49 05.06.2025 

Offenbarung des Erbarmers zum Leben erweckend ist (Saulus-Paulus!). 

Wenn irgendwo, sind alle Erkenntnisse hier gerade nur als An-erkenntnis, nur als Glaubens-

aussagen möglich. Sie umkreisen das leuchtende Geheimnis dessen, der sich in seiner Selbst-

Manifestation, in den Akten seiner richtenden und rettenden, strafenden und tröstenden Macht 

als der an uns erweist, der er für uns und über uns ist: der lebendige Herr. 

Als erstes werden wir jenes Moment des Jähen und Plötzlichen unterstreichen, das den Got-

tesakt in seiner Unableitbarkeit und Unbegreifbarkeit, in seiner sich allein aus Gott selbst ab-

leitenden Aktualität kennzeichnet. Ist nicht gleichsam im Widerhall etwas davon in diesem 

jähen: „et resurrexit“ zu spüren?37 Es geht wahrhaftig nicht um eine Parallele zu jenen mythi-

schen Dichtungen des religiösen Menschen, in denen der „Geschichte“ eines Abstieges des 

Göttlichen in immer ferneren Emanationen die des allmählichen Wiederaufstiegs der Seele in 

ihrer Heimkehr aus der Fremdlingschaft in der Materie entspricht (Plotin!). So wahr das Licht, 

das in der Auferstehung durchbricht, den ganzen Tiefenweg des Incarnatus und Crucifixus 

durchhellt und offenbart als den Gottes- und Heilsweg für uns, so doch eben nicht auf jenen 

von der menschlichen Sehnsucht gedichteten Leitern der menschlichen Selbst-Erlösung. Hier, 

im Evangelium von der Retter-Tat Gottes, geht es um eine Deszendenz und Aszendenz, die 

nicht an das ideologische Schema von Immanenz und Transzendenz im menschlichen Selbst-, 

Welt- und Gottesverständnis verraten sein will und darf. Nein, das Wort von der Auferstehung 

des Gekreuzigten ist nicht eine mythische Chiffre, sondern die Kundmachung des Sieges Got-

tes zu unseren Gunsten. Jesus ist Sieger, das ist das Wunder des Sonnenaufgangs um Mitter-

nacht, der mit keinem naturhaften, geschichtlichen oder seelischen Sonnenaufgang der imma-

nenten Wirklichkeit und ihrer Vergänglichkeit verwechselbar ist. 

Das eigentlich Ungeheuerliche und Rettende liegt dabei in dem Durchbruch dieses Lichtes 

durch unsere Finsternis, des Ewigen durch die Todeszeit, in die er als der Incarnatus sich 

stellvertretend preisgegeben hat. Die Auferstehung ist zwar wahrhaftig kein Faktum wie an-

dere Fakta auch, und darum keiner historischen Forschung zugänglich. Wiederum ist sie nicht 

eine Wahrheit wie andere Wahrheiten auch, nicht so etwas wie ihr symbolhafter Inbegriff. Sie 

ist reiner Gottes-Akt, und das setzt, bestimmt und füllt ihre „Faktizität“. Was wir in Bezug auf 

die ganze Geschichte Gottes mit uns und für uns zu bedenken hatten, das gilt es hier im emi-

nenten Sinne zu respektieren. Nicht ein „Es“ („es geschah“), sondern Gottes „Er“ schafft das 

Ereignis seiner Tat, das „Tat-Ereignis“, das sich dem spekulativen Zugriff ebenso entzieht wie 

dem historischen. 

τῇ τρίτῃ ἡμέρα ... 

tertia die ... 

am dritten Tage ... 

Das läßt sich nicht im Stundenschlag der Zeit fassen und begreifen. Das verwehrt aber auch 

jeden ideologischen Zugriff, der den faktischen Durchbruch des Lebendigen durch die Todes-

zeit in eine zeitlose Wahrheit von der Überlegenheit des göttlichen Lebens über unsere Ver-

gänglichkeit verfälschte: Ja, diese, unserem Denken so anstößigen „drei Tage“ machen auch 

unmöglich, Kreuz und Auferstehung, Tod und Leben, Gnade und Gericht als zwei Seiten ein 

und desselben dialektischen Prinzips zu verstehen. Ohne den Allmachts- Akt Gottes bleibt 

 
37 Hört man nicht unwillkürlich das Trompetengeschmetter, mit dem — kindlich genug — ein Bach das Nicht-

Aussagbare zu rühmen versuchte? In diesem Zusammenhang sei auch auf die besondere Funktion des gesunge-

nen Wortes – im Unterschied zu dem nur gesprochenen oder gar nur gedachten Wort — im Dienst der Anbetung 

hingewiesen, wie es im antistrophischen Auferstehungsjubel der orthodoxen Oster-Liturgie laut wird: „Der Herr 

ist auferstanden“ — „Er ist wahrhaftig auferstanden“! 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 50 05.06.2025 

Kreuz Kreuz, Tod Tod und Gericht Gericht. Ohne das Machtwort der Auferweckung des Ge-

kreuzigten ist das Kreuzesgeschehen nicht „eschatologisches Heilsgeschehen“ (Bultmann), 

jedenfalls nicht für uns, und denn also nicht Heilsgeschehen. Keine noch so gläubige Deutung 

durch die Gemeinde hat Macht über die Finsternis des Kreuzes. Das „resurrexit“ ist nicht Aus-

druck des Glaubens der Gemeinde, sondern Grund ihres Glaubens und Bekenntnisses. Die 

„drei Tage“ halten in ihrer ganzen Ungeschütztheit (wie viele Stunden eigentlich?!) Wache 

vor dem Geheimnis des göttlichen Eingriffs und Durchbruchs. Und darin geht es – wie in der 

Bezeugung des leeren Grabes – so wenig um Historisierung und Objektivierung oder gar um 

„Beweisstützen“ des Glaubens, daß hier vielmehr jedem Versuch Halt geboten wird, die 

Selbst-Manifestation des göttlichen Subjektes im Allmachtsakt des Erbarmens an irgend eine 

Ideologie, sei es denn des Glaubens, überantworten zu wollen. „Er ist auferstanden – wahrhaf-

tig auferstanden“, – das unterstreicht der „dritte Tag“ und das „leere Grab“!38 

In dem allen haben wir mit einer gewissen Selbstverständlichkeit das Wort „Auferstehung“ 

gebraucht, wie es uns durch den Text des Bekenntnisses vorgesprochen ist. Wir werden aber 

an dem in der Schrift gegebenen Tatbestand nicht vorüber gehen können, der uns den Leben-

digen, den Sieger und Herrn sowohl als den Auf erstandenen wie als den Auf erweckten be-

zeugt. In gewissen Teilen des Neutestamentlichen Zeugnisses, bei den Synoptikern und in der 

Offenbarung Johannis dominiert die passivische Gestalt, wie etwa in den Leidensankündigun-

gen: „Von der Zeit an begann Jesus Christus seinen Jüngern zu zeigen, daß er nach Jerusalem 

hingehen und von den Ältesten und Schriftgelehrten vieles leiden und getötet werden und am 

dritten Tage auferweckt werden müsse“ (Matth. 16, 21 und Parallelen). In anderen Teilen, 

sonderlich in der Johanneischen Verkündigung steht im Vordergrund die aktivische Gestalt 

besonders in Jesus- Worten wie dem: „Ich lebe und ihr sollt auch leben“ (Joh. 14,19), oder je-

nem: „Ich bin die Auferstehung und das Leben ...“ (Joh 11, 25)!39 

Wenn wir versuchen, dem paradoxen Befund standzuhalten – und ihn also nicht auf dem We-

ge einer theologie-geschichtlichen Entwicklung innerhalb des Neuen Testaments entschärfen 

— dann werden wir uns gerade an der entscheidenden Stelle von neuem auf das Geheimnis 

jener reinen Passivität gewiesen sehen, die wir in Bezug auf sein Leiden und Sterben zu be-

denken hatten. Als der in letzte Ohnmacht und Niederlage Ausgelieferte, ja, als der Gestor-

bene und Begrabene bedarf er des allmächtigen Eingriffs vom Vater her, „muß“ er am dritten 

Tage auferweckt werden. Gerade ihm, dem bis in die Fluchtiefe des Kreuzes Erniedrigten, wi-

derfährt die Erhöhung von Gott her (Phil. 2, 9). Zu ihm als dem in die Gottverlassenheit 

Preisgegebenen spricht der Vater im Tatwort der Auferweckung das Ja und Amen, das ihn als 

den offenbart und bestätigt, der er ist, als den Sohn. 

Aber eben darin, daß er als der offenbar wird, der er ist — der er war! –, ist schon die Gestalt 

der Wahrheit zur Stelle, die das Nicaenum überleuchtet, die „aktivische“. Allein als Liebes-

Aktion Gottes, allein unter dem Vorzeichen ewiger göttlicher Spontaneität, war es ja zu ver-

stehen, daß der Sohn als der Fleischgewordene sich so „entäußern“, so „erniedrigen“, so „pas-

siv“ werden konnte. Diese reine Aktivität des Erbarmers hält sich durch Tod und Hölle durch. 

Als der „Durchbrecher aller Bande“ erweist er sich als der Sieger! Seine Macht triumphiert in 

der Ohnmacht, sein Leben im Tode durch den Tod hindurch. Ja, er ist der Lebendige, als den 

Athanasius gerade ihn rühmt, der den Tod in seiner Domäne aufsucht, indem er das 

 
38 Karl Barth hat recht, wenn er gegenüber einer isolierten Kreuzestheologie sagt: „Man könnte sich — zuge-

spitzt gesagt — zur Not ein neues Testament denken, das überhaupt nur die Ostergeschichte und Osterbotschaft 

enthielte, aber niemals ein solches, das sie nicht enthielte.“ (K. D. III, 2, S. 531) überflüssig zu bemerken, daß 

auch für Barth die Osterbotschaft ihre Wahrheit und Realität nur als die Botschaft von der Auferweckung des für 

uns Gekreuzigten hat. 
39 Eine Aufteilung der aktivisch und der passivisch bestimmten Aussagen auf bestimmte Schriften ist ohne Ge-

waltsamkeiten nicht möglich, obwohl die einen hier, die anderen dort vorherrschen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 51 05.06.2025 

Todesfleisch zu seinem Fleisch macht und ihn entmächtigt. In seinem Tod wird er des Todes 

Tod. Er erweist sich als der, der er von Ewigkeit her war und ist, der Lebendige. 

Für unsere Logik sind die beiden Gestalten des Zeugnisses von seiner Auferweckung und von 

seiner Auferstehung nicht in eins zu bringen. Wohl haben die Väter der Zwei-Naturen-Lehre 

mit Recht darauf verwiesen, daß er, der Gottmensch, an seiner Menschheit leidet, als Mensch 

stirbt, und auf diese Weise das Paradoxon zu verstehen versucht. Wenn er aber als der an un-

sere Stelle Getretene, als der „eine Gott und Mittler zwischen Gott und Menschen“ (1. Tim. 2, 

5) nicht aufhört der zu sein, der er ist, in der Einheit seiner Person, so scheitert auch der Ver-

such einer solchen „Aufteilung“ zwischen seiner Gottheit und Menschheit. Die beiden Gestal-

ten der Verkündigung zielen auf ein und dasselbe Geheimnis seiner selbst als des Mittlers, der 

in seinem Tod unseren Tod starb, und mit seinem Leben unser Leben wiederbrachte. Hier ge-

rade, wo das Geheimnis des Lebendigen sich nicht der rationalen, auch nicht der christolo-

gisch-rationalen Evidenz preisgibt, werden wir als die Hörer der Botschaft in beiderlei Gestalt 

im Glauben zur anbetenden Anerkenntnis der einen Wahrheit gerufen, die Er selber, der Le-

bendige, für uns ist, und in ihm Gott selbst. 

Das besagt aber: indem wir dem Zeugnis von der Auferweckung des Gekreuzigten, von der 

Auferstehung des Begrabenen glauben, glauben wir an Ihn, den lebendigen Herrn selbst. Zu-

gespitzt gesagt, glauben wir nicht an die Auferstehung, sondern an den Auferstandenen! Das 

will freilich nicht mißverstanden sein, so nämlich, als ob wir an den Auferstandenen glauben 

könnten, wenn wir der Botschaft von seiner Auferstehung den Glauben verweigerten. Jawohl, 

wir „halten“ die Osterbotschaft „für wahr“, nicht im Sinne eines intellektuellen opus opera-

tum, einer Leistung, wohl gar eines Opfers, das wir mit solcher Anerkennung vollbrächten, 

aber in Übereinstimmung mit dem Paulinischen Zeugnis von 1. Kor. 15: „Ist aber Christus 

nicht auferstanden, so ist unsere Botschaft leer“ (nichtig, eitel, unwahr!), „so ist auch euer 

Glaube leer“ (1. Kor. 15, 14). Man muß den Apostel schon in einer für ihn höchst fatalen 

Weise von der durch ihn selbst erreichten Höhe seiner Theologie abgestürzt sein lassen, wenn 

man leugnen will, daß für ihn der Glaube an die Auferstehung gegründet ist in der Faktizität 

der — von so vielen Zeugen bezeugten, — Auferweckung des Gekreuzigten (1. Kor. 15, 1-8). 

So wahr der Glaube „personal“ bestimmt ist, läßt er sich doch nicht lösen von jenen Heils-

Tatsachen, die eben durch Ihn, den sie Wirkenden und darin Handelnden sind, was sie sind. 

Der Glaube an den lebendigen Herrn kann sich nur von seiner Auferstehung her verstehen, 

niemals aber seine Auferweckung von dem Glauben her, der sein Verständnis des Gekreuzig-

ten darin etwa nur zum Ausdruck brächte. Die Tat Gottes hat und behält die in Gottes Ewig-

keit gegründete Priorität vor all unserm Glauben, Bekennen und Verstehen, das nur durch 

Gottes gnädiges Handeln seine Möglichkeit, Wirklichkeit und Wahrheit erhält. 

Priorität, wie sie in Gottes ewigem Ratschluß gegründet ist, wird durch einen, für das Nicae-

num gerade im Zusammenhang mit dem Satz von der Auferstehung höchst bemerkenswerten 

Hinweis unterstrichen: 

κατὰ τὰς Γραφάς 

secundum scripturas 

nach der Schrift 

Der Verweis auf die Schrift möchte an dieser Stelle etwas Unerwartetes haben. Wer in dem 

Wort „Auferstehung“ etwa doch das Licht einer Idee leuchten sieht, muß ihn als befremdend 

und störend empfinden, da er ja im Gegensatz zu allen zeitlosen, ideologischen Wahrheiten, 

an die Vor-Geschichte erinnert, die auf die Auferstehung des Gekreuzigten hinzielt. Fragen 

wir nach dem Zusammenhang zwischen Schrift und Auferstehung, so werden wir im Sinne 

des Bekenntnisses als erstes bestimmte Schriftstellen im Ohr haben müssen, in denen die 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 52 05.06.2025 

Schrift als Zeuge für die Wahrheit der Auferstehung aufgerufen wird, allen voran wohl das 

Zeugnis, das Paulus weitergibt, wie er es selbst empfangen hat, „daß Christus gestorben ist für 

unsere Sünden nach der Schrift, und daß er begraben wurde, und daß er auferweckt wurde am 

dritten Tage nach der Schrift“ (1. Kor. 15, 3). Wenn wir in diesen Aussagen auf dem Urge-

stein aller späteren Bekenntnisse stehen dürften, so ist die Stelle Luk. 24, 45—46 darin beson-

ders eindringlich, daß den für das Geheimnis der Schrift blinden Jüngern das Verständnis erst 

erschlossen werden muß durch den, der selbst das Geheimnis der Schrift ist: „Dann eröffnete 

er ihnen das Verständnis, die Schriften zu verstehen, und sprach zu ihnen: so steht es geschrie-

ben, und so mußte der Christus leiden und von den Toten auferstehen am dritten Tage.“ In 

dem Gespräch mit den Emmaus-Jüngern öffnet der unerkannt mit ihnen wandelnde Auf er-

standene das Verständnis für die Schriften als das Zeugnis für den Christus, der leiden und zu 

seiner Herrlichkeit eingehen „mußte“ (24, 26-27). Es ist das 53. Kapitel des Jesajabuches, des-

sen zwiefaches, durch die Erhöhung des Gottesknechtes bestimmtes, über sich selbst hinaus-

weisendes Geheimnis dort leuchtet. 

Das für unsere Frage Entscheidende meldet sich in dem ἔδει, dem „mußte nicht Christus …“ 

das schon das Vorzeichen jener Leidens-Weissagungen bildet, die den Weg des Christus nach 

Jerusalem als einen vor gezeichneten Weg weisen. Nicht nur der Weg an das Kreuz, sondern 

auch die Auferweckung des Menschensohnes (Matth. 16, 21 und die entsprechenden Stellen) 

wird den dafür tauben Jüngern durch ihn, den Christus Jesus selbst, als der ihm vorgezeich-

nete Weg aufgewiesen. So wahr dieses „mußte“ in einem „wollte“ von Ewigkeit her gründet, 

und nicht etwa die Unausweichlichkeit eines tragischen Schicksals meint, ist es das Bekennt-

nis zu dem vorgeschriebenen, in Gottes ewigem Liebes-Ratschluß vor-bestimmten Weg. Die 

Schrift aber wird – wie durch das ganze Evangelium hindurch – zum Kronzeugen dafür aufge-

rufen, daß der Christus, der den Gottesweg als den Heils weg für uns geht, diesen Weg bis zu 

dem Ende gehen muß und wird, das in jenen Anfang verschlungen werden muß und wird. 

Dabei läßt die Härte dieses „mußte“ ihn nicht nur der Kreuzigung ausgeliefert, sondern auch 

auf den Allmachtsakt der ihm als dem Menschgewordenen widerfahrenden Auferweckung an-

gewiesen sein. Es ist eben nicht so, daß er nur einen Tunnel zu durchschreiten hätte, dessen 

lichten Ausgang er schon sieht; sondern in letzter Leidens-Realität muß die Tiefe durchlitten 

werden, die doch aus letzter göttlicher Notwendigkeit in die Freiheit mündet, aus der sie über-

nommen wurde. 

Gerade weil das, was hier geschieht, nicht nur im Zeichen des für menschliche Erfahrung, für 

menschliches Denken und Vorstellen Unmöglichen steht, sondern die Kontinuität der Ge-

schichte Gottes mit uns in Frage gestellt ist, wird die Schrift als Kronzeuge Gottes für die 

Kontinuität des Weges aufgerufen, den Gott in dem Christus Jesus durch Tod, Hölle und Grab 

hindurch als den Weg geht, auf dem und durch den die dem Todesgericht Verfallenen gerettet 

werden. So wird nicht nur die Kontinuität der Heilsgeschichte bezeugt. sondern die sie set-

zende und durchwaltende, in ihr sich sieghaft durchhaltende Treue Gottes, der zu seinem 

Worte steht. 

Wir sind damit keineswegs an jenes, schon in der alten Kirche wuchernde Schrift-Verständnis 

gebunden, daß buchstäblich genommene Prophezeiungen40 „haargenau“ ihre beweiskräftige 

 
40 Wir werden es nicht mit dem, einem direkten Nachweis verhafteten Schematismus halten, der einen Hollaz, 

unter dem Vorzeichen der Theorie von der Verbal-Inspiration, sagen ließ, daß Jesus Christus der wahre Messias 

sei, auf den alle Weissagungen (vaticinia!) des Alten Testaments wie nach dem Lineal (ad amussim!) zutreffen. 

Die wahre Übereinstimmung zwischen „Weissagung“ und „Erfüllung“ hüllt das Christus-Zeugnis in ein Geheim-

nis, das sich nur dem Glauben im Hören des Evangeliums öffnet. So wie es sich nicht der direkten Beweisbarkeit 

ausliefert, will es auch nicht für apologetische Beweiskünste in Anspruch genommen werden, bei denen es nicht 

ohne die sattsam bekannten Gewaltsamkeiten gegenüber der Schrift abgeht. Erst in dem Licht, das von der 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 53 05.06.2025 

Erfüllung in der Geschichte des Christus Jesus finden ließ, und damit das nur dem Glauben 

zugängliche Geheimnis der Offenbarung gleichsam publizieren zu können meinte. Wohl aber 

sind wir auf die Fingerzeige der „Schriften“ gewiesen, die – für das geheilte und geöffnete 

Auge des Hörers göttlicher Rede! – in die Gottes-Richtung weisen, auf ihn, der als der Chris-

tus Gottes diesen Weg gehen, gekreuzigt werden und am dritten Tage auferstehen mußte, — 

„auf daß die Schrift erfüllet würde“ (Matthaeus!). Die Schrift hat damit als das in Menschen-

Mund gelegte Wort Gottes in aller seiner Menschlichkeit eine im eminenten Sinne heilsge-

schichtliche Funktion. Diese Funktion des Kronzeugen für die Wahrhaftigkeit und Treue Got-

tes ist es, die in unserem Bekenntnistext mit den Worten bekräftigt wird: „nach der Schrift“. 

So gerade ist das Schriftzeugnis der sich unwiderstehlich durchhaltenden Retter-Bewegung 

verhaftet, die ihn, den Auferstandenen, den zur Rechten Gottes Erhöhten werden läßt. 

καὶ ἀνελθόντα εἰς τοὺς οὐρανοὺς καὶ καθεζόμενον ἐκ δεξιῶν τοῦ Πατρός. 

et ascendit ad coelos; sedet ad dexteram patris 

und ist aufgefahren gen Himmel, und sitzet zur Rechten des Vaters 

Haben wir noch gegenwärtig, was die ganze Bewegung nach „unten“, die Bewegung der Des-

zendenz Gottes einleitete und bestimmte, jenes κατελδόντα, descendit, „stieg hinab“ vom 

Himmel? Im Griechischen und Lateinischen drängt sich die Entsprechung von Deszendenz 

und Aszendenz, von Abstieg und Aufstieg schon sprachlich unüberhörbar auf. Wir mögen so-

fort das Jesus-Wort von Joh. 3, 13 im Ohr haben: „Niemand ist hinaufgestiegen in den Him-

mel als nur der aus dem Himmel Herabgestiegene, der Sohn des Menschen.“ So wenig wir 

das Geheimnis jener Deszendenz der Vorstellung einer räumlichen Abfahrt zu unterwerfen 

haben, so wenig das der Aszendenz einer himmlischen Luftreise. Das Geheimnis dieser „Auf-

fahrt“ ist größer als das, an das antike Weltbild gebundene, visionäre Erlebnis der Jünger 

(Luk. 24, 50—53). 

Gerade der Bezug der „Auffahrt“ auf die „Niederfahrt“ wird uns den Weg zu der Wahrheit 

weisen, die hier bekannt werden will und darf: daß nämlich gerade der Erniedrigte der Er-

höhte wird. Der Hinabgestiegene, er, derselbe, ist der „über alle Himmel Hinaufgestiegene, 

auf daß er alles erfüllte“ (Eph. 4, 10 in der Bezogenheit auf Ps. 68,19). Gerade als der Sich-

Entäußernde und Erniedrigende, der den Tiefenweg des Gehorsams stellvertretend ging, wird 

er der Erhöhte, dem der Name über alle Namen gegeben ist (Phil. 2, 5—11). Der Mythos und 

die Wahrheit Gottes scheiden sich an dieser Selbigkeit des Knechtes und des Herrn. Wenn er 

in der Auferstehung offenbar wird als der, der er ist, so entspricht seinem Abstieg sein Auf-

stieg, so kommt ihm als dem für uns der Hölle Preisgegebenen der Thronsitz zur Rechten Got-

tes zu. überflüssig zu sagen daß hier alle räumlichen, ja, alle irdischen Vorstellungen dahinten 

zu lassen sind. Nicht überflüssig dürfte es dagegen sein, zu bedenken und zu behalten, daß 

sich das „Für uns“ als das Vorzeichen der Geschichte Gottes mit uns so gerade durchhält. So 

gerade werden wir, die in Kraft seiner Stellvertretung Mitgekreuzigten (Röm. 6, 6; Gal. 2, 19) 

als die Mit-Auferweckten zu Mit-Erhöhten, zu Teilhabern seines Sieges. 

Ehe wir aber das von seiner Verherrlichung zur Rechten Gottes auf uns fallende Licht beden-

ken, gilt es zu beachten, was sich im Text des Bekenntnisses nur indirekt meldet, nämlich die 

Frage nach dem Verhältnis zwischen seiner Auferstehung und seiner „Auffahrt“. Offenkundig 

ist hier keine Identifizierung gemeint, so daß dann beide Ausdrücke nur verschiedene Be-

zeichnungen für die eine „Erhöhung“ wären. Hier geht es vielmehr um die, modernem theolo-

gischem Denken — insbesondere einer punktuellen, auf den Augenblick konzentrierten Es-

chatologie – so anstößigen Akte, die nicht nur den Weg des Erniedrigten, sondern auch des Er-

höhten in seiner Geschichtlichkeit bestimmen. Es ist müßig festzustellen, daß diese Akte nicht 

 
Auferstehung her fällt, leuchten in „den Schriften“ die Pfeile auf, die auf dieses Licht hin weisen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 54 05.06.2025 

historisch greifbar und objektivierbar sind. Von entscheidender Bedeutung ist es aber, die 

„Akte“ – Auferstehung, Himmelfahrt, Wiederkunft! — nicht in eine ideologische Interpreta-

tion aufzulösen, bei der die Erhöhung sich einfach als die andere Seite der Erniedrigung dar-

stellte. Die Geschichte Gottes mit uns verläuft in Akten, die als solche weder spekulativ noch 

historice verifizierbar sind. 

Wir werden zwischen dem resurrexit und dem ascendit, zwischen Auferstehung und Auffahrt 

das Geheimnis der „40 Tage“, wie sie in der Schrift bezeugt werden, zur Stelle zu denken ha-

ben, als die Zeit seiner Erscheinungen für die Seinen. In Kraft seiner Selbst-Vergegenwärti-

gung tritt er, der Auferstandene, für die Seinen in Erscheinung. Nicht ihr visionäres Erlebnis 

läßt ihn erscheinen; sondern das Licht seiner Gegenwart öffnet ihr blindes Auge und besiegt 

ihren zweifelnden Klein-Glauben. So sind diese 40 Tage ebenso vom Licht seines Sieges wie 

seines Erbarmens erfüllt, und in dem allen von dem Licht seiner Selbst-Offenbarung als des-

sen, der er ist: der Retter, der Herr. 

Der Herr — der Hohepriester, das ist die Wahrheit, die in der Aussage von dem „Sitzen zur 

Rechten Gottes“ leuchtet. Die Rechte Gottes, die den Sieg behält (Ps. 118, 15-16), bezeichnet 

ebenso Gottes Allmacht wie seine Wahrhaftigkeit (Jes. 62,8) und Treue, ebenso seine Majes-

tät wie sein hilfsbereites Erbarmen (Ps. 20, 7; Ps. 139, 10). Wenn der in die letzte Niederlage 

des Kreuzes Preisgegebene als der zur Rechten Gottes Erhöhte bezeugt wird, dann eben in der 

Herrlichkeit und Göttlichkeit Gottes selbst. Darauf zielt der messianisch gehörte Psalm: „es 

sprach der Herr zu meinem Herrn“ (Ps. 110, 1), wie ihn sonderlich das Zeugnis des Hebräer-

briefes aufnimmt. Jenes όμοούσιος „wesenseins“, das ihn als deum de deo, Gott von Gott, 

rühmte, hält sich hier durch, wie es von Ewigkeit zu Ewigkeit in Kraft ist. Wir brauchen uns 

wahrhaftig nicht kindlichen, lokalen Vorstellungen von einem in den Himmeln placierten 

Thron Gottes hinzugeben, um zu hören, was hier zu hören ist, nämlich die Wahrheit, daß ge-

rade Er, der zutiefst Erniedrigte, als der zur Rechten Gottes Erhöhte in seiner göttlichen Herr-

lichkeit regiert, wie Gott regiert, Er, der Sohn, in der Einheit mit dem Vater durch den Geist., 

Das „Sitzen zur Rechten Gottes“ will ja nicht in ein ewig-starres Bild verzerrt werden, son-

dern bezeichnet das aktual ausgeübte Regiment des Herrschers als des „Herrn aller Herren 

und des Königs aller Könige“ (Offbg. 17, 14). Diese seine ewige Königsherrschaft will aber 

nicht in einer abstrakten Absolutheit, nicht etwa in einer „absoluten“ Willkür verstanden sein, 

sondern unter dem Vorzeichen seines Für-uns-seins. So wahr er an unsere Stelle trat, tritt er 

für uns ein. Er, der ewige König, ist der ewige Hohepriester. Gerade als diesen „großen Ho-

henpriester“ bezeugt der Hebräerbrief (4, 14 ff.) den, der „die Himmel durchschritten hat“, ihn 

aber in seiner Selbigkeit und Identität mit dem an unserer Stelle Versuchten, der sich selber 

als das einmalige Opfer darbrachte (Hebr. 7, 26—27). Alles hängt hier daran, daß wir wirklich 

ihn, den Hohenpriester des Selbst-Opfers in dem ewigen, zur Rechten Gottes erhöhten Hohen-

priester erkennen. Jede Trennung müßte den Logos in den Mythos, die Wahrheit Gottes für 

die von ihm so geliebte Welt in ein numinoses „Himmelsbild“ unserer Sehnsucht verwandeln 

und verfälschen. 

So gerade werden wir die ewige Gegenwart des Erhöhten und seine Selbst-Vergegenwärti-

gung und Selbst-Mitteilung im Wort und Sakrament nicht im Widerspruch, sondern in der 

Aktualität seines hohen- priesterlichen Waltens und seines königlichen Regiments verstehen. 

So werden wir ihn, den für die Welt Dahingegebenen, in seinem Für-die-Welt-sein, nicht nur 

als den Herrn der Kirche, sondern als den heimlichen Erhalter der Welt glauben, die dem Tage 

seiner zweiten Epiphanie entgegengeht. Damit stehen wir denn vor der, einen letzten Horizont 

aufreißenden Aussage dieses christologischen Artikels, die uns auf ihn als den Wiederkom-

menden weist. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 55 05.06.2025 

καὶ πάλιν ἐρχόμενον μετὰ δόξης 

κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς 

et iterum venturus est in gloria, 

iudicare vivos et mortuos, 

Und wird wiederkommen mit Herrlichkeit 

zu richten die Lebendigen und die Toten. 

„Ja, ich komme bald“ (Offbg. Joh. 22, 20), — das ist das letzte Wort der Schrift, deren erstes 

Wort das Schöpferwort Gottes ist, und deren Zentrum die Botschaft von der Auferstehung des 

Gekreuzigten ist. Auf jene erste Zeit glühender Nah-Erwartung, die sich dem Wiederkommen-

den täglich entgegenstreckte, folgte eine Zeitstrecke, in der sich die Kirche Jesu Christi in der 

Welt einzurichten und mit ihr — trotz allem – zu arrangieren begann. Durch lange Epochen 

hindurch blieb der Satz von der Wiederkunft zwar Bestandteil der tradierten orthodoxen Kir-

chenlehre, wurde aber mehr von Außenseitern, oft genug von Sektierern, durchgehalten, als 

daß er den Pulsschlag im Glauben und Hoffen der Gemeinde gegeben hätte. Ja, und dann 

füllte die ungeheure, aller geschichtlichen Wirklichkeit und menschlichen Weltanschauung 

widersprechende Verheißung je von neuem das Ohr eines Hörenden! Immer da, wo im Ge-

gensatz zu aller menschlichen Leistungs-Religion und den Illusionen frommer Sehnsucht das 

„Christus unica spes“ von neuem durchbrach, wie etwa bei Luther, wurde der Satz des Philip-

per-Briefes: „Der Herr ist nahe“, plötzlich wieder „eschatologisch“, trotz und nach allem wie-

der im Licht der verheißenen Wiederkunft des Herrn gehört. Inmitten des in seiner offiziellen 

Theologie und verbürgerlichten Religiosität für diese Verheißung ertaubten 19. Jahrhunderts 

wartete da plötzlich einer so real auf den Kommenden, wie der alte Blumhardt es tat. Und 

dann brach im ersten Drittel unseres Jahrhunderts auch in der Theologie — unter sehr entge-

gengesetzten Vorzeichen (Albert Schweitzer und Karl Barth!) – die eschatologische Frage von 

neuem auf, freilich doch so, daß man im Ernst fragen muß: Wer wartet – in der Epoche der 

Entmythologisierung und des Existentialismus, des Orthodoxismus und des Neo-Historismus 

— wirklich auf den kommenden Herrn?! Wohl ist der Mensch dieser unserer Zeit so in den 

Schraubstock genommen, daß er – auf jeder Seite von Abgründen zurückgeschreckt – nicht 

mehr zu sagen weiß, was er heimlich wünschen dürfte,· aber auch die apokalyptische Signatur 

des Zeitalters genügt offenbar nicht dazu, um diese Hoffnung, die doch der Kirche und der 

Welt allein Zukunft eröffnet, neu zu entzünden. 

Ja, seine Wiederkunft in Herrlichkeit läßt sich nicht vorstellen und seine Zukunft in unserem 

Zeitbegriff nicht denken! Das Ende, das er setzt, und der Anfang, den er heraufführt, lassen 

uns mit allem, was wir vom Anfang und vom Ende denken und dichten, scheitern. Die in ihm 

und mit ihm verheißene Zukunft leuchtet quer durch alle Verjenseitigungen und Verdiesseiti-

gungen hindurch, in denen die christliche Hoffnung verfälscht wurde und verfälscht wird. Es 

geht wahrlich nicht darum, daß eine von aller Welt mitleidig verlachte, ignorierte oder ver-

folgte Schar allen Enttäuschungen zum Trotz an dem tradierten Bekenntnissatz eigensinnig 

festhielte, son- dem eben um das „Christus unica spes“, darum, daß er selber, der Gekom-

mene, der Gegenwärtige, als der Kommende die eine, ganze Hoffnung Gottes für uns ist. 

Mit letzter, in ewiger Freiheit gegründeter Notwendigkeit strebt jene große Bewegung dem 

mit der Wiederkunft gesetzten τέλος, dem die Geschichte Gottes mit der Menschheit vollen-

denden Ziel zu. So wahr für das Bekenntnis der Weg des Retters in den ewigen Wesenstiefen 

Gottes selbst gegründet ist, läßt es ihn lobpreisend in die Herrlichkeit einmünden, die dem 

Sohne Gottes wesenseigen ist. Genauer gesagt: Das Bekenntnis preist ihn mit der Schrift als 

den, der in seiner göttlichen, ihm wesenseigenen Herrlichkeit unmittelbar evident werden und 

darin die Gottheit Gottes zur unwidersprechbaren, unbezweifelbaren Evidenz bringen wird. 

Als der Fleisch-Gewordene und der Gekreuzigte ist er der zutiefst Verhüllte. Was auf dem 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 56 05.06.2025 

Weg des Erniedrigten zur Anschauung kommt, ist die Niederlage Gottes in der Welt. Der in 

seiner Welt ohnmächtige Gott ist es, der sich in ihm dem Triumph der Welt preisgegeben sein 

läßt. Ja, so wahr er, der in göttlicher Vollmacht Sünden vergab und Tote auferweckte, in sei-

ner Auferstehung sich als der Sieger erweist, so wahr doch in einem Geheimnis, das auch die 

Geschichte seines Siegeszuges in der Verkündigung des Evangeliums tief verhüllt. Die Er-

folge, wohl gar die Machtsiege seiner Kirche sind ja nicht identisch mit seinem Sieg. Seine 

Herrschaft verbirgt sich unter immer neuen Niederlagen in den Martyrien derer, die seinen 

Endsieg nicht sehen, sondern glauben, und die Hoffnung auf ihn sterbend durchhalten. 

Immer von neuem ist in tausend Mißdeutungen und Zweideutigkeiten, nicht nur in Ablehnung 

und Verfolgung sondern auch in einer zutiefst verlogenen Indienstnahme seines Namens für 

menschliche, ideologische und religiöse Zwecke, in Frage gestellt, wer er ist. Mit und in ihm 

ist aber der Gott in Frage gestellt, als dessen Sohn und Gesandter er kam. In und mit ihm wird 

Gott gehaßt, verlacht, ignoriert, der Name Gottes als der Deckname noch für den Eigenzweck 

der Kirche, die über ihn und seine Wahrheit meint verfügen zu können, mißbraucht. So wahr 

der Glaube ihn als den anerkennt und anbetet, der er ist, so wahr die auf ihn hoffende Ge-

meinde durch alle Versuchungen und Anfechtungen hindurch, von ihm gehalten, an ihm fest-

hält, so schreit doch nicht nur die Welt-Geschichte, sondern die Geschichte seiner Kirche 

selbst nach dem Tag, an dem evident werden wird, wer er ist, und damit in eins, daß Gott Gott 

ist. 

Nein, der Satz von der Wiederkunft Christi in Herrlichkeit besagt nicht den gloriosen Ab-

schluß eines von der menschlichen Sehnsucht in mythologischen Vorstellungen gedichteten 

Mysterienspiels, sondern die letzte, endgültige Selbst-Offenbarung Gottes in seiner unverhüll-

ten Herrlichkeit. Daß Gott Gott ist, nicht irgendein von menschlicher Religiosität gedichtetes 

und gedachtes Gottesbild, sondern sein Gott, der Gott und Vater Jesu Christi, als unser Gott 

Gott ist, – das soll unwidersprechbar, unwiderlegbar, unbezweifelbar offenkundig und mani-

fest werden. Was wiegt die ganze Weltgeschichte mit all ihrem Glanz und Grauen, mit ihrem 

Widersinn und Wahnsinn, ihren Scheinerfolgen und Lügen-Triumphen, ihren Anläufen und 

Abstürzen, ihren „Himmeln“ und ihren „Höllen“ gegenüber diesem Einen: Gott ist Gott?! 

Dies soll evident werden, — nein, Er, er selber in seiner Herrlichkeit will und wird offenbar 

werden, und in seinem Licht der ganze Weg, den Gott mit seiner Welt und seiner Menschheit 

gegangen ist. Es geht hier wahrhaftig um mehr als um das vielberufene „neue Selbstverständ-

nis“ des Menschen. Es geht um Gott in seiner Göttlichkeit. An dem neuen Selbstverständnis 

könnten wir ebenso wie an der eigenen Seligkeit einigermaßen desinteressiert sein, wenn wir 

ganz und letztlich an Gott in seiner Göttlichkeit „interessiert“ wären, daran, daß Gott in seiner 

Gottheit vor aller Welt, in seiner Welt, die ihn in ungeheuerlicher Weise leugnete und exmit-

tierte, endlich und endgültig offenbar wird. Darin wird dann auch für die so „Interessierten“ 

die ewige Seligkeit inkludiert sein. Denn daß Gott Gott ist, für uns Menschen Gott ist, das ist 

die ewige Seligkeit. Der Satz von der Wiederkunft ist der cantus firmus der christologischen 

Doxologie. 

Dabei handelt es sich eben nicht um ein Postulat der religiösen, nunmehr der christlichen 

Sehnsucht. Im Zeichen der Postulate stehen jene Geschichts-Interpretationen, die in ihrem ge-

waltsamen Optimismus die Zukunft des Menschengeschlechts meinen prognostizieren, bzw. 

mit den Mitteln der menschlichen Vernunft heraufführen zu können. Die christliche Hoffnung 

im Zeichen des kommenden Herrn ist von aller Illusion ebenso weit entfernt wie von der Re-

signation, die meint, Gottes Welt ihrem Unheils-Gefälle des Abfalls überlassen zu können. 

Der Gekommene, der in die tiefste Tiefe Hinabgekommene selbst ist der Grund dieser Hoff-

nung, die er selber, der im Wort und Sakrament Gegenwärtige ist. Seine Gemeinde ist die Fa-

ckelträgerin dieser Hoffnung, nicht nur inmitten der Welt, sondern für die Welt. Die Taten ih-

rer Liebe sind die praktizierte Hoffnung auf den kommenden Herrn. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 57 05.06.2025 

Die Gemeinde des zweiten Advents läßt sich durch den, ihre Hoffnung scheinbar widerlegen-

den Aspekt der Wirklichkeit nicht beirren. Die Unmöglichkeit, die Wiederkunft in Herrlich-

keit sich vorstellen zu können, ist nicht im geringsten ein Gegenbeweis gegen ihre Wahrheit. 

Eine im voraus vorgestellte „Herrlichkeit“ wäre nicht die Herrlichkeit Gottes. Die Antizipa-

tion der Herrlichkeit Gottes würde, wenn sie möglich wäre, tödlich sein. Eine in unserem 

Zeitbegriff denkbare Zukunft wäre nicht seine Zukunft. Er, der Kommende selber, ist die Zu-

kunft, die er heraufführt. Seine Wieder-kunft ist nicht weniger „unmöglich“ als seine Ankunft. 

Die Anfechtung der Gemeinde des zweiten Advents durch die Zeit entspricht der Anfechtung 

der Gemeinde des ersten Advents, die von Geschlecht zu Geschlecht auf die Ankunft des 

Messias wartete, bis einem Greis die Augen für das Kindlein geöffnet wurden, das er in sei-

nen Händen halten durfte (Luk. 2, 25 ff.). Alles, alles strebt diesem Endziel Gottes, der Herr-

lichkeitsepiphanie des Christus Jesus zu. Das wahre, unerkannte, in Vorzeichen nur den Hö-

renden und Glaubenden, Wartenden und Hoffenden signalisierte Ende bestimmt das unauf-

haltsame Gefälle der Geschichte, als deren Herr er offenbar werden wird, der sie von Anbe-

ginn her schuf und regierte. Ja, Er, der Retter und Vollender, wird ihr Richter sein. 

κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς 

iudicare vivos et mortuos 

zu richten die Lebendigen und die Toten. 

„Der große und furchtbare Tag des Herrn“ (Joel 2, 31 bzw. 3, 4; Maleachi 4, 5), dessen Name 

für die ihn Anrufenden die einzige Möglichkeit der Rettung sein soll, wird also im Zeichen 

dieses Namens, des Christus Jesus, stehen. Ihm, dem Sohn, ist das Gericht vom Vater überge-

ben (Joh. 5, 22). Der Tag des Kommenden ist der kommende Gottestag, der nicht der Tages-

reihe der Zeit zugehört und doch über sie hineinbricht, alle Endlichkeit durch seinen Anfang 

endend. Als aller Tage letzter Tag wird er der „jüngste“ Tag sein, in Kraft des Einbruches der 

Ewigkeit, die das Letzte in das Erste verschlungen sein läßt. Der „Anfang“, der in der Aufer-

stehung des Gekreuzigten bereits die Todes-zeit durchbrach und den alten Äon endete, wird 

nunmehr als der Anbruch der Ewigkeit die „neue“ Zeit, die Gotteszeit für den neuen Men-

schen, den neuen Himmel und die neue Erde sein. Die Ewigkeit Gottes wird als die Gotteszeit 

die Zeit seiner versöhnten Welt, seiner erlösten Geschöpfe sein. – 

Wie sollten wir von dieser Aufhebung der Todes-Zeit, in der wir jetzt unsere vergehende 

Existenz haben, anders reden können als in der Aufhebung unseres Zeit-Verständnisses? So 

wahr der Glaube, in Kraft jener Gleichzeitigkeit, in der der Auferstandene durch seine Selbst-

vergegenwärtigung im Wort und Sakrament die Seinen mit ihm leben läßt, „jetzt“ schon an 

seiner Ewigkeit partizipiert, scheitern und stammeln wir doch bei dem Versuch, die Ewigkeit 

als die Zeit unserer neuen Existenz in einem neuen Sein und Wesen denken zu wollen. Wir 

müßten den „jüngsten Tag“ antizipieren können, wenn es uns gelingen sollte, sein leuchtendes 

Geheimnis in unserer Erkenntnis zu durchdringen. Gerade da, wo uns das Licht der über-

schwenglichen Verheißung trifft, ist uns ein unüberhörbares „Halt“ zugerufen, das Halt jenes 

Gerichtes, das nicht nur der Zeit, sondern auch allem, was sie in sich schließt, die Grenze 

setzt. Nicht wir sind es, die diese Grenze überschreiten, sondern Er, der Kommende Herr! Er 

allein verwandelt die Todes-Grenze in die Lebens-Grenze, das Gericht in die Rettung, Er, der 

an unserer Stelle gerichtete Richter. 

Wenn wir gerade die auf uns wartende Gnade nicht in ein billiges Gnaden-Prinzip verfälschen 

wollen, sondern sie in der souveränen Freiheit der Majestät des Gerichts-Herrn respektieren, 

werden wir als erstes zu hören haben: der Retter ist der Richter, dem wir entgegen gehen. 

Nicht erst die alte Kirche sieht ihn — man denke an die frühen Darstellungen des Christus-

Pantokrator in der christlichen Kunst! – in seiner Richter-Majestät. Das Neue Testament 

selbst verkündet ihn als den, dem das Gericht übergeben ist, als den Gerichtsherrn des 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 58 05.06.2025 

kommenden Gottesgerichtes, dem keine Kreatur entgehen wird. Wohl wurde gerade sein 

Richter-Amt nur allzubald dahin verfälscht, daß der Retter, als den ihn das Evangelium be-

zeugt, in einen Richter zurückverwandelt wurde. Wohl flüchtete sich eine pervertierte Fröm-

migkeit der Gottes-Angst von einem zum Schrecken gewordenen Mittler zu tausend Vermitt-

lern und Fürsprechern, zu Maria und allen Heiligen. Wiederum wurde die große Wiederentde-

ckung der allein rettenden Gnade, die im Zentrum der Reformation leuchtet, nur allzu schnell 

ihres unverfügbaren Wunders beraubt, bis dahin, daß der Jüngste Tag in das für alle selbstver-

ständliche, himmlische Happy-End einer domestizierten Religiosität verwandelt wurde. So 

wahr „der große und furchtbare Tag des Herrn“ durch den an unserer Stelle gerichteten Rich-

ter zum Freudentag werden soll „für alle, die seine Epiphanie lieb haben“ (2. Timoth. 4, 8), so 

doch nicht auf die Weise, daß wir ihn seiner Richter-Herrlichkeit entkleideten und seinen Na-

men als das billige Vehikel unserer Selbst-Begnadigung mißbrauchten. Wer das jüngste Ge-

richt leugnet, leugnet die jüngste Gnade. 

Warum aber ist dem Sohn das Gericht übergeben? Warum ist der Retter der Richter? Würde 

es uns nicht viel eher verständlich sein, daß der Vater das letzte, endgültig entscheidende 

Wort spräche, nachdem durch den Sohn und in dem Sohn die rettende Möglichkeit allen ange-

boten wurde? Wir werden noch zu erkennen haben, daß gerade so die eine, wahre, einige Ret-

tung, das vor und bei und durch Gott gültige Gnaden-Urteil verkannt und verpaßt würde. Hier 

gilt es zunächst die eine Seite des Gerichtes zu respektieren, nämlich daß die Sünde als Sünde 

an ihm, dem Retter, vor ihn, denselben, als ihren Richter kommt. Das unendliche Gewicht der 

Sünde und der Sündenschuld bemißt sich nicht nach irgendwelchen moralischen oder religiö-

sen Maßstäben, sondern ist durch das coram Deo als das coram crucifixo bestimmt. Was es 

um die Sünde als Versündigung an und vor Gott ist, das wird in der Versündigung an und vor 

ihm, dem Gekreuzigten, offenbar. Die Sünde wiegt so schwer wie sein Kreuz, und so gerade 

schwerer als Himmel und Erde und alles, was nicht Gott ist.41 Das letzte, furchtbare, unbe-

greiflich perverse keiner noch so radikalen Selbstanalyse zugängliche — Wesen der Sünde, 

wie sie an dem für uns zur Sünde Gemachten (2. Kor. 5, 21) aufgedeckt und gerichtet wird, ist 

Gnaden-Feindschaft, Gnaden-Haß. Das ist die Sünde, deren der verheißene Paraklet, der Hei-

lige Geist, die Welt überführen wird, „die Sünde, daß sie nicht an mich glauben“ (Joh. 16, 8—

9). Nicht in der Gerichtsfurcht, sondern im Gnadenhaß kulminiert der Aufruhr gegen Gott. Ja, 

der Retter, gerade er wird der Richter sein. Gerade das verworfene Heils-Angebot wird die 

Anklage sein, die weg-geschlagene Retterhand das Gerichts-Urteil. 

Die Unentrinnbarkeit des Gerichtes ist dadurch gesetzt, daß „alles Fleisch“ dem Retter als 

dem Richter entgegenlebt und stirbt. Nicht nur die Lebenden, sondern auch die Toten haben 

vor diesem Richterstuhl zu erscheinen. Wiederum kommen nicht nur die Toten, sondern die 

Lebendigen vor sein Angesicht zu stehen. Es gibt keine Flucht vor Gott, weder in den Tod 

noch in das Leben. Keine Generation, weder alle gewesenen noch jene letzte, kann hier entrin-

nen, weder in die Vergangenheit noch in eine, den „Tag des Herrn“ überholende Zukunft. Es 

ist eben nicht nur der Schrei nach einem letzten Tag der Gerechtigkeit, der aus all den Greueln 

der Ungerechtigkeit, aus dem Meer von Blut und Tränen der Weltgeschichte, aus den Seuf-

zern und dem Verstummen der Entrechteten angesichts der Triumphe von Rechtsverdrehung 

und Rechtsbeugung zu Gottes Ohr empor steigt. Es ist etwas viel Ungeheuerlicheres und noch 

in ganz anderem Sinne Unbegreifliches, was das Jüngste Gericht als das gerechte Gericht Got-

tes heraufführt, eben die Sünde der Welt an dem Retter, der ihr Richter sein wird. Nein, auch 

 
41 Anselm, der wie kein anderer vor ihm das unendliche Gewicht der Sünde als Sünde an und vor Gott bekannte, 

ist an der entscheidenden Stelle seines Gedankengangs zu der Erkenntnis vorgestoßen, daß sie Sünde an dem Ge-

kreuzigten ist, dessen freiwillig übernommener Straftod schwerer noch wiegt als das unendliche Gewicht der 

Sünde an Gott, weil Gott selbst in seinem freien Erbarmen sich in dem Sohn zu dem macht, der das Todesgericht 

auf sich nimmt. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 59 05.06.2025 

nicht die Weltgeschichte ist das Weltgericht, wie es eine zutiefst unglaubwürdige Interpreta-

tion der Weltgeschichte postuliert, sondern der Retter ist der Welten-Richter, an dem die 

letzte, die ewige Entscheidung fiel und fällt. Nur so kommt an den eschatologischen Horizont 

die furchtbare Möglichkeit des ewigen Todes, in dem der Mensch sterben will, aber nicht ster-

ben kann, der ewigen Verdammnis des Menschen, der in der Zeit ohne Gott leben wollte, und 

in der Ewigkeit ohne Gott leben muß (Mark. 9, 44). 

Meinen wir wirklich, mit der Abweisung von Höllen-Fantasien, mit dem Aufweis der Unmög-

lichkeit aller unserer Vorstellungen oder auch ihrer „Entmythologisierung“, der Realität des 

Gerichtes entgangen zu sein? Aber es geht hier nicht um die Ausmalung von Höllen-Qualen, 

wie sie eine selbstquälerische religiöse Fantasie immer wieder in einer schrecklichen Verleug-

nung des Evangeliums als Buß- und Bekehrungspredigt vorgenommen hat, sondern um die 

Anerkenntnis, daß gerade das Gnaden-Urteil bei dem Richter steht. Der unbegreifliche Frei-

spruch ergeht aus dem Munde dessen, bei dessen Majestät es steht, zum Tode zu verurteilen, 

auf daß Gott Gott und der Glaube Glaube bleibe. 

Recht verstanden war ja in allem bereits die andere Seite des Geheimnisses zur Stelle: Der 

Richter ist der Retter! Wir betonten zunächst: der Retter ist der Richter! Jetzt aber dürfen wir 

das eigentlich und allein Rettende unterstreichen, daß gerade der Richter, dem wir entgegen-

gehen, der Retter ist. Wenn der Wieder-Kommende der Richter ist, dann ist es in diesem Wie-

der-Kommenden ja der in das Fleisch Gekommene, der für uns Gekreuzigte, Verfluchte und 

Verdammte. Dann thront aber auf jenem Richterstuhl der an unserer Stelle gerichtete Richter. 

Dann hat dieser Richter längst für den Angeklagten Partei genommen. Er hat sich mit dem des 

Todes Schuldigen solidarisch gemacht. Er hat das Urteil bereits an sich selbst vollstrecken las-

sen. Er ist bereits in die Hölle der Gottverlassenheit hinabgestiegen. Sein Tod ward dem Tod 

schon zum Tode und der Hölle zum Gericht. So wahr der für uns Gekreuzigte der Auferstan-

dene wurde, haben wir gerade diesen Richter als den Retter zu erwarten. Wir sind ja, in kraft 

seiner stellvertretenden Selbst-Auslieferung an unsere Verdammnis, schon mit ihm gerichtet, 

mitgekreuzigt, mitverdammt, und so mitauferweckt, freigesprochen und gerechtfertigt. „Wer 

an ihn glaubt, wird nicht gerichtet“ (Joh. 3, 18). Das Gericht liegt schon hinter uns, wie der 

Tod schon hinter uns liegt. Wir gehen einem getöteten Tod und einer ausgebrannten Hölle 

entgegen. „Wer aber nicht glaubt, der ist schon gerichtet, denn er hat nicht an den Namen des 

eingeborenen Sohnes Gottes geglaubt“ (Joh. 3, 18 b). 

Dem zukünftigen Gericht dürfen wir also entgegengehen als Menschen, die den Zuspruch des 

vergangenen Gerichtes jetzt im Ohr haben. Der Gekommene kündigt sich dem Glauben in sei-

ner Gegenwart als der Kommende an. Wir werden das im Zeichen seiner Zeit, der Ewigkeit 

Gottes, stehende Geheimnis nicht kurzschlüssig auflösen, indem wir nach der Logik unseres 

Zeitverständnisses entweder seine Gegenwart oder seine Zukunft hinweg argumentieren. Wir 

werden nicht dem scheinbar so nahe liegenden Schluß verfallen: wenn denn das Gericht schon 

hinter uns liegt, so findet ein zukünftiges Gericht nicht mehr statt, so ist die Eschatologie auf 

den im Zeichen letzter Entscheidung stehenden Augenblick zu reduzieren. So wahr nämlich er 

selber, der an unserer Stelle gerichtete Richter, die „Krisis“ zum Glauben oder Unglauben, zur 

Wahl zwischen Licht und Finsternis je im Augenblick des verkündigten Evangeliums ist, so 

wahr steht er als der Kommende uns bevor. Wir würden die Gewißheit, daß der Glaube das 

Gericht hinter sich hat, in die Selbstsicherheit eines Wissens, eines Scheinwissens verwan-

deln, wenn wir das zukünftige Gericht aus der Geschichte Gottes mit der Menschheit, mit uns, 

streichen. Wir würden gerade aus dem Glauben fallen, wenn wir die Hoffnung verleugneten. 

Das Ungeheuerliche und Rettende, das sich eben nicht der Logik unseres zeitlichen Denkens 

ausliefert, liegt darin, daß wir dem Gericht entgegengehen, das wir schon hinter uns haben. 

Wir haben den Richter als Retter zu erwarten, ihn den an unserer Stelle gerichteten Richter. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 60 05.06.2025 

Gerade die Unentrinnbarkeit des Gerichtes wird uns also zur einzigen Zuflucht. Wir laufen 

Ihm in die Arme. Wäre nicht Er der Richter, so würden wir hinter oder über ihm einen ande-

ren Richter zu gewärtigen haben. So wüßten wir nicht, welchen Richters und welchen Gerich-

tes wir uns zu versehen hätten. Die Letztlichkeit, Verläßlichkeit und Unanfechtbarkeit dieser 

Zuflucht ist eben damit gegeben, daß wir uns direkt in die unentrinnbaren Arme des Richters 

geben, der uns längst als der Retter begegnet ist. Ja: der Richter ist der Retter. Das Begnadi-

gungsrecht ist in der Hand dessen, bei dem das Gerichts-Recht ist. Gerade weil bei ihm das 

Begnadigungsrecht ist, hat er die letzte, ewige Richter-Gewalt. Seine Gerichts-Hoheit ist mit 

der Hoheit des Retters gegeben. Ja: der Retter ist der Richter. 

Was ist es dann aber um das Gericht „nach den Werken“? Unüberhörbar wird uns durch die 

Schrift immer wieder eingeschärft, daß die Entscheidung an dem Tun des Willens Gottes fällt 

(Matth. 7,21), daß eines jeglichen Werk offenbar werden wird (1. Kor. 3, 13), daß die Toten 

gerichtet werden nach ihren Werken (Offbg. 20, 13). Gerade in jenem Evangelium, das uns 

verkündet, daß der an Ihn Glaubende nicht gerichtet wird, verfallen die Werke der Finsternis 

dem Gericht (Joh. 3, 19-20 und 5,28-29).42 

Wir werden auch hier die Wahrheit, daß die letzte und eigentliche Entscheidung im Glauben 

oder Unglauben an ihm, dem Christus und Gottessohn fällt, nicht dazu benutzen dürfen, um 

„die Werke“ als den Inbegriff unseres Lebens und Verhaltens, unseres Tuns und Lassens, un-

serer Gesinnung und unserer Handlungen einfach dem Gericht entzogen zu denken. Gerade 

der Mitmensch ist es ja, nach dem wir gefragt werden, wie wir nach ihm gefragt wurden. Die-

ser Mitmensch ist aber der Mensch, mit dessen Not und Schuld sich der Richter des Jüngsten 

Gerichtes solidarisch gemacht hat. Er begegnete uns heimlich im Anspruch und Hilferuf de-

rer, die er seine geringsten Brüder nennt. Nicht abstrakte göttliche Satzungen und Paragra-

phen, sondern leibhaftige Menschen werden als Zeugen wider uns erschienen nach der zwie-

fachen Weise: „Was ihr einem unter diesen meinen geringsten Brüdern getan habt, das habt 

ihr mir getan“, und umgekehrt: „Was ihr nicht getan habt einem unter diesen Geringsten, das 

habt ihr mir auch nicht getan“ (Matth. 25, 40 und 45). Der Mitmensch, mit dem wir auf dem 

Wege waren, ist, welcher es auch sei, der von Gott geliebte Mensch. Gott hat ihn nicht weni-

ger geliebt als uns selbst, und darum werden wir Gott nur lieben, wenn wir den „Nächsten lie-

ben wie uns selbst“ (Luk. 10, 27 ff.). 

Wie nun? Wer kann denn das Gericht „nach den Werken“ bestehen vor dem Angesicht des-

sen, der „auch das im Finstern Verborgene an das Licht bringen wird, und der die Ratschläge 

der Herzen offenbar machen wird“ (1. Kor. 4, 5)?! Hier gerade wird uns jede Möglichkeit ge-

nommen, unsererseits das zukünftige Gericht mit der Berufung auf das schon vergangene Ge-

richt zu streichen. Hier aber wird uns auch keine andere Möglichkeit als die durch den Richter 

selbst gebotene gelassen, nämlich: jede Berufung auf unsere Werke aufzugeben und uns be-

dingungslos der Gerichtshoheit des Retters zu überantworten. Hier gerade fällt die Entschei-

dung in dem Glauben, der sich an den Richter als an den an unserer Stelle Gerichteten zu hal-

ten wagt, auf Grund des rettenden Befehls: glaube! „Glaubet an Gott und glaubet an mich!“ 

(Joh. 14, 1). Dieser Glaube gehört im radikalen Verzicht auf jede Möglichkeit, irgendein 

Werk oder gar sich selbst als sein eigenes Werk geltend machen zu können, nicht sich selbst, 

sondern dem, der sein Schöpfer und Herr, sein Richter und Retter ist. So gehört das Leben 

und Wirken des Glaubenden nicht mehr sich selbst, sondern dem Herrn, der nicht nur die Per-

son, sondern auch ihre Werke als sein Eigentum beschlagnahmt. Die Werke, deren keines, 

wirklich keines, aus und an sich selber gut ist, dürfen als die durch seine Gnade zugeeigneten 

 
42 Es ist eine allzu einfache und billige Lösung, diese Ankündigung des kommenden Gerichtes als einen Ein-

schub zugunsten des schon ergangenen und ergehenden Gerichtes zu streichen, wie es Bultmann glaubt tun zu 

dürfen. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 61 05.06.2025 

Werke dazu dienen, daß der Vater im Himmel gepriesen wird (Matth. 5, 16 oder 1. Petr. 2,12). 

Als die eigenen Werke könnten sie ihren Täter nur verdammen. Gerade als die eigenen, von 

uns selbst geltend gemachten guten Werke wenden sie sich in einem schwereren, tieferen Sinn 

wider den Menschen der Selbst-Rechtfertigung als die bösen Werke der Gesetzes-Übertre-

tung. Das besagt nicht die Rechtfertigung der bösen Werke, wohl aber das Gut-sein, das Gut-

werden der guten Werke allein durch Gottes Gnade. So allein ist der Satz tröstlich, daß „ihre 

Werke ihnen nachfolgen“, nämlich denen, die als die dem Herrn mitsamt ihren Werken Gehö-

renden „im Herrn sterben“ (Offbg. 14, 13). In der Trennung von diesem Herrn könnte es kei-

nen entsetzlicheren Zukunfts-Aspekt geben als den, daß unsere Werke uns nachfolgen, uns 

verfolgen und einholen werden. Nun ist unsere Zukunft aber der Kommende, der als der Rich-

ter der Retter ist. 

Ein Letztes will hier bedacht sein, das nicht nur in der Theologie, sondern auch in der Predigt 

der Kirche immer wieder verkannt und verleugnet wurde, nämlich daß diese Wahrheit dem 

Einzelnen, je mir und dir, auf die Brust gesetzt ist. Jeder Blick auf den andern, wohl gar eine, 

das Gericht antizipierende Aufgliederung der Menschheit in Gerettete und Verlorene, ist hier 

ebenso unmöglich wie verboten. Das besagt nicht eine Individualisierung der Wahrheit des 

Gerichtes, dem wir alle entgegen gehen, wohl aber die Ausschließung jedes Pharisäismus, der 

meint, sich selbst auf jene Seite zur Rechten des Richters rechnen zu können, die andern (wer 

sie auch seien), zur Linken! Gerade der Glaube wird mit der, in der souveränen Freiheit des 

göttlichen Erbarmens gegründeten Möglichkeit rechnen, daß Erste Letzte und Letzte Erste 

werden (Matth. 20, 16), ja „Atheisten“, deren Werk gnädig angesehen wurde, vor „Christen“, 

deren toter Glaube sie verdammt (Jak. 2,17 ff.), in jenem Gericht zur „Rechten“ gestellt wer-

den. Damit ist nicht im geringsten die Entscheidung zwischen Glaube und Unglaube, die an 

ihm, dem Retter fällt, aufgehoben. Es ist nur sein Majestätsrecht anerkannt, selber zu entschei-

den, wessen er sich erbarmen will. Nur die Heuchelei könnte die Anerkenntnis der Gnade, die 

alle Möglichkeiten unseres Verständnisses übersteigt, dazu benützen, um außer und neben 

dem einen Retter das Heil in den moralischen oder religiösen Möglichkeiten des Menschen zu 

sichten. Wenn die Gnade aber den annimmt, der sich nicht träumen ließ, daß er zu den von ihr 

Angenommenen gehören könnte, so wird gerade der Glaubende bekennen müssen, daß er 

„sich selbst nicht träumen ließ”, zu den zur Rechten Gestellten zu gehören (Matth. 25, 37—

39).43 

Der Glaube weiß nicht von sich selber, sondern nur von seinem Herrn. Darum geht seine 

Hoffnung auf den Richter als den Retter in eins mit der Liebe, die für den andern alles hofft. 

Das besagt nicht die Überantwortung an ein Prinzip der άποκατάστασις πάντων, der schließli-

chen All-Begnadigung und All-Beseligung. Solch ein Prinzip verfälscht den Glauben an die 

Gnade in der Freiheit und Souveränität dessen, bei dem es steht, zu erwählen oder zu verwer-

fen, frei zu sprechen oder zu verdammen. Der Begnadigungs-Akt ist in keinem Gnaden-Prin-

zip antizipierbar. Aber eben der Glaube, der diesem Majestätsrecht Gottes sich bedingungslos 

anheim gibt, wird die Gnade Gottes für den anderen hoffen. Im schroffen Gegensatz zu dem 

pharisäischen Interesse an der Verdammung der anderen wird er die Begnadigung des Mit-

menschen eher für möglich halten als die eigene, und so gerade mit Gott für den Menschen 

Gottes hoffen. Es ist die Sprache der fürhoffenden Liebe, wenn „der Geist und die Braut spre-

chen: komm! Und wer es hört, der spreche: komm! Und wen dürstet, der komme, und wer da 

will, der nehme das Wasser des Lebens umsonst“ (Offbg. 22, 17). Das Gebet: „ja, komm, 

 
43 In wunderbarer Weise gibt Dostojewski der unbegreiflichen Möglichkeit der Gnade Gottes, die das fragwür-

digste und erbärmlichste Werk noch „gelten“ lassen kann, Ausdruck in jener Legende von der Zwiebel, die der 

Dichter der Dirne Gruschenka in den Mund legt. (Dostojewski, Die Brüder Karamasoff, siebentes Buch: Al-

joscha, 3. Kapitel: das Zwiebelchen.) 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 62 05.06.2025 

Herr Jesu“ (22, 20) geht mit der Liebe in eins, die „alles hofft“ (1. Kor. 13, 7); denn der Retter 

ist der Richter — der Richter ist der Retter! Dieser Richter und Retter ist der Herr, dessen 

Herrschaft keine Grenze und kein Ende haben wird. 

οὗ τῆς βασιλείας οὐκ ἔσται τέλος. 

cuius regni non erit finis. 

Des Reich kein Ende haben wird. 

In dieser triumphalen Feststellung gipfelt die Doxologie des christologischen Artikels. Ihr Ge-

wicht werden wir ermessen, wenn wir hier gerade uns noch einmal vergegenwärtigen, wer er 

ist, und woher er kommt, dessen ewige Gottesherrschaft hier gerühmt wird. Er, der mit dem 

Vater Wesenseine, ging den Weg in die Tiefe unseres Todes und unserer Hölle. Als der 

Incarnatus wurde er der Crucifixus, er, dieser an die letzte Niederlage Preisgegebene, der Auf-

erstandene, Aufgefahrene, und zur Rechten Gottes Erhöhte. Die Relation auf den Ohnmächti-

gen, den Machtverzicht bis in den Tod durchhaltenden Christus werden wir nicht außer acht 

lassen dürfen, wenn wir die Aussage von seiner absoluten und totalen Herrschaft in Herrlich-

keit recht verstehen wollen. Als der Christus für uns widerstand er doch jeder Versuchung, 

von seiner messianischen Macht für sich selbst Gebrauch machen zu wollen. Jene dreifache 

Versuchung, die in dem Angebot der (ihm als dem Messias zukommenden!) Weltherrschaft 

gipfelte (Matth. 4), wies er mit demselben: „hebe dich von mir Satan“ zurück wie später die 

Einflüsterung des Jüngers: „schone dein selbst“ (Matth. 16, 22—23). Noch und gerade die 

Kreuzigungsgeschichte steht als die letzte Versuchungsgeschichte im Zeichen seines bis zu-

letzt durchgehaltenen Verzichtes auf jede Selbsthilfe (Luk. 23, 37, 39). So wahr er von seiner 

göttlichen Vollmacht Gebrauch macht gegenüber Sündern, denen er vergibt, und Aussätzigen, 

die er heilt, hätte er aufhören müssen, der zu sein, der er ist, der Christus für uns, wenn er sein 

Reich im unmittelbaren Selbst-Gebrauch seiner Macht hätte heraufführen wollen. Eben als 

das Reich des Königs in der Knechtsgestalt ist sein Reich nicht von dieser Welt (Joh. 18, 36). 

Er also, dieser um unsertwillen Entmachtete, ist es, dessen Herrschaft als die Gottesherrschaft 

ohne Grenze und ohne Ende offenbar werden wird. Seine „Königsherrschaft“ — so der grie-

chische Text – wird in ihrer Identität mit der Herrschaft Gottes evident werden. Er, der Wie-

derkommende, wird es sein, durch den und in dem das bis dahin tief verborgene Weltregiment 

Gottes in die unmittelbare Erscheinung seiner Selbst-Manifestation treten wird. So wahr der 

alte Äon der Sünde und des Todes in seinem Auferstehungssieg bereits geendet ist, wird die-

ser Sieg evident und manifest werden in jener neuen Gotteswelt, deren Verheißung über der 

vergehenden Welt der Sünde und des Todes leuchtet. Wirklich über dieser Welt, die trotz al-

lem nicht aufhören konnte, Gottes Schöpfung und Welt zu sein, wirklich über diesem Men-

schen, der trotz allem seine Bestimmung als Gottes Ebenbild nicht nihilisieren konnte, ja, über 

dieser Kirche, deren Gestalt doch auch vergeht, leuchtet die Verheißung seines durch ihn und 

mit ihm kommenden Reiches. 

Von diesem seinem Reich hören wir, daß es „kein Ende“ haben wird. Das griechische οὐκ 

τέλος beschließt hier beides in sich, sowohl die zeitliche wie die räumliche Unbegrenztheit, ja, 

sowohl die äussere wie die innere Grenzenlosigkeit. Alle Reiche dieser Weltzeit, „dieses 

Äons“, finden nicht nur ihre äußere Grenze an dem Tod und Untergang, dem sie als vergehen-

de Machtgebilde des vergehenden Menschen unterworfen sind, sondern haben schon auf dem 

Höhepunkt ihrer Machtentfaltung ihre Grenze da, wo sie die Gewissen weder binden noch lö-

sen können. Zwar greift der menschliche Totalitarismus, der sich alle Bereiche des Lebens zu 

unterwerfen trachtet, in der Gipfelung seiner Dämonie gerade nach diesem Letzten, nach der 

Binde- und Lösegewalt, die Gott allein zukommt, die er allein auch da ausübt, wo er sie sei-

nen Dienern als seinen Werkzeugen verleiht. Aber eben an dieser „inneren“ Grenze ist der to-

tale Staat schon gescheitert, ehe er sein Ende findet, wie alle seine Vorgänger in der 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 63 05.06.2025 

Geschichte. Wenn er darauf zielt, die vollkommene Gemeinschaft unter den Menschen im 

Zeichen desselben „Glaubens“ an seine Macht mit den Mitteln der Gewalt, die durch den 

Zweck geheiligt sein sollen, heraufzuführen, so ist er schon in der Wurzel seiner Hybris er-

kannt und gerichtet, ehe der jeweils neue Turmbau zum Einsturz kam. Alle Reiche des Men-

schen, alle Versuche, das Gottesreich als das Reich des Menschen zu antizipieren und herauf-

zuführen, haben ihren Tod nicht nur vor sich, sondern in sich. Das gilt nicht nur von der Imi-

tierung und Pervertierung des Gottesreiches in säkularisierter Gestalt, sondern insbesondere 

von dem schrecklichen Verrat, den die Kirche, ihres Ursprungs und Wesens uneingedenk, je 

und wieder beging, wenn sie die Heraufführung des Reiches Gottes, unter Inanspruchnahme 

des „weltlichen Armes“, in eigene Regie nahm. 

In Wahrheit ist nur das Reich dessen „ohne Ende“, der den Tod und die Hölle hinter sich hat, 

ja, der in seiner Selbstauslieferung an Tod und Hölle dem Tod zum Tode, der Hölle zum Ge-

richt wurde. „Ich war tot (wörtlich: ich wurde ein Toter, ein Leichnam), und siehe, ich bin le-

bendig von Ewigkeit zu Ewigkeit“ (Offbg. 1, 18). Er ist der Einzige, der in Wahrheit sagen 

darf „ich war tot“, und darum hat seine Herrschaft als des Lebendigen jenseits des getöteten 

Todes und der überwundenen Hölle keine Grenze. 

Das ist jetzt schon in Kraft, und zwar in seiner universalen Reichweite, so aber, daß seine Kö-

nigsherrschaft noch unter den Niederlagen Gottes in dieser seiner Welt tief verborgen ist. Was 

dem Glauben durch den Heiligen Geist offenbar ist, ist der Leugnung Gottes, dem Gotteshaß 

und Gotteshohn so verborgen, daß er den Tatsachenbeweis für die Ohnmacht, ja die Nicht-

Existenz Gottes meint führen zu können. Dennoch ist die Königsherrschaft Jesu Christi be-

reits in Kraft, und das nicht nur in seinem, durch Wort und Sakrament ausgeübten Kirchenre-

giment, sondern auch in seinem Weltregiment, für das er auch die als Instrumente zu gebrau-

chen weiß, die von ihm nichts wissen und nichts wissen wollen. Ob er schon nicht mit dem 

„Schwert“, sondern durch das „Wort“ regiert, so darf doch die Wahrheit von den zwei Weisen 

(den „zwei Reichen“!) seiner Königsherrschaft gerade von den an ihn Glaubenden nicht dazu 

mißbraucht werden, sich in einen „geistlichen“ Bereich zurückzuziehen, um den „weltlichen 

Bereich“ als seiner Herrschaft entzogen sich selbst zu überlassen. Gerade der Glaubende steht 

immer und überall unter der Entscheidungsfrage, von wem er sich regieren läßt, und wessen 

Regiment er in seinem Leben und Sterben preist. Jenes Reich Christi, das keine Grenze – auch 

nicht die der „zwei Reiche“, auch nicht die von „Staat und Kirche“ — kennen wird, wirft 

schon, nicht seinen „Schatten“, sondern sein Licht voraus. Dieses Licht will schon die zeitli-

chen Entscheidungen des Glaubenden und Hoffenden so bestimmen, daß die Taten der Liebe 

„Demonstrationen“ für das kommende Gottes-Reich werden, das durch keine sichtbare oder 

unsichtbare Macht begrenzt sein wird. 

Wenn der Allherscher, der Pantokrator, sich jetzt selbst insofern eine Grenze gesetzt sein läßt, 

als er sein Regiment als ein verborgenes, allein dem Glauben sich offenbarendes Regiment 

ausübt, so ist es die göttliche Langmut und Geduld, die mit dieser Selbst-Begrenzung der Welt 

Zeit gibt und läßt, Zeit zur Buße, Gnaden-Frist. Ob auch alle Anfechtung der seiner Zukunft 

sich entgegenstreckenden Advents-Gemeinde mit der Zwischen-Zeit als der Wartezeit gege-

ben ist, so doch im Zeichen seiner überlegenen Verheißung, daß er „bald“, „eilends“ (Offbg. 

22, 20), „über ein Kleines“ (Joh. 16, 16 ff.) kommen wird. Er, der seine Macht jetzt schon 

ausübt, indem die Gnade im Gericht siegt, und Gottes Gerechtigkeit in seinem Erbarmen tri-

umphiert, wird das Reich unbestreitbar, unbezweifelbar, in seiner, alle und alles überführen-

den und durchdringenden Herrlichkeit herauf führen. Keine Grenze wird dieses alles umfas-

sende und durchwaltende Reich haben durch alle Bereiche der neuen Schöpfung Gottes. In 

der Gottes-Unmittelbarkeit aller Kreatur wird die Grenze von sichtbarer und unsichtbarer Kre-

atur in der vollkommenen Gemeinschaft des einen ewigen Herrschaftsbereiches des Christus 

Jesus aufgehoben sein. Keine Grenze wird dieses Reich haben in der ewigen Evidenz der 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 64 05.06.2025 

Identität von Macht und Recht, Macht und Gnade, Macht und Friede. 

Nicht die Sinn-Frage ist ja die schwerste und letzte Frage der Weltgeschichte, sondern die 

Machtfrage. In und mit ihrer Gottes-Beantwortung wird die Beantwortung der Sinn-Frage ge-

geben sein. Der Widerspruch von Macht und Recht, Macht und Gnade, Macht und Friede zer-

reißt die Weltgeschichte. Der Riß ist bereits durch den versöhnt und geheilt, der stellvertre-

tend in den Riß trat und den Fluch des Widerspruches auf sich nahm. Aber eben diese Versöh-

nung soll evident und manifest werden in dem Reich, das in Kraft der Identität von Macht und 

Recht, von Macht und Gnade, von Macht und Frieden, das Reich der Herrlichkeit und Selig-

keit Gottes sein wird, an dem die Versöhnten und Erlösten als die Mit- Verherrlichten partizi-

pieren dürfen. Dieses sein Reich der Verherrlichung des Gottes mit uns und für uns durch uns 

als die Erben der Verheißung, „wird kein Ende haben“. Um die Heraufkunft dieses Reiches 

betet die Adventsgemeinde des kommenden Herrn, nicht für sich, sondern für die von Gott so 

geliebte Welt, wenn sie ruft: „Dein Reich komme“, und wenn sie auf seine Verheißung ant-

wortet: „Ja, komm, Herr Jesu!“ 

 

DER DRITTE ARTIKEL 

Καὶ εἰς τὸ ἃγιον πνεῦμα. 

Et in Spiritum Sanctum. 

Und an den Heiligen Geist. 

So lautet die Aussage im Wortlaut des Bekenntnisses von 325, und mit diesem einen, lapida-

ren Satz schließt jener Text ab. Nichts wäre törichter, als den Vätern von Nicaea zu unterstel-

len, daß sie mit der Beschränkung auf den einen Satz eine Absage an all das zum Ausdruck 

bringen wollten, was etwa der dritte Artikel des Apostolicums in sich beschließt. Vielmehr 

bricht das Bekenntnis, das in dem Glauben an den Heiligen Geist alles andere, was hier zur 

Stelle gebracht werden muß, inkludiert sein läßt, ab, weil es ganz auf den christologischen Ar-

tikel mit seinen entscheidungsschweren Aussagen von der wahren Gottheit des mit dem Vater 

wesenseinen Sohnes konzentriert ist. Gerade hierin ist der Text von 325 sehr charakteristisch 

für das aktuale Bestimmtsein solcher Bekenntnisse durch die besondere Kampf- und Entschei-

dungssituation, in der sich die Kirche je von neuem befindet. Es wird gesagt, was gerade 

„dran“ ist, was um der versuchten und angefochtenen Kirche willen als Wahrheitszeugnis jetzt 

gesagt werden muß. Im Ur-Nicaenum geschieht das durch die Einfügung einiger Klarstellun-

gen in den zweiten Artikel, wie ihn die Bekenntnis-Tradition bereits darbot. Man kann sehr 

nachdenklich darüber werden, daß diese Einschübe gerade – weit entfernt davon, als Zutaten 

zu wirken! – den doxologischen Charakter des Ganzen so wundersam zum Leuchten bringen. 

Ehe wir uns den späteren, unserer Auslegung zu Grunde gelegten Text in seinem, das Aposto-

licum noch überbietenden Reichtum zu Gehör bringen, werden wir gut tun, zunächst nur den 

einen Satz zu bedenken, der das „wir glauben“ nunmehr auf den Heiligen Geist bezieht.44 

Wenn schon die Relation des Glaubens auf Jesus Christus den allein von daher zu verstehen-

den Glauben in seinem Gegensatz zu allem, was sich außerhalb der Selbst-offenbarung Gottes 

„Glaube“ nennt, erhellte, so werden wir noch einmal und wieder neu vor die Frage gebracht, 

was das bedeutet, daß wir nunmehr ebenso zum Glauben an den Heiligen Geist wie zum 

 
44 Dabei lassen wir eine besondere Feinheit des griechischen Textes noch unerörtert, die darin besteht, daß es im 

späteren Wortlaut des sogenannten Nicaeno-Constantinopolitanum heißt: καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, „an den 

Geist den heiligen ..., also in der Stellung des Attributes „heilig“ hinter „Geist“. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 65 05.06.2025 

Glauben an den Sohn und an den Vater gerufen werden. 

Eins muß sofort klar sein: Der Glaube ist Geschöpf des Heiligen Geistes. Der Glaube ist vom 

Heiligen Geist her zu verstehen, nicht aber umgekehrt der Geist vom Glauben her! Nicht von 

einem Glaubens- Vermögen, einer Glaubens-Kraft und -Potenz her erschließt sich der Geist, 

zu dem sich der Glaube hier bekennt; sondern bei dem Schöpfer-Geist, der den Glauben 

schafft und schenkt, ist die ewige, göttliche Priorität. Der Geist ist Gott, wie der Vater Gott, 

und wie der Sohn Gott ist. Dabei fällt gerade hinsichtlich des Glaubens die Entscheidung ins-

besondere an dem Geist und durch den Geist. Durch den Geist kommt ja die Selbst-Offenba-

rung des Vaters in dem Sohn erst zu ihrem Ziel, nämlich der Selbst-Mitteilung und Selbst-Er-

schließung Gottes als des Gottes für uns. Eine Offenbarung des Vaters in dem Sohn wäre – 

für sich gedacht – noch nicht die Offenbarung für uns. Sie verharrte – das Unsinnige auch nur 

auszusprechen! — in ihrem Damals und Dort, ja, in dem für den Sünder verschlossenen Ge-

heimnis ihrer selbst. „Niemand kann sprechen: Jesus der Herr, wenn nicht im Heiligen Geist“ 

(1. Kor. 12, 3). „An Christus niemand glauben kann, es sei denn durch dein Hilf getan. O Hei-

liger Geist, o Heiliger Gott“. Der Geist ist es, in dem wir rufen: „Abba, lieber Vater“ (Röm. 8, 

15). Der vom Sohn gesandte, vom Vater ausgehende Geist bezeugt Jesus als den, der er ist, als 

den Christus und Sohn Gottes. Der verheißene Paraklet, der Anwalt und Tröster, ist es, durch 

den der Vater und der Sohn „Wohnung machen“ wollen bei denen, die der scheidende Herr 

nicht Waisen lassen will (Joh. 14, 18.23.26.). Es ist schlechterdings die Voraussetzung des 

neutestamentlichen Evangeliums, daß da, wo es zum Glauben an das Wort Gottes kommt, wo 

die Offenbarung ihren Menschen erreicht, überwindet und gewinnt, es noch einmal Gott 

seihst, derselbe Gott und kein anderer, ist, der am Werke ist. So wahr der Heilige Geist sich 

zur „Gabe“ macht (Apg. 2, 38), zum Pfand unseres Erbes (Eph. 1,14), und sich als „Kraft“ 

empfangen lassen will (Apg. 1, 8), so doch eben als der über die Jünger kommende Geist, der 

das schöpferische Subjekt bleibt, auch wo er in den Glaubenden eingeht, – den Glaubenden, 

der selbst sein Geschöpf ist und bleibt. — 

Im Gegensatz zu jedem philosophischen, religiösen und insbesondere mystischen Geist-Ver-

ständnis ist es also das Gegenüber von creator und creatura, Schöpfer und Geschöpf, das in 

diesem „wir glauben an den Heiligen Geist“ zur Stelle ist. Wenn über den Christus Jesus als 

über den in die Sündertaufe stellvertretend hinabgestiegenen Gottessohn der Geist kommt, so 

gründet es in der Tiefe seiner Deszendenz zu den Menschen, mit denen er sich solidarisch 

macht, daß er als Mensch Empfänger des Geistes wird, mit dem er doch wie mit dem Vater 

wesenseins ist. Gerade in dem für jene seine Jordantaufe so kennzeichnenden Gegenüber von 

Vater, Sohn und Geist ist aber für die, die allein durch den Geist an ihn und durch ihn an den 

Vater glauben, jenes Geist-Verständnis ausgeschlossen, das den Geist Gottes und den Geist 

des Menschen miteinander verschmelzen läßt und damit der Verwechselbarkeit ausliefert. 

Vielmehr gründet es noch einmal in der tiefsten Selbst- Herablassung Gottes, wenn der Geist 

sich zu dem Geist in uns, zu dem unserm Geist die Gotteskindschaft bezeugenden (Röm. 8, 

16), ja, dem in und mit uns betenden, seufzenden und für uns vor Gott eintretenden Geist 

macht (Röm. 8, 26). Es ist derselbe Gott, der in dem Sohn an unsere Stelle trat, und der als der 

Geist für uns eintritt. Gott selbst ist es, der als der Gott für uns sich zu dem Gott in uns macht, 

ohne daß doch – gerade in diesem Wunder seiner Selbst-Mitteilung – auch nur einen Augen-

blick der unendliche qualitative Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf aufgehoben 

wäre. 

Unter dem, mit diesem „wir glauben an“ gesetzten Vorzeichen werden wir nunmehr das Be-

kenntnis zum Heiligen Geist in dem uns durch das Nicaeno-Konstantinopolitanum als unserm 

Text gebotenen Wortlaut nachzusprechen versuchen. 

Καὶ εἰς τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, τὸ κύριον, τὸ ζωοποιόν, 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 66 05.06.2025 

Et in spiritum sanctum, Dominum et vivificantem, 

Und an den Herrn, den Heiligen Geist, der da lebendig macht. 

Wir setzen mit einer sprachlichen Beobachtung ein, die uns aber sofort auf das unsere Er-

kenntnismöglichkeiten übersteigende Geheimnis des Geistes weist. Im Griechischen ist das 

Wort für Geist ja „sächlich“ (τὸ πνεῦμα), im Lateinischen und Deutschen hingegen „männ-

lich“ und also personal artikuliert. So wahr nun das Gegenüber zwischen dem Heiligen Geist 

und uns göttlich-personal bestimmt ist, so meldet sich schon im Sprachlichen das Geheimnis, 

einer Personalität, die unser Verständnis von „Person“ (oder gar Persönlichkeit) schlechter-

dings übersteigt. Gewiß erfährt der Person-Begriff da, wo er innertrinitarisch – ein göttliches 

„Wesen“ in den drei „Personen“ — in Dienst genommen wird, eine völlige Verwandlung, die 

ihn mit unserem Selbstverständnis unverwechselbar macht. Die Personalität des Geistes — 

der „weht, wo er will“ (Joh. 3,8), leistet aber noch in einer besonderen Weise dem Versuch 

Widerstand, sie denken zu wollen. Einen Augenblick könnte man versucht sein, jene Häreti-

ker, von Montanus angefangen, zu verstehen, die eine Incarnation auch des Heiligen Geistes 

als die wahre Vollendung der Offenbarung behaupteten. In Wahrheit ist damit freilich nicht 

nur die Einmaligkeit und Vollgenugsamkeit der Selbst-Offenbarung Gottes in Christo ver-

kannt, sondern auch die Realität seiner Selbst-Mitteilung durch den Heiligen Geist. „Ich sage 

Euch die Wahrheit: es ist gut für Euch, daß ich weggehe. Denn wenn ich nicht weggehe, so 

wird der „Paraklet“ (der „Tröster“, der „Anwalt“, der „Sachwalter“) nicht zu euch kommen, 

wenn ich aber hingehe, werde ich ihn zu euch senden“ (Joh. 16, 7). So wahr nun der Vater 

und der Sohn es sind, die durch den Geist in denen Wohnung machen, die das „Wort bewah-

ren“ („halten“), so macht sich Gott im Geist picht zu einer unpersönlichen Kraft, sondern, 

weiß als der sich schenkende Gott das Geheimnis seiner Selbst in noch einmal besonderer 

Weise zu wahren. So gerade ermöglicht Gott in seiner Selbst-Zueignung noch einmal das 

Wunder, das sich der Geber zur Gabe macht, ohne aufzuhören, der Geber zu sein. 

Ja, der Geist, an den wir glauben, ist heilig, wie Gott heilig ist. Heilig ist eine Wesensaussage 

von Gott in seiner Göttlichkeit. In seiner Gottheit ist Gott der dreimal Heilige (Jesaja 6, 3). 

Wenn wir „an den Geist, den heiligen“, glauben, dann eo ipso an Gott, überaus wundersam 

muß es aber sofort berühren, daß dieses Wort, das hier kein „Beiwort“ ist, dieses 'Wesenswort, 

das eben nicht nur ein „Eigenschaftswort“ ist, in besonderer Weise dem Heiligen Geist zuge-

hört. Dieses „heilig“ setzt den Geist nicht nur in Gegensatz zu allen Geistern und allem Geist-

wesen im kreatürlichen Bereich, sondern es ist ihm so geeint, daß es den Namen des Heiligen 

Geistes bildet. So wie die Christus-Würde an dem und durch den, der allein der legitime Trä-

ger dieses Titels ist, zum Namen wird, so diese Herrlichkeitsaussage von Gottes Wesen im 

Namen des Heiligen Geistes. 

Hätte die Theologie das mehr bedacht und respektiert, so würde sie davor bewahrt geblieben 

sein, die Erkenntnis der Heiligkeit Gottes – und denn aller seiner Wesensvollkommenheiten 

und -Herrlichkeiten im Schema einer religions-philosophisch gewonnenen, ideologisch gefüll-

ten Begrifflichkeit vollziehen zu wollen. Es geht in der Erkenntnis der Wesensherrlichkeiten 

Gottes – um diesen Begriff gegenüber den tradierten der „Vollkommenheiten“ und gar „Ei-

genschaften“ zu bevorzugen — nicht um die Allmacht, Barmherzigkeit und Heiligkeit, die wir 

von Gott aussagten, sondern um den Allmächtigen, den Barmherzigen und den Heiligen, wie 

er sich in der Selbstaussage seiner Selbst-Manifestation zu erkennen gibt. So geht es um Gott 

als den Ewigen, den Weisen, den Gerechten, und wie alle diese, die Fülle der Gottheit verherr-

lichenden Wesensaussagen lauten. Daß sie nicht „Begriffe“, sondern Wesensnamen sind, das 

gerade könnte und sollte sich uns im Namen des Heiligen Geistes erschließen. 

Noch aber wartet die durch den Namen des Heiligen Geistes gestellte Frage auf eine konkre-

tere Antwort, die uns sein heiliges Wesen aus seinem Wirken verstehen läßt. Was heißt das: 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 67 05.06.2025 

„heilig“? Wir hörten das Wort zunächst einfach als identisch mit „göttlich“. Wenn das aber 

auch von Wesensaussagen wie „ewig“, „mächtig“, „gütig“ und all den anderen gilt, so werden 

wir auf das zu merken haben, worin Gott in seiner Selbst-Offenbarung sich gerade als den 

Heiligen manifestiert. In unserer religionsphilosophisch verseuchten Lehrtradition sind wir 

gewohnt, die Heiligkeits-Aussage einfach als eine Chiffre für die reine Transzendenz Gottes 

zu nehmen, so denn für den unendlichen Gegensatz zwischen Schöpfer und Geschöpf, ja, zwi-

schen Gott und Sünder. Zwar bricht dieser Gegensatz – in einer dem religiösen, humanen Ver-

ständnis nicht erreichbaren Tiefe — auch und gerade in der Selbst-Offenbarung Gottes als des 

Heiligen auf. Wie heilig Gott aber ist, wird erst in der Versöhnung des Risses, im Akt seines 

Erbarmens offenbar. Der „Heilige Israels“ (Jesaja 30, 15), das ist doch der Gott, der in seiner 

freien Gnade den durch keine Qualität des Menschen begründeten Bund mit Israel geschlos-

sen hat, mit dem erst durch die göttliche Gnadenwahl in das Sein und Wesen gerufenen Volk. 

Als der Herr dieses Bundes ist Gott der Heilige, dem dieses Volk geheiligt sein soll, so daß es 

mit seinem Priester das Siegel trägt: „heilig dem Herrn“ (2. Mose, 28, 36). Als das von Gott 

erwählte Eigentum ist es dem Herrn geheiligt. Die ewige Priorität dieser Gnadenwahl bleibt 

in Kraft über dem der Verwerfung verfallenen Volk des Ungehorsams. 

Ja, im Zentrum der Geschichte des Heiligen Gottes, nicht nur mit diesem seinen Bundesvolk, 

sondern mit dem Volk aus allen Völkern, hängt Er, der ewig Erwählte, der Sohn, als der stell-

vertretend Verworfene am Fluchholz der Verwerfung. Durch ihn und in ihm, zu dem der Va-

ter das bestätigende und offenbarende Ja und Amen der Auferweckung vom Tode spricht, 

werden die in ihrer Verwerfung Gottes Verworfenen zu erwählten und geliebten Kindern Got-

tes, zu Erben aller seiner in seinem ewigen Liebesratschluß gegründeten Verheißungen. Er ist 

es, der sich selbst für die Seinen heiligte, „auf daß auch sie geheiligt seien in Wahrheit“ (Joh. 

17, 19), — in der Wahrheit, die er selber für sie ist. 

Der Heilige Geist aber ist es, durch den sie, an deren Stelle der eine Erwählte sich zu dem von 

Gott Verworfenen machte, ihm geheiligt, in und mit ihm Gott geheiligt werden. Als die zum 

Glauben Erweckten, als die auf den Namen des Vaters und des Sohnes: und des Heiligen 

Geistes Getauften werden sie Gott zugeschrieben, zugeeignet. In Kraft der sie neu schaffen-

den Gnadenwahl werden sie in ihrer Zugehörigkeit zu Gott versiegelt als „das auserwählte 

Geschlecht, das königliche Priestertum, das heilige Volk, das Volk zum Besitztum“ (1. Petr. 

2, 9), das von neuem als „heilig dem Herrn“ versiegelt ist. Der Heilige Geist ist es, der diese 

Heiligung in der Schöpfung, Zueignung und Zurüstung des neuen Bundesvolkes wirkt. In die-

sem seinem heiligen manifestiert er seine Heiligkeit, im Akt sein Sein und Wesen. So gerade 

deckt er alles unheilige Wesen in seiner Unreinheit auf, so straft er, der Tröster, die Sünde in 

ihrer Gottesfeindschaft. So richtet er, der den Glaubenden im Gericht frei spricht. So vergibt 

er, indem er heiligt, und heiligt, indem er vergibt. Der Indikativ seines heiligenden Wirkens 

beschließt in sich und entläßt aus sich den Imperativ, der die dem Herrn Geheiligten zur Heili-

gung ihres Wesens und Lebens ruft. Wir müßten hier alle „Paraklesen in Christus“, alle jene 

„tröstlichen Vermahnungen“ des Neuen Testamentes ausschreiben, um in ihrem Spiegel das 

heiligende Wirken des „Heiligers“, des Heiligen Geistes als des Sanctificators, zu erkennen 

und in dieser seiner Selbst-Manifestation sein heiliges Sein und Wesen. 

In dem allen ging es nicht um das Heilige — an Rudolf Ottos charakteristischen Buch-Titel 

zu erinnern —, sondern um den Heiligen, um den Herrn! „Wir glauben an den Herrn, den 

heiligen Geist“. Die Voranstellung dieses „an den Herrn“ im deutschen Wortlaut bringt das 

Herrsein des πνεύμα κυριακόν, des „Herrengeistes“, am schärfsten zum Ausdruck.45 

 
45 Der griechische Wortlaut, in dem das κύριον Attribut zu πνεῦμα ist, läßt sich im Deutschen nicht adäquat wie-

dergeben. Es sagt von dem Geist aus, daß ihm das Herr-sein wesenhaft eignet. Am nächsten käme ihm im 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 68 05.06.2025 

„Ich bin der Herr, dein Gott“ (2. Mose 20, 2), und: „Jesus Christus der Herr“ (κύριος Ἰησοῦς 

Χριστός, Phil. 2,11), und „der Herr ist der Geist (ὁ δὲ κύριος τὸ πνεῦμά, 2. Kor. 3, 17), — das 

will in seiner Einheit gehört werden. Der Geist ist Herr, wie der Vater Herr, wie der Sohn 

Herr ist. Derselbe, eine Herr ist es, der sich als der Vater, der Sohn, der Geist in diesem seinen 

Herrsein über uns, für uns und an uns erweist. 

In allem, was wir in jedem erdenklichen Selbstverständnis Geist nennen mögen, verhalten wir 

uns nicht als zu unserem Herrn! Immer setzen wir, auch wenn wir die Idee des Geistes trans-

zendent denken, eine letzte Einheit zwischen „dem Geist“ und unserm Geist voraus, eben in-

dem wir es sind, die den Geist, sei es denn den „absoluten Geist“ denken. Der Heilige Geist 

aber kommt über uns im Machterweis des Herrn, indem er als der vom Vater und vom Sohn 

gesandte Geist kommt. Wenn es der Sohn ist, in dem der Vater seine Herrschaft als die uns 

mitten im Gericht rettende Macht manifestiert, so vollstreckt der Heilige Geist diesen strafen-

den und tröstenden, tötenden und lebendig machenden Machtspruch. Er ist aber nicht nur der 

Vollstrecker eines höheren Befehls, sondern er selbst ist es, in dem der eine, selbige Herr 

seine Herrschaft über uns, für uns, an uns zum Zuge bringt. Als der Herren-Geist ist er unver-

wechselbar mit unserem Geist, so wahr er sich mit dem Namen des Christus Jesus verbündet 

hat, und dieses Bündnis in der Einheit des Vaters und des Sohnes und des Geistes gründet. In 

der Fremdheit des Namens, den er als den allervertrautesten in unser Herz schreibt, in der 

Fremdheit des Wortes, durch das er das ertaubte Gehör zum Glauben erweckt, meldet sich 

sein Herr-sein, das doch den unbegreiflichsten Triumph seiner Herrlichkeit in der Gnaden-

Tiefe seines Nahe-seins, seines Bei-uns- und In-uns-seins erreicht. 

So ist er als der Herren-Geist der Geist der Freiheit. „Der Herr ist der Geist“, — das Subjekt46 

des Satzes ist „der Herr“ (2. Kor. 3, 17). Er herrscht nicht durch den tötenden „Buchstaben“ 

(2. Kor. 3), sondern durch den lebendig machenden Geist. „Wo aber der Geist des Herrn ist, 

da ist Freiheit“ (ibid.), die Freiheit des Gottes, der frei macht, wie er frei ist, frei und herrlich 

in seiner Liebe, die sich des unter dem Fluch des Gesetzes versklavten und verlorenen Rebel-

len erbarmt. 

Damit sind wir, der inneren Notwendigkeit unseres Textes folgend, schon zu der dritten Aus-

sage vorgestoßen, die eben den Heiligen Geist, den Herren-Geist, als den Lebendigmacher — 

τὸ ζωοποιόν, vivificantem – rühmt. Das Wirken des Geistes als dessen, der heiligt, der 

herrscht, der lebendig macht, gründet in seinem Sein, so wahr uns wiederum nur im Akt sein 

Leben sich offenbart. Er ist der, als der er wirkt: der Heilige, der Herr, der Schöpfer. Wir 

konnten von dem Heiligen und Herrn gar nicht reden, ohne schon von dem Schöpfer zu spre-

chen. Gerade in seiner Schöpfer-Herrlichkeit ist sein Heilig-sein und sein Herr-sein unver-

gleichbar mit allem, was wir unter ideologischer oder moralischer Vollkommenheit verstehen 

mögen. In dem „Komm, Heiliger Geist“ ist das „veni, creator spiritus“, das „Komm, Schöpfer 

Geist“ schon zur Stelle. 

Es ist der Geist des Schöpfers, der „über den Wassern schwebt“ (Gen. 1,2), und es ist der zum 

Leben erweckende Gottes-Hauch, der den aus Erdenstaub gebildeten Menschen zur „lebendi-

gen Seele“ werden läßt (Gen. 2, 7). Aber auch das Gebet des von der Möglichkeit seiner Ver-

werfung Angefochtenen um den neuen, festen, heiligen und willigen Geist steht im Zeichen 

der Anrufung des Schöpfers, der das „reine Herz“ erschafft (bara, Ps. 51,12). Es ist der leben-

dig machende Geist, der das Feld voller Totengebeine wieder lebendig werden läßt (Hesek. 

 
Deutschen vielleicht eine wörtliche Übersetzung wie: „wir glauben an den Geist den heiligen, den herrlichen ...“ 
46 Gerade im Hinblick auf dieses Subjekt-sein des Herrn – das doch gleichzeitig das Herr-sein besagt – dürfte es 

Bengel gemeint haben, wenn er – den Gegensatz von Buchstaben und Geist bedenkend – hier von einer „sub-

limis enuntiatio“, einer „erhabenen Aussage“ spricht. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 69 05.06.2025 

37), eben der Geist, der an Stelle des steinernen Herzens ein fleischernes Herz schafft und 

schenkt (Hesek. 36, 26). Wir werden mit dem Bekenntnis solche, von dem Geheimnis des 

„Geistes des Herrn“ durchwehten Stellen des Alten Testaments im Gehör haben müssen, 

wenn wir den im Neuen Testament bezeugten, vom Vater und vom Sohn gesandten Geist als 

den Schöpfer-Geist in der Selbigkeit Gottes des Schöpfers, des Versöhners und Erlösers res-

pektieren wollen. Es ist der Schöpfer aller Kreatur, der da am Werk ist, wo der Heilige Geist 

in der von ihm gewirkten „Wiedergeburt und Erneuerung“ (Tit. 3,5) die nova creatura, die 

„neue Kreatur“ in Christus schafft (2. Kor. 5,17). 

Bevor wir aber das schöpferische Wirken des Geistes auf uns bedenken, werden wir ihn als 

den in der Geburt des Menschen Jesus, in seiner Auferweckung vom Tode „lebendig machen-

den“ Geist anzubeten haben. Durch die Schöpfertat des Geistes kommt der Mensch in die 

Existenz, in dem der Sohn Gottes einer von uns ward. Derselbe Schöpfer-Geist ist es, der „Je-

sus aus den Toten auferweckt hat“ (Röm. 8, 11), den Jesus, der als „der Sohn Gottes in Kraft 

nach dem Geist der Heiligkeit durch Totenauferstehung erwiesen“ ist (Röm. 1, 4), – Er, der in 

seiner göttlichen Einheit mit dem Geist Auferstandene, der in seiner Menschheit durch den 

Geist Auferweckte. Wohl eingedenk des Scheiterns unserer Erkenntnis an dem zwiefach-ei-

nen Geheimnis von Auferstehung und Auferweckung, werden wir den christologischen Grund 

für das Werk des Heiligen Geistes an uns in seinem geheimnisvollen Wirken mit und an dem 

menschgewordenen Gottessohn zu bedenken haben. In seiner Geburt sind ja die mit- und neu-

geboren, für die er sich geboren werden ließ. In seiner Auferweckung sind die mit-auferweckt, 

an deren Stelle er sich dem Tod und dem Begräbnis preisgab. 

So nur erschließt sich das schöpferische Wirken des Geistes in seiner Tiefen-Dimension: er 

macht lebendig, indem er tötet! Wie er den durch ihn Gestraften tröstet, so spricht er den zu 

Tode Verurteilten frei. Wie er den in seiner Gottlosigkeit Gerichteten durch und in dem für 

uns Gekreuzigten und Auferstandenen rechtfertigt, so macht er den „nach dem Fleisch“, in 

seiner todverfallenen Existenz, Getöteten lebendig. Darum ruft der Apostel die durch „das Ge-

setz des Geistes des Lebens“ in Christus Jesus von dem Gesetz der Sünde und des Todes Be-

freiten (Röm. 8, 2) dazu, die Werke des Fleisches durch den Geist zu töten, und so gerade zu 

leben (Röm. 8, 13). Der Geist, der als der Schöpfer das Nicht-seiende in sein Sein und Wesen 

ruft, schafft abermals „aus Nichts“, aber aus dem Nichts, das durch Sünde und Tod bestimmt 

ist. Voraussetzungslos ist nicht nur die Erschaffung der ersten Kreatur, sondern auch die der 

„neuen Kreatur“. Der Schöpfer-Geist knüpft nicht an religiös-moralische Möglichkeiten und 

Restbestände an, sondern wirkt im reinen Wunder freien Erbarmens, allmächtiger Gnade. Er 

belebt nicht einen Halb-toten oder gar Schein-toten, sondern den im Gericht vergehenden, 

todverfallenen Menschen des Todeswesens. Wer betet: veni creator spiritus, „komm, Schöpfer 

Geist“, hat keine Möglichkeit mehr, auf sich selbst zu sehen und an sich selbst irgendwelche 

Wiederbelebungsversuche vorzunehmen. Er darf den Tod hinter sich lassen, indem er sich 

dem Leben entgegenstreckt. Entgegen aller Vernunft, die meint, daß Gott an Vorhandenes an-

knüpfen, auf Relikten aufbauen müßte, darf er sich in der Hand dessen wissen, der aus Nichts 

schafft und Tote lebendig macht. 

Als der so schaffende Geist schenkt er sich dem Glaubenden, dessen Glauben er schafft und 

schenkt. Wir lenken noch einmal auf das Tür unsere „Logik“ unergründliche Geheimnis zu-

rück, daß der Geber sich zur Gabe machen kann, ohne aufzuhören, der Geber zu sein. Au-

gustinus sinnt (im 15. Kapitel des 5. Buches seines Werkes über die Dreieinigkeit) diesem Ge-

heimnis nach, und er findet in der ewigen Schenkbarkeit .des vom Vater und vom Sohn ge-

meinsam ausgehenden Geistes die Ermöglichung dafür, daß er zum Geschenk für uns werden 

kann. Weil das Sein des Geistes in ewiger Priorität vor allem Geschenktwerden ein ewiges 

Geschenktsein ist, kann er sich selbst zum Geschenk machen. Augustinus dringt gerade auf 

diesem Wege zu |der Erkenntnis vor, daß dem Heiligen Geist in besonderer Weise der 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 70 05.06.2025 

„Eigenname“ der Liebe zukomme, der Liebe, die doch der dreieinige Gott in seinem einen, 

ganzen Wesen als der Gott der Schenker-Güte ist.47 

Der Gott, der in sich selbst der ewig Schenkende ist, er kann sich zum Geschenk machen, er, 

der in sich Lebendige, zum Leben der durch ihn vom Tode erweckten Kreatur werden, ohne 

darin aufzuhören, Gott zu sein. Vielmehr offenbart und manifestiert er, der Gott der Selbsthin-

gabe in dem Fleisch gewordenen Sohn, sich selbst in seiner Göttlichkeit, indem er als der Hei-

lige Geist sich selbst mitteilt und dem Glauben inne wohnt. 

In Kraft dieser seiner alle unsere Erkenntnis übersteigenden Möglichkeit, sich selber schenken 

und mitteilen zu können, ist er als der in uns wohnende Geist (Röm. 8, 11) der „Geist der 

Kindschaft“, der uns das „Abba, lieber Vater“, rufen läßt, und der in uns als den Verstummen-

den seufzt und betet (Röm. 8, 26—27). So wird er für uns und in uns „unser Leben“ (Röm. 8, 

10), durch den „die Liebe Gottes in unseren Herzen ausgegossen ist“ (Röm. 5,5). Er ist es, der 

– kraft des Für-uns-seins Gottes in Christo — in uns glaubt, liebt, hofft, so aber, daß unser 

Blick nicht auf und in unser Selbst gekehrt wird, sondern vielmehr in der Anbetung zu dem 

Gott, der so hoch oben und so tief unten zu thronen und zu wohnen vermag. Zu dieser Anbe-

tung erhebt sich das Bekenntnis in den nun folgenden Aussagen, deren Ermöglichung allein 

durch die Kondeszendenz des Heiligen Geistes gegeben ist. Indem er sich so tief herabläßt, 

daß er als der Mitzeuge unseres Geistes uns der Gotteskindschaft gewiß macht (Röm. 8, 16), 

erhebt er unsern Geist zu einer Doxologie, die nicht ein Hymnus unseres dichtenden Herzens, 

sondern antwortender Lobpreis ist: 

τὸ ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορευόμενον, τὸ σὺν Πατρὶ καὶ Υἱῷ συμπροσκυνούμενον καὶ 

συνδοξαζόμενον, 

qui ex patre filioque procedit, qui cum patre et filio simul adoratur et glorificatur, 

Der vom Vater und dem Sohn ausgehet. Der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet 

pnd zugleich geehret wird. 

Gott ist schenkende Güte. Nicht daß die schenkende Güte Gott wäre! Nicht daß wir eine Idee 

von Güte, die im Schenken ihre selbstlose Reinheit hätte, verabsolutierten, „vergöttlichten“! 

Auf diese Weise hat Platon das Wesen des Göttlichen als neidlose Güte im Verhältnis zu der 

durch den Demiurgen „geschaffenen“ (aus dem Stoff nach dem Urbild der Ideen Gestalteten) 

Welt gedacht. Jenes innergöttliche Sich-Schenken aber, in dem Gott als der Sich-selber-

Schenkende Gott ist, ist „personal“ bestimmt. Indem der Geist „vom Vater und vom Sohne 

ausgeht“, indem der Vater und der Sohn den Geist „hauchen“, schenkt sich Gott sich selbst in 

sich selbst durch sich selbst. 

Wir brauchen hier nicht bei der Bemühung zu verweilen, mit der die Väter der trinitarischen 

Gotteserkenntnis diese „Hauchung“ als innergöttliches Werk in seiner analogielosen Einzigar-

tigkeit und seiner Unvergleichbarkeit mit allen kreatürlichen Vorstellungen umschrieben ha-

ben. Unsere Erkenntnis wird ja das Geheimnis dieser Hauchung – wie das jener „Zeugung“ – 

nur umkreisen können, und muß bei dem Versuch scheitern, rational, sei es denn in einer „Ra-

tionalität“ der Glaubenserkenntnis, aussagen zu wollen, was das ist: ewige „Zeugung“, ewige 

„Hauchung“. Was diese Vorstellungen, die keine Vorstellung zulassen, diese Begriffe, die in 

keinem Begriff begreifbar sind, auf die Lippen der anbetenden Erkenntnis legt, ist alles andere 

als eine Idee vom Wesen des Göttlichen, sondern das Wort des in seiner Selbst-Offenbarung 

 
47 Si ergo proprie aliquid horum trium charitas nuncupanda est, quid aptius quam ut hoc sit Spiritus Sanctus? 

„Wenn also eine von den drei Personen den Eigennamen Liebe erhalten soll, was wäre da passender, als den Hei-

ligen Geist so zu heißen?“ (Augustinus, De Trinitate, 15. Buch, Kapitel 17, 29 in der Übersetzung von Michael 

Schmaus.) 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 71 05.06.2025 

sich selber aussprechenden, sich in seiner Wahrheit hörbar machenden Gottes, des Vaters in 

dem Sohn durch den Geist. Diejenigen, die gerade hier einer dichtenden Spekulation auf der 

Spur zu sein meinen, verkennen in der Wurzel die Doxologie des Glaubens, der sich zu jener 

Anerkenntnis gerufen hört, die ihn freilich im Vollzug der Erkenntnis anbetend scheitern läßt. 

Es ist der gebrochene Widerhall der innergöttlichen Doxologie, der in der antwortenden Er-

kenntnis der versöhnten Kreatur laut wird, trotz allem und über allem laut werden darf. 

Der Gott, der sich selbst uns so schenkt, so mitteilt und erschließt, wie er es als der Vater in 

dem Sohn durch den Geist tut, er ist in sich selbst vor und über allen seinen Werken „nach au-

ßen“ (den opera sanctae trinitatis ad extra) ewig derselbe und kein anderer, als der er sich uns 

gibt. So wahr der Vater in dem Sohn sich aus und in seiner, in nichts als in sich selbst begrün-

deten Güte denen schenkt, in denen — gerade für Gottes Auge! — nur der Gegen- Grund zu 

solch einer Selbst-Manifestation Gottes auffindbar ist, ist Gott in sich selbst der Sich-Schen-

kende, der Liebende. Wollten wir diese Aussagen im ideologischen Sinn verstehen, so würde 

uns, gleichsam wider Willen, unsere Erkenntnis in den Gedanken eines innergöttlichen Egois-

mus umschlagen, so hätten wir gerade nicht das Göttliche, sondern das Ungöttliche gedacht. 

Nun aber läßt uns die uns grundlos widerfahrende Liebe in den alles begründenden Un-Grund 

der Liebe schauen, die Gott in sich selber ist. Nicht der Geist der Metaphysik, sondern der 

Geist der Offenbarung ist es, der „alles erforscht, auch die Tiefen der Gottheit“ (1. Kor. 2, 10). 

Nicht ein vermessener Höhenflug des menschlichen Geistes führt uns zu dem Satz von dem 

Geist, „der von dem Vater und dem Sohn ausgeht“, sondern umgekehrt läßt sich der vom Va-

ter und dem Sohn gesandte Geist so tief zu uns, ja, in uns hinab, daß wir in Gott selbst nichts 

als dieses sich selber ausströmende, sich selber schenkende und mitteilende Lieben „sehen“. 

So sehen wir mitten in Gottes Herz hinein, ohne in diesem Sehen, das kein Sehen ist, geblen-

det zu werden. Karl Barth hat einmal zu sagen gewagt, daß in Gott ein „ewiges Jauchzen“ ist. 

Wer von diesem Jubel in der Aussage, die den vom Vater und vom Sohn gehauchten, ewig 

ausgehenden Geist preist, gar nichts zu hören vermag, hat sie gewiß noch nicht so verstanden, 

wie sie in der Doxologie des Glaubens laut werden will und darf. 

In dem allen haben wir noch jene so bedeutsam gewordene Divergenz außer acht gelassen, die 

sich bei einem Vergleich zwischen dem griechischen und dem lateinischen bzw. dem, diesem 

folgenden deutschen Text unseres Bekenntnisses meldet. Der griechische, ursprüngliche 

Wortlaut bezeugt ja den Geist als 

τὸ ἐκ τοῦ Πατρὸς ἐκπορευόμενον, 

den vom Vater ausgehenden, 

während die lateinische Gestalt, die im reformatorischen Bekenntnis, der abendländischen 

Tradition getreu, übernommen wurde, den Geist rühmt, 

qui ex patre filioque procedit 

der vom Vater und vom Sohne ausgehet. 

Bekanntlich ist es gerade dieses „filioque“ gewesen, an dem die theologische Scheidung – ab-

gesehen von kirchenpolitisch-hierarchischen Gründen — zwischen der Kirche des Ostens und 

des Westens erfolgte.48 Wenn wir den Blick sofort nicht so sehr auf die Geschichte jenes 

 
48 Das „filioque“, das sich schon bei Tertullian findet und in Augustins Trinitätslehre sein besonderes Gewicht 

erhält, ist erst in der Karolingerzeit in das Nicaenische Symbol eingeführt worden. Der tiefere Grund für die 

Trennung dürfte nicht in dem Streit zwischen dem „Stuhl“ von Konstantinopel und dem von Rom mit seinem 

Primats-Anspruch, ja nicht einmal in den Lehrdifferenzen gelegen haben, wie sie sich auf die Anerkennung bzw. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 72 05.06.2025 

zwischen Rom und Konstantinopel aufbrechenden Gegensatzes richten, sondern auf den uns 

selbst zur Frage werdenden Lehrunterschied, so wird zunächst einmal festzustellen sein, daß 

er gegenüber der breiten Front des modernen Anti-Trinitarismus eine Relativierung erfährt, 

die einen kirchentrennenden Grund in dem filioque als solchem schwerlich noch gegeben sein 

läßt. Fragen wir nach dem Schriftgrund, und zwar gerade da, wo er sich in der Verheißung des 

Paraklets, des Gottes-Anwalts, innerhalb der Abschiedsreden des Johannes-Evangeliums in 

unserem Bekenntnis wörtlich meldet, so kann die östliche Orthodoxie darauf insistieren, daß 

geschrieben steht: „der vom Vater ausgehet“ (Joh. 15, 26), ja, daß der vom Sohn gebetene Va-

ter es ist, der den „andern Anwalt“, den „Geist der Wahrheit“ geben wird (Joh. 14, 16—17), 

und daß er bei Paulus (1. Kor. 2, 12) schlechthin der „Geist aus Gott“ genannt wird. Wiede-

rum ist nicht zu überhören, daß dieser „Anwalt“, „welchen ich euch senden werde vom Vater, 

von mir zeugen wird“ (dazu: Joh. 20, 22!). Abgesehen noch von der Frage, ob die Aussage, 

daß der Geist vom Vater ausgeht, in jenem Zusammenhang innertrinitarisch, im Unterschied 

zu der Rede von der Sendung des Geistes, zu hören ist, dürfte die hier wie im gesamten Neuen 

Testament obwaltende Einheit im Wirken des Vaters und des Sohnes zu der Erkenntnis trei-

ben, daß der verheißene „Tröster“ ebenso der Geist des Vaters wie des Sohnes ist. In dem von 

beiden in der Zeit „Gesandten“ kommt der von beiden ewig „Ausgehende“ zu denen, in denen 

der Vater und der Sohn durch den Geist „Wohnung machen“ (Joh. 14, 23 ff.). Der in der Zeit 

Gesandte ist kein anderer als der ewig Ausgehende, wenn anders der Gott der Selbst-Offenba-

rung kein anderer ist, als Gott, wie er in sich selber ist. 

Wer hier mit dem Religionismus (der Ausdruck sei gestattet!) des 19. Jahrhunderts die Frage 

nach der Selbst-Aussage des Glaubens, oder mit dem Existentialismus des 20. Jahrhunderts 

die Erhellung des neuen Selbstverständnisses die Fragestellung bestimmen läßt, wird mit 

mehr oder weniger Kopfschütteln den ganzen Streit um das „filioque“ der Historie eines spe-

kulativ entarteten Denkens überlassen. Wer hier aber, gerade in der Frage nach dem Geist als 

dem Schöpfer des Glaubens, nach der Gottheit des Geistes fragt, wird nach der rechten Aner-

kennung und Anbetung Gottes in der Anrufung und der Anbetung des Geistes fragen. Gerade 

der Konsens in dieser Fragestellung dürfte uns denn mit der von der östlichen Tradition her 

bestimmten Orthodoxie in ein neues Gespräch auch über das „filioque“ bringen. Auf dem ge-

meinsamen Grund trinitarischer Gottes-Erkenntnis werden wir fragen, ob nicht die Nicht-An-

erkennung des Ausgangs des Geistes vom Vater und dem Sohn das Verständnis des Geistes 

zu verfälschen droht.49 Der Satz, daß der Geist allein vom Vater ausgeht, besagt eine Vater-

Unmittelbarkeit des Geistes, die zu einer religiös-mystisch verstandenen Gottes-Unmittelbar-

keit des Glaubens entarten kann. Wenn der Geist nicht vom Vater und von dem Sohn ausgeht, 

– was ist es dann um das Christus- Verhältnis eines Glaubens, der durch die Vater-

 
Nicht-Anerkennung des filioque konzentrierten. Vielmehr steht die „Orthodoxie“, wie sie sich bis in ihre russi-

sche Gestalt durchhält, unter dem Vorzeichen eines anderen Wahrheitsverständnisses gegenüber dem römisch-

katholischen, zuletzt durch das Dogma der Unfehlbarkeit des Papstes gezeichneten. Mit dem juridisch-autoritati-

ven Element verbindet sich in dem römisch-katholischen, insbesondere dem thomistisch bestimmten Denken 

eine „Rationalität“, die die innere Voraussetzung für den Anspruch einer so verwalteten Autorität bildet. Dem 

gegenüber hält sich die Orthodoxie — trotz alles gegenteiligen Scheines! — an der entscheidenden Stelle, da, wo 

das Auge des Pantokrator auf den Vollzug der Liturgie blickt, eben für das majestätische Geheimnis des Panto-

krator offen. Isst es nicht eben dies, was im Raum der „orthodoxen“ Kirche die Theologie mit der Liturgie nicht 

nur zuinnerst eint, sondern ihr unterordnet? So wird dort die Liturgie zum Herzschlag der Theologie, – die frei-

lich gerade auf diese Weise ihre kritische Funktion gegenüber dem gesamten, in der Liturgie konzentrierten Le-

ben der Kirche schwer geltend zu machen vermag. 
49 Die östlichen Kirchenlehrer variieren ja in ihrer Interpretation des Satzes, daß der Geist vom Vater ausgehe. 

„Athanasius, Basilius der Große, Gregor v. Nyssa u. a. behaupteten das Ausgehen vom Vater, ohne das Ausge-

hen vom Sohne bestimmt zu leugnen.“ (Hagenbach, Dogmengeschichte, S. 216). Der eigentliche Gegensatz 

bricht doch erst da auf, wo die Formel im Sinne eines „nur vom Vater“ verstanden wird. Dabei wird man nicht 

übersehen dürfen, daß es beiden Seiten, jeder auf ihre Weise, darum ging, eine Subordination, sei es des Sohnes, 

sei es des Geistes abzuwehren (siehe Hagenbach)! 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 73 05.06.2025 

Unmittelbarkeit des Geistes bestimmt ist? Wir werden uns hier gewiß keiner Verzerrung 

schuldig machen dürfen. Gerade für die östliche Orthodoxie ist ja der Christus Pantokrator 

schlechthin zentral. Wenn wir uns aber im christozentrischen Verständnis der Wahrheit be-

gegnen, warum nicht in der Anerkennung des ewigen Ausgangs des Geistes vom Vater und 

dem Sohn, die doch, wie wir es verstehen, der Realität der Heils-Offenbarung entspricht, in 

der uns der Geist, der uns Jesus Christus als den Sohn erkennen läßt, in dem Sohn den Vater 

erkennen läßt. Eine Erkenntnis des Vaters ohne den Sohn, oder gar — das Törichte auszuspre-

chen — in einer Übergehung des Sohnes, kann ja auf beiden Seiten nicht gemeint sein. Auch 

die östliche Orthodoxie versteht den vom Vater ausgehenden Geist als den Geist,' der durch 

den Sohn zu uns kommt. Warum beharrt sie dann aber auf der Ablehnung der Formel, die in 

der Abwehr jedes subordinatianischen, den Geist und den Sohn dem Vater unterordnenden 

Verständnisses, der Anbetung des Vaters in dem Sohn durch den Geist, und darin der Ehrung 

Gottes, des Vaters, des Sohnes und des Geistes, am reinsten dient? — Gerade in dieser Anbe-

tung meldet sich der tragende, dem Dissens überlegene Konsens, wie er in der Doxologie des 

Geistes Gestalt gewinnt:50 

τὸ σὺν Πατρὶ καὶ Υἱῷ συμπροσκυνούμενον καὶ συνδοξαζόμενον, 

qui cum patre et filio simul adoratur et glorificatur, 

Der mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und zugleich geehret wird. 

Was schon die Aussage über das innergöttliche Wehen des Geistes durchpulste, das kommt 

nunmehr zur Aus-sprache: die Doxologie des Geistes. Um hier in das rechte Mit-sprechen hin-

eingenommen zu werden, wird eine Rückbesinnung gut sein auf die Folge, in der sich die 

Aussagen vom Geist in unserem Bekenntnistext darbieten. Er, der Heilige, der Herr, wird zu-

erst in seinem aus dem Nichts, ja aus dem Sünden-Tod zum Leben erweckenden Werk be-

zeugt. Von seinem Wirken nach außen erschließt sich für den Menschen, an dem er sein 

Werk, strafend und tröstend, tötend und lebendig machend, vollzieht, sein Werk „nach innen“, 

dessen besondere Wundersamkeit darin liegt, daß es als „Gehauchtwerden“ ein passives Werk 

(!) ist. In Gott entsprechen und bedingen sich seine göttliche „Aktivität“ und „Passivität“ in 

einer einzigartigen, das innergöttliche Leben und Lieben durchdringenden Weise. Wenn denn 

aber in dem Wirken des Geistes nach außen, an der von dem Vater in dem Sohn so geliebten 

Kreatur, die Wurzel der Erkenntnis seines innergöttlichen Lebens liegt, so erwächst die Anbe-

tung, die den Geist mit dem Vater und dem Sohn in gleicher göttlicher Ehre preist, in der An-

rufung des Geistes: Veni, creator, spiritus — „komm, Schöpfer Geist“! Ja, der Geist, in dem 

Gott selbst sich zum Anwalt, Verteidiger und Tröster des Menschen macht, will gerufen, an-

gerufen sein, — nicht um Gottes willen, sondern um des Menschen willen, dessen Rettung 

eben in diesem Rufen, Schreien, Seufzen und Flehen schon begonnen hat. Das Wunder der 

Anbetung erwächst in der letzten Tiefe, in die der Fürsprecher des Menschen als der Geist 

dessen, der ein „Fluch ward für uns“ (Gal. 3, 13), sich hinabläßt, — und das gerade ist das 

Wunder der Gnade des Geistes. In der Freiheit seines Liebeswehens nach außen offenbart er 

sein Gewehtwerden als innergöttliches Wehen der Liebe. Darum erwächst in dem Gebet um 

den Geist — das doch durch den Geist und in dem Geist gebetet wird! – die Anbetung des 

Geistes. 

Welch ein Gegensatz zu dem Selbst-Verständnis des Menschen, der sich als Geist oder in 

mystischer Einheit mit einem von ihm gedachten Geist zu begreifen sucht! Das Gebet und die 

Anbetung sind ja nur im personalen Gegenüber möglich, so aber, daß der Geist, der über uns 

kommt, diese Möglichkeit in uns selbst realisiert. Hier wird auch vollends klar, daß die 

 
50 An diesem, in der Anbetung ermöglichten Konsens glaube ich auch festhalten zu sollen im Blick auf die Lehr-

aussagen, deren Zusammenstellung aus der für die rumänische Orthodoxie gültigen „Teologia dogmatica si Sim-

bolica“ ich meinem Freund Professor Dr. Milan Sesan verdanke. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 74 05.06.2025 

Wahrheit, die in der Doxologie des Geistes bekannt wird, nicht etwa aus der Anbetung er-

wächst, sondern vielmehr die Anbetung aus der Wahrheit. So wahr die Anbetung in der Rela-

tion zum Heiligen Geist lebt, so doch nicht aus der Relation als der vom Menschen hergestell-

ten oder gedachten Beziehung. Die Wahrheit des Geistes, sein Geist-Sein ist die ontische Vo-

raussetzung des Glaubens und der Anbetung! Ein Existentialismus, der das als „Ontologie“ 

und „Metaphysik“ perhorresziert, liefert den Glauben einer Glaubens-Relation an sich aus, in 

der, streng genommen, die Anbetung unmöglich ist. Glückliche Inkonsequenzen sind hier 

keine Antwort! Auf der anderen Seite wird die Anbetung zu einem sakralen Werk des Men-

schen verfälscht, wenn sie einem objektivierten „göttlichen Gegenstand“ gelten soll — dessen 

uneingedenk, daß der Anbetende vor dem Herrn kniet, der das schöpferische und schenkende 

Subjekt der Anbetung war und ist und bleibt. Dieses Subjekt-sein, das durch und durch das 

Akt-Sein des Lebendigen ist, spottet jeder Erkenntnistheorie und aller ihrer Verbotstafeln, mö-

gen sie nun anti-subjektivistisch oder antiobjektivistisch sein, oder ein Jenseits von Subjekt 

und Objekt proklamieren. Unbekümmert – mit letztem Recht unbekümmert! – darum darf der 

durch den Geist zur Anrufung des Geistes Gerufene anbeten. 

Von dieser Anbetung des Geistes aus der Tiefe ist die Sprachgestalt unseres Textes in einer 

Weise bestimmt, der wir noch besonders nachzudenken haben. Und zwar ist es der griechi-

sche Wortlaut, dessen Sprach-Sinn hier erhellend sein dürfte: „προσκυνούμενον“ (im Lateini-

schen ... „adoratur“, im Deutschen …der angebetet wird“), das besagt: Der Geist, der auf den 

Knien angebetet wird. Ja, im antiken Griechisch ist das Verbum κυνεῖν = küssen mit zur 

Stelle, προσκυνεῖν, das heißt ursprünglich: den Boden küssen. Wenn es hier wahrhaftig nicht 

um die Huldigung eines orientalischen Herrschers, sondern um die Gottes-Ehrung geht, so 

wird sie in der tiefsten Beugung vollzogen, und zwar so, daß dieses Küssen – das ein Küssen-

dürfen ist! – der Gnade gilt, durch die die Anbetung ermöglicht ist. Die Anbetung als „Pro-

skynese“ gilt also in der Tiefe dem Geist aus der Höhe, der selbst der Tiefe einwohnen will. 

So gerade ist die Anbetung die überschwengliche Verherrlichung des Heiligen Geistes, der 

den durch ihn geheiligten, den Gott zu-geheiligten Menschen dazu befreit, seinen Schöpfer, 

Versöhner und Erlöser verherrlichen zu dürfen und können. 

In der Verherrlichung erfolgt die Anbetung! δοξάζειν, das hieß uns in seinem theologischen 

Bezug auf die δόξα θεοῦ, die gloria Dei, die Herrlichkeit Gottes, verherrlichen, glorificare. In 

der Doxologie des Geistes wird dieser als der „Geist der Wahrheit“, also in seiner Göttlichkeit 

verherrlicht, wie der Sohn als der Sohn und der Vater als der Vater in ihrer Verherrlichung als 

der, der sie sind, gepriesen werden. Wenn das Bild die Gleichzeitigkeit hergäbe, so könnte 

man sagen, daß der Blick in der Anbetung gesenkt, in der Verherrlichung erhoben wird. In 

Wahrheit aber geht diese Beugung durch den Geist und diese Erhebung im Geist in eins; denn 

wenn der Geist als der, der er ist, gerühmt, geehrt, gepriesen und verherrlicht wird, dann eben 

als der gleichzeitig in der Höhe thronende und in der Tiefe wohnende Gott. 

Er ist ebenso der Geist vom Sohn wie vom Vater. Der Vater, der den Sohn für uns dahingab, 

schenkt uns den Geist. Der Sohn, der an unsere Stelle trat, sendet den Geist, der uns vertritt. 

Durch den Geist kommen Vater und Sohn zu uns, um in uns Wohnung zu nehmen. Es ist der 

Eine, selbige Gott, Vater, Sohn und Geist, der sich in der Herrlichkeit seiner erbarmenden 

Liebe an uns und in uns so verherrlicht, daß wir ihn in der Herrlichkeit seiner Gnade verherrli-

chen dürfen. So sagt das Bekenntnis: τὸ σὺν Πατρὶ καὶ Υἱῷ συμπροσκυνούμενον καὶ συν-

δοξαζόμενον, qui cum patre et filio simul adoratur et glorificatur, der mit dem Vater und dem 

Sohn zugleich angebetet und zugleich geehret wird. In diesem „mit“ und „zugleich“ vollendet 

und krönt sich die trinitarische Doxologie. Weil das Sein Gottes als des Vaters mit dem Sohn 

und dem Geist die ewige innergöttliche Doxologie des Gottes der Liebe ist, darf aus dem Chor 

des Glaubens die Doxologie aufsteigen, die den Geist mit dem Vater und dem Sohn preist, 

wie sie den Vater in dem Sohn durch den Geist rühmt und in diesem Kreislauf des Lobens 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 75 05.06.2025 

Gott in seiner Göttlichkeit verherrlicht. 

τὸ λαλῆσαν διὰ τῶν προφητῶν. 

qui locutus est per prophetas. 

Der durch die Propheten geredt hat. 

Ebenso lapidar wie unerwartet steht die Aussage da, die den Geist als den Geist des Wortes 

bekennt. „Unerwartet“, das will, gerade im Hinblick auf alles, was wir von der Zusammenge-

hörigkeit des Geistes mit dem Sohn zu hören hatten, keineswegs sagen: unbegründet! Viel-

mehr wird in dem lapidaren, gleichsam ohne Mörtel gemauerten Stil des Bekenntnistextes 

nunmehr der Geist als der Sprecher des göttlichen Wortes bezeugt, als der göttliche Sprecher 

selbst. 

Deus dixit, Gott hat geredet, als den Propheten und – wir dürfen es im Sinn des Bekenntnisses 

sofort hinzufügen — den Aposteln der Mund geöffnet wurde.51 Gottes Wort in Menschen-

mund! Die Wahrheit, die sich in der Schrift als dem vielfältigen Zeugnis von den großen Ta-

ten Gottes kund tut, steht nicht im Zeichen eines menschlichen Redens über Gott, sein Wesen 

und sein Werk. Die Propheten sind nicht Interpreten der Geschichte Gottes, nicht religiöse 

Geschichtsphilosophen, sondern von Gott erwählt, gerufen und beauftragt als Sprecher des 

Wortes, das Gott, der Heilige Geist, selber spricht, den Willen dieses Wortes zu vollstrecken. 

„Siehe, ich lege meine Worte in deinen Mund. Siehe, ich setze dich heute dieses Tages über 

Völker und Königreiche, daß du ausreißen, zerbrechen, zerstören und verderben sollst und 

bauen und pflanzen“ (Jer. 1, 9—10). Das „so spricht der Herr“ schafft, füllt und bestimmt die 

Rede des Propheten wie des Apostels und scheidet sie von jeder religiösen Selbst-Aussage des 

Menschen. Die Schrift will nicht als eine Sammlung von documents humains, sondern ihrem 

Ursprung nach von Gott her vernommen werden. Der Autor ihrer Wahrheit ist nicht der Men-

schengeist, sondern der Heilige Geist. Das ist es, was hier vor und über aller, für unser For-

schen und Denken so vielschichtigen, widersprüchlichen und verhüllten Problematik der 

Schrift in der Menschlichkeit ihrer Gestalt gehört werden will und darf. 

Der neutestamentliche Text, der in der Bekenntnisaussage unmittelbar widerhallt, ist jenes 

Wort des 2. Petrusbriefes, in dem das „prophetische Wort“ im Gegensatz zu allen „Mythen“ 

als das in der Finsternis scheinende Licht bezeugt wird, und zwar im Zeichen des anbrechen-

den Gottestages, dessen „Morgenstern“ in den Herzen aufgehen soll, — im Zeichen des kom-

menden Herrn. Das auf die Zukunft dieses Herrn weisende, ihr verhaftete Wort der „Weissa-

gung“ kommt nicht von unten her, hat seine Wurzel nicht in irgendeiner menschlichen Deu-

tung der Zukunft, – sondern vom Heiligen Geist getrieben (φερόμενοι) haben Menschen von 

Gott her geredet (2. Petr. 1, 21). In der Aussage des Bekenntnisses kulminiert die Theopneus-

tie der von Gottes Geist „eingegebenen“ Schrift in ihrem Christuszeugnis, in ihrer propheti-

schen Ausrichtung auf den kommenden Christus. 

Dabei mag der Blick der Väter unseres Textes zunächst auf das der ersten Epiphanie des 

Christus verhaftete prophetische Zeugnis des Alten Testaments gerichtet sein. Ja, es wird da-

rin nicht nur der für die frühchristliche Apologetik so triumphale „Beweis“ der Wahrheit des 

Evangeliums durch die wortwörtlich eingetroffenen Weissagungen mitschwingen, sondern 

wohl auch die sich dort schon meldende, auf das 4. Esra-Buch und seine Legende von der 

 
51 In der Darlegung des Nicaenischen Symbols, wie sie für Katechumenen in der erweiterten Form (forma 

longior) des Symbolum Epiphanii dargeboten ist, lesen wir denn, und zwar an der Spitze des Bekenntnisses zum 

Heiligen Geist: τὸ λαλήσαν ἐν νόμῳ καὶ κηρύξαν ἐν τοῖς προφήταις καὶ καταβὰν ἐπὶ τὸν Ἰορδάνην, λαλῶν ἐν 

ἀποστόλοις, οἰκοῦν ἐν ἁγίοις. — „Und wir glauben an den Heiligen Geist, der im Gesetz geredet hat, und der 

durch die Propheten gepredigt hat, und der auf den Jordan herabkam, der in den Aposteln redet, der in den Heili-

gen wohnt.“ 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 76 05.06.2025 

Entstehung des Kanons zurückgehende Vorstellung von einem buchstäblichen Diktat der 

Schrift durch den Heiligen Geist.52 

So wenig wir – und zwar in der Respektierung des Wortes Gottes, das geglaubt sein will! — 

in der später ausgebauten Theorie von der Verbal-Inspiration und ihrer Verwandlung der 

Schrift in den heiligen Buchstaben den rechten Ausdruck des Glaubens an den Heiligen Geist 

als den Sprecher des Wortes Gottes werden finden können, so gilt es doch dem Pfeil zu fol-

gen, der in der Aussage des Bekenntnisses aufleuchtet. Und das ist der Pfeil und Fingerzeig 

des prophetischen Wortes auf die Epiphanie des Christus: auf die Epiphanie in der Geburt des 

Jesus von Nazareth, des Fleischgewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen, auf die zwei-

te Epiphanie des in der Herrlichkeit Gottes Kommenden. Er, Jesus Christus, der Erste und der 

Letzte und der Lebendige, und in ihm der Gott, „der da war, der da ist und der da kommt“ 

(Offbg. Joh. 1, 4. 8.17), ist das Geheimnis der Schrift, die ihn bezeugt, indem er sich durch sie 

bezeugt. Es ist aber der Heilige Geist, der nicht nur als Autor, sondern als Exeget der Schrift 

der Sprecher des Wortes Gottes ist, das allein der Glaube als das in den Menschenmund ge-

legte Wort Gottes vernimmt. 

Was besagt das für den Geist, das Wort und den Glauben? Wenn es in dem Gehörten schon 

einbeschlossen war, werden wir es wenigstens im Entscheidenden noch zu unterstreichen ha-

ben, und zwar unter dem Vorzeichen des Glaubens an den Heiligen Geist. Vom Geist her will 

das Schriftwort verstanden sein, nicht aber von einer Schriftlehre oder einem hermeneutischen 

Prinzip her der Geist! 

Das erste, womit wir denn auch einsetzten, ist, daß der Geist, „der durch die Propheten gere-

det hat“, der Geist des Wortes ist. Er ist, und zwar seinem ewigen Sein und Wesen nach, 

Wort-Geist. Gott ist als der Vater, der mit dem Sohn und dem Geist Gott ist, in sich selbst das 

„Wort“, der „Logos“. Unsere Gottesbegriffe schweigen. Die Götzen humaner Religiosität sind 

stumm, wie sie tot sind. Der Gott des innergöttlichen, liebenden, ewigen Selbstgespräches ist 

nicht jenes sich verschweigende Schweigen, als das ihn die Mystik aller Zeiten jenseits alles 

Aussagbaren dichtete, um mit ihm in der wortlosen unio mystica zu verschmelzen. Nein, Gott 

ist in sich das ewige Wort, und dieses Wort wurde Fleisch (Joh. 1, 14). Der Geist aber ist, wie 

er mit dem ewigen Wort in Gott west, der Sprecher, der das fleischgewordene Wort dem 

Glauben hörbar macht, und zwar in, mit und unter dem Menschenwort, durch das das Fleisch-

gewordene Wort zu uns kommt. Das prophetisch-apostolische Wort, ja, auch das in seiner 

Auslegung ergehende Predigtwort der Kirche muß und darf Teil haben an der Knechtsgestalt, 

der Armuts-, Elends- und Ohnmachtsgestalt des gekreuzigten Wortes Gottes. Der Heilige 

Geist, der sich mit dem Sohn Gottes in seiner Niedrigkeit unlöslich verbunden hat, schämt 

sich der elenden, sündigen Menschenlippen nicht, von denen das Zeugnis für die Herrlichkeit 

des in seiner Erniedrigung Erhöhten laut werden soll. Er erweckt dieses Zeugnis und ist selbst 

dessen Sprecher, als der Mund der Stummen und die Stimme der Wortlosen. 

Damit befinden wir uns schon bei dem Andern, das durch das Sprechen des Geistes bestimmt 

ist, nämlich bei dem Wesen des Wortes, und zwar gerade des Wortes, das wir hören dürfen 

und sollen. Wenn der Geist der Sprecher dieses Wortes ist, dann ist es für uns das im reinen 

und strengen Sinne gehörte Wort. Es ist nicht das Wort einer menschlichen Selbstaussage, ei-

nes menschlichen Selbstverständnisses, Welt- und Gottesverständnisses. Gott selbst hat sich ja 

 
52 Wiederum werden wir ernst nehmen müssen, daß unser Text, so wie er sich in dem einen lapidaren Satz dar-

bietet, keine Reflexion über die Schrift, keine „Schrifttheorie“ gibt, sondern schlechthin das Bekenntnis zu ihrer, 

durch den Heiligen Geist bestimmten Wahrheit ausspricht. Eine Auslegung dieses Textes wird darum auch keine 

ausgeführte Lehre von der Schrift, wie sie in der Dogmatik ihren Platz hat, zu vollziehen haben, sondern sich auf 

die Frage nach dem Heiligen Geist als dem Sprecher des Wortes Gottes in seiner prophetischen Gestalt konzent-

rieren. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 77 05.06.2025 

in dem Sohn, der unser Bruder ward, an unserer Stelle zu dem hörenden Menschen gemacht. 

„Das Wort, das ihr hört, ist nicht mein, sondern des Vaters, der mich gesandt hat“ (Joh. 14, 

24). Der Geist, der „in die ganze Wahrheit leiten wird“ (Joh. 16. 13), „wird nicht von sich sel-

ber reden, sondern was er hört, das wird er reden“ (Joh. 16, 13). Als der vom Vater und dem 

Sohn gesandte Geist ist er der hörende, und so gerade der sprechende Geist. 

Wie sollten wir dann die Sprache des Glaubens, des Gebetes, der Predigt und des Bekenntnis-

ses anders als aus dem gehörten Wort verstehen?! Der Geist erweckt uns, die wir als das 

Wortwesen, als antwortende Kreatur, geschaffen sind, aus unserer Taubstummheit zum neuen, 

reinen Hören, zu dem Hören vor und über und nach allem Verstehen. Kein hermeneutisches 

Prinzip sprengt den Riegel unseres in der Pervertierung auf uns selbst ertaubten Gehörs. Der 

Heilige Geist läßt das Licht des Wortes die Wände unserer Zelle durchdringen und erfüllt den 

ganzen Raum im reinen Hören des Wortes, das er spricht. Dieses sich selber hörbar machende 

Wort geht allem unseren Verständnis voran, und unsere Bemühungen zu verstehen, können in 

Wahrheit doch nur ein Gebet sein, neu zu hören, was wir hören. Audio, ut intellegam, – ich 

höre, um zu verstehen, und intellego, ut audiam, — ich verstehe, um zu hören. 

Wenn der Heilige Geist der Sprecher des Wortes ist, so will dieses Wort nicht als eine Stimme 

in uns und aus uns erlauscht sein. Es ist, mit den Reformatoren zu reden, nicht das „innere 

Wort“ (mit dem es die Mystiker aller Zeiten hielten), sondern das „äußere Wort“, das Wort 

fremdher, von oben her, von Gott her. Durch das prophetisch-apostolische Wort bringt der 

Geist den fremden Jesus-Namen so tief in unser Herz, wie kein aus unserem Herzen kommen-

des Wort, kein Eigenname je unser eigen werden kann. Das Wort, das als das Fleisch-gewor-

dene Wort Wohnung in uns nahm, (Joh. 1,14 u. 14, 23) läßt der Geist unserem Gehör einwoh-

nen, und macht so das fremde Wort zu dem allervertrautesten Wort. Ja, die Wirklichkeit Got-

tes bringt sich hier zur Sprache, aber nicht nach einem von uns erlauschten Logos, in dem sich 

die von uns interpretierte Wirklichkeit zur Sprache bringt, sondern im Wunder der Selbstof-

fenbarung Gottes des Vaters in dem Sohn durch den Geist.53 

Gerade deshalb geht es in der aus dem Hören geborenen Antwort nicht um ein Reden über 

Gott und seine Wahrheit, nicht um Wissensaussagen, in denen der Mensch über die objekti-

vierte Wahrheit verfügte. Der Heilige Geist ist und bleibt der schöpferische Sprecher, der das 

Wort zu uns und in uns kommen läßt, um die Antwort als der Sprecher für uns und in uns zu 

erwecken. So ist sein Wort Zuspruch und Anspruch, wiederum Dank und Anbetung. Der 

Geist, der „samt unserem Geist bezeugt, daß wir Kinder Gottes sind“ (Röm. 8, 16), ist der zu 

uns Sprechende und in uns Hörende, so aber – und das ist das Wunder im Wunder! –, daß wir, 

wirklich wir, als die Hörenden sprechen, antworten, beten, danken und loben dürfen. 

Durch das Wort, das der Geist spricht, teilt sich der Sprecher selbst dem Hörer mit. So wenig 

bleibt das Wort außen und für sich, daß es vielmehr in das Wortwesen, zu dem wir geschaf-

fen, versöhnt und bestimmt sind, eingeht in Kraft seiner Selbst-Mitteilung. Was die menschli-

che Sprache ersehnt und im Zeichen unserer auf sich selbst pervertierten Ich-Sucht auch in der 

Du-Sucht nicht erreicht, das wird hier durch die Kondeszendenz Gottes, durch die unbegreifli-

che Herablassung des Geistes Ereignis: Das Wort dringt in uns ein und schenkt sich uns so, 

daß es in unserer Antwort lebt, liebt und lobt. 

 
53 Wir überhören nicht, daß es in einer existentialen Interpretation des Neuen Testamentes, wie sie Ernst Fuchs 

anstrebt, um das Hören des zu verkündigenden Wortes in der „Sprache des Glaubens“ geht. Unsere Frage ist nur 

die: Wo ist die Priorität? Doch bei der Sprache des Glaubens?! Die Sprache des Heiligen Geistes läßt sich nicht, 

auch nicht in der Fragestellung, einem Vorverständnis der Wahrheit einordnen oder gar unterordnen, das durch 

unsere Interpretation der sich zur Sprache bringenden Wirklichkeit vorbestimmt wäre. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 78 05.06.2025 

Wir sprechen nur noch aus, was in dem vom Geist, vom Wort und vom Hören Gesagten be-

reits zur Stelle war, wenn wir feststellen, daß es der Glaube ist, der so hören und antworten 

darf. Ob wir den Glauben als Vertrauen und Gehorsam, ob wir ihn als dankbare Entscheidung 

und Hingabe verstehen, immer und in allem kommt er aus dem Hören, aus dem Wort, bei 

dem die Priorität ist und bleibt. Darum kann der Glaube sich nie aus sich selbst verstehen, 

sondern immer von neuem nur aus dem Wort, durch das der Geist ihn schafft und schenkt. Im 

Blick auf sich selbst zerrinnt er sich nicht nur unter den Händen in nichts, sondern weicht sei-

nem religiösen Doppelgänger, mit dem der Mensch in jenem Selbstgespräch zurückbleibt, das 

der Fluch seiner Absonderung von Gott ist. Der Glaube — als Glaube! — kommt gar nicht 

dazu, sich selbst untersuchen und verstehen zu wollen. Wie die Liebe verdirbt, die mit sich 

selbst befaßt sein wollte, so der Glaube, der hinter sein eigenes Sein und Wesen zu kommen 

sucht. Im Glauben kann der Mensch sich nur immer wieder verwundern, daß der, an den er 

glaubt, ihm Vertrauen schenkt, sich ihm zu eigen gibt, sich für ihn im voraus entschieden hat 

und ihm treu bleibt. Im Blick auf sich selbst kann er nur je von neuem sich über seine Taub-

heit entsetzen und sich seines Stummseins schämen. Im Hören aber des Wortes, das der Geist 

spricht und hörbar macht, erblüht dem Glauben die Doxologie des Geistes, qui locutus est per 

prophetas, „der durch die Propheten geredet hat“ — und redet! 

Wir werden es als zutiefst sinnvoll erkennen müssen, daß die Aussage vom Heiligen Geist als 

dem Sprecher des in Menschenmund gelegten Wortes Gottes der durch dieses Wort geschaf-

fenen und erhaltenen Kirche voran geht. Wie der Geist der Schöpfer des Glaubens ist, so ist er 

der Schöpfer der Kirche. 

Εἰς μίαν, Ἁγίαν, Καθολικὴν καὶ Ἀποστολικὴν Ἐκκλησίαν. 

Et unam, sanctam, catholicam et apostolicam ecclesiam. 

Und eine einige, heilige, christliche, apostolische Kirche. 

Der neue Satz will zwar, eben im Zeichen des Glaubens an den Schöpfer Geist, in unlöslicher 

Einheit mit dem Vorhergehenden gehört werden, hebt aber die Aussagen von der Kirche, ih-

rem Wesen, ihrem Lebensgrunde und ihrer Hoffnung nun doch insofern davon ab, als es im 

Bisherigen um Gott, den Wirkenden ging, nun aber um das von ihm Gewirkte. Nicht von un-

gefähr werden dann die letzten Sätze des Bekenntnisses anders, nämlich mit dem „wir beken-

nen“ und „wir erwarten“ eingeleitet, ohne daß damit freilich das mit dem „wir glauben“ ge-

setzte Vorzeichen aufgehört hätte, in Kraft zu sein. Im Lateinischen und in dem ihm entspre-

chenden deutschen Text kommt das prägnant darin zum Ausdruck, daß es nunmehr nicht 

heißt: „credo in“, sondern nur „credo ecclesiam“, „und eine einige ... Kirche“! Sachlich gese-

hen werden wir hier dem lateinischen Wortlaut entschieden den Vorzug geben müssen. Es ist 

nicht möglich, in einem Atem und in demselben Sinn zu sagen: „Ich glaube an Gott, an den 

Vater, an den Sohn, an den Heiligen Geist“, und: „ich glaube an die Kirche!“54 

Ob die Kirche schon der Leib dessen ist, der ihr Haupt ist, ist sie es doch als sein Geschöpf. 

Dieses Haupt ist und bleibt seines Leibes Heiland und Herr. Das Verhältnis zwischen ihm 

und seiner Kirche gestattet keine Auswechslung und Umkehrung. 

Man mag gern unterstellen, daß die griechischen Väter das nun doch auch nicht gemeint ha-

ben, wenn sie in dem, durch das „ich glaube an“ bestimmten Ductus einfach fortfuhren. 

 
54 Die Formel credo... in ecclesiam findet sich bereits in einer Vorform des Apostolicums, wo es heißt: Credo... 

et in Spiritum Sanctum Paraclitum, in sanctam Ecclesiam, et in remissionem peccatorum, „ich glaube ... an den 

Heiligen Geist, den Anwalt, an eine heilige Kirche und an die Vergebung der Sünden.“ (Denzinger S. 1). Aber 

gerade die Bezogenheit des „an“ nicht nur auf die Kirche, sondern sofort auch auf die Vergebung der Sünden, 

dürfte deutlich machen, daß dieses „an“ dort noch nicht in der Weise pointiert ist, wie wir es in seinem persona-

len Bezug verstanden. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 79 05.06.2025 

Wenngleich die östliche Orthodoxie später die Heiligkeit der Kirche als solche unantastbar 

versteht, und das Sündenbekenntnis auf die Glieder der Kirche bezieht, so doch nicht in einer 

Identifikation zwischen der Kirche und Gott.55 

Dennoch muß unmißverständlich klar sein: Das „ich glaube an“ ist nur in der Relation zu 

Gott selbst möglich und legitim, denn Gott, Vater, Sohn und Geist, ist und bleibt der Schöpfer, 

die Kirche aber und alles, was von ihrem Wesen und Leben zu sagen ist, Geschöpf. 

Unsere Abwehr eines Glaubens „an“ die Kirche darf uns aber keinesfalls vergessen lassen, 

daß die Kirche unter dem Vorzeichen des Glaubens steht. Der Heilige Geist ist ja ihr Schöp-

fer. Er ist es, der im Gottessturm auf jene wartende Jüngerschar von oben her kam, die Bot-

schaft von den großen Taten Gottes auf ihre Lippen legte, sie hörbar machte und mit dem 

Glauben die erste Gemeinde in das Leben rief (Apg. 2,1-11). Sein immer neues Wirken und 

Schaffen will geglaubt sein. Dann ist aber auch die von ihm geschaffene, je von neuem in das 

Leben gerufene und im Leben erhaltene Gemeinde als die „Gemeinschaft der Gläubigen“ 

nicht aufweisbar, nicht beweisbar. Wenn anders der Artikel vom Heiligen Geist der Kirchen-

Artikel ist, dann ist auch der Kirchen-Artikel kein Seh-Artikel, sondern Glaubens-Artikel! 

Gerade das bedarf freilich einer besonderen Klärung gegenüber den zur Rechten und zur Lin-

ken sich anbietenden Irrtümern. Die Kirche ist nämlich in aller ihrer ihr wesenhaften Sichtbar-

keit, ihrem Ursprung und Wesen nach unsichtbar. Sichtbar ist sie als die Gemeinschaft der 

Getauften, um Wort und Sakrament versammelten (Augustana VII) leiblich existierenden 

Menschen. Für die Sinne sichtbar ist das Wasser der Taufe, sichtbar, ja schmeckbar ist das 

Brot und der Wein des Abendmahles. Durch das leibliche Ohr hörbar wird das in Menschen-

mund gelegte Wort Gottes. Wer der Kirche die Sichtbarkeit nimmt und sie in ein unsichtbares 

Geisterreich verweist, der verrät sie an eine Ideologie. Er vergißt, daß sie bereits in und mit 

der Fleischwerdung ihres Herrn empfangen wurde. Er überantwortet die Ekklesiologie dem 

Scheinwesen eines kirchlichen Doketismus. Er läßt das Gottesvolk (1. Petr. 2, 9-10) nicht real 

aus allen Völkern und Geschlechtern zusammen gebracht werden. Er macht aus dem „Leib 

Christi“, als den der Epheserbrief das Geheimnis der Kirche kund tut, eine Idee oder ein Ideal 

und beraubt sie damit ihrer Wirklichkeit. Eine in die Unsichtbarkeit verwiesene Kirche wird 

nicht mehr die Gemeinschaft des Glaubens an die Vergebung der Sünden und der Hoffnung 

auf die Auferstehung der Toten sein, sondern ein religiöses Kollektiv der Sehnsucht, wie sie 

sich an bestimmten Bildern unsers Geistes entzündet und orientiert. 

Wiederum will der Ursprung und das Wesen der Kirche als des Leibes Christi, als des Gottes-

volkes, als der von dem einen Hirten um Wort und Sakrament gescharten Herde (congregatio 

sanctorum), der Gemeinschaft der Heiligen, in ihrer Unsichtbarkeit geglaubt sein. Wider den 

 
55 Eine andere Frage ist, ob nicht die römisch-katholische Kirche, wie sie geschichtliche Gestalt gewann, in einer 

viel verhängnisvolleren Weise jener Identifikation Vorschub geleistet hat. Ihre In- eins-setzung von Kirchen-Au-

torität und Gottes Autorität praktiziert den Glauben an die Kirche in einer Weise, die im Glauben an Gott ver-

weigert werden muß. – Die Wurzeln zu dieser Entwicklung reichen freilich sehr weit zurück, bis in die Frühzeit 

des Selbstverständnisses der Kirche. Ignatius konnte noch in der Wahrheit des Evangeliums sagen: ὅπου ἂν ᾖ 

Χριστὸς Ἰησοῦς, ἐκεῖ ἡ καθολικὴ ἐκκλησία, „wo nun Christus ist, da ist die katholische Kirche (ad Smyrn. 8). 

Aber schon Irenaeus vollzieht die verhängnisschwere Umkehrung: „Ubi enim ecclesia, ibi et Spiritus Dei; et ubi 

Spiritus Dei, illic ecclesia et omnis gratia; Spiritus autem veritas.“, „wo nämlich die Kirche ist, da ist auch der 

Geist Gottes, und wo der Geist Gottes ist, da ist die Kirche und alle Gnade; der Geist aber ist die Wahrheit“ 

(Adversus haereses, 3, 24). Bei Cyprian vollends erfolgt eine Verherrlichung der Kirche, die sie als „Mutter“ ne-

ben den Vater rückt. Wer sie, und zwar die episkopal regierte, verläßt, alienus est. profanus est, hostis est. 

Habere non potest Deum patrem qui ecclesiam non habet matrem, – „der ist Fremdling, Heide, Feind. Wer die 

Kirche nicht zur Mutter hat, kann Gott nicht zum Vater haben.“ (De catholicae ecclesiae unitate, 6). Das Wahr-

heitsmoment in diesem berühmt-berüchtigten Satz wird eben durch die fatale Neben-Ordnung von Gott und Kir-

che der Verfälschung überantwortet. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 80 05.06.2025 

immer neu zur Anfechtung werdenden Aspekt, den die Kirche, nicht nur in ihren Niederlagen, 

sondern in ihren Sünden, nicht nur in ihrer Not, sondern in ihrer Schuld bietet, will sie im 

Glauben durchgehalten sein, oder besser gesagt: darf und soll sie in dem Glauben beharren, 

daß der Heilige Geist als ihr Schöpfer, Erhalter, Verteidiger, Richter und Tröster, Lehrer und 

Regent sie trotz und in und über allem durchhält. Wer sie der Unsichtbarkeit beraubt, beraubt 

sie ihrer Wahrheit. Er liefert sie der Welt und ihren Mächten aus. Er muß sie verschlungen se-

hen in den Strom und die Strudel der Geschichte, der vergehenden Zeit. Er muß ihren Tod wie 

den Tod aller zeitlichen Gebilde als ihr unentrinnbares Ende prognostizieren. Er kann die Ver-

heißung ihres Herrn, daß „die Pforten der Hölle sie nicht überwältigen werden“ (Matth. 16, 

18), letztlich nur für eine Illusion halten. Er muß in den Untergang eines „christlichen Zeital-

ters“, wie er mit dem Heraufkommen nicht nur der „technischen“, sondern einer „religionslo-

sen“ Epoche der Menschheit sich in seiner für unser Geschlecht so bestürzenden Möglichkeit 

meldet, den Untergang der Gemeinde Jesu Christi verschlungen denken. Was aber viel schwe-

rer wiegt: Er muß die Kirche als eine irdische Größe und Macht ihrer Eigengesetzlichkeit und 

also ihrer Selbstherrlichkeit überantwortet sehen. Sie mag dann eine Zeit — aber was sind 

zwei Jahrtausende?! — ihre religiöse, kulturelle, geschichtsbildende Funktion ausgeübt haben, 

um doch, wie alles, was der Geschichte angehört, nicht nur durch neue Gestalten und Mächte, 

deren Zeit gekommen ist, abgelöst zu werden, sondern zutiefst an sich selbst zu Grunde zu ge-

hen, wie ein morscher Baum, für den die Stunde seines Falls und seiner Verbrennung gekom-

men ist. 

Die in ihrer „Sichtbarkeit“ von ihrer realen Not und Schuld, von dem drohenden Gericht ange-

fochtene Kirche ist im Glauben an den Retter und Herrn, der sich zu dem für uns gerichteten 

Richter gemacht hat, und der in seiner Herrlichkeit unsichtbar ist bis auf den Tag seiner Wie-

derkunft, gewiesen, ihr unsichtbares Wesen und Leben zu glauben. Dieser Glaube bricht 

durch alle Anfechtung der Zeit, durch Tod und Hölle hindurch, nicht als Glaube an die blei-

bende „Macht“ und Bedeutung des „Christentums“, sondern an den Endsieg des Herrn, der 

als der „Heiland“ seines Leibes, der Kirche, ihr Haupt ist, so daß keine sichtbare oder unsicht-

bare Macht der Weltgeschichte, nicht einmal die Macht der Kirchen-Sünde den Leib vom 

Haupt zu reißen vermag. 

Das ist, recht verstanden, schon in dem Wort ἐκκλησία, das wir mit dem Wort „Kirche“ zu 

übersetzen pflegen, zur Stelle. Die Ekklesia ist die Gemeinde der durch den Heiligen Geist 

Berufenen. Darin ist beides beschlossen: die in Gottes ewigem Liebes-Ratschluß gegründete 

Erwählung (Eph. 1,3 ff.) und der in der Zeit ergehende Ruf. Die Schar der Gerufenen ist sicht-

bar, die Gemeinde der Berufenen als der durch unbegreifliches Erbarmen Erwählten (Matth. 

22, 14) ist unsichtbar. Dabei geben die, auch von der kirchlichen, konfessionell gespaltenen 

Tradition belasteten Begriffe der „Sichtbarkeit“ und der „Unsichtbarkeit“ letztlich nicht her, 

was hier bekannt und erkannt sein will. Wenn wir das Wort „Kirche“ von dem Kyrios, dem 

Herrn, herleiten und sie also als die „Kyriake“, als die dem Herrn gehörende verstehen, so ist 

alles einbeschlossen. So wird die Kirche in einem darin gedemütigt und getröstet, daß „der 

Herr die Seinen kennt“ (2. Timoth. 2, 19), und so immer von neuem auf den „Namen Christi“ 

zurückgeworfen, an dem die Entscheidung fällt (ebenda). So wird sie nicht an sich selbst glau-

ben, sondern allein an den Retter, der ihr Herr ist. Der Glaube an sich selbst ist schlechter-

dings in allen seinen Gestalten die Verzweiflung, auch und gerade unter der Maske frommer 

Illusion. Die radikale Selbstauslieferung an die im Gericht rettende Gnade rückt die Kirche 

selbst total unter das Vorzeichen des Glaubens, der aus und von und in dieser Gnade lebt 

durch den Heiligen Geist. 

So sind die nun folgenden Wesensaussagen von der Kirche nur als Glaubens-Aussagen mög-

lich und legitim: 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 81 05.06.2025 

μίαν 

unam 

eine einige. 

Wir werden sofort den Text im Ohr haben, dessen Wahrheit das Nicaenum durch alle drei Ar-

tikel des Glaubens durchhält: „Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch in einer Hoffnung, einer 

Berufung berufen worden seid; ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller, der 

über allen und durch alle und in allen ist“, ἓν σῶμα καὶ ἓν πνεῦμα, καθὼς καὶ ἐκλήθητε ἐν μιᾷ 

ἐλπίδι τῆς κλήσεως ὑμῶν·εἷς Κύριος, μία πίστις, ἓν βάπτισμα·εἷς Θεὸς καὶ Πατὴρ πάντων, ὁ 

ἐπὶ πάντων καὶ διὰ πάντων καὶ ἐν πᾶσιν (Eph. 4, 4-7). Weil von Gott, dem Vater, dem Sohn, 

dem Geist, die ihm wesenseigene Unität auszusagen ist, darum vom Glauben, von der Hoff-

nung, von der Taufe, darum von der Kirche. Die Unität der Kirche ist die durch die Gnade ge-

gründete und durchgehaltene Unität, deren geist-gewirktes „Band des Friedens“ (Eph. 4, 3) 

alle Zerreißungsproben besteht und den Aspekt der zersplitterten Kirche Lügen straft. Der 

eine Herr hat und regiert das eine Volk seines Eigentums, das eine Haupt den einen Leib, der 

eine Geist die eine durch Wort und Sakrament von ihm geschaffene und erhaltene Gemein-

schaft der Gläubigen. So hart die Anfechtung durch den Aspekt der vielen Kirchen mit allen 

ihren bis in die Wahrheitsfrage hinuntergreifenden Unterschieden und Gegensätzen ist, so 

sind die an den einen Herrn und Heiland durch den einen Geist Glaubenden dennoch, in wel-

chem Kirchentum sie immer ihre christliche Existenz haben, zu dem Glauben gerufen, daß in 

Wahrheit, uns verborgen, aber dem Auge des Herrn der Kirche offenbar, sie die eine, einzige 

Kirche dieses Herrn ist. 

Ein ander Ding ist es, je in dieser Kirche mit ihrem Bekenntnis den Glauben zu bekennen, ein 

ander Ding, diese Kirche, wie es die römisch-katholische Kirche ihrem Anspruch nach tut, mit 

der einen wahren Kirche in Ausschließlichkeit zu identifizieren. Die Identifikation vollzieht, 

nun doch quer durch alle Kirchengebilde hindurch, der Herr der Kirche in der Freiheit seines 

Erbarmens. Das besagt so wenig die Indifferenz gegen das Bekenntnis meiner – durch die lu-

therische Reformation bestimmten — Kirche, daß vielmehr gerade dies recht verstandene Be-

kenntnis die Grenzen dieser Kirche nicht mit den Grenzen der Gnade, und denn also der einen 

Kirche des einen Herrn gleichsetzt. Konstituiert und verifiziert, gegründet und wahrgemacht 

wird diese Einheit nicht durch die Einheit des Kirchenregiments – eines unfehlbaren Lehram-

tes! – und der Kirchenordnung, auch nicht durch eine einheitliche Theologie, sondern durch 

den λόγος θεού, den leibhaftig gewordenen Logos selbst, den Sohn, durch den und in dem der 

Geist uns zu Kindern des einen Vaters annimmt und macht. 

Es war eine verhängnisvolle Entwicklung, die jene in Simon Petrus der Gemeinde des Glau-

bens gegebene Verheißung (Matth. 16,17-19) dahin interpretierte, daß die Einheit der Kirche 

mit der im römischen Stuhl gipfelnden Einheit des Episkopats gegeben wäre, um konsequen-

terweise bei dem Dogma von der Unfehlbarkeit der päpstlichen cathedra zu enden. Una 

ecclesia, das heißt nicht una cathedra, nicht ein mit absoluter Lehrautorität ausgestattetes 

kirchliches Katheder. Die Selbstidentifikation dieses Katheders mit dem Katheder des Heili-

gen Geistes verkennt die majestätische Freiheit dieses Geistes, der weht, wo und wann er will, 

und der am Ende der Tage erst offenbar machen wird, wer aus seiner Wahrheit lebte, und wer 

nicht. Auch kein orthodoxes Lehrsystem, welcher Struktur es auch sei, kann die Unität der 

Kirche garantieren oder erzwingen. 

Die Not der so tiefen Verhüllung der Einzigkeit und Einheit der Kirche will und darf nicht 

durch irgendeinen kirchlichen Gewaltstreich beseitigt werden. Die eschatologische Spannung 

will in jener Glaubensfestigkeit durchgestanden werden, die mit der Geduld der hoffenden 

Liebe in eins geht. Unter der Vielheit in dieser Zeit leidend, wird die Gemeinde des Herrn die 

Einheit glauben, und sie darum lieben und suchen. Sie wird aus der Anfechtung durch die 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 82 05.06.2025 

Vielheit immer von neuem zu dem einen Herrn flüchten, der selbst die Wahrheit ist (Joh. 14, 

6), und der das Herrengeheimnis seiner Wahrheit gegenüber jeder kirchlichen Regie zu wah-

ren weiß, bis auf den Tag, an dem er offenbar macht, wer zu den Seinen gehörte und in Ewig-

keit gehört. – Dieses Bekenntnis zur Unität der Kirche geht in eins mit dem zu ihrer Sanctität, 

ihrem Heilig-sein: 

ἃγίαν — sanctam — heilige. 

Wie wollte die Kirche es wagen, im Blick auf sich selbst, ihre Erscheinung, ihr Verhalten, 

ihre Qualität, diese ungeheuerliche Aussage zu tun?! „Heilig“ ist sie allein als die durch den 

Heiligen Geist ihrem Heiland und Herrn Zu-Geheiligte. Er, „der Heilige Gottes“ (Mark. 1, 

24), ist es, in dem der heilige Gott selbst sich der Unheiligen, der Verwerfung Verfallenen, er-

barmt, indem der von Ewigkeit her Erwählte zu dem Verworfenen an Stelle der Verworfenen 

wird. Das in der Auferweckung des Gekreuzigten gesprochene Ja-Wort des Vaters zu dem 

Sohn, das der Heilige Geist dem Glauben zueignet, eignet die durch und in Christus Erwähl-

ten als die Gott Geheiligten ihm zu. Das geschieht durch Vergebung der Sünden, in Rechtfer-

tigung des Gottlosen! Nicht auf Grund ihrer religiös-moralischen Qualität, nicht in Anknüp-

fung an werthafte Restbestände erfolgt die Erwählung, Errettung und Heiligung der Kirche 

wie jedes ihrer Glieder, sondern aus der ewigen Tiefe grundlosen göttlichen Erbarmens im 

Akt des Zugriffs der freien Gnade. Wirklich allein als die dem Heiligen Zugeheiligten, als die 

durch ihn, mit ihm und in ihm Geheiligten heißen und sind sie, was sie aus, durch und in sich 

selbst nicht sind: „die Heiligen“. Wie schon im Alten Testament die Heiligen des Herrn allein 

durch die Gnaden-Wahl des Bundesherrn Israels diesem Herrn zugehören, so in der Erfüllung 

der Wege Gottes das aus allen Völkern erwählte Volk von Königen und Priestern, das „heilige 

Volk, das Volk zum Eigentum“ allein durch die Kraft des neuen, allumfassenden Bundes 

durch und in dem Christus Jesus (1. Petrus 2, 9). 

Diese Heiligung der Kirche durch den Heiligen erfährt ihre Aktualisierung in der Heiligung 

durch Wort und Sakrament. „Communio sanctorum“, das kann sowohl als „Gemeinschaft der 

Heiligen“ wie „Gemeinschaft am Heiligen“ übersetzt werden. Im ersten Fall ist es die Ge-

meinschaft, die die Heiligen im Glauben unter- und miteinander haben, im zweiten Fall die 

Gemeinschaft, die das Heilige, nämlich das heilige Wort und die heiligen Sakramente in ihrer 

heiligenden Kraft schaffen. Bei der letzteren Bedeutung der Formel liegt nicht nur (wie Wer-

ner Elert in seiner bedeutsamen Abhandlung über die communio sanctorum überzeugend auf-

gewiesen hat) die historische, sondern die sachliche Priorität. Als die Teilhaber am Heiligen, 

als die durch Gnade der Kommunikation mit dem Heiligen Gewürdigten dürfen die durch den 

Heiligen in Wort und Sakrament Geheiligten in der „Gemeinschaft der Heiligen“ das Leben 

haben, das den Heiligen preist. 

Wie also die Aussage von der Unität der Kirche eine Glaubensaussage ist, so ist die Aussage, 

daß sie die dem heiligen, ewigen Gott zugehörende, heilige Kirche ist, im strengen und reinen 

Sinne Glaubensaussage. Allein in Kraft der Zusage des Heiligen Geistes ist diese Aussage 

möglich und wahr, das heißt aber: niemals als Selbstaussage der Kirche, sondern immer als 

antwortender Dank, als doxologisches Bekenntnis zu dem Herrn, der die in ihm Erwählten, 

durch ihn Erretteten sich heiligte, indem er sich für sie als der an ihrer Stelle Verfluchte hei-

ligte. 

So erfolgt denn die Heiligsprechung des Sünders allein durch den Heiligen Geist in dem den 

Gottlosen rechtfertigenden und heiligenden Wort Gottes. Ein je und wieder in der Heiligung 

gelebtes Leben darf wohl als brüderliches Vorbild leuchten, aber nun eben nicht im eigenen 

Licht, und auch nicht kraft einer Feststellung des heiligmäßigen Lebens durch das Urteil der 

Kirche. Wenn die Liebe das Tun und Leiden des Bruders als Zeichen der Heiligung „sieht“, 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 83 05.06.2025 

dann eben im Glauben, der auf den allein heiligen und heiligenden Herrn blickt. Es ist ein 

sehr seltsamer, für unsere Logik widersprüchlicher Tatbestand, daß der Bruder am Bruder 

Zeichen der Heiligung mit dem Auge des Glaubens „sieht“, die er an sich selbst weder entde-

cken kann noch darf. Daraus folgt aber niemals die Heiligsprechung des einen durch den an-

deren, und auch nicht durch die Gesamtheit der Kirche, wohl gar auf Grund einer Prüfung, in 

der, wie in der katholischen Kirche, untersucht wird, ob die Bedingungen für eine Heiligspre-

chung oder doch (wenigstens!) für eine Seligsprechung erfüllt sind. Es bleibt dabei: Heilig 

spricht nur einer, und Er, der allein Heilige, nicht auf Grund einer am Menschen vorfindlichen 

Qualität, sondern auf Grund des grundlosen göttlichen Erbarmens. Was nur immer in der Hei-

ligung eines Menschen an ihm gewirkt wurde und wird, ist und bleibt mitsamt dem Gott zuge-

heiligten Menschen Eigentum der Gnade, die den Sünder durch Christus Gott zu eigen nahm. 

So ist und bleibt der Ruhm der Heiligung allein bei dem heiligenden Herrn. So kann die Kir-

che sich nicht selbst als die Heilige interpretieren und feststellen, auch und gerade nicht im 

Blick auf ihre „Heiligen“. Das Leben der Heiligen des Herrn ist als das Leben von Gestorbe-

nen „verborgen mit Christo in Gott. Wenn aber Christus, unser Leben, offenbar werden wird, 

dann werdet auch ihr mit ihm offenbar werden in Herrlichkeit.“ (Kol. 3, 3-4). Dann wird sein 

Leib, die Kirche, als sein heiliger Leib enthüllt werden. Alles wird sich nun daran entschei-

den, ob wir das mit der Doxologie des Geistes bestimmte Vorzeichen auch in den Aussagen 

des Bekenntnisses durchhalten, die jetzt folgen: 

... Καθολικὴν καὶ Ἀποστολικὴν Ἐκκλησίαν. 

... catholicam et apostolicam ecclesiam. 

... eine ... christliche, apostolische Kirche. 

Es mag nach der großen Kirchentrennung, zu der die Nicht- Annahme der Reformation durch 

die römisch-katholische Kirche führte, schwer und fast unmöglich geworden sein, dieses Wort 

„katholisch“ noch in seiner Ursprünglichkeit zu hören, noch nicht in seiner konfessionellen 

Abstempelung durch den Gegensatz zu den Kirchen der Reformation. Dennoch ist es uns 

nicht nur aus historischen Gründen, im Blick auf unsern, der Kirchenspaltung über ein Jahr-

tausend vorangehenden Text, sondern eben durch diesen Text geboten zu fragen, was es be-

sagt, daß die Kirche, deren Unität und Sanctität wir anerkannten, in ihrer Katholizität geglaubt 

sein will. Gerade an dieser Stelle werden wir dessen eingedenk sein dürfen und müssen, daß 

die Kirchen der Reformation – wir denken insbesondere an die Augsburger Konfession – sich 

mit der gesamten Kirche zu dem Nicaenischen Bekenntnis ebenso wie zum Apostolicum be-

kannten. Wie haben wir also, wenn wir die Aussage von der Katholizität der Kirche weder 

umgehen dürfen noch wollen, dies Wort „katholisch“ zu verstehen? 

Seinem griechischen Wortsinne nach besagt es das, was das Ganze betrifft, dann aber auch 

das allgemein Gültige. So ist es das in seiner allgemeinen Gültigkeit Allumfassende. Inwie-

fern ist nun von der Kirche zu sagen, daß sie ihrer Wahrheit und ihrem Wesen nach allgemein 

gültig und allumfassend ist? 

Wenn wir nicht alles dahinten lassen und verleugnen wollen, was wir über das durch den 

Glauben gesetzte Vorzeichen des Bekenntnisses zu der einen und heiligen Kirche zu respek-

tieren hatten, dann wird gerade hinsichtlich der Katholizität alles darauf ankommen, daß wir 

sie im Glauben erkennen, nicht aber als Selbstaussage der Kirche in ihrem Selbstverständnis. 

Allein im Hören auf das Wort, dessen Sprecher der Heilige Geist ist, kann die Aussage von 

der Katholizität der Kirche als eine legitime Aussage erkannt und bejaht werden. Insofern 

möchten wir versucht sein, die Reihenfolge der beiden Begriffe „katholisch“ und „aposto-

lisch“ umzukehren, insofern nämlich durch das vom Heiligen Geist gewirkte apostolische 

Zeugnis der Grund gelegt ist und gelegt bleibt, aus dem und auf dem allein von der Katholizi-

tät der Kirche in Wahrheit geredet werden darf und kann. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 84 05.06.2025 

In dem letzten Satz meldet sich aber bereits der Gegensatz, der im Blick auf jenes Selbstver-

ständnis der Kirche aufbricht, das in dem Anspruch der römisch-katholischen Kirche auf die 

ihr und ihr allein eignende Katholizität Gestalt gewonnen hat. Dieses, in der Selbstaussage so 

verhängnisvolle Selbstverständnis kommt bei Vincentius Lerinensis in seinem Commonito-

rium (434) zum klassischen Ausdruck. Seine Voraussetzungen lauten: divinae legis auctoritas, 

„die Autorität des göttlichen Gesetzes“ (nämlich der Schrift), und auch die traditio ecclesiae 

catholicae, „die Tradition der katholischen Kirche“. Eben in dieser Nebenordnung und Ver-

koppelung fällt die Entscheidung! Denn ob schon der Schrift die primäre Autorität zuerkannt 

wird, so verfügt die Kirche doch über ihre rechte Interpretation und stellt damit faktisch ihre 

Lehr-Tradition über die Schrift. Aus diesem, im Blick auf die sichtbare Kirche konstatierba-

ren Wurzelgrunde erwächst dann bei Vincentius die berühmte, von der Kirche später bejahte 

und bei der Dogmatisierung von Lehrsätzen praktizierte Definition des „Katholischen“: quod 

ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholi-

cum, „was überall, was immer, was von allen geglaubt worden ist. Das nämlich ist das wahr-

haft und eigentlich Katholische ...“ (Commonitorium 2). Das ist das depositum custodi, das 

dem Wächter Hinterlassene und Anbefohlene, das er zu glauben, nicht zu erfinden, zu emp-

fangen, nicht zu erdenken hat, dessen Wächter (custos) er ist, aber nicht dessen auctor (eben-

dort 22)! Wenn in diesen Gegenüberstellungen der Ruf zum Gehorsam unter die Wahrheit in 

ihrer alles menschliche Forschen und Erkennen in Gewahrsam nehmenden Herrschaft laut 

wird, so doch im Zeichen jener, gerade die Souveränität der Wahrheit verkennenden Identifi-

kation zwischen Kirchen-Autorität und Gottes-Autorität. Nur so kann es zu der schrecklichen 

Drohung kommen: Annuntiare ergo aliquid Christianis catholicis praeter id quod acceperunt, 

numquam licuit, nusquam licet numquam licebit; et anathematizare eos, qui annuntiant aliquid 

praeterquam quod semel acceptum est, numquam non oportuit, nusquam non oportet, num-

quam non oportebit ... „Etwas zu behaupten, was sie nicht empfangen haben, war für katholi-

sche Christen niemals erlaubt, ist nirgends erlaubt und wird niemals erlaubt sein; und diejeni-

gen zu verdammen, die etwas anderes, als was einmal empfangen ist, behaupten (vorbringen) 

war niemals verkehrt, nirgends verkehrt und wird niemals verkehrt sein.“ (Commonitorium 

9). Ein „profectus“, ein Fortschritt in der Kirche kann und darf nur darin bestehen, die tra-

dierte und akzeptierte Wahrheit „nove“, auf neue Weise zu sagen, niemals aber darin „nova“, 

neues zu lehren (ebendort 22).' 

Was uns dieses Verständnis der Katholizität der Kirche unannehbar macht, ist nicht etwa der 

Ruf zum Gehorsam unter die Wahrheit in ihrer bleibenden Selbigkeit, sondern die Verken-

nung und Leugnung des Geistes der Wahrheit, die er, der Herr der Wahrheit, selber als der 

Lebendige in seiner ewigen Selbigkeit ist. Wo bleibt bei dieser In-Besitznahme der Wahrheit 

durch die über sie verfügende Kirche das Herren-Geheimnis der personalen Wahrheit, wo das 

ubi et quando visum est des Geistes, der in seiner Freiheit weht, wo und wann er will. Sein 

Wille und der Kirchen-Wille sind nicht identisch. Die Identifikation zwischen den von ihm 

gesprochenen und dem von der Kirche gehörten, nachgesprochenen Wort vollzieht der Schöp-

fer-Geist selbst, und zwar für den Glauben, der das Verhältnis nicht so umkehren kann, daß er 

zum Inhaber und Herrn des Wortes der Wahrheit geworden ist. Darum kann gerade der Glau-

be die Grenzen seines Verständnisses der Gnade nicht mit den Grenzen der Gnade identifizie-

ren, und die Grenzen der Katholizität, wie sie das Selbstverständnis der Kirche zieht, nicht mit 

der Grenze des Gerichtes, das der Geist der Gnade sich vorbehält.56 

 
56 Wir denken in diesem Zusammenhang an die Interpretation, die das Geheimnis der Kirche als des mystischen 

Leibes Christi in der russischen Orthodoxie mit dem Begriff „ssobornostj“ gefunden hat. „Ssobornostj“ versteht 

nämlich die durch den Pantokrator geschaffene und durchwirkte Gemeinschaft in jener Öffnung der Grenzen, die 

durch die Universitalität der Heilands-Herrschaft bestimmt ist. Ohne die Problematik des ebenso komplexen wie 

verschwimmen- den Charakters von „ssobornostj“ zu verkennen, dürfte doch das darin sich manifestierende Ver-

ständnis von „Katholizität“ der Wahrheit des Evangeliums viel näher sein als das römisch-katholische mit seiner 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 85 05.06.2025 

Wenn es denn gilt, das Verständnis der Katholizität der Kirche nicht von ihr selber, sondern 

von Gott, von dem Schöpfer Geist her zu gewinnen, so werden wir noch einmal bei jenem 

„Ein Leib und ein Geist ... ein Herr, ein Glaube, eine Taufe; ein Gott und Vater aller“ (Ephe-

ser 4, 4—6) einzusetzen haben. Aus der Wurzel der hier bezeugten Wahrheit erkannten wir 

die Unität der Kirche so, daß ihre Katholizität schon mit zur Stelle war. Der Gott, von dem es 

da heißt, daß er „über allen, und durch alle und in allen“ ist, den der Römerbrief als den Gott 

bezeugt, der am Ende des Heilsweges, wie er durch Christus realisiert und vollendet wird, „al-

les in allen“ sein wird (1. Kor. 15,28), — Er ist der Schöpfer, der allem, was außer Gott ist, 

das Sein und Wesen gegeben hat und es darin erhält, so daß „aller Augen auf ihn warten“ (Ps. 

145, 15) und von seinem „Wohlgefallen“ leben. Er, der Bundesherr und Erlöser Israels, ist es, 

dessen Name in allen Landen herrlich ist (Ps. 8,2), und den die sichtbare und unsichtbare Kre-

atur rühmt (Jesaja 6, 3). Sein Heil sehen „alle Enden der Erde“ (Jes. 52,10). Die allumfas-

sende Bewegung seines väterlichen Erbarmens wird in dem Sohn offenbar und manifest, der 

„für uns alle dahingegeben ist“ (Röm. 8, 32), wie wir alle an ihm schuldig wurden (Jes. 53, 

6). Er ist der Gott, der sie alle, Juden und Heiden, „unter den Unglauben beschlossen hat, auf 

daß er sich aller erbarme“ (Röm. 11, 32). Alle gehen sie seinem Gericht entgegen (Matth. 25, 

31 ff.). Für alle ist keine andere Rettung als bei dem Richter selbst als dem an aller Stelle ge-

richteten Richter. So wahr die große Scheidung zwischen denen zur Rechten und denen zur 

Linken durch Ihn fällt, so eben wirklich durch Ihn allein, dem alle Gewalt gegeben ist im 

Himmel und auf Erden (Matth. 28, 18). Der Geist, der die von ihm Erfüllten seufzend warten 

läßt auf die letzte Offenbarung ihrer Freiheit als Kinder Gottes in der Mitverherrlichung mit 

dem Sohne Gottes, läßt sie das heimliche Siegel erkennen, das über dem Seufzen und Ängsten 

aller Kreatur in ihrer Vergänglichkeit leuchtet: „auf Hoffnung“ (Röm. 8, 20). 

Von der allumfassenden Universalität des Heilsgeschehens und des darin gegründeten Heils-

angebotes des Vaters in dem Sohn durch den Geist, wirklich allein von Gott her werden wir 

die Katholizität der Kirche zu verstehen haben, der die Verkündigung dieses Heils für alle 

Welt anvertraut ist. So gewiß da in der Entscheidung zwischen Glauben und Unglauben eine 

Grenze aufbricht, so doch die Gottes-Grenze, die wir nicht mit der unserem Auge sichtbar 

werdenden Kirchengrenze identifizieren können. Wir müßten das Jüngste Gericht antizipie-

ren, wenn wir die Grenzen der Gnade Gottes bestimmen wollten. So wahr es gerade die Kir-

che ist, die aus der Gnade lebt, die sie verkündet, so wahr sie gerade darum wissen muß und 

darf, daß in der Gnadenfeindschaft die furchtbare letzte Tiefe der Sünde aufbricht, so darf sie 

doch keinen Augenblick vergessen und verleugnen, daß der von der Welt für die Welt Gekreu-

zigte als der von der Kirche für die Kirche Gekreuzigte ihr Heiland ist, dessen Heil sie in der 

allumfassenden Macht des göttlichen Erbarmens proklamiert und anbietet. 

In diesem Glauben, dieser Liebe, dieser Hoffnung wird sie „katholisch“ sein. Gerade in der 

Konzentration auf diese Wahrheit, deren Name über alle Namen der Name des Christus ist, in 

dem „sich aller Kniee im Himmel und auf Erden und unter der Erde“ beugen sollen (Phil. 2, 

10), – gerade im Bekenntnis zu diesem für alle rettenden Namen (Apg. 4, 12) wird sie in der 

Liebe, die „alles hofft“ (1. Kor. 13, 7), nicht aufhören, damit zu rechnen, daß die Katholizität 

der Gnade größer ist als die Katholizität ihres Selbstverständnisses. Ja, es ist nur eine Gnade 

und Wahrheit des einen selbigen Gottes, die rettete, rettet und retten wird, wo nur immer und 

wann nur immer und wessen nur immer sie sich erbarmt. Durch sie, unter ihr und in ihr will 

die Katholizität der Kirche geglaubt, aber nicht von der Kirche selbst gesehen und festgestellt 

sein.57 Die wahre Katholizität, die von der Kirche, ihrem Ursprung, ihrem Wesen und Auftrag 

 
geradezu dogmatisch-juridischen Schließung der Grenzen. 
57 Man wird sagen dürfen, daß die ökumenische Bewegung unseres Jahrhunderts, die die wesensmäßige Einheit 

der Kirche so notvoll und schuldhaft durch die Vielheit von Kirchen verhüllt oder gar verleugnet sieht, ein Auf-

bruch zu der wiederentdeckten Katholizität der einen Kirche Jesu Christi ist. Um so schmerzlicher ist es, daß die 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 86 05.06.2025 

her, auszusagen ist, geht in eins mit ihrer Apo-stolizität, in der sie gründet. Sie will als die 

„ἀποστολική, — apostolica, — apostolische“ 

Kirche geglaubt sein. 

„Katholisch und apostolisch“, — für das Selbstverständnis der alten Kirche will das nicht nur 

in einem Atem gehört sein, sondern im Zusammenklang mit der auf die Ursprünge zurückrei-

chenden Tradition und der bischöflichen Sukzession, durch die diese Tradition garantiert er-

scheint. Gegenüber den Häretikern und ihren selbsterfundenen Irrlehren gilt es, an der wahren 

Doktrin festzuhalten, welche die ecclesiae ab apostolis, apostoli a Christo, Christus a Deo 

accepit, wie sie „die Kirchen von den Aposteln, die Apostel von Christus, Christus von Gott 

empfangen hat“ (Tertullian, De praescriptione häreticorum, 21). Darum geht der Blick beson-

ders zu den Mutter-Gemeinden, die von den Aposteln selbst gegründet wurden, oder die mit 

ihrem Wirken besonders verbunden sind: Corinth (Paulus), Ephesus (Paulus und Johannes 

über Polykarp) und das durch das Martyrium des Petrus und Paulus in seinem Ansehen beson-

ders hervorgehobene Rom (ebendort 36). Dabei verbürgte den Kirchenvätern das Alter der 

Tradition ihre Wahrheit, die wie in einem depositorium, einer „Schatzkammer“, von den 

Aposteln hinterlegt, den Bischöfen in Obhut gegeben ist. So verstehen sie die ab apostolis tra-

ditio, die apostolische Tradition, auch schon Irenaeus, von Cyprian und der dann im päpstli-

chen Primat gipfelnden Entwicklung zu schweigen. 

Das, was die in dem „ab apostolis, a Christo, a Deo“ („von den Aposteln, von Christus, von 

Gott“) bezeugte Wahrheits-Aussage über den Ursprung der Kirche so belastet, ist nicht nur 

die zunehmende Bindung des Geistes an das Amt, sondern die zunächst unmerkliche, aber 

verhängnisvolle Veränderung im Verständnis der Wahrheit. Sie wird zu einem „depositum“, 

einem vorfindlichen, verwaltbaren und verfügbaren Schatz, den die Kirche besitzt. Veritatem 

habemus, wir haben die Wahrheit! In diesem habemus ist die Wurzel der Verfälschung der 

Orthodoxie zu dem, was man Orthodoxismus nennen könnte, zur Orthodoxie als Prinzip in 

den Händen einer Kirche, die ihre Wahrheit allzubald mit den Mitteln der Gewalt gegen jeden 

meinte geltend machen zu dürfen, der sich ihr nicht beugte, — und das im Zeichen des Kreu-

zes! 

So wird auch hier, wie in der Frage nach der Katholizität, gelten, auf die von den Aposteln be-

zeugte Wahrheit zurückzufragen, um so die Apostolizität der Kirche recht, und das heißt: im 

Glauben zu verstehen. Der Glaube aber verläßt sich nicht auf das Alter einer durch bischöfli-

che Sukzession in ihrer Echtheit garantierten Tradition, sondern auf das Wort, dessen Spre-

cher der durch Propheten, Apostel und Evangelisten redende Heilige Geist ist. 

Um es auf die Frage nach dem durch die Apostel Jesu Christi gelegten Grund der Kirche zu 

konzentrieren: Jawohl, der Apostel ist allein von Christus her, was er ist, und zwar durch un-

mittelbare Berufung, Christus allein von Gott her, der er ist, aus dem ewigen Grunde der We-

senseinheit des Sohnes mit dem Vater. Der Apostel ist ja, ebenso wie der Prophet, alles andere 

als ein religiöses Genie, das um seine Selbstaussagen ein religiöses Kollektiv sammelte. Nie-

mand wird als Apostel geboren. Der Apostel wird zum Apostel durch den Eingriff des Chris-

tus in sein Leben. Seine Berufung, ob sie schon in Gottes ewigem Ratschluß gründet, ist Er-

eignis und Widerfahrnis in der Zeit: „Paulus, Apostel, nicht von Menschen her, noch durch 

einen Menschen, sondern durch Jesus Christus und Gott den Vater, der ihn von den Toten auf-

erweckt hat“ (Gal. 1, 1). Der Herr, dem er als sein Gesandter dient, macht den Apostel. Wie 

der Prophet Gottes-unmittelbar ist als Hörer des Wortes Gottes, so der Apostel als Zeuge des 

 
Kirche, die sich mit dogmatischer Emphase als die „katholische“ versteht, sich diesem „ökumenischen“ Auf-

bruch immer noch versagt. — Oder leitete die Zuwendung Johannes XXIII. zu den „getrennten Brüdern“ doch 

die Wendung ein? — 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 87 05.06.2025 

Auferstandenen. 

Das bedeutet aber, daß er als Mensch nichts zu sagen hat, nichts Verpflichtendes, die Gewis-

sen Bindendes, und schon gar nicht das die Kirche Begründende. Die Existenz des Apostels 

ist irregulär. Sie ist heteronom, christonom bestimmt.58 Die Wahrheit, die er kund tut, unter 

deren Autorität er ruft und stellt, ist der Herr, der selbst diese Wahrheit ist. Darum ist die 

Existenz des Apostels, in aller seiner menschlichen Ohnmacht, durch alle seine äußeren und 

inneren Niederlagen hindurch eine Doxologie des Geistes, der durch ihn spricht. Der Apostel 

ist mißverstanden, wenn man ihm den Heiligenschein beilegt. Das Wunder seines Amtes ist 

die Begnadigung und Berufung eines Sünders zum Herold des Herrn, als dessen Augen- und 

Ohrenzeuge er das Wort der Selbst-Offenbarung Gottes kund machen darf. „Denn wir verkün-

digen nicht uns selbst, sondern Christus Jesus als den Herrn, uns selbst als eure Sklaven um 

Jesu willen. Denn der Gott, der spricht: aus Finsternis erstrahle Licht, er ließ es in unsern Her-

zen erstrahlen zur Erleuchtung der Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht 

Christi“ (2. Kor. 4, 5 — 6). So nimmt der Heilige Geist den Apostel als Zeugen des Aufer-

standenen in Dienst, damit es durch sein Zeugnis zum Offenbar-Werden der Offenbarung für 

den Glauben komme. 

So allein kann er gewürdigt werden, an der Grundlegung zum Bau der Kirche beteiligt zu 

werden, nicht als Bauherr oder gar als Schöpfer des Hauses Gottes, sondern als der Christus-

unmittelbare Zeuge des Wortes, das die Kirche schafft und erhält. So allein kann der Apostel 

im Namen dessen, der als der Versöhner „unser Friede ist“ (Ephes. 2, 14), Heiden und Juden, 

denen, die „ferne“ und denen« die „nahe“ waren, die Bürgerschaft und die Hausgenossen-

schaft in dem Tempel des Herrn als denen zusprechen, die „auf dem Grunde der Apostel und 

Propheten erbaut sind, da Jesus Christus der Eckstein ist“ (Eph. 2, 19-22). Der Schöpfer der 

„Wohnung Gottes im Geist“, zu der sie „mit-erbaut“ werden, ist der Geist selbst, nicht nur zur 

Zeit der apostolischen Grundlegung, sondern durch alle, dem Wachstum dieses Tempels aus 

allen Geschlechtern gegönnte Zeit. 

Der Geist der Pfingsten ist es, der den Mund der Jünger öffnet zu dem die Kirche ins Leben 

rufenden Zeugnis des Gekreuzigten als des Auferstandenen. So ist die Kirche auf den aposto-

lischen Grund nur insofern gegründet, als sie durch die Apostel auf den Christus- Grund ge-

gründet ist. Nicht auf eine apostolische Tradition als solche – die sich dann in einer kirchli-

chen fortsetzte! -, sondern auf das Christus-Zeugnis aus dem Munde von Aposteln und Evan-

gelisten, und das heißt auf Christus selbst, ist die Kirche Jesu Christi von Anfang an und je 

von neuem gewiesen. Sie glaubt ja nicht an die Apostel – nicht an Petrus oder Paulus (1. Kor. 

1, 12-13) –, sondern an den einen Heiland und Herrn, der auch des Apostels Retter und Herr 

ist. 

„Apostolisch“ ist die Kirche also als die durch das Wort der Apostel auf den Christusgrund 

gegründeten Kirche. Die Kirche kann an dem apostolischen Zeugnis nicht vorbei gehen und 

kann es auch nicht durch eine kirchliche Tradition ergänzen oder überbieten wollen. In dem 

Bekenntnis zur Apostolizität der Kirche ist das „sola scriptura“ der Reformatoren zur Stelle; 

denn der Heilige Geist, der „durch die Propheten geredet hat“, ist es, der als der den Christus 

offenbarende Geist durch die Apostel redet. Der Einmaligkeit der Selbst-Offenbarung Gottes 

in dem für uns Gekreuzigten und Auferstandenen gehört die Unwiederholbarkeit der apostoli-

schen Existenz zu. Darum soll sich die Kirche gegenüber den Versuchungen und Abirrungen, 

von denen sie je von neuem bedroht ist, nicht einer durch die bischöfliche Sukzession 

 
58 Wir erinnern an jene im fundamentalen Sinne bedeutsame Schrift Kierkegaards, in der er gegenüber einer Epo-

che, die in der Kategorie des „Religiösen“ dachte und lebte, den „Unterschied zwischen einem Apostel und ei-

nem Genie“ einschärfte. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 88 05.06.2025 

garantierten apostolischen Tradition getrosten, die dann mit ihrer eigenen Tradition ver-

schmilzt, sondern des Wortes Gottes, das im prophetisch-apostolischen Zeugnis als das leben-

dige Wort Gottes sich ihr je von neuem hörbar macht durch den Heiligen Geist. Apostolisch 

ist die auf den Grund der Schrift erbaute Kirche im immer neuen Hören auf den durch die 

Schrift zu ihr sprechenden Herrn. Wenn anders der Heilige Geist es ist, der den stummen 

Mund und das taube Ohr für dieses Wort öffnet, der das Zeugnis der Schrift und die in Ausle-

gung dieses Zeugnisses ergehende Predigt der Kirche schafft und schenkt, so ist die Aussage 

von der Apostolizität der Kirche eine Glaubens-Aussage, und als solche Doxologie des Geis-

tes. 

Gerade im Bekenntnis zu dem im apostolischen Christus-Zeugnis gelegten Fundament, das er, 

Jesus Christus, ist und bleibt, wie er das Haupt seines Leibes, der Kirche, ist und bleibt, 

schließt die Apostolizität den Apostolat der Kirche in sich. Das will besagen: Im Hören auf 

das sie begründende prophetisch-apostolische Zeugnis wird die Kirche gerufen, die gehörte 

Wahrheit — dieselbe und keine andere! — kund zu tun und zu predigen. Der durch Propheten 

und Apostel redende Geist war ja nicht nur, sondern ist und bleibt der Predigt-Geist. Ob 

schon der Prediger der Heilsbotschaft kein Prophet oder Apostel ist, ob er auch nur im mittel-

baren, durch die Schrift gegebenen und bedingten Sinne Diener des Wortes Gottes sein kann 

und darf, so doch des Wortes Gottes, als Ausleger und Verkündiger der in der Schrift bezeug-

ten Wahrheit Zeuge des Christus, der gestern und heute derselbe ist und in Ewigkeit (Hebr. 

13, 8). 

Der Apostolat der Kirche ist, eben in ihrer Bindung an die keiner Ergänzung durch die kirchli-

che Tradition bedürftige Schrift, mit dem Auftrag gegeben, dem sie als apostolische Kirche 

ihrem Ursprung und Wesen nach verhaftet ist. Weil nämlich das Sohn-sein und das Gesandt-

sein ihres Herrn unlöslich eines ist, ist das Wesen und der Auftrag der Kirche unlöslich eins. 

Als die Kirche dessen, der für die Welt ist, kann sie nur als Kirche für die Welt Kirche sein. 

Wenn sie ihrem Ursprung, Wesen und Auftrag nach wirklich Kirche des Apostolats ist, dann 

ist sie als Kirche für die Welt missionarische Kirche, die in der eschatologisch gezeichneten 

Zeit immer von neuem, heute bedrängender als je, dazu gerufen ist, als Kirche des Apostolats 

zu leben, zu lieben, zu hoffen. 

In der Bejahung und Praktizierung des Apostolates, dem sie im Gehorsam unter dem Auftrag 

ihres Herrn zu dienen hat, manifestiert sie ihre Apostolizität, nicht als eine vergangene, nur 

durch Tradition über den Wechsel der Zeiten zu rettenden Doktrin, sondern im hörenden Ge-

horsam des Wortes, das der Heilige Geist als die viva vox evangelii, als die lebendige Stimme 

des Evangeliums, durch den Predigtmund der Kirche hörbar macht, ja, in der Verkündigung 

des Wortes, in dem der Herr als der Sprecher des Wortes selbst das Wort nimmt. 

Wir glauben, in dieser Verwurzelung des „Apostolates“ der Kirche in ihrer Apostolizität die 

Frage beantwortet zu hören, die sich in der von uns abgelehnten Verkoppelung von Apostoli-

zität und Tradition meldet.59 So gerade wird die in der Auslegung der Schrift ergehende 

 
59 Hierin sehen wir auch die Antwort auf die Frage, wie sie in der enthusiastischen Wahl und Proklamierung im-

mer neuer Apostel im Zerrbild begegnet. Was die Neu-Apostolischen ersehnen1, ist offenbar die lebendige 

Stimme des Geistes durch den Mund des gegenwärtigen Apostels. Indem sie aber die Unmittelbarkeit der Beru-

fung des Apostels durch den Auferstandenen selbst verkennen, verfallen sie dem von ihnen kreierten „Apostel“, 

der dann als letzte Instanz — nicht nur über der Tradition, sondern auch über der Schrift zu stehen kommt. Die 

konsequenteste, aber auch sofort an und in sich selbst scheiternde Gestalt dieses durch Kirchen-Starrheit und 

Kirchen-Tod je von neuem provozierten religiösen Schreis nach der lebendigen Stimme der in persona sichtba-

ren und hörbaren Wahrheit ist die Proklamierung einer Inkarnation des Heiligen Geistes als der Vollendung der 

Offenbarung, wie sie im Montanismus als der hierfür „klassischen“ Häresie Gestalt gewann. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 89 05.06.2025 

Verkündigung der durch den Mund von Propheten und Aposteln zu uns kommenden Wahrheit 

im Zeichen der Doxologie des Geistes stehen, als des Schöpfers der „apostolischen“ Kirche in 

ihrer Apostolizität und dem von daher bestimmten Apostolat. 

Mit dem Auftrag, unter dem die Kirche ihrem Ursprung und Wesen nach steht, sind wir be-

reits zu dem Bekenntnis der Wahrheit gerufen, die durch die Verkündigung zu Wort kommen 

will. So wahr er, Jesus Christus selbst, diese Wahrheit ist, und in ihm, dem Sohn, der Vater 

durch den Geist, ist es die Botschaft von der Vergebung der Sünden und der Auferstehung der 

Toten, in der diese Wahrheit zu uns kommt. Ja, es ist das schon angebrochene, und doch erst 

hereinbrechende und kommende Reich Gottes, das mit der Zukunft des Herrn verkündigt und 

angekündigt wird, der Sünden vergibt, vom Tode erweckt und die Teilhabe am Leben der zu-

künftigen Welt schenkt. Das ist es, was wir in den letzten Aussagen des Bekenntnisses noch 

zu hören und zu bedenken haben. 

Ὁμολογοῦμεν ἓν βάπτισμα εἰς ἄφεσιν ἁμαρτιῶν. 

Confiteor unum baptisma in remissionem peccatorum. 

Ich bekenne eine einige Taufe zur Vergebung der Sünden. 

Confiteor! Bis an die Schwelle dieses Satzes war alles unmittelbar durch das Credo bestimmt. 

So wahr nun das „wir bekennen“ und das „wir glauben“ in ihrer wesensmäßigen Einheit ge-

hört und mitgesprochen sein wollen, werden wir eben dieser Einheit nachzusinnen haben, um 

die besondere Bedeutung des Bekenntnisses als solchen recht zu verstehen. 

Hier wird es wieder hilfreich sein, auf den Sinn der für die Anerkenntnis und Verherrlichung 

der Wahrheit in Dienst genommene Worte zu merken. Das deutsche „bekennen“ gibt dabei 

noch am wenigsten her, es sei denn den Bezug, der in den mit der Vorsilbe „be“ gebildeten 

Verben zur Stelle gedacht wird: be-rufen, beschließen, be-sehen etc. ... be-kennen. Im Lateini-

schen hingegen und insbesondere im Griechischen wartet der Begriff geradezu auf jene In-

Dienstnahme durch die Wahrheit, die ihn freilich in einem einzigartigen, aus ihm selber nicht 

zu erhellenden Sinn füllt und qualifiziert. ὁμολογεῖν — lateinisch con-fiteri — das besagt im 

antiken Griechisch zunächst: dasselbe sagen, übereinstimmen, und zwar mit einer Person in 

einer Sache. Der personale Bezug kann zurücktreten hinter der sachlichen Anerkennung als 

solcher, kann aber auch den Sinn der Zusage und des Versprechens ergeben. Dabei ist das 

Vorzeichen einer Gemeinschaft zwischen denen, die durch das ὁμολογεῖν, durch das Zusam-

mensprechen zusammen gehören, mit zur Stelle. Das lateinische con-fiteri entspricht dem 

griechischen Begriff bestens und ist von ihm nur in der Nuance verschieden. 

Wenn denn das Be-kennen im Bezug zu dem gedacht sein will, auf das, bzw. auf den es bezo-

gen ist, so entscheidet sich – wieder an den griechischen und lateinischen Begriff zu erinnern 

– offenbar alles daran, wozu, bzw. zu wem wir uns bekennen, worin, bzw. mit wem wir über-

einstimmen, welcher Wahrheit, bzw. welcher Person die Zusage und das Versprechen gilt. 

Für den vom Neuen Testament her geschaffenen und gefüllten Sinn des Begriffes, wie er im 

„Bekenntnis“ der Kirche gehört und aufgenommen sein will, ist die Entscheidung bereits im 

Credo durch den personalen Bezug des Bekennens auf Jesus Christus gefallen. „Wenn du in 

deinem Munde Jesus als den Herrn bekennst, und in deinem Herzen glaubst, daß Gott ihn von 

den Toten auferweckt hat, so wirst du gerettet werden“, (Röm. 10, 9). Dieses Bekenntnis ist 

im Gegensatz zu den Versuchen, Christus „herabholen“ oder aber ihn von den Toten „herauf-

holen“ zu wollen – im Gegensatz also zu allen spekulativen und historischen Auf- und Abstie-

gen! — ermöglicht und getragen von dem Nahe-sein, ja, der Einwohnung des verkündigten 

Glaubens-Wortes im Munde und im Herzen (Röm. 10, 8). Das doxologische, von allen Zun-

gen aufsteigende Bekenntnis, daß „Jesus Christus der Herr“ ist, ist nicht etwa nur eine Aus-

sage über die Tatsache, daß er der Herr ist oder: „daß Jesus Christus der Sohn Gottes ist“ (1. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 90 05.06.2025 

Joh. 4, 15), sondern das Bekenntnis zu ihm als dem Herrn, dem Sohn. Das findet seinen präg-

nantesten Ausdruck in einer Aussage wie der des ersten Johannes-Briefes: „Wer den Sohn be-

kennt, hat auch den Vater“ (2, 23). Alle Bekenntnis-Aussagen sind in ihrer personalen Rela-

tion, die sie als Glaubensaussagen haben, nicht Aussagen über Gott und göttliche Dinge, son-

dern sie wollen, gerade als Lobpreis der großen Taten Gottes, von dem göttlichen Subjekt her 

verstanden sein, zu dem „sich“ der Glaube „bekennt“. „Ich bekenne mich zu Gott, dem Vater, 

dem Sohn, dem Geist“, das ist der Herzschlag aller Bekenntnissätze, in denen das Heil Gottes 

in seiner Wahrheit gerühmt wird. 

Es ist überaus verhängnisvoll, wenn diese personale Relation des Bekenntnisses verkannt und 

verleugnet wird, zugunsten einer Objektivierung von Tatbeständen, die sich doch von ihrem 

Täter, von dem sie wirkenden und durchwirkenden göttlichen Subjekt nicht lösen lassen, ohne 

unter der Hand in dem Menschen verfügbare Objekte verwandelt und damit um ihre Wahrheit 

gebracht zu werden. Der Existentialismus möchte schon mit Recht gegen die Verobjektivie-

rung der Wahrheit Gottes angehen, — nur dürfte er eben nicht bei der Frage nach dem Men-

schen und seinem Selbst-verständnis; sei es schon dem des Glaubens, einsetzen, sondern bei 

dem Subjekt aller Subjekte und dem „Existentialismus“ Gottes, das heißt aber bei seiner 

Selbst-Offenbarung in dem für uns Mensch-gewordenen, Gekreuzigten und Auferstandenen. 

Der Glaube und sein Bekenntnis sind von ihm her, und so allein zu ihm hin, denn er geht un-

serem Bekenntnis voraus! 

Sein Bekenntnis zu uns hat und behält die Priorität vor unserm Bekenntnis. Sein „gutes Be-

kenntnis vor Pontius Pilatus“ (1. Timoth. 6, 13) ist sein Bekenntnis zu denen, an deren Stelle 

er sich dem Kreuzigungs-Urteil ausliefert. Ja, er selbst, seine Person, sein Weg und sein Werk, 

ist als das Bekenntnis zu Gott das Bekenntnis zu uns, deren sich Gott in ihm und durch ihn er-

barmt. So ist er das Bekenntnis Gottes zu uns, in dem sich Gott kraft seiner freien Gnade zu 

uns in unserer hoffnungslosen Schuld-Verlorenheit als unser Retter mitten im Gericht be-

kennt. Der Heilige Geist ist es, der das für uns leibhaftig gewordene Bekenntnis-Wort der 

Liebe und Treue Gottes in unser Herz bringt, so daß wir im Bekenntnis seines Namens das 

„Lobopfer“ bringen, das eben kein „Opfer“ ist, so wahr wir es allein „durch ihn“, den für uns 

Geopferten bringen dürfen und können (Hebr. 13, 15). 

Was kann dann unser Bekennen anderes sein als Antwort, Dank, Lobpreis?! Weit entfernt da-

von, auf uns selbst und unseren Glauben bezogen zu sein, ist es ganz und allein dem zuge-

wandt, zu dem wir uns bekennen, weil und nachdem er sich so unbegreiflich zu uns bekannt 

hat. Auf sich selbst bezogen, würde ein Bekenntnis zum Bekennen, zum Bekenntnismut, zur 

Bekenntniskraft, wohl gar zum Heroismus des Bekennens – nicht nur sich selbst vernichtigen, 

sondern den verleugnen, den wir bekennen dürfen und sollen. Er wird ja nicht nur und nicht 

erst da verleugnet, wo wir aus Furcht und Leidensscheu ihn vor den Menschen nicht beken-

nen, sondern schon in der Pervertierung des Bekennens auf sich selbst und sein Bekenntnis. 

Auf dem Grunde der Zusage Gottes an uns kann unser Bekenntnis nur die antwortende „Zu-

sage an die Wahrheit“ (W. Stählin) sein, die nur von der Wahrheit her, und darum nur zu ihr 

hin wahr ist. 

In dem allen verstanden wir das Bekenntnis zuerst als die coram Deo, vor Gott, zu Gott hin 

laut werdende Antwort. Zuerst ging es um das ὁμολογεῖν, das übereinstimmen mit dem Worte 

Gottes, um das Nachsprechen der durch den Heiligen Geist vorgesprochenen Wahrheit, zuerst 

um die Doxologie. Der seinem Schöpfer und Herrn anverlobte Glaube bejaht dieses Verlöbnis 

im Bekenntnis und verspricht sich damit ohne jeden Vorbehalt dem, der sich des Sünders so 

annahm und annimmt. Der Glaube bekennt sich zu dem Ja-Wort Gottes, indem er dieses Ja-

Wort mit seinem Ja-Wort erwidert. Es ist aber der Heilige Geist, der das Ja-Wort Gottes im 

Glauben widerhallen läßt. Daß der Mensch, der das unbegreifliche Nein Gott gegenüber 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 91 05.06.2025 

sprach und tat, dieses bekennende Ja selber sprechen darf und kann, das gerade ist das Wun-

der der Freiheit Gottes für uns, des Heiligen Geistes als des Geistes in uns, der uns zu der 

Freiheit dieses antwortenden Ja befreit. 

Die andere Seite des Gott zugewandten „confiteor“ als des Gott preisenden Bekenntnisses ist 

der Dienst ebendesselben Bekenntnisses an dem Mitmenschen. Hier wiederum leistet die Be-

kenntnisaussage einmal einen Dienst nach „innen“, nämlich in der Abwehr der die Kirche 

versuchenden und verseuchenden Irrlehre. Sodann aber ist sie das nach „außen“ gehende 

Wahrheitszeugnis, das die Kirche der Welt schuldet. Ein introvertiertes Bekenntnis wäre nicht 

die Antwort auf das Wort Gottes, das die Welt im Gericht erbarmend umfaßt. Wie also die 

Antwort gegenüber Gott und die Antwort auf die durch Not und Schuld des Mitmenschen ge-

stellte Frage als zwei Seiten ein und derselben Wahrheitsaussage zusammen gehören, so im 

Dienst am Nächsten das in die Kirche hinein und das in die Welt hinaus gesprochene Wort. 

Gerade indem die Kirche sich selber zur Buße und zum Gehorsam, zur Beharrung und zum 

Fortschreiten auf dem ihr durch das Wort gewiesenen Wege rufen läßt, übt sie ihr priesterlich-

prophetisches Amt, ihren missionarischen „Apostolat“ gegenüber der Welt. 

In dem allen haben wir nicht von ungefähr das „Wir“ der Kirche für das „Ich“ des confiteor 

eingesetzt. So wahr gerade im Bekenntnis-Akt der Einzelne gefordert ist, zum Einsatz nicht 

nur der Existenz und des Lebens, sondern des allein durch das Wort Gottes gebundenen und 

befreiten Gewissens, so wahr ist sein: „ich bekenne“ einbeschlossen in dem „wir bekennen“. 

Alles, was in dieser Hinsicht vom Glauben zu sagen war, findet hier seine Entsprechung und 

Wiederholung. Darum ist auch das Martyrium – im Gegensatz zu aller heroischen Tragik – 

niemals solipsistisch, sondern wird, auch wenn der Märtyrer todeinsam und unbekannt „liqui-

diert“ wird, innerhalb der „Gemeinschaft der Heiligen“ vor Gottes Angesicht gebracht. Dieses 

letzte Ja und Amen eines Menschen ist in der Übereinstimmung mit dem Ja und Amen Gottes, 

das ihm vorhergeht, und das seine Wahrheit ist. 

Wenn wir uns nun dem konkreten Inhalt der Bekenntnisaussage zuwenden, zuerst also der 

„einen Taufe zur Vergebung der Sünden“, dann werden wir das hinsichtlich des Wesens und 

der Wahrheit des Bekenntnisses Bedachte vor allem darin beizubehalten haben, daß wir sei-

nen personalen Bezug nicht etwa doch verleugnen. In dem Satz „ich bekenne (bzw. „wir be-

kennen“) eine einige Taufe“ erscheint die Wahrheit als Objekt des Bekennens. Das hat sein 

Recht nur von dem Subjekt der Wahrheit her, zu dem sich der Glaube bekennt, hier also zu 

dem, in dessen Namen getauft wird, dessen schöpferische Gnadentat die Taufe ist, und der in 

und mit dieser Gnadentat Sünden vergibt So wahr die Verwaltung der Sakramente – Taufe 

und Abendmahl — der Kirche, und das besagt doch: menschlichen Händen, anbefohlen ist, so 

doch von dem Herrn, der darin selbst handelt und sich selber schenkt in Kraft seiner Selbst-

Vergegenwärtigung und Selbst-Mitteilung. Wir dürfen und sollen — der Taufbefehl des Auf-

erstandenen! — taufen; aber der wahre Täufer ist der Heilige Geist als der Schöpfer des neuen 

Menschen. Wir dürfen und sollen – das Testament des Gekreuzigten! — miteinander das Her-

ren-Mahl feiern, aber nur weil Er das Abendmahl mit uns hält, er, der selber „das Brot des Le-

bens“ ist, das wir in, mit und unter dem Brot und Wein empfangen. Bei seiner Gnadentat und 

Gnadengabe, nicht bei unserm Glauben, Lieben und Hoffen ist und bleibt die Priorität, die der 

Trost und die Gewißheit des Angefochtenen ist. 

In der Beschränkung auf das in unserm Bekenntnistext Hervorgehobene unterstreichen wir zu-

nächst das eine Wort εν, unum, eine Taufe. Die Unität der Taufe ist durch die Unität des 

Herrn der Taufe gesetzt und bestimmt. Er ist es, der den neuen, den neu-schöpferischen An-

fang mit dem Menschen macht, den er, wie jung oder alt dieser sei, in seiner Verlorenheit und 

Todverfallenheit vorfindet. Wo nur immer in seinem Namen, unter seinem Befehl und seiner 

Verheißung getauft wird, ist er als derselbe am Werk: der Sohn, und in ihm der Vater durch 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 92 05.06.2025 

den Schöpfer Geist, den vivificans, den Lebendigmacher. Wenn der drei-einige Gott den An-

fang macht, indem er über dem Kind der Sünde und des Todes abermals sein „Es werde“ 

spricht, so ist durch die ganze Kirche seine „einige“ Taufe in Kraft, auch wenn sie von un-

gläubigen Händen, ja von Häretikern vollzogen wird. 

Im Begräbnis vollzieht sich ja die Wiedergeburt! „Oder wisset ihr nicht, daß wir alle, die wir 

auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod getauft worden sind? So sind wir denn 

durch die Taufe mit ihm in den Tod begraben worden, damit, wie Christus von den Toten er-

weckt worden ist durch die Herrlichkeit des Vaters, so auch wir in Lebens-Neuheit wandeln“ 

(Röm. 6, 3-4). Weil und indem der Gekreuzigte der für uns Gekreuzigte und Begrabene 

wurde, sind wir mit ihm gekreuzigt und begraben. Mit dem Auferstandenen, der als der für 

uns Gestorbene der Auferweckung bedurfte, sind wir auferweckt. Was in dem Christus-Ge-

schehen bereits für uns geschehen ist, wird in dem Taufgeschehen an uns vollzogen. So ist 

das Taufgeschehen nicht nur Zeichen, und auch nicht nur „Abbild“ (Karl Barth) des Christus-

Geschehens, sondern in ihm selbst macht Gott mit uns den Anfang, der in dem Christusge-

schehen schon gesetzt und gegründet ist. Die Taufe ist die Christus-Tat Gottes an uns, für die 

Christus gekreuzigt und auferstanden ist. Als solche will sie geglaubt und bekannt sein. 

Der Anfang, den Gott macht, begründet unsern Glauben. Von daher, und nur von daher ist die 

Kindertaufe legitimiert. Von daher ist freilich an alle diejenigen, die sie verwerfen, die Frage 

gerichtet, mit welchem letzten Grunde sie den Kindern die Taufe vorenthalten, und ob sie den 

Menschen mit der Frage nach dem Anfang nicht doch zuletzt auf seinen Glauben zurückver-

weisen. Jede Geburt wird erlitten, – das gilt von der ersten Geburt, gerade weil es von der 

zweiten gilt! Die Zusammengehörigkeit von Taufe und Glauben aber will nicht an unser Ver-

ständnis von Zeit und Gleichzeitigkeit ausgeliefert sein. Der Heilige Geist schafft die wahre 

Gleichzeitigkeit von Glaube und Taufe, die durch das Bewußtsein des „Mündigen“ ebenso 

wenig garantiert ist, wie sie durch die Unbewußtheit der Unmündigen ausgeschlossen wird. 

Gewiß wird die Taufe ohne den Glauben zu einem toten, nein, zu einem verworfenen Erbe. 

Dennoch ist das christliche Leben ein reditus ad initium, ad baptismum, eine immer neue 

Rückkehr zu dem Anfang, zu dem von Gott in der Taufe gemachten Anfang. 

Der Anfang als solcher ist einmalig und gestattet keine Wiederholung. Das Leben aus dem 

Anfang ist ein ständiges Werden und steht im Zeichen jenes täglichen „Ersäuft-werdens“ und 

Auferstehens, als das es Martin Luther in seiner Erklärung der Taufe und der in ihr gründen-

den Buße beschreibt. Eine Wiedertaufe ist dem Wesen der Taufe nach unmöglich. In Wahr-

heit meinten die „Wiedertäufer“ aller Zeiten auch gar nicht eine Wiederholung der Taufe, son-

dern erklärten die Kindertaufe konsequenterweise für null und nichtig, eben weil sie keine 

Glaubens-Taufe sei. Es ist unerfindlich, wie unsere Verfechter der Erwachsenen-Taufe mei-

nen, die Kindertaufe gleichzeitig beibehalten zur dürfen, wenn sie dieselbe doch vom Neuen 

Testament her ablehnen zu sollen glauben. Das ist eigentlich nur sinnvoll, wenn sie die Taufe 

eben doch nicht als von Gott gemachten Anfang verstehen. Dann aber wird sie notwendiger-

weise sekundär. Sie könnte dann auch unterbleiben. Wenn sie nicht Gottes begründende Gna-

dentat ist – die Väter sagte „Gnaden-Mittel“ – was ist sie dann?! Bekenntnis, Antwort? Ja-

wohl, aber nur kraft der in der Taufe den Anfang setzenden Gnade Gottes in ihrer, all unserm 

Glauben, Antworten und Bekennen vorangehenden Priorität. 

Gerade diese Priorität der Gnade bezeugt das Bekenntnis, indem es die Taufe zur Vergebung 

der Sünden bekennt. Es geht hier um den, das ganze Leben aus der Vergebung begründeten 

Vergebungs-Akt, der den Getauften in einen neuen Seins-Status versetzt. Allzu tief sind wir 

dem subjektiven Denken in der Kategorie des Religiös-ethischen verhaftet, als daß wir die ob-

jektive Realität verstehen könnten, die hier mit dem Vergebungsakt als dem eine neue Wirk-

lichkeit schaffenden Majestätsakt des Retters ausgesagt wird. „Vergebung“, das heißt nicht 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 93 05.06.2025 

nur Außerkraftsetzung des Todesurteils, sondern Neuschöpfung, und damit in eins die Verset-

zung in einen neuen Herrschaftsbereich, in den Heilsbereich des Christus, in die Gotteskind-

schaft. Wenn ein Sklave — ein Kind von Sklaven! — freigelassen wird, so ist die Vorausset-

zung seiner Existenz radikal verändert. Wenn dem in den Schuldturm Geworfenen der Weg 

zur Freiheit eröffnet wird, so ist an ihm das geschehen, was sein Leben unter ein neues Vor-

zeichen, eben das der Freiheit rückt. Was die Gleichnisse nicht hergeben, ist die Neuschöp-

fung im Akt der Freilassung. Was sie meinen, ist das Widerfahrnis der Befreiung in der Priori-

tät des Befreiungsaktes. Die Taufe „zur Vergebung der Sünden“, das besagt das Inkraft-Treten 

der Erlösung für den auf den Namen des Erlösers getauften, ihm zugeeigneten, zugeschriebe-

nen und zu-geheiligten Menschen. 

Von daher ist das Leben des Christen das Leben aus der Vergebung. Als die Gemeinschaft der 

Getauften ist die Kirche die Gemeinschaft der Sünder, die aus der Vergebung leben. Der den 

Anfang setzende Vergebungsakt besagt ja nicht die Verwandlung des Sünders in einen Heili-

gen, der nicht mehr auf die vergebende Gnade angewiesen wäre. Im Gegenteil: indem der 

Glaubende, gerade er, täglich auf den Gnadenanfang zurückgeworfen wird, geht der Herr des 

Anfangs mit ihm voran, von Gnade zu Gnade, von Glauben in Glauben. Daß der Christ aus 

dem Anfang lebt, daß er im statu nascendi, im Geburts- und Werdestand, seine eschatologisch 

ausgerichtete Existenz hat, das erfährt in dem „simul iustus et peccator“, dem „zugleich Sün-

der und gerecht“, der reformatorischen Exegese des Paulinischen Zeugnisses von der Recht-

fertigung des Gottlosen durch und in Christus, seine Versiegelung bis auf den Jüngsten Tag. 

Im Gegensatz zu der katholischen (Tridentinum!) und neuprotestantischen Interpretation der 

Rechtfertigung als eines allmählichen Umwandlungsprozesses durch die als eine supranatu-

rale Kraft wirkende Gnade ist mit der Rechtfertigung des Gottlosen das bleibende Vorzeichen 

der christlichen Existenz gesetzt, deren Fortschritt ein Fortschritt in der Gnade als solcher, de-

ren „Leben mit Christus verborgen in Gott ist“ (Kol. 3, 3). Das Eschaton will, darf und kann 

nicht antizipiert werden. So wahr der Glaubende das Leben eines Gestorbenen, eines mit 

Christus Gestorbenen (Kol. 2, 20)! – in Kraft der Auferstehung Christi leben darf, so in der 

Mitverhaftung an die Verborgenheit des Christus in der Zeit bis auf den alles, auch das Leben 

des Glaubenden offenbar machenden Tag der Herrlichkeits- Epiphanie seines Herrn (Kol. 3, 

4). 

Die Taufe zur Vergebung der Sünden versiegelt das Leben aus der Vergebung eschatologisch 

auf die Vollendung hin, die im Anfang bereits gegründet ist, so aber, daß Anfang, Mitte und 

Ende allein und ausschließlich in Gottes Gnade stehen. Was für den Einzelnen gilt, gilt für die 

ganze Kirche: in allen ihren Gliedern lebt sie aus dem Anfang, der Vergebung heißt. Darum 

befindet sie sich selbst in den Geburtswehen des Werdestandes, im Stadium der „Auferbau-

ung des Leibes Christi“, „bis wir insgesamt zu der Einheit des Glaubens und der Erkenntnis 

des Sohnes Gottes hinankommen, zu einem vollkommenen Mann, zum Maß des Alters der 

Fülle des Christus“ (Ephes. 4, 13). Die Kirche ist Kirche in Hoffnung. Darum bekennt sie: 

Προσδοκῶμεν ἀνάστασιν νεκρῶν. 

Καὶ ζωὴν τοῦ μέλλοντος αἰῶνος. Ἀμήν. 

et exspecto resurrectionem mortuorum et vitam venturi saeculi. Amen. 

Und warte auf die Auferstehung der Toten und ein Leben der zukünftigen Welt. Amen. 

Wir warten auf (προσ-δοκώμεν), und ich erwarte (ex-specto = ich schaue aus nach...), – das 

ist nicht ein richtungsloses, zielloses Warten auf irgendetwas oder nichts, auf irgend jemand 

oder niemand. Es ist nicht das Warten auf einen „Herrn Godot“ (der nicht kommt!), nicht das 

Warten vor dem „Schloß“ (Kafka), das sich nicht erschließt. Es ist nicht das Hinsein zu einer 

Zukunft, die im Kommen vergeht. „Warten-auf“, in dem ungeheuren, einzigartig qualifizier-

ten biblischen Sinn der Erwartung, ist von der Verheißung Gottes nicht nur überleuchtet, 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 94 05.06.2025 

sondern durch dieselbe erweckt. Darum ist dieses „Warten-auf“ schlechterdings „Hoffen-auf“. 

Wir müßten die Schrift Alten und des Neuen Testaments ausschreiben, wenn wir dieses War-

ten, Hoffen, Harren auf den Herrn und sein Heil, auf Gott und sein Reich uns vergegenwärti-

gen wollten. Die Bibel ist schlechterdings das Buch des Wartens auf Gott, von der Schöp-

fungsgeschichte an, die von einem „es werde“ zum andern „es werde“ gespannt ist, bis hin zu 

jenem letzten Gebet, das sich mit dem „komm, Herr Jesu“ der letzten Herrlichkeits-Epiphanie 

des Kommenden entgegenstreckt. 

Dabei geht es nicht nur um Worte und Gebete, die durch Hoffnung in Kraft der Verheißung 

der Zukunft Gottes verhaftet sind, sondern um die von Gott geschaffene und gelenkte Ge-

schichte mit ihren Gestalten und Gestaltungen. Sie transzendieren ihre historische Bedeutung 

und das Selbstverständnis der in dieser Geschichte handelnden Menschen auf die durch den 

Herrn dieser Geschichte bestimmte und heraufgeführte Zukunft hin. Eine objektive, allem 

menschlichen Verständnis überlegene, der Heilsgeschichte innewohnende Erwartung trägt das 

Warten der Adventsleute Gottes „von einer Morgenwache bis zur andern“ (Ps. 130, 6). Es ist 

ein einziger großer Stafettenlauf, in dem der Stab der Verheißung von Geschlecht zu Ge-

schlecht weitergegeben wird, der die Geschichte des ersten Advents bis hin zur Epiphanie des 

Incarnatus, und dann die des zweiten Advents zwischen seiner Erhöhung und Wiederkunft be-

stimmt. So wahr der Glaube „eine gewisse Zuversicht ist des, das man hofft, und ein Nicht-

zweifeln (ελεγχος) an dem, das man nicht sieht“ (Hebr. 11, 1), steht er, lebt er im Zeichen des 

exspecto, des Wartens auf Gott. So wahr die ganze Geschichte Gottes mit der von ihm ge-

schaffenen, versöhnten und erlösten Welt auf das in Gottes ewigem Ratschluß gegründete und 

beschlossene Ziel hin ausgerichtet ist, ist sie unter die Hoffnung Gottes versiegelt, die Hoff-

nung, die Gott für die Welt als seine Welt, den Menschen als seinen Menschen hat. 

Alle Kreatur ist, ob sie es auch nicht weiß, von diesem Warten auf Gott erfüllt. Wirklich „aller 

Augen warten auf Dich“ (Ps. 145, 15), und „jenes ängstliche Harren der Kreatur wartet auf die 

Offenbarung der Kinder Gottes“ (Röm. 8, 19). Jeder Hunger hofft auf Gott, jede aufkeimende 

Pflanze, jede Sehnsucht, und sei sie in der Wurzel pervertiert, meint ihn. Dem „Sein zum 

Tode“ (Heidegger) ist das „Prinzip Hoffnung“ (Ernst Bloch) eingepflanzt, aber nicht als Deu-

tung, nicht als Prinzip menschlicher Philosophie, sondern kraft des Hinseins alles dessen, was 

ist, zu dem hin, von dem her es ist (Augustin). Was die unvernünftige Kreatur nicht weiß und 

nicht aussprechen kann — aber was wissen wir eigentlich von ihr?! -, was der Mensch als Re-

bell gegen Gott in seinen Illusionen und Verzweiflungen verrät und verleugnet, das ist doch in 

Kraft und Geltung. 

Nicht ein die Welt verklärender Optimismus, nicht eine, ihre Greuel und ihr Grauen ignorie-

rende oder bagatellisierende oder gar rechtfertigende Philosophie, kein dichtender Enthusias-

mus dringt zu dem „exspecto“ durch. Der Durchbruch geschah und geschieht von Gott her. 

Der Glaube liest die heimliche Inschrift „auf Hoffnung“. Als Hörer der Verheißung wird er 

gewiß, daß eben das Fleisch gewordene Wort, das alle Dinge schuf, erhält und durchwaltet, 

das letzte Wort über allen Dingen sein und behalten wird. Der Glaube spricht das „exspecto“, 

„ich schaue aus“ nach der Vollendung aller Wege Gottes. So steht der auf Gott Wartende auf 

der Mauer der Welt gen Morgen, ja er beharrt auf dem, menschlich gesehen, verlorenen Vor-

posten, auf den ihn die Verheißung Gottes gestellt hat. Er sieht – was doch nicht zu sehen ist! 

– das große, unvergängliche Licht, das noch den erlöschenden Glanz der vergehenden Welt 

zum Gleichnis und Zeichen der zukünftigen Herrlichkeit versiegelt. Er hört das Wort von der 

Auferstehung der Toten. 

Aber was heißt das: „Auferstehung“?! Was meint das ungeheure, die gesamte Wirklichkeit des 

Vergehens und Sterbens Lügen strafende Wort? Muß die Frage nach seiner Wahrheit schon 

im Ansatz an der Unmöglichkeit scheitern, die Wirklichkeit der Auferstehung antizipieren zu 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 95 05.06.2025 

können? Ist sie nicht in ihrer Gestalt unvorstellbar, in ihrem Wesen un-denkbar? Ideen — 

auch „Auferstehung“ als Idee! – sind denkbar und mögen dann die Fantasie zu einer Fülle von 

allzu irdischen, der Welt des Todes in Lebens-Sehnsucht verhafteten Vorstellung befruchten. 

Aber Auferstehung als Neu-Schöpfung, — ist es nicht das Geheimnis des Schöpfers selbst, der 

das Eindringen der Erkenntnis in den Akt der Auferweckung von den Toten ebenso verwehrt 

wie in den Akt des Erschaffens?! 

Wenn wir hier nicht in der Tat uns vergreifen und die Wahrheit, deren Anerkenntnis und Rüh-

mung es hier gilt, im Grundansatz verfehlen und verfälschen wollen, so werden wir nicht bei 

unserer, sondern bei seiner Auferstehung, der Auferweckung des an unserer Stelle Gekreuzig-

ten und Gestorbenen, einzusetzen haben.60 

Als wir in seinem Tode des Todes Tod, in seiner Auferweckung vom Tode Gottes Ja und 

Amen zu ihm und seinem Werk, in seiner Auferstehung ihn, den Lebendigen als Sieger erken-

nen durften, war die Verheißung unserer Auferweckung vom Tode, unseres Lebens in dem 

Reich, das „kein Ende haben wird“, schon zur Stelle. In Kraft seines Für-uns-seins war unser 

Mit-Gekreuzigt-, Mitgestorben- und Mitauferstanden-sein (Kol. 3, 1—4) seinem Kreuzestod 

und seiner Auferstehung inkludiert. Wir haben also den Tod als den getöteten Tod schon hin-

ter uns (Gal. 2, 19), wir kommen von der Auferstehung her, und darum gehen wir, die wir 

doch wie „alles Fleisch“ (Jes. 40, 6 ff.) verdorren, der Auferstehung als unserer Gottes-Zu-

kunft entgegen. Im Gegensatz zu allen Postulaten menschlischer Sehnsucht, zu allen ideologi-

schen Konzeptionen einer diesseitigen oder jenseitigen Zukunft, gründet die Hoffnung der 

Auferstehung in dem vorgegebenen Grunde ihrer Gewißheit. Es geht hier eben nicht um eine 

Variation zu dem Unsterblichkeits-Gedanken idealistischer (Platon!) Philosophie und mysti-

scher Religiosität, und ebensowenig um die Idee einer Wiederkehr des Irdischen in einem alle 

Wünsche erfüllenden und jedes Glück spendenden „Paradies“, das doch allzu unverkennbar 

nach dem Bilde der Glücks-Sehnsucht gedichtet ist. Es geht in der Tat um ein zweites ,,es 

werde“ aus dem Munde Gottes, wie es in dem Allmachts-Akt der Auferweckung bzw. der 

Auferstehung des Gekreuzigten bereits zu dem alles entscheidenden Durchbruch durch die 

Wirklichkeit der Sünde und des Todes gekommen ist. Darum ist die Existenz des Glaubenden 

als des Hoffenden zwiefach versiegelt: unter das große Nicht-mehr und das große Noch-nicht. 

„Nicht daß ich es schon ergriffen hätte oder schon vollendet wäre, ich jage ihm aber nach, ob 

ich es wohl ergreifen möchte, da ich auch von Christus Jesus ergriffen bin. Brüder, ich halte 

noch nicht dafür, daß ich es ergriffen hätte; eins aber: indem ich das dahinten vergesse, stre-

cke ich mich zu dem da vorn hin aus, und jage, das Ziel im Auge, dem Kampf preis der Beru-

fung oben durch Gott in Christus Jesus nach“ (Phil. 3, 12—14). Der Mensch in Christus, der 

Menschen des „especto“, der Erwartung Gottes, gleicht dem von Gottes Ufer abgeschossenen 

Pfeil. Seine Existenz ist als das Leben in der Hoffnung transitorisch; denn er geht dem entge-

gen, von dem er herkommt. 

Das will nun aber doch — wenn wir in der Interpretation unseres Textes auch nur das Ent-

scheidende zu bedenken versuchen, in dem Spektrum verschiedener Fragestellungen schärfer 

noch beleuchtet werden. 

Zinn ersten: Jesus Christus, der Gekommene, der Gegenwärtige, der Kommende, ist in seiner 

Selbigkeit der Herr des Glaubens und der Hoffnung. Weil er als derselbe, der er schon für uns 

ist, in der unmittelbaren Evidenz seiner Herrlichkeit offenbar werden wird, ist in ihm das es-

chatologische Perfektum, „es ist vollbracht' (Joh. 19, 30), das eschatologische Praesenz (jenes 

 
60 Die Aussagen des dritten Artikels befinden sich ja in dem Bekenntnis zur Vergebung der Sünden in der Taufe 

wie zur Auferstehung und zum Leben des kommenden Äons in einer unverkennbaren Entsprechung zu den chris-

tologischen Sätzen von der Auferstehung des Gekreuzigten, seiner Erhöhung und Wiederkunft. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 96 05.06.2025 

νυν „jetzt“) der erfüllten Zeit (2. Kor. 6, 2) und das eschatologische Futurum („Ja, ich komme 

bald“, Offb. 22, 20) personal geeint. Darin gründet die Kontinuität zwischen der „neuen Krea-

tur“, die der Glaubende schon in Christus ist (2. Kor. 5, 17) und der neuen Kreatur, als die er 

in einem neuen Sein und Wesen erst mit Christus offenbar werden wird. In diesem „In Chris-

tus – mit Christus“ ist die ganze Spannung, aber auch die Lösung beschlossen, die sich freilich 

nicht unserm Zeit- Schema und seinem Verständnis von Vergangenheit, Gegenwart und Zu-

kunft unterwerfen läßt. Wir werden mit Christus sein, die wir verborgen schon in ihm sind. 

Sein Wort ist es, das uns durch den Tod in das Leben trägt, nicht eine von uns zu postulie-

rende oder gar zu konstatierende Identität unserer Person. Sein Für-uns-sein begründet, setzt 

und rettet die Identität. Der Schöpfer Geist vollzieht die Identifikation in der Auferweckung 

der Toten, so daß die Verheißung wirklich mir, diesem alten Menschen der Sünde und des To-

des gilt, die Verheißung, die doch den neuen Menschen statuiert und proklamiert. „Ich lebe, 

aber nicht mehr ich, sondern in mir lebt Christus“ (Gal. 2,20). Dieser Mensch, dessen Leben 

Christus ist (Phil. 1, 21), und für den kraft einer radikalen göttlichen Umwertung „das Sterben 

zum Gewinn“ wird, ist es, der in der Auferstehung als der neue Mensch offenbar werden soll. 

„Ich-Nicht-Ich“, den Schlüssel liefert keine Selbst-Erhellung des an seinem Widerspruch 

scheiternden menschlichen Denkens; sondern die Identifikation erfolgt in Kraft der Versöh-

nung des Widerspruchs durch den und in dem Versöhner selbst. 

Zum Zweiten: Die Auferstehung der Toten, die wir erwarten, will in Kontinuität mit der uns 

als den Lebenden widerfahrenden Auferweckung geglaubt sein. Die Lebenden sind in ihrem 

gott-entfremdeten, gott-feindlichem Leben Sterbende, Hin-sterbende, dem Todes-Gericht ver-

fallene Menschen. Das Wort von der Vergebung der Sünden, der Rechtfertigung des Gottlo-

sen, ist das aus dem Tod erweckende, in das Leben rufende Wort. Wer die je gegenwärtige 

Auferweckung der Lebenden nicht wahr haben will, wird auch die zukünftige Auferweckung 

der Toten leugnen, oder sie in eine abstruse menschliche Fantasie verwandeln. Ja, das Licht, 

das in dem Wort von der Auferstehung unsere Finsternis erobert, erweist seine Macht „rück-

wärts“ und „vorwärts“, so daß die beiden großen Auferstehungskapitel der Schrift, das 37. des 

Ezechielbuches und das 15. des 1. Korintherbriefes von der Christus-Mitte her zusammen ge-

hören. Die Wiederbelebung des Feldes voller Totengebeine, „damals“ und „jetzt“ und „dann“, 

will im Zeichen des, alle Zeit umgreifenden und ihrem gottgesetzten Ziel entgegenführenden 

Sieges Gottes geglaubt und gehofft sein. 

Zum Dritten: Darin ist bereits beschlossen die Zusammengehörigkeit von „geistlicher“ und 

„leiblicher“ Auferstehung. Im Gegensatz zu jenen Aufspaltungen, wie sie ein ideologischer 

Dualismus zwischen „Geist“ und „Materie“, zwischen einem höheren, unsterblichen, und ei-

nem niedern, vergänglichen Selbst vornimmt, geht die Verheißung der Auferweckung von 

den Toten aufs Ganze, auf den ganzen Menschen Leibes und der Seele, der als der von Gott 

ganz geschaffene, ganz versöhnte, ganz erlöste Mensch Gott ganz gehören soll.61 

Das gerade ist ja das Ungeheuerliche, jedes idealistische und jedes materialistische Selbst-

 
61 ... κέκληκε δέ ὁ Θεός εἰς ζωήν καὶ ἀνάστασιν τὸν ἄνθρωπον· οὐ τὸ μέρος, ἀλλὰ τὸ ὅλον κέκληκεν, ὅπερ ἐστὶν 

ἡ ψυχὴ καὶ τὸ σῶμα. 

„Gott hat den Menschen zum Leben und zur Auferstehung berufen, nicht einen Teil, sondern das Ganze, was er 

als Leib und Seele ist.“ (Justin, De resurrectione, 8). 

Οἶκος γάρ τὸ σῶμα ψυχῆς· πνεύματος δὲ ψυχὴ οἶκος. Τὰ τρία ταῦτα τοῖς ἐλπίδα εἰλικρινῆ καὶ πίστιν ἀδιάκριτον 

ἐν τῷ Θεῷ ἔχουσι, σωθήσονται. 

„Denn das Haus der Seele ist der Leib, das Haus des Geistes aber die Seele. Diese drei werden denen, die eine 

lautere Hoffnung und einen entschiedenen Glauben in Gott haben, gerettet werden“ (ebendort 10). Der in seiner 

leiblich-seelischen Einheit geist-bestimmte Mensch ist es, der als Ganzer unter der Verheißung der Neuschöp-

fung in der Auferstehung, der Erlösung aus der ebenfalls das Ganze bestimmenden „Fleisches“-Existenz in der 

Verfallenheit an den Tod steht. „Ich elender Mensch, wer wird mich erlösen aus dem Leibe dieses Todes? Dank 

sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrn“ (Röm. 7, 24 + 25). 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 97 05.06.2025 

verständnis des Menschen Lügen Strafende, daß die Verheißung der Auferstehung keine 

Fluchtmöglichkeiten läßt, weder in eine Verjenseitigung noch in eine Verdiesseitigung unserer 

Existenz. Ja, „Auferweckung der Toten“, das meint diesen, diesseitig, zeitlich existierenden 

wirklichen Menschen. Darum ist das Echappement ins Jenseits menschlicher Wunschträume, 

und seien sie noch so inbrünstig und sehnsüchtig, eine Flucht vor dem lebendigen Gott. Aber 

wiederum: „Auferweckung der Toten“, das durchschneidet jede vom Menschen postulierte 

oder spekulierte Kontinuität zwischen hier und dort, jetzt und dann. In einer Epoche, in der 

die Verdiesseitigung der Hoffnung nicht nur saekular, sondern auch mit der Berufung auf die 

Bibel, uns dem endlich-unendlichen Gefängnis des Dieseits zu überantworten droht, kann 

nicht scharf genug gesagt werden, daß die auf das Diesseits bezogene Botschaft von der Auf-

erweckung der Toten radikal „jenseitig“ ist, nämlich in der Verheißung der von Gott her 

kommenden, in und mit dem kommenden Christus heraufgeführten Wirklichkeit. Darum ist 

eine Hoffnung, die nicht noch in Kraft bleibt, wo menschlich, zeitlich, innerweltlich nichts 

mehr zu hoffen ist, ganz gewiß nicht die christliche Hoffnung. Jenes „Brüder, bleibt der Erde 

treu“, das mit Recht der ideologischen Verjenseitigung der christlichen Hoffnung entgegen 

gehalten wurde und wird, in allen Ehren, – aber es steht eben doch nicht in der Schrift, son-

dern bei Nietzsche! In der Schrift steht vielmehr: „Wenn wir allein in diesem Leben auf Chris-

tus gehofft haben, so sind wir bejammernswerter (Luther: „die elendesten“) als alle Men-

schen“, ja, so sind wir als Zeugen der Auferstehung Christi Lügner (1. Kor. 15, 12 ff.)! Das 

Wort von der Auferstehung geht quer zwischen allen ideologischen Verdiesseitigungen und 

Verjenseitigungen hindurch, indem es im Namen des real vom Tode Auferstandenen in seiner 

radikalen Diesseits-Bezogenheit radikal jenseitig ist. „Dies Verwesliche muß anziehen die 

Unverweslichkeit, und dies Sterbliche muß anziehen die Unsterblichkeit“ (1. Kor. 15, 53). Ein 

ander Ding ist es um das Jenseits als die trotzig-verzweifelte Selbst- Verlängerung der 

menschlichen Existenz, ein ander Ding um das Jenseits als Gott-seits in der erlösenden Zu-

wendung Gottes zu seiner Welt und seinem Menschen. 

Zum Vierten: Die Auferstehung der Toten will als Neuschöpfung in der Verwandlung des Al-

ten in das Neue erwartet werden. Nein, es geht nicht um die Verlängerung dieses uns bekannt-

unbekannten Lebens ins Unendliche! Die Kategorie des Ewigen will nicht an die des Unendli-

chen, die der Auferstehung nicht an die des Fortlebens — mit der darin beschlossenen Ver-

harmlosung des Todes — preisgegeben werden, wie es im Zeichen der Synthese von Platonis-

mus Christentum allzu oft und allzu lange geschehen ist. Dabei lesen wir noch bei Tatian: 

Οὐκ ἔστιν ἀθάνατος, ἄνδρες Ἕλληνες, ἡ ψυχὴ καθ' ἑαυτήν, θνητὴ δέ. „Keineswegs ihr Grie-

chen, ist die Seele an sich unsterblich, vielmehr sterblich“ (Adversus Graecos oratio, 13), – 

eine Aussage, deren Härte die philosophische Unsterblichkeits- Ideologie im Herzen ihrer 

Sehnsucht trifft. Tatian, der schon einen „Tod in Unsterblichkeit“ unter dem Vorzeichen der 

Strafe lehrt, sieht den Menschen wiederum unter der Verheißung der Auferstehung zum ewi-

gen Leben. Ja, dem Geheimnis einer neuen Existenz jenseits des Todes nachsinnend, kann er 

sagen: Ὥσπερ γὰρ οὐκ ὢν πρὶν γενέσθαι τίς ἦ μην οὐκ ἐγίνωσκον, γεγονὼς δέ, εἰ καὶ μὴ 

πάλαι, διὰ τῆς γενέσεως τὸ εἶναι πεπίστευκα·τὸν αὐτὸν τρόπον, ὁ γενόμενος καὶ διὰ θανάτου 

μηκέτι ὤν, αὖθις τε μηκέτι ὀρώμενος, ἔσομαι πάλιν, ὥσπερ μὴ πάλαι γεγονώς, εἶτα γεννηθείς. 

„So wie ich, als ich nicht war, bevor ich geboren wurde, nicht wußte, wer ich war, (sein wür-

de), als Geborener aber ich, der ich nicht war, durch die Geburt zu der Gewißheit des Seins 

gelangte, ebenso werde ich, der ich geboren wurde und durch den Tod nicht mehr sein und 

künftig unsichtbar sein werde, wiederum sein, dementsprechend, daß ich einst, als ich nicht 

(noch nicht) war, später geboren wurde“ (ebendort 6). 

Die Auferstehung von den Toten ist Neu-Schöpfung und als solche eine Versetzung aus dem 

Nicht-sein in das Sein. Das will aber in seinem besonderen Geheimnis bedacht sein. Die Kate-

gorien des Seins und Nicht-seins geben nämlich nicht her, worum es hier geht. Das Nicht-

mehr-da-sein, das Nicht-mehr-hiesig-sein, dem wir mit dem Aufhören unserer zeitlichen 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 98 05.06.2025 

Existenz verfallen, ist nicht identisch mit dem Nicht-sein im absoluten Sinne des Begriffs. Wir 

versinken mit dem Tode nicht ins Nichts, so wahr der Mensch in Christo ist und lebt, und 

wiederum der Mensch außer Christus Gott nicht in das Nichts entfällt, sondern ihm, Gott, ver-

fällt. Wir werden uns eingestehen müssen, daß gerade hier unser Denken an dem Geheimnis 

scheitert, so aber, daß wir auf dieses „Mysterium“ merken, das der Apostel mit dem Wort 

„Verwandlung“ bezeichnet. „Siehe, ich sage euch ein Geheimnis (μυστήριον) wir werden 

nicht alle entschlafen, wir werden aber alle verwandelt werden“ (1. Kor. 15, 51). Worauf der 

Apostel schon vorher mit dem Gleichnis von dem in den Tod gesäten Weizenkorn, aus dem 

das Leben entsprießt, zielt, wird hier verkündet als die Verwandlung des in den Tod gegebe-

nen alten Menschen in den neuen Menschen der Auferstehung zum ewigen Leben. Das grie-

chische Wort, das wir (mit Luther und der Züricher Übersetzung) unzureichend durch den Be-

griff „verwandelt“ wiedergeben, heißt wörtlich: zu einem andern werden (ἀλλαγησόμεθα), in 

einen andern „verwandelt“ werden. Es geht nicht um die heidnische, dem humanen Selbstver-

ständnis zugehörige Idee der „Metamorphose“! Vielmehr werden wir uns auf jenen Tausch 

und „tröstlichen Wechsel“ (Luther) zu besinnen haben, kraft dessen wir durch den an unserer 

Stelle in den Tod Gegebenen als an anderer, neuer Mensch seines Lebens teilhaftig werden, – 

alle: die aus den Geschlechtern vor der „letzten Posaune“ und das Geschlecht des eschatologi-

schen Augenblicks (1.Kor. 15,52). Das evidente Scheitern unseres zeitlichen Denkens darf 

uns hier nicht das Mysterium der Neu-Schöpfung in der Verwandlung überhören lassen, kraft 

deren der neue Mensch, der in Christo schon war und ist, mit ihm in einem neuen Sein und 

Wesen offenbar werden wird. Wenn aber der dem „Fleisch nach“ aus dem Samen Davids Her-

vorgegangene als der Sohn Gottes in Macht „nach dem Geist der Heiligkeit“ durch die Aufer-

stehung von den Toten erwiesen, eingesetzt, bestätigt und offenbart (ὁρισθέντος) ist (Röm. 1, 

3—4), dann ist es der Schöpfer Geist, der uns als die Christus Zugehörigen und Zu- geheilig-

ten aus dem Tode zum Leben erweckt. Dann ist auch der Satz von der Auferstehung der Toten 

eine Doxologie des Heiligen Geistes. 

Noch aber haben wir der Aussage von der Auferstehung der Toten nicht in der Universalität 

standgehalten, die im Bekenntnis zweifellos zur Stelle gedacht sein will. Die Zukunft, die zu 

erwarten ist, steht nicht nur im Zeichen einer Auferstehung der „Gläubigen“, sondern der „To-

ten“, aller Toten. So sehr wir mit dem Versuch scheitern müssen, die Wahrheit, um die es hier 

geht, im Schema unseres zeitlichen Denkens verifizieren zu wollen, so gilt es doch, die in ei-

ner zeitlichen Reihenfolge an-gemeldete Wahrheit (Offbg. 20) zu bedenken. Die Universalität 

der Toten-Auferstehung entspricht ebenso dem universalen Machtbereich des Schöpfers, dem 

niemand entrinnen kann, auch nicht in den Tod, wie der universalen Reichweite des Versöh-

nungsgeschehens und des darin beschlossenen Heilsangebotes Gottes. Wenn wir den Satz von 

der Auferstehung der Toten in der Relation zu der Auferstehung des Gekreuzigten zu beden-

ken versuchen, so fällt eben an Ihm, dem Auferstandenen, als dem Wiederkommenden die 

Entscheidung für alle, zum Leben oder zum Tode, zur Rettung oder zum Gericht. Dabei wer-

den wir keinen Augenblick vergessen dürfen, was doch in der Gerichtspredigt der Kirche so 

oft verleugnet wurde, daß es der an unserer aller Stelle gerichtete Richter ist, dessen Gericht 

wir alle entgegen gehen. 

Eben der Glaube aber, dessen einzige Zuflucht und Hoffnung dieser Richter ist, respektiert 

das Majestätsrecht seiner Entscheidung. Gerade der Glaube kann darum die Scheidung zwi-

schen denen zur Rechten und denen zur Linken nicht antizipieren, auch nicht in Gestalt einer 

Beschränkung der Auferstehung der Toten auf eine Auferstehung der Gläubigen. Wie sollte 

auch nur ein Glaubender sich der Auferstehung getrosten, wenn nicht alle Toten auferstehen 

werden?! Gerade in der Unentrinnbarkeit des Gerichtes wartet die Unentrinnbarkeit der 

Gnade in den Armen des für uns gerichteten Richters. Diese alles Verstehen übersteigende 

Hoffnung will aber nicht in eine Wissens-Aussage, nicht in das Prinzip einer Allbegnadigung 

und Allbeseligung verfälscht werden, sondern in dem Glauben bewährt sein, der sich bedin-



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 99 05.06.2025 

gungslos dem Gericht des Retters anheim gibt, und in der Liebe, die für den von Gott gelieb-

ten Mitmenschen nicht weniger hofft als für sich selbst. So ist die Auferstehung zum Gericht 

zu fürchten, gerade weil allein die Gnade zum ewigen Leben auferweckt. Dem Glauben aber 

ist die Furcht verschlungen in die Hoffnung, deren Schöpfer der Heilige Geist ist. Das ganze 

Evangelium ist ein einziges „Fürchtet euch nicht“ (Luk. 2, 10), und „wer sich fürchtet, ist 

nicht völlig in der Liebe“ (1. Joh. 4, 18). Als die von Gott Geliebten dürfen und sollen wir die 

παρρησία, den Freimut und die Zuversicht haben „am Tage des Gerichtes“, die niemals in der 

Selbst-Gewißheit — auch nicht der „Gläubigen“! —, sondern allein in der Christus-Gewißheit 

des Glaubens ihre Möglichkeit und ihr Leben hat. 

Damit sind wir bereits zu der letzten Aussage vorgedrungen, in der sich die Doxologie des 

Bekenntnisses zu dem dreieinigen Gott vollendet, der Verheißung des Lebens der zukünftigen 

Welt. 

Καὶ ζωὴν τοῦ μέλλοντος αἰῶνος. Ἀμήν. 

et vitam venturi saeculi. Amen. 

und ein Leben der zukünftigen Welt. Amen. 

Wir fragten: was heißt „Auferstehung“, und alles, was wir dann zu sagen wagten, konnte nur 

als gebrochener Widerhall der Verheißung das Licht umkreisen, dessen blendender Glanz das 

Auge der Erkenntnis senkt. Nun aber fragen wir: was heißt „Leben“, Leben aus der Auferste-

hung, ewiges Leben? 

Noch einmal und endgültig wird die Entscheidung daran fallen, ob wir unsere Fragestellung 

von dem personalen, dem christologischen Bezug her bestimmt sein lassen, oder etwa doch 

noch von dem bekannt-unbekannten Rätsel dessen her, was wir „Leben“ nennen,' uns zu so 

etwas wie einer Idee des wahren und vollkommenen Lebens zu erheben suchen. Wir mögen 

dann via negativa ein Leben ohne die Verhaftung an den Tod, ohne die Selbsterhaltung durch 

Mord, in Sehnsucht insbrünstig postulieren. Wir mögen via eminentiae die Lebenskraft, wie 

sie in uns und allem Lebendigen pulst und schäumt, wuchert und explodiert, in unendlicher 

Steigung potenzieren. Wir mögen endlich in der Frage nach dem unergründlichen Ursprungs-

geheimnis des Lebendigen auf einen Ur-Lebensgrund via causativa zurück schließen. Den-

noch bleiben wir in dem Kreislauf gefangen, der als ein Kreislauf des Lebens zugleich der 

Kreislauf des Todes ist. Dennoch erringen wir an der, nicht nur von Philosophen, sondern 

auch von Biologen berannten Grenze von Leben und Tod nur kurzfristige Scheinerfolge. Den-

noch haben wir den Kampf mit der Zeit schon verloren, ehe wir ihn begannen. Dennoch schei-

tern wir an der durch den Tod gestellten Frage so katastrophal, daß wir den tötenden Tod in 

seiner eigentlichen Tödlichkeit nicht einmal ahnen, geschweige denn überwinden. Nein, mit 

einer Idee des Lebens — sei sie individuell oder kollektiv, personal oder kosmisch-universal 

gefaßt – ist wider den Tod in Wahrheit nichts zu gewinnen. Aber auch das wird nicht durch 

unsere Erfahrung von Tod und Leben, nicht durch unsere Interpretation von Sein und Zeit, 

zur überführenden Evidenz gebracht, sondern durch den, der als des Todes Tod der Lebendige 

ist, durch Jesus Christus. 

Nach der Vergebung der Sünden und der Auferstehung von den Toten fragten wir, indem wir 

nach ihm fragten. Die Frage lautete nicht: was kommt, und: was haben wir zu erwarten; son-

dern: wer kommt, und: auf wen warten wir?! Die Verheißung: Er kommt, rief die Hoffnung in 

ihr Leben und bestimmte das Fragen nach seiner Zukunft. Alles, was da als das uns Verhei-

ßene zu erwarten steht, ist durch ihn und mit ihm zu erwarten. Von ihm, dem Kommenden, 

gelöst, verwandelt es sich – und sei es die Auferstehung zum ewigen Leben! — in ein ande-

res, in ein unterschobenes Ideologicum, ein Postulat oder eine Spekulation unserer Sehnsucht. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 100 05.06.2025 

Die christliche Eschatologie ist ganz und ausschließlich durch Christus selbst bestimmt, und 

alle ihre Aussagen wollen in der Relation zu ihm, dem Kommenden, vollzogen werden. Daran 

scheiden sich die Geister und die Ideen, oder besser gesagt: daran scheiden sich das Wort der 

Verheißung Gottes und die Ideen des menschlichen Geistes. 

Zum ersten: Er, auf den wir warten, wenn wir das ewige Leben erwarten, ist der Lebendige, 

der in seiner Selbst-Auslieferung an den Tod den Sieg über den Tod gewann. Er allein kann 

als der „Erste und Letzte“ und so als der „Lebendige“, sprechen: „ich war tot, und siehe, ich 

bin lebendig in alle Ewigkeit, und ich habe die Schlüssel des Todes und der Hölle“ (Offbg. 1, 

17–18). Als der an unseren Tod stellvertretend Preisgegebene wird er des Todes Tod. Er allein 

als der keines wesenseigenen Todes Schuldige kann des Todes Tod werden. In seiner Aufer-

stehung wird er als der Lebendige offenbar, der gerade in der Übernahme des Gerichtstodes, 

dem wir verfallen sind, sich als der Herr des Todes und der Hölle manifestiert. Wie er allein 

frei ist zum Sterben für uns, so bricht er durch den Tod hindurch in der Freiheit des lebendi-

gen Gottes. So ist er der Eine, der sich selbst uns zusagen kann: „Ich bin die Auferstehung 

und das Leben, wer an mich glaubt, der wird leben, ob er gleich stürbe; und jeder, der lebt und 

an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben“ (Joh. 11, 25 ff.). Als der Christus für uns ist er 

das Leben für uns. „Ich lebe, und ihr werdet auch leben“ (Joh. 14, 19). Als das Leben in und 

mit Christus ist das ewige Leben, dessen wir warten, mit der ausgeschlossenen Möglichkeit 

der Sünde das Leben der ausgeschlossenen Möglichkeit des Todes. 

Zum Zweiten: In seinem Tode endet er den alten Äon, er, in dessen Auferstehung der neue 

Äon anbricht. Es ist ja das End-Gericht, dem er sich an unserer Stelle preisgibt. So gerade 

führt er das Ende, das Eschaton, herauf als das Ende aller Endlichkeit. Sein Ende ist nicht ein 

Ende, wie sein Anfang nicht ein Anfang ist. Durch ihn ist das Ende verschlungen in den An-

fang. Die große Gotteswende, in der der alte Äon, die Welt und ihre Todeszeit, vergeht, ist 

nicht verwechselbar mit einer der Zeitwenden, in der eine Epoche der Weltgeschichte die an-

dere ablöst. Die gesamte Welt-Zeit ist durch seine Epiphanie als vergehende Zeit disqualifi-

ziert. Der neue Äon ist in ihm schon angebrochen als die Gotteszeit, in der die an ihn Glau-

benden ihr Leben als die auf seine Herrlichkeits-Epiphanie Hoffenden haben dürfen. Die „Ge-

stalt“ (Röm. 12, 2), die „Weisheit“ (1.Kor. 2, 6), ja „der Gott“ (2. Kor. 4, 4) „dieses“, des noch 

bestehenden (ἐνέστως), des jetzigen (νῦν) Äons sind schon gerichtet und als vergangen abge-

tan. Die an ihn, den „König der Äonen“ (1. Timoth. 1, 17 und Offbg. 15, 3) Glaubenden sind 

dem kommenden Äon als die verhaftet und zugehörig, deren Zukunft er, der Kommende ist. 

Als der Vollender führt er die Geschichte Gottes mit der von ihm geschaffenen, versöhnten, 

erlösten Welt an Gottes Ziel, indem seine letzte Epiphanie in der συντέλεια αἰῶνος, dem Ende 

der Welt, die eschatologische Ernte Gottes einbringt. Als die durch ihn und mit ihm dem 

neuen Äon Gewonnenen sind die an ihn Glaubenden dieser Ernte in der Hoffnung zugeschrie-

ben. Das ewige Leben, das sie erwarten, ist eben die Existenz in dem neuen Äon, der für sie 

schon angebrochen ist, und dennoch ihre Zukunft von Gott her ist. Als das Leben des „kom-

menden Äons“ („der zukünftigen Welt“) ist es dem Fluch der Endlichkeit und ihrer Un-End-

lichkeit entrissen. 

Zum Dritten: Weil und indem er, der König der Äonen, der Vollender, ihr Leben schon ist, ge-

hen die auf ihn Hoffenden der Teilhabe an seinem Leben entgegen. „Wir sind jetzt (schon) 

Gottes Kinder, und noch ist nicht offenbar geworden, was wir sein werden.“ Das eschatologi-

sche Praesens unseres Lebens in Christus zielt auf das eschatologische Futurum seiner Offen-

barung mit Christus: „Wir wissen aber, daß wir, wenn es offenbar geworden sein wird, ihm 

gleich sein werden, wie er ist“ (1.Joh. 3,2). Dieses „ihm-gleich-werden“ besagt nicht etwa die 

Vergottung! Indem wir ihm, der sich als der Menschgewordene zu unserem Bruder machte, 

gleich werden, macht er in seiner Gnade uns seines Lebens teilhaftig in der unmittelbaren Ge-

meinschaft mit ihm, den wir dann sehend (nicht mehr glaubend) erkennen werden als den, der 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 101 05.06.2025 

er ist. Diese Zukunft versiegelt und bestimmt unsere Gegenwart. Darum darf und soll das 

Christus geheiligte Leben des Christen auf der ganzen Linie die aus dem Glauben in der Liebe 

praktizierte Hoffnung sein, wie es gerade der 1. Johannesbrief einschärft. Hier gilt in einem 

letzten und einzigartigen Sinn: „Die Zukunft hat schon begonnen“, nämlich in dem Gekom-

menen und Gegenwärtigen, der als derselbe der Kommende ist. 

Zum Vierten: Das ewige Leben, dessen wir in der Hoffnung harren, ist in der Gemeinschaft 

des Vaters und des Sohnes und des Geistes die Teilhabe an der Seligkeit Gottes in der schau-

enden Erkenntnis Gottes. Gott ist der Gott des innergöttlichen Wohlgefallens, wie es als das 

Wohlgefallen des Vaters an dem Sohn durch den Geist (Matth. 3,16 -17) offenbar wird. So 

wahr es in dem Wohlgefallen an dem an unsere Stelle getretenen Sohn offenbar wird, ist es 

dasi Wohlgefallen des Gottes, der sich nicht an seiner Seligkeit in sich selber genügen läßt, 

sondern dieses Wohlgefallen über uns und für uns leuchten läßt, die er in Christus zu Kindern 

seines Wohlgefallens und zu Teilhabern seiner Seligkeit ersehen hat (Luk. 2, 14; Ephes. 1, 5; 

Kol. 1, 19). Es ist die überströmende Seligkeit des Gottes der Liebe, der die Seligkeit der von 

ihm Geliebten schafft, durchdringt, erfüllt und vollendet. Der für die Seinen eintretende Hohe-

priester betet: „... daß sie alle eins seien, gleichwie du, Vater, in mir und ich in dir, daß auch 

sie in uns eins seien ... Ich in ihnen und du in mir, auf daß sie vollkommen eins seien, und die 

Welt erkenne, daß du mich gesandt hast und liebest sie, wie du mich geliebt hast“ (Joh. 17, 

20—23). Das will – in seiner Einheit mit dem Zeugnis für die Welt — nicht im Sinne einer 

unio mystica gehört sein, wohl aber als das Hineingenommen-werden in die Gemeinschaft des 

Vaters und des Sohnes mit dem Geist. Was hier für den Glauben schon gegenwärtig ist und 

als die zukünftige Verherrlichung durch Gnade verheißen wird, ist nicht die Apotheose, son-

dern die Seligkeit der von Gott Geliebten in Gott und vor seinem Angesicht. Es geht nicht um 

eine Wesens-Teilhabe, sondern um die Gnaden-Teilhabe, in der eben der Gott der Liebe ver-

herrlicht wird. 

Die Seligkeit der unmittelbaren Gottes-Gemeinschaft geht in eins mit der Seligkeit der unmit-

telbaren Gottesschau. Schauen wird Erkennen und Erkennen wird Schauen sein. Die Zeit des 

Glaubens, wird versunken, die der Evidenz Gottes in seiner Göttlichkeit angebrochen sein. 

Daß Gott Gott ist, nicht irgendein Gottesbegriff oder Gottesbild, sondern der Gott, der in sei-

nem Sohn unsern Tod und unsere Hölle auf sich nahm, der Gott, der als der Heilige Geist uns 

strafte, tröstete und regierte, an den wir glauben und auf den wir hoffen, zu dem wir beten und 

den wir anbeten durften, — daß dieser Gott, und kein anderer, Gott ist, das wird unwider-

sprechlich, unbezweifelbar, unmittelbar evident sein. Und wenn von der ewigen Seligkeit 

nichts anderes zu sagen wäre als eben dies, daß wir Gott in seiner Göttlichkeit, von Angesicht 

zu Angesicht, schauen dürfen, dann wäre dies Eine überschwenglich genug und überstiege al-

les Denken und Begreifen. Was wird die gesamte Weltgeschichte mit dem ganzen Widersinn 

und Grauen ihrer Widersprüche, was werden „alle Leiden dieser Zeit“ (Röm. 8, 18), ja, alle 

Sünden noch bedeuten, wenn Gott in seiner Herrlichkeit uns evident wird, und zwar ohne daß 

sein Anblick uns tötet, sondern vielmehr so, daß wir in seinem Anblick, als die von ihm gnä-

dig Angeblickten leben dürfen. Ja, das Leben im Anblick des ewigen Gottes ist das ewige Le-

ben, das Leben der kommenden Gottes-Welt. 

Damit ist das neue Sein und Wesen ausgesagt, in das wir durch die Auferstehung versetzt wer-

den sollen. Der Jüngste Tag hat nicht nur „noetische“ Bedeutung in der Offenbarung der neu-

en Kreatur, die wir in Christo verborgen schon sind; sondern diese Offenbarung führt eine 

neue Seins-weise herauf, so wahr der Auferstandene selbst als der, der er war, in einer neuen 

Seins-weise, einer neuen „Leiblichkeit“ den Seinen erschien. Das Leben der zukünftigen Got-

tes-welt kennt die Möglichkeit der Sünde und die Möglichkeit des Todes nicht mehr. Es geht 

nicht nur um die Offenbarung unseres zeitlichen Gewesenseins als des von Gott geschenkten, 

versöhnten, gerechtfertigten Seins, wie es Karl Barth in seiner Anthropologie behauptete! Es 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 102 05.06.2025 

geht um die Realität der neu geschaffenen Kreatur in einem neuen, uns jetzt noch nicht eig-

nenden Sein und Wesen, so wie es um die reale Heraufführung der neuen Gottes-Welt, um 

den „neuen Himmel“ und die „neue Erde“ (Offbg. 21, 1 ff.) geht. Die neue Gottes-Welt und 

ihr Leben will als Verheißung über dieser vergehenden Welt geglaubt sein. Keiner Erkenntnis 

aber, keiner Zeit- Ewigkeits-Dialektik unseres Denkens kann es antizipierend gelingen, die 

erste und die zweite Schöpfung in jener Kontinuität zu denken, die mitten durch die Krisis des 

eschatologischen Endes hindurch allein in dem Wunder der Gnade des Schöpfers selbst be-

schlossen ist, bis auf den Tag unserer durch-schauenden Erkenntnis.62 Der Mensch einer 

neuen „Leiblichkeit“, eines neuen Auges und neuen Gehörs ist der Mensch, der an und in der 

unmittelbaren Evidenz Gottes nicht mehr stirbt, nicht mehr sterben kann, sondern lebt, ewig 

lebt als Teilhaber der Seligkeit Gottes. 

Zum Letzten werden wir bei dem Versuch, wiederum nur das Wichtigste, in der Beschränkung 

auf die Interpretation der Aussage unseres Textes, zu unterstreichen, jene andere Seite des 

vom ewigen Leben in der Gottes-Gemeinschaft Gesagten hervorzuheben haben, nämlich das 

ewige Leben in der Gemeinschaft der Seligen, ja, mit aller Kreatur der neuen Welt Gottes. Je-

nes Wir des Glaubens und der Hoffnung erfährt dann seine Realisierung in der Vollendung, 

der alle, jetzt verhüllte, zeichenhafte, noch von Sünde und Tod gezeichnete Gemeinschaft als 

von Gott geschenkte Gemeinschaft zu- geordnet, zu-gewiesen, zu-geschaffen und zu-versöhnt 

ist. Das gilt von der Gemeinschaft der Kirche, die in ihrer Gestalt vergehen wird, um in ihrem 

Wesen als die Gemeinschaft der Heiligen in Christus mit Christus offenbar zu werden. Ja, ver-

gehen wird auch die Gestalt von Wort und Sakrament, wenn der Herr des Wortes und des 

Sakramentes den Seinen unmittelbar erscheinen wird als der, der er ist (1.Joh. 3,2). Vergehen 

wird der Staat in seiner Ordnungs-, Rechts- und Friedens-Funktion innerhalb des vergehenden 

Äons. Vergangen sein wird das für die Geschichte des alten Äons so notvolle, entscheidungs-

schwere und innerhalb dieser Geschichte so notwendige und heilsame Gegenüber von Kirche 

und Staat. Das Reich Gottes als das Reich der zukünftigen Gottes-Welt kann weder in der Ka-

tegorie der Kirche noch aber auch in der des Staates gefaßt werden. Die Rede von der „Stadt“ 

Gottes (Offbg. 21, 22 ff.), die keinen Tempel mehr kennt, und in die „die Könige der Erde 

ihre Herrlichkeit bringen“, ist eine eschatologische Ikone, so wie die Bilder von dem kristall-

klaren Strom des Lebens und den Bäumen des Lebens, die an seinen Ufern zwölfmal im Jahre 

ihre Früchte tragen. Solche „Ikonen“ wollen nicht „entmythologisiert“ sein — sie bedürfen 

dessen gar nicht! —, sondern „meditiert“ werden im Hören auf das, was uns durch sie in all 

ihrer Inadäquatheit und Unvollziehbarkeit der Vorstellung gesagt wird. 

Aufgehoben werden alle Gestalten menschlicher Gemeinschaft in Ehe, Familie, in Freund-

schaften und Völkerschaften sein, so aber, daß alle Gemeinschaft als von Gott in der Zeit ge-

gönnte und geschenkte Gemeinschaft ihre Erfüllung findet in der Gemeinschaft des Gottesrei-

ches, die jene Gestalten als vergangen hinter sich läßt. „Die Hochzeit des Lammes“ (Offbg. 

19, 7) und die Versammlung des Gottesvolkes aus allen Völkern, sind die Antwort auf die in 

ihrer Gestalt vergehenden Fragen irdischer Gemeinschaft. 

In dem allen ist das Leben der kommenden Gotteswelt das Leben im Reich Gottes, das in sei-

ner von Gott gegründeten, heraufgeführten, von ihm durchdrungenen und erfüllten Herrlich-

keit die Zukunft ist, auf die wir warten. So wahr dieses Reich in der Königsherrschaft des Ge-

kreuzigten und Auferstandenen für den Glauben schon gegenwärtig ist – wie es als das 

 
62 Was Karl Barth betrifft, so sei nicht verschwiegen und verkannt, daß er in der auf die Wiederkunft Jesu Christi 

konzentrierten Eschatologie, wie er sie später in seiner Versöhnungslehre entfaltet, mit der Exegese der „Ver-

wandlung“, der wir entgegengehen, eine neue Note, im Sinne einer aktual-,,ontischen“ Dialektik, angeschlagen 

hat. So sehr wir uns damit im Konsens wüßten, so sehr erhebt sich die Frage, ob das nicht eine vielleicht unaus-

gesprochene Revision jener in der Anthropologie vorgetragenen Konzeption bedeutet, – bedeuten müßte. 



Vogel - Das nicaenische Glaubensbekenntnis. Eine Doxologie (Lettner)

 103 05.06.2025 

verborgene Gottes-Regiment alle Zeit in Kraft war und ist und bleibt —, soll es in der unmit-

telbaren Evidenz der Macht und Gnade Gottes hereinbrechen und offenbar werden. Dann wird 

„Gott alles in allen“ sein (1. Kor. 15, 28). Das kommende Reich aber erwarten wir, indem wir 

seinen Herrscher als den Kommenden erwarten, und der Heilige Geist ist der Geist dieser Er-

wartung. 

Ἀμήν. — Amen, — Amen. 

Es ist das Amen der antwortenden, glaubenden, hoffenden, bekennenden Gemeinde. Wir ha-

ben Luthers Erklärung im Ohr, jenes: „das ist gewißlich wahr“, mit dem er jeden Glaubens-

Artikel beschloß. Gerade hier aber werden wir uns noch einmal zu besinnen haben, warum, 

aus und in welchem Wahrheitsgrunde die Wahrheit, die der Glaube bekennt, wahr ist. Es ist 

nicht ein Glaube, der aus, sich selbst und seiner Kraft, Leidenschaft und Inbrunst, aus seiner 

Erkenntnis und seinem Selbstverständnis der Wahrheit gewiß werden oder sie gar wahr ma-

chen könnte. Dem Ja und Amen des Glaubens geht ja das Ja und Amen voraus, das Gott sel-

ber spricht. Jesus Christus ist das uns zugesprochene Ja und Amen Gottes für uns. „Der Sohn 

Gottes, Christus Jesus, der unter euch durch uns gepredigt worden ist, durch mich und Silva-

nus und Timotheus, war nicht Ja und Nein, sondern in ihm ist Ja gewesen. Denn so viele Ver-

heißungen Gottes sind, in ihm ist das Ja, daher durch ihn auch das Amen, Gott zur Verherrli-

chung durch uns“ (2. Kor. 1,19—20). Er ist das Ja und Amen der Treue Gottes als des Gottes 

für uns und mit uns. In Gott selbst hallt dieses Ja und Amen wieder als das Ja und Amen des 

Geistes zu dem Vater und dem Sohn. Weil in Gott lauter Ja ist, darum ist Gott in Christus 

durch den Geist für uns lauter Ja, mitten im Gericht das triumphierende Ja seiner Gnade. 

Darum darf und soll das antwortende Ja von den Lippen der Hörenden zu Gott aufsteigen. 

Darum läßt sich Gott das Ja und Amen seines Volkes wohlgefallen, obwohl doch seine Wahr-

heit keiner Bestätigung oder gar Inkraftsetzung durch den Menschen bedarf. Alle Kreatur ist 

ihrem Ursprung und ihrer Bestimmung nach ein einziges Ja und Amen auf die Gottesherrlich-

keit des Schöpfers in seiner Macht und Güte. Der Mensch, der Verweigerer der Antwort, der 

taubstumm gewordene Rebell, ist und wird durch Gottes Ja und Amen überwunden und be-

freit zu der Doxologie des Geistes, in der ihm die Wahrheit des göttlichen Ja und Amen tau-

send Mal gewisser ist als Himmel und Erde und sein eigenes Selbst. Es ist die größte, die dem 

Menschen als Menschen durch das Gnaden- Privileg Gottes gegönnte, die so recht eigentlich 

menschlichste Freude, auf Gottes Ja mit dem menschlichen Ja antworten zu dürfen: „das ist, 

— vielmehr: Du bist gewißlich wahr, wahrhaftig und treu.“ 

Alle Kreatur, nicht allein die sichtbare, sondern auch die unsichtbare, ist an dem antwortenden 

Ja und Amen beteiligt. Die „vier Tiere“ (Offbg. 5, 14), die 24 Ältesten (Offbg. 19, 4) rufen: 

„Amen, Halleluja“. Das letzte Wort der Schrift ist das auf die Zusage des Kommenden ant-

wortende „Amen“. Der Heilige Geist bringt dieses Amen auf die Lippen der wartenden 

„Braut“. Weil seine Wahrheit durch das Amen vorgegeben ist, das Er spricht, der die Wahr-

heit ist, darum, darum allein kann, darf und soll es das Amen des doxologischen Jubels sein, 

jetzt und in Ewigkeit. 


