Homoousion
Von Thomas F. Torrance

Ich glaube ... an Jesus Christus ...

Gott von Gott, Licht vom Licht,
wahrhaftigen Gott vom wahrhaftigen Gott,
geboren, nicht geschaffen,

mit dem Vater in einerlei Wesen ...
Nicénisches Glaubensbekenntnis

1981 beging die ganze christliche Welt die 1600-Jahrfeier des Konzils von Konstantinopel.
Im Jahre 381 wurde das 6kumenische Glaubensbekenntnis der Kirche, wie es aus dem Konzil
von Nicida 325 hervorgegangen war, nochmals bestétigt und in einer endgiiltigen Fassung fest-
gelegt. Wahrend des halben Jahrhunderts zwischen diesen Konzilien war es deutlich gewor-
den, dafl mit der groBartigen Leistung der Viter von Nicéda etwas ganz Entscheidendes und
Unwiderrufliches geschehen war, ndmlich die maf3gebende Zusammenschau der grundlegen-
den Glaubenswahrheiten, worauf sich Christen in Gottesdienst und Mission bisher unreflek-
tiert verlassen hatten, in einem zusammenhingenden Rahmen, der das ganze Zeugnis der neu-
testamentlichen Schriften einleuchtend umfafite. Einmal erkannt, konnte dieser Rahmen bei
den Gliubigen bei allem weiteren Nachdenken iiber die biblische Uberlieferung nicht mehr in
Vergessenheit geraten. Es 146t sich mit der Erfahrung vergleichen, die Einzelteile eines Puzz-
le-Spiels zusammengesetzt und das Gesamtbild entziffert zu haben. Wir sind dann schlechthin
nicht mehr in der Lage, wieder von vornherein mit der Zusammensetzung der verstreuten Tei-
le so anzufangen, als ob wir die Losung nicht schon kennten.

Es war auch durch die langwierigen Auseinandersetzungen des vierten Jahrhunderts deutlich
geworden, da3 das entscheidende Moment des nicdno-konstantinopolitanischen Glaubensbe-
kenntnisses das ,,homoousion‘ war, das Bekenntnis zur Weseneinheit zwischen dem Sohn —
wohlgemerkt: dem menschgewordenen Sohn — und dem Vater. Ohne diese ontische Einheit
gibe es keinen Mittler zwischen Gott und dem Menschen, und die Wesensbestimmung Jesu
Christi hétte mit einer Selbsthingabe oder Selbstoffenbarung des ewigen Gottes nichts zu tun.
Dann aber miifite das Gesamtgefiige nicht nur des Bekenntnisses, sondern auch des Evangeli-
ums selbst zerfallen und zusammenbrechen. Wieviel hing offensichtlich von jenem folgen-
schweren Ausdruck ab: ,,eines Wesens mit dem Vater®, wie die Lateiner es formulierten! In
seinem 359 verfaliten ,,.Liber de Synodis* berichtet uns Hilarius, dafl er schon aufgrund der
Lehre der Evangelien und der neutestamentlichen Briefe zum Glauben an die unteilbare We-
senseinheit des Sohnes mit dem Vater gekommen sei, noch bevor er das Wort homoousios
kannte oder auch vom nicdnischen Bekenntnis iiberhaupt gehort hatte; es habe aber seinen
schon bestehenden Glauben bekriftigt.! Es geht ja nicht um den Terminus als solchen, son-
dern um die Kernfrage, um den Glauben an das Evangelium, der in ihm zum Ausdruck ge-
bracht wird. Freilich sind derartige Formulierungen immer zu einem gewissen Grad geféhr-
lich. Von der Zweifelhaftigkeit ihrer Entstehungsgeschichte oder der unabldslichen Zweideu-
tigkeit ganz abgesehen, bringt es immer das Risiko des Mif3verstehens mit sich, wenn einem
einzelnen Ausdruck ein so groBes Gewicht beigemessen wird. ,,Der ewige und grenzenlose
Gott kann nicht durch einige wenige Worte der menschlichen Sprache verstandlich gemacht
werden.*> Wenn also ein knapper Begriff wie ,,homoousios* oder ,,consubstantialis* ge-
braucht wird, muf} er auch mit peinlicher Sorgfalt interpretiert werden — und genau das haben

! Hilarius, De Synodis, 88.91.
2 Aa0. 62.

Torrance - Homoousion (EvTh) 1 27.06.2025



die Viter nach dem Konzil von Niciia unternommen.? Ihr Hauptanliegen war es, den Kern und
das Wesen des Evangeliums zu bewahren und durch Schutzvorkehrungen gegen ,,den ketzeri-
schen Pobel der heutigen Zeit* und dessen grobe Fehldeutungen abzusichern. Deswegen wur-
den die Termini ,,ousia“ und ,homoousios* eingefiihrt.* Es lag ihnen fern, dem biblischen
Zeugnis eine Deutung aufzuzwingen, die dem Evangelium fremd ist. Vielmehr wird eine der-
artige theologische Sprache, bewegt durch die gottliche Offenbarung, als ein Trager der Bot-
schaft des Evangeliums entwickelt, und zwar so, da3 diese Sprache trotz aller menschlichen
Unzulinglichkeit {iber ihre eigene natiirliche Fassungskraft hinaus auf die gottliche Wahrheit
hinweist, in deren Licht sie auch zu verstehen ist.’

So haben wir den Ausdruck ,,homoousion* im Glaubensbekenntnis zu verstehen. Er wurde
kraft der doxologischen Glaubensiiberzeugung der Kirche, Gott habe sich selbst in Jesus
Christus geoffenbart, neu gepragt und in den Dienst des Evangeliums gestellt, um die aller-
wichtigste Beziehung zwischen dem Sohn und dem Vater moglichst genau zu beschreiben.
Das heif}t: ,,homoousion® ist in erster Linie ein exegetischer, ein kldrender Ausdruck, der es
mit dem semantischen Verhéltnis zwischen Zeichen und bezeichneter Realitdt zu tun hat.
Aber dank der wie bei allen schopferischen Fortschritten unwiderruflichen Entdeckung, die
der Begriffsprigung zugrunde liegt und gleichzeitig durch diese Prigung ermdglicht wurde®,
wurde er zu einem hermeneutischen Prinzip, welches das allgemeine Verstindnis des bibli-
schen und apostolischen Zeugnisses durch die ganze Kirchengeschichte hindurch leitete. Er
brachte ndmlich die ontologische Grundlage zum Ausdruck, auf der der Sinn verschiedener
biblischer Texte beruht und durch welche sie zu einer Einheit werden. Diese Entdeckung und
Formulierung bildet einen jener entscheidenden Fortschritte des dem Glauben verpflichteten
Verstandes von einer vorbegrifflichen zu einer begrifflichen Wahrnehmung, und zwar unter
der zwingenden Herausforderung der befragten Realitdt selbst — in diesem Falle der Wahrheit,
wie sie in Jesus Christus existiert.

,2Homoousion* ist also alles andere als eine Zwangsjacke fiir das Evangelium. Ganz im Ge-
genteil: durch den Bezug auf den ontischen Zusammenhang in der Beziehung zwischen Chris-
tus und dem Vater hat es sich als eine so fruchtbare Interpretationshilfe im Dienst des Evange-
liums und der fortschreitenden, immer tiefer eindringenden Erfassung der Wahrheit erwiesen,
dal3 es in der Alten Kirche als eine den nicénischen Vitern gewéhrte ,,inspirierte* Einsicht
verehrt wurde. Deshalb hat sich auch der diese Einsicht ausdriickende Terminus von einem
okumenischen Konzil zum anderen bewihrt, und zwar wegen seiner schopferischen und heu-
ristischen Kraft. Er war im Urgrund des Glaubens der Kirche so tief verwurzelt, dafl er immer
neue Hinweise auf noch tiefere Gesichtspunkte der gottlichen Wirklichkeit in Jesus lieferte,
die im BewubBtsein der Kirche zu Wort kommen wollten. Damit wird fiir das Wort ,,homoou-
sion* keineswegs beansprucht, daB es irgendwie sakrosankt und jeder nochmaligen Uberle-
gung entzogen wire, denn alle theologischen Termini bleiben weit hinter der Wirklichkeit zu-
rlick, auf die sie sich richten. Wie jede andere derartige ,,Begriffsbestimmung* mul3 auch
diese wegen ihrer vornehmlich semantischen Funktion sténdig tiberpriift und revidiert werden,
sowohl im Lichte dessen, wozu sie urspriinglich geprigt wurde, wie auch angesichts ihrer
Fruchtbarkeit in der weiteren Geistesgeschichte.

Wie ist denn dieses ,,homoousion®, dieser Angelpunkt des nicino-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnisses, im Blick auf die Botschaft des Evangeliums Jesu Christi zu verste-

3 Aa0. 91.

4 Hilarius, De Trinitate IV, 4-7.

5 AaO. 1, 5ff; I1, 11T,

®Vgl. A. Tarski, The Semantic Conception of Truth and the Foundations of Semantics, in: Philosophy and Phe-
nomenological Research 4,1944, 359: ,,The moments of greatest creative advancement in Science frequently co-
incide with the introduction of new notions by means of a definition.*

Torrance - Homoousion (EvTh) 2 27.06.2025



hen, der es eigentlich dienen soll? Stellen wir uns die Frage, was mit dem Sinn des Evangeli-
ums geschehen wiirde, wenn das Verhiltnis zwischen Jesus Christus und Gott dem Vater ein
anderes wire, als es das ,,homoousion® feststellt. Das kann uns kldren helfen, ob es hier wirk-
lich um das Wesentliche des Evangeliums, den Kem des christlichen Glaubens geht oder
nicht.

Bedenken wir zunichst die rettenden Taten Christi, wie sie von ihm in den evangelischen Be-
richten iiber seine Werke der Heilung und der Vergebung wiedergegeben werden. Die ganze
apostolische Uberlieferung, sowohl in den Briefen wie in den Evangelien, stellt Jesus so dar,
daB} sein Handeln aus einer ungebrochenen Einheit mit dem Vater hervorgeht. Darauf beruht
seine Heilsbedeutung. Durch seine Wundertaten setzt er das gottliche Schopfungswerk fort
und durch die Vergebung der Siinden iibt er ein Vorrecht aus, das Gott allein zusteht. Er und
der Vater sind in ihrem Heilungs- und Vergebungswerk eins. Seine Taten sind deswegen ret-
tende Taten, weil sie géttliche Taten sind. Nehmen wir an, dal} es keine Wesens- und Wir-
kungseinheit zwischen Jesus und Gott gibe, dann wiirde das bedeuten, dall sowohl in kdrper-
licher Heilung wie in dem Anspruch, Siinden zu vergeben, Jesus nur auf eigene Verantwor-
tung als ein Geschopf unter anderen handelte und dal er wie ein menschlicher Arzt auf andere
nur duBerlich wirkte, ohne schopferisch in ihre innere Notlage einzudringen, um sie von innen
her neu zu erschaffen und von der in der Tiefe ihres Wesens haftenden Siinde und Schuld zu
befreien. Trennt man Jesus in dieser Weise von Gott, so wird aus der christlichen Botschaft
die unentbehrliche Heilskraft entzogen. Das Wort der Vergebung wird zu einem blof3 mensch-
lichen Wort, es ist nur noch ein vergehendes sprachliches Ereignis ohne bleibende Wirksam-
keit. Keineswegs wire es dann die erstaunliche gottliche Tat, die die Siinde wirklich tilgt und
den Menschen wieder neu erschafft. Eine ,,Vergebung® dieser Art wire nicht wesenhaft gott-
lich, weil sie nicht auf Gottes Wort und Wesen griindet. Somit entbehrt sie aller echten Giil-
tigkeit und erst recht aller Endgiiltigkeit.

Da hilft es auch nicht zu erkléren, wie einige in der frithen Kirche es meinten, Jesus Christus
sei Gott dhnlich oder gar wesensdhnlich (,,homoiousios*) oder dhnlicher Natur. Die einzige
Ahnlichkeit, die den Worten und Taten Christi rettende Kraft verleihen konnte, miite derart
sein, dal} er dem Wesen und der Natur nach wirklich wie Gott ist, was wiederum heif3t, wirk-
lich gleich wie Gott und derselben Natur wie Gott.” Genau das aber wollte das ,,homoousion*
zum Ausdruck bringen.

Das alles trifft noch mehr auf die Passion Christi zu, durch die er sich nach seinem eigenen
Anspruch fiir die Erlosung der Menschheit hingab. Was wiirde aus unserem Verstidndnis des
Kreuzes werden, wenn Jesus Christus in jener dullersten und entscheidenden Stunde seinem
Wesen und seiner Natur nach von Gott letztlich getrennt bliebe? Christus ein bloBer Mensch
am Kreuz und Gott ganz anders und allein in seiner jenseitigen Gottheit? Dann konnte man
weder an Gott noch an den Menschen glauben! Es wire unmoglich, an solch einen Gott zu
glauben, der keinen Finger riihrte, um den edelsten Menschen zu retten, den das Menschenge-
schlecht je hervorgebracht hat. Ebenso unmoglich wire es, an den Menschen zu glauben, der
angesichts solcher Vollkommenheit und solcher Liebe in Jesus sich gegen ihn erhob, ihm ins
Gesicht spuckte und ihn dann an einem romischen Galgen zu Tode brachte. Gott in seinem
Himmel und Jesus als einen bloBen Menschen am Kreuz zu lassen — das 148t uns wirklich in
duBerster Finsternis und totaler Verzweiflung. Versetzen wir jedoch Gott ans Kreuz, geben
wir zu, dal} Jesus Christus der menschgewordene Gott selber ist, der es ablehnte, allein oder
ohne uns zu sein, der vielmehr darauf bestand, in die Tiefe unserer Siinde und Gewalttitigkeit
und unversoéhnliche Todesangst einzudringen, um das alles auf sich zu nehmen und uns davon
zu befreien — auf einmal ist das ganze Bild vollig verwandelt. Dann ist und bleibt Jesus Chris-

7 Hilarius, De Synodis 72-75. 91.
Torrance - Homoousion (EvTh) 3 27.06.2025



tus selbst inmitten unseres Sterbens, das er zu seinem eigenen Sterben machte, und sogar um-
geben von unserem Verrat und Versagen, doch das Wort und die Hand Gottes, ausgestreckt,
um uns zu retten, das Herz des Allméachtigen, das gerade in der Tiefe unserer verlorenen
Menschheit mit dem Puls seiner endlosen Liebe schldgt, um alles uns von Gott Trennende zu
iiberwinden und zu vernichten. Das ist die Heilsbedeutung des ,,homoousion® in seiner An-
wendung auf den Christus, der um uns Menschen und um unserer Seligkeit willen Mensch ge-
worden ist und auch fiir uns gekreuzigt wurde unter Pontius Pilatus.

Und wie sollen wir von der Beziehung zwischen Jesus Christus und den ,,letzten Dingen* den-
ken, dem Jiingsten Gericht und der Vollendung Gottes Reiches? Das nicénische Bekenntnis
erklirt ganz deutlich, daB3 selbst dort Jesus Christus von Gott nicht zu trennen ist. Daher be-
tont es den Glauben an den einen Herrn Jesus Christus, der mit Herrlichkeit wiederkommen
wird, zu richten die Lebendigen und die Toten, dessen Reich kein Ende haben wird. Das

heifit: Die Wesenseinheit Jesu Christi mit dem Vater, die die Menschwerdung kennzeichnet,
ist keine blof} voriibergehende Zwischenstufe in der ganzen Heilsokonomie. Vielmehr ist sie
eine endgiiltige Wirklichkeit, die in alle Ewigkeit hin unauthérlich weiterbesteht. Selbst am
»letzten Tage®, wenn Gott die Welt richten wird, wird dies durch den Menschen Jesus Chris-
tus geschehen, der, gelitten und begraben und auferstanden und aufgefahren gen Himmel, zur
Rechten des Vaters sitzt. Damit wird dieser Jesus als die letzte Instanz der exekutiven Gewalt
und Autoritit Gottes selbst erkannt. Noch einmal héngt alles von der ontischen Grundlage ab,
die das ,,homoousion‘ auch in dieser Hinsicht als Destillat des Sinnes der Schrift ausdriickt,
denn diese Grundlage hat auch die furchtbare Belastung und Priifung des Kreuzes iiberstanden
und sich in der Auferstehung Jesu Christi ungeschmailert durchgesetzt. Somit verknliipft sie Je-
sus Christus untrennbar mit dem allméchtigen Gott, auch in den letzten Dingen.

Nach dem Zeugnis des Neuen Testaments wurde dies den Menschen in der unmittelbaren Ge-
genwart Jesu schon bewulit. Von Angesicht zu Angesicht mit ihm wuBten sie, daf} sie Auge in
Auge vor Gottes letztem Gericht standen. Schon in dem Wort der Vergebung, das er zu ihnen
sprach, haben sie wahrgenommen, daf diese Vergebung kraft der Vollmacht und des unbe-
dingten Rechtes Gottes selbst, des Richters der ganzen Welt ausgesprochen wurde. Dal3 die
Stimme des gottlichen Freispruchs und die des gottlichen Gerichts ein und dieselbe ist, haben
sie als den eigentlichen Kem des in Jesus vermittelten Heils erkannt; eben dies war das Heil,
das sie in der Passion und Auferstehung Jesu als ihr eigenes Heil verwirklicht fanden. Wie es
das vierte Evangelium ausdriickt: Der Vater richtet niemanden, weil alles Urteilen dem Sohn
anvertraut worden ist. Gottes Urteile sind die bedingungslose Liebe und Vergebung, die mit
Jesus Christus identisch sind, mit ihm, der war und ist und in Ewigkeit sein wird.

Was wiirde nun aus diesem Evangelium werden, wenn es keine Wesenseinheit und deswegen
auch keine Handlungseinheit zwischen Jesus Christus und dem Vater gébe, und damit schliel3-
lich keine endgiiltige Identitdt zwischen der vergebenden Liebe Jesu und dem letzten Urteil
Gottes? Was wiirde es fiir die Menschheit bedeuten, wenn am Ende — aller Auskunft der
Evangelien iiber Jesus zum Trotz — keine Briicke in Wesen oder Natur zwischen ihm und Gott
bestlinde? Das konnte letztlich nur zur Folge haben, da3 Jesus Christus samt seiner Bedeutung
fiir das endgiiltige Schicksal der Menschen eben nichts bedeutet, da3 die wirklich entschei-
denden Urteile nur Gott allein zustehen, einem Gott, dessen Liebe nicht so weit reichte, dal er
sich mit uns in Jesus Christus wirklich identifizierte und in ithm und durch ihn tatséchlich eins
mit uns wurde. Eine derartige trennende Spaltung zwischen dem Wesen und der Natur Jesu
und dem Wesen und der Natur Gottes konnte die im Evangelium verkiindigte Botschaft der
Gnade und des Friedens nur verstummen lassen und damit der menschlichen Existenz tiefste
Angst einjagen, eine Angst, die aus der makabren Furcht entspringt, Gott konnte sich schliel3-
lich als ein ganz anderer erweisen als wir in Jesus Christus wahrnehmen. Es wire die Furcht,
daf hinter Jesu Riicken ein dunkler, ritselhafter Gott lauerte, irgendeine willkiirliche Gottheit,

Torrance - Homoousion (EvTh) 4 27.06.2025



iber die wir nichts wissen und vor der wir nur in tiefster Seele erzittern und erschauern kon-
nen. Es 4Bt sich nicht leugnen, da3 es solche Furcht tatsédchlich gibt: das weil3 jeder echte
Seelsorger. Es ist eine Furcht, die aus einem ernsthaft bedrohten Glauben an die Gottheit
Christi immer dann entsteht, wenn im menschlichen Denken die Wesenseinheit zwischen
Christus und dem Vater auseinandergerissen wird. Es ist eine Furcht, die zu einem beharrli-
chen, unfallbaren Schrecken wird, wenn das verletzte Gewissen des Siinders kein Wort der
Vergebung zu horen vermag, das in dem tiefsten Wesen Gottes zuverldssig griindet. Dann
kann dieses Gewissen nichts anderes als seine eigenen pathologischen Gefiihle des Wider-
spruchs und der Verurteilung auf Gott hinauf projizieren. Das wahre Antlitz Gottes wird da-
mit durch eine abstoBend wiitende Maske bis zur Unkenntlichkeit entstellt.

Schon im Neuen Testament war der Jesus (nach dem vierten Evangelium) darauf bedacht,
eben diese verhidngnisvolle Spaltung zwischen Glauben an ihn und Glauben an den Vater zu
bekdmpfen. Er betont nachdriicklich, daf} das, was sein Vater bisher getan hat, von ihm selbst
in einer ununterbrochenen Kontinuitit gottlichen Handelns fortgesetzt wird, da3 er und der
Vater eins sind, da3, wer Jesus gesehen hat, auch den Vater gesehen hat, so daf kein Grund
fiir Furcht und Bedngstigung besteht. Was der Vater ist und tut, das ist und tut Jesus, und um-
gekehrt: Was Jesus ist und tut, das ist und tut auch der Vater. Es gibt in der Tat keinen hinter
Jesu Riicken lauernden Gott, kein anderes Handeln Gottes als das Handeln Jesu, keinen ande-
ren Gott als den, den wir in ithm sehen und dem wir in ihm begegnen. Jesus Christus ist selber
das offene Herz Gottes, Gottes wahre Liebe und wahres Wesen, eingesetzt um die Menschen
zu erldsen, die méchtige Hand und Kraft Gottes zum Retten ausgestreckt. Alle Dinge liegen
zwar in Gottes Handen — aber die Hande Gottes und die Hande Jesu sind im Leben und im
Tode dieselben. Das heif3t, das endgiiltige Schicksal der Menschheit ist fiir immer aufs engste
mit Jesus Christus verbunden. Er ist es, der gekommen ist, um die Schranke des Todes und
alles, was die Menschen von Gott trennt, zu durchbrechen und zu vernichten. Ja, seine Stim-
me wird es sein, die Stimme dessen, durch den jedes gottliche Urteil gefillt wird, die Stimme
Jesu, die bis in die Gréber hinein erschallen wird, um die Toten zur Auferstehung und zum
Leben zu rufen. Denn er, Jesus, ist selber die Auferstehung und das Leben; das Schicksal und
die Zukunft aller, die an ihn glauben, sind fest in seiner Hand.

Das ist der Sinn der heiligen Schrift, den das nicénische ,,homoousion* mit der Erklarung pré-
zisierte, der einige Herr Jesus Christus, Gottes eingeborener Sohn, vom Vater geboren vor der
ganzen Welt, Gott von Gott, Licht von Licht, wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, gebo-
ren, nicht geschaffen, eines Wesens mit dem Vater, wird mit Herrlichkeit wiederkommen, um
die Lebendigen und die Toten zu richten. Dessen Reich wird kein Ende haben. Gott ist zuin-
nerst und von Anfang an in sich selbst so, wie er sich in Jesus Christus geoffenbart hat, und
wird so auch in alle Ewigkeit bleiben. Er ist in sich nicht anders als in Jesus Christus. Er hat
uns nicht bloB in Jesus Christus ein Gesicht gezeigt, aber sein wahres Gesicht vor uns verbor-
gen gehalten, das uns im letzten unerkennbar und unerforschlich bliebe. Er hat nicht Jesus
Christus als einen bloen Boten geschickt, dessen Worte und Taten der Liebe er nicht selber
mit seinem eigenen Wesen, seiner Wirklichkeit und seiner Liebe verbiirgte. Ganz im Gegen-
teil: sich selbst hat Gott fiir uns in der Menschwerdung seines Sohnes in Jesus Christus so
ginzlich und vorbehaltlos eingesetzt, dal} alles, was er als Gott der Allméchtige ewig ist und
sein wird, in Jesus Christus fiir uns und unser Heil hingegeben hat.

Jesus Christus und Gott sind im Wesen und Handeln so vollkommen eins, dal Gott sich nicht
mehr von Jesus Christus und seinem Kreuz zuriickzieht noch zuriickziehen kann, denn das ist
Gott, der in ihm gekommen ist, und was er tut, das tut Gott. Deswegen werden die Mensch-
werdung, die Passion und die Auferstehung Jesu durch seine Himmelfahrt ergénzt und vollen-
det. In der Menschwerdung hat sich Gott erniedrigt, sich mit uns in unserem Schmerz und
Vergehen vereinigt, um uns von allem Bosen zu erlosen und von innen her in der ontologi-

Torrance - Homoousion (EvTh) 5 27.06.2025



schen Tiefe unserer Existenz neu zu erschaffen. Das hat er durch Jesu Kreuz und Auferste-
hung vollbracht. Nun bedeutet die Himmelfahrt, dal3 dieser Jesus, der als Gebein von unserem
Gebein und Fleisch von unserem Fleisch wesenseins mit uns ist, zur Rechten des Vaters sitzt.
Das heif3t: Er ist der eine und einzige méchtige Arm der gottlichen Macht und Gnade iiber alle
Schopfung und alle Zeiten. Obwohl also der Vater Vater ist und nicht Sohn, und der Sohn
Sohn und nicht Vater, verbindet sie nichtsdestoweniger eine so unteilbare und ewige Wesens-
einheit, dall die ganze Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus all dem vollkommen gleicht
und getreu entspricht, was er in sich ist und ewig sein wird. Von dieser Relation der Gleich-
heit und der Treue zwischen Vater und Sohn, Christus und Gott, hangt die Wahrheit und In-
tegritdt des Evangeliums ab. Deshalb gilt es, sie vor jedem zerstorerischen dualistischen
Denksystem zu bewahren, das diese Relation zerreiB3en, somit den biblischen (evangelischen)
und die Kirche umfassenden (katholischen) Glauben untergraben und schlielich Gott selbst
zu einer mythischen Konstruktion pathologisch gestorter und kranker Seelen machen wiirde.
Gerade weil die Vater von Nicéda durch die Auffassung des Arius und seiner Anhinger mit ei-
ner solchen Gefahrdung des christlichen Glaubens und der Integritit des Evangeliums kon-
frontiert waren, suchten sie die Herde Christi durch das Einfiigen des ,,homoousion* in die
Kernaussage des Bekenntnisses zu schiitzen. Die Arianer meinten, Jesus miisse zwar in einem
hervorragenden Sinne als das den ganzen Kosmos erschaffende Wort Gottes anerkannt wer-
den, gehore aber letzten Endes nicht dem jenseitigen gottlichen Wesen, vielmehr dem kreatiir-
lichen Bereich an. Dieser grundsétzlich dualistischen Anschauung entsprechend, mit der sie
ans Evangelium herantraten, lehrten sie, da3 Jesus Christus, wiewohl ,,Sohn Gottes®, nicht ein
und desselben Wesens mit dem Vater sei, sondern radikal von ihm zu unterscheiden. Somit
stelle er keinen endgiiltigen Akt der gottlichen Selbstmitteilung dar, hdchstens ein Gottesbild,
das von Gott selbst geldst werden konne und deswegen auch prinzipiell verdnderlich wire,
keineswegs von der objektiven Wirklichkeit Gottes her endgiiltig bestimmt, da Gott selber uns
ja unbekannt, letzten Endes sogar unerkennbar bleibe.

Wie es Athanasius so klar erkannte, fiihrte diese Deutung Christi im Sinne eines von Gott ab-
trennbaren Symbols oder Mythos dahin, die Menschen in ihren Gedanken tiber Gott auf die
Produkte ihrer eigenen Einbildungskraft anzuweisen. Somit wurde der Christus-Mythos oder
das Christus-Symbol zum Mittel der eigenen Phantasie, und der Gott, von dem sie redeten,
war kaum noch von der Projektion erdgebundener, ja selbstbezogener Spekulationen zu unter-
scheiden. Das wire nichts anderes als ein Riickfall ins uralte Heidentum, aus dem die Kirche
kraft des Evangeliums befreit worden war, das aber nun wegen seiner verschleiernden christli-
chen Maskierung um so geféhrlicher wirken miifite, auch wegen der tiefgreifenden Unsicher-
heit, mit der es die Beziehung zu Christus belastete. Eine derartige Trennung Christi von Gott
schmalert unvermeidlich die Bedeutung Christi selbst; Christus stellt nicht mehr in eigener
Person den Brennpunkt des Glaubens dar, in dem allein wir den Vater erkennen und durch
den Geist Zutritt zu thm haben. Zwangslédufig fiihrt das weiterhin zur Trennung der ,,Christen-
heit* von Christus und zur Neubegriindung christlicher Religion wieder auf das Selbstver-
stindnis der Menschen und der menschlichen Kultur.®

Priifen wir das ,,homoousion‘ auf diese Weise, fragen wir nach dessen Bezug zu der von der
Kirche durch die Jahrhunderte verkiindigten evangelischen und apostolischen Botschatft, so
erweist es sich genau als das, wie es die Konzilien des vierten Jahrhunderts ansahen: als ein
unverfélschtes Konzentrat des grundlegenden Sinnes der heiligen Schrift in ihren vielen Aus-
sagen liber das Verhiltnis Christi zum Vater und, wie es im Mittelpunkt des Bekenntnisses
formuliert wurde, eine bedeutsame Hilfe zu einem klaren und konsequenten Glauben an Jesus
Christus, den menschgewordenen Gottessohn. Dies vermittelt der Kirche eine genaue Denk-

8 Dazu: Th. F. Torrance, Theology in Reconstruction, London 1965 und Grand Rapids, 1975, Kap 2, 3 und 12 —
Ders., Theology in Reconciliation, London 1975, Kap. 4-6.

Torrance - Homoousion (EvTh) 6 27.06.2025



form, die einerseits die Wesenseinheit Christi mit dem Vater auszudriicken erlaubt, anderer-
seits aber auch in unverzichtbarer Weise die Aussagen des Credo iiber Gott den Vater, Sohn
und den heiligen Geist und die Aussagen iiber unsere Erschaffung, unser Heil und unser end-
giiltiges Schicksal verbindet. Durch den Begriff ,,homoousion* — oder genauer: durch die da-
mit bezeichnete Realitit — konnen wir verstehen, dall Gott in seinem ureigensten Wesen eben
ist, was er in der Zuwendung seiner Liebe und seiner Gnade in Jesus Christus uns gegeniiber
beweist, daf} die spezifischen Modi seiner Selbstoffenbarung als Vater, Sohn und heiliger
Geist in der in Raum und Zeit vollzogenen Menschwerdung seines Wortes keine voriiberge-
henden Aspekte seiner Wirklichkeit sind, vielmehr personliche Seinsweisen, die zu ihm geho-
ren, wie er in seinen inneren Beziehungen und seiner endgiiltigen Realitédt ewig ist. Mittels des
,homoousion“ kann unser Denken von der sogenannten ,,0konomischen® zur ,,immanenten‘
oder ,,ontologischen® Trinitit in der Erkenntnis gelangen, sie sei ein und dieselbe.” Wenn aber
die Wesenseinheit zwischen Christus und dem Vater aufgeldst wiirde (wie es die Arianer be-
absichtigten), oder — was auf dasselbe hinauslduft — wenn die hypostatische Union der gottli-
chen mit der menschlichen Natur in der einen Person Jesu Christi durch eine moralische
Union zwischen einer goéttlichen und einer menschlichen Person ersetzt wiirde (wie es im
Sinne des Nestorianismus war), wiirden auch die 6konomische und die immanente Trinitét
auseinanderfallen und der christliche Glaube in innere Widerspriiche und Verwirrungen ver-
wickelt werden.

Eben diese Bedrohung der Substanz und der Integritit des Evangeliums hat die Energie und
Leidenschaft hervorgerufen, die die theologischen Auseinandersetzungen zur Verteidigung
des nicénischen Bekenntnisses kennzeichneten. Die gro3en Theologen des vierten bis sechs-
ten Jahrhunderts haben klar erkannt, daf3 das christliche Evangelium keine bleibenden Wur-
zeln in jener antiken Kultur schlagen konnte, solange das in ihr haftende dualistische Raster
das christliche Verstindnis der unzertrennbaren Einheit zwischen Christus und dem Vater im-
mer wieder zu untergraben drohte. Deshalb stellten sie in diesen Jahrhunderten der dualisti-
schen Denkart der griechisch-romischen Kultur die nicht-dualistische jiidisch-christliche Sicht
der ganzen Schopfung entgegen und setzten sich daran, die tiefsten Fundamente sowohl der
alten Philosophie und Wissenschaft wie auch der Religion umzugestalten. Nur weil die nicé-
nische Theologie mit einer derartigen Umgestaltung der ganzen Denkweise begleitet wurde,
konnte die christliche Kirche und Lebensweise im Mittelmeerraum Wurzeln schlagen.

Das ist alles eine alte Geschichte, aber keineswegs ohne Bedeutung fiir unsere heutige Zeit,
1600 Jahre nach dem ersten Konzil von Konstantinopel. Unser Jahrhundert hat ein neues Auf-
flammen der alten Auseinandersetzungen erlebt, weil auch wir in einem radikalen Umbruch
der Grundlagen unserer Kultur begriffen sind. Trotz der Anstrengungen der frithen Kirche
sind dualistische, aus antiken Zeiten her stammende Denkweisen in unserer westlichen Welt
tief verankert geblieben, zunichst in der Form der ptolemédischen Kosmologie und dann im
newtonschen Weltsystem samt den ihnen anhaftenden dualistischen Erkenntnistheorien. Heu-
te aber kommt die erkenntnistheoretische Kritik vor allem von den Naturwissenschaften
selbst, wo man gezwungen worden ist, die herkémmlichen Dichotomien zwischen dem Sinn-
lichen und dem Geistigen, zwischen Erscheinung und Form, zwischen dem Empirischen und
dem Theoretischen aufzugeben und eine neue einheitliche Erkenntnisgrundlage zu entfalten.
Wihrend dualistische Denkweisen zu einer tiefen Kluft in unserer Kultur, zur Auflosung der
Form in der Kirnst und zu einem ziigellosen Pluralismus in gesellschaftlicher Existenz fiihr-
ten, kiindigt die neue Richtung der Wissenschaft mit der Einheit von Form und Sein, Struktur
und Substanz ein neues Zeitalter der Integration im Denken und in der Kultur an. Die ent-
scheidende Wende in der Erkenntnisbegriindung ist schon erfolgt, aber bedeutende Reste

9 Vgl. Th.F. Torrance, Toward an Ecumenical Consensus on the Trinity, in: ThZ 31, 1975, 337-350. — K. Rah-
ner, in: Mysterium Salutis VI, 1965,112-135.

Torrance - Homoousion (EvTh) 7 27.06.2025



veralteter epistemologischen und kosmologischen Dualismen bleiben auf der Oberflache un-
seres Denkens und Lebens noch einflulireich, vor allem in den Geistes- und Sozialwissen-
schaften, aber auch in der Theologie, wo sie sich mit der phdnomenologischen und soziologi-
schen Deutung historischer Texte befalt.

In diesem Zusammenhang ist in jiingster Zeit ein Mif3verstdndnis der Menschwerdung und der
Substanz des christlichen Evangeliums aufgetaucht, in dem ein anachronistischer Riickfall in
die dualistische und mythologisierende Deutung Christi erkennbar wird, die ihren gro3en Ho-
hepunkt im 19. Jahrhundert erlebte, bevor die integrierende Grundlage wissenschaftlichen
Fortschritts das Denken vom Dualismus abzulenken begann. Diese neueren Versuche, Chris-
tus im Sinne einer symbolischen, mythischen, poetischen oder allenfalls indirekten Wahrheit
zu interpretieren, lassen sich zwar keineswegs, was Gedankenkraft und Wissenschaft angeht,
an den entsprechenden Entwiirfen des 19. Jahrhunderts messen; einige fallen sogar in die gro-
beren Formen des Arianismus, wie er im frithen vierten Jahrhundert erschien, zuriick. Den-
noch haben sie die gleiche Wirkung: Sie verwirren die Herde Christi und fiihren sie auf Wege,
die sich in der Geistesgeschichte immer wieder als reine Sackgassen erwiesen haben.

In dieser Situation ist es heilsam und hilfreich, wenn die Kirche erneut an die epochale Bedeu-
tung des nicdnischen Bekenntnisses und der ihm zugrunde liegenden und aus ihm entstande-
nen Theologie erinnert wird. Sie sind wieder hochst aktuell. Heute hat aber auch die nicéni-
sche Theologie im Vergleich zu damals einen beachtlichen Vorteil. Statt der gewaltigen An-
strengung, die ganze Orientierung einer Kultur von einer dualistischen zu einer unitarischen
Grundlage umzugestalten, kann sie davon ausgehen, daf} diese massive Anderung schon in der
Erkenntnisgrundlage und in einer neuen unitarischen Sicht des erschaffenen Kosmos stattge-
funden hat. Die ptoleméischen und newtonschen Dualismen sind fiir immer erledigt. Es ist
nun eine neue Welt, in der die christliche Botschaft wie nie zuvor Wurzeln schlagen und blii-
hen kann, in der diese Botschaft auch zu ihrem gottgegebenen Ziel kommen muf}, im Triumph
des Reiches Christi, des menschgewordenen Sohnes Gottes, durch den alles Sichtbare und
Unsichtbare erschaffen wurde und der am Ende kommen wird, um die Lebendigen und die
Toten zu richten.

Aus dem Englischen iibersetzt von Alasdair I.C. Heron. Zuerst veroffentlicht in: The Incarna-
tion. Ecumenical Studies in the Nicene-Constantinopolitan Creed, hg. von T. F. Torrance,
Edinburgh Handsel Press 1981, XI-XXII.

Quelle: Evangelische Theologie 43 (1983), S. 16-25.

Torrance - Homoousion (EvTh) 8 27.06.2025



