Athanasius (ca. 295-373)
Von Peter Stockmeier (1925-1988)

Die Kirchen- und Reichsgeschichte des vierten Jahrhunderts, durch die Religionspolitik Kai-
ser Konstantins des Groflen (306-337) in neue Bahnen gelenkt, ist {iber Jahrzehnte hinweg mit
der Gestalt des Athanasius von Alexandrien gekoppelt. Wie in einem Prisma biindeln sich in
ihm die politischen und theologischen Kontroversen der Zeit, und zwar so sehr, da3 seinetwe-
gen in der alten Christenheit tiefe Griben aufbrachen. Der Zwiespalt trennte freilich nicht nur
die Zeitgenossen; noch in der Gegenwart schwankt das Urteil {iber Athanasius vom Bild des
machtbesessenen Hierarchen bis zum spirituellen Hirten seiner Gemeinde. Auch das Urteil
iiber ihn als Theologen ist uneinheitlich, die Tatsache jedoch, daf3 er die Schliisselfigur in der
arianischen Kontroverse darstellt, weist ihm einen hervorragenden Platz in der Geschichte-
der Theologie zu. Den Anla3 zum theologischen Konflikt bot die Diskussion um das biblisch-
christliche Gottesbild, das in Arius eine unzureichende Deutung erfahren hatte. Das erste 6ku-
menische Konzil von Nicaea (325), eine Demonstration kirchlich-staatlicher Einheit, ver-
mochte zwar gegen seine Lehre von der Unterordnung des Logos das Bekenntnis zur Wesens-
gleichheit mit dem Vater zu verabschieden, aber weder die Sympathisanten gleichzuschalten
noch die theologische Diskussion abzuschniiren. In den aufbrechenden Wirren verkorperte
Athanasius die unerschiitterliche Treue zum Nicaenum gegen alle Umdeutungsversuche, das
Festhalten am biblischen Glauben gegen rationale Aufldsung. Diesen theologischen Streit
fithrte er aber nicht auf der Basis eines simplifizierenden Biblizismus, sondern im Verbund
mit dem rationalen Argument; als Wegbereiter der Begegnung von Glaube und Vernunft hat
man ihn deshalb schon als ,,Vater der wissenschaftlichen Theologie* bezeichnet. Thre eigen-
tiimliche Note gewann diese Auseinandersetzung im politischen Rahmen des konstantinischen
Zeitalters, das dem Kaiser gemil3 antiker Tradition nun auch in der Kirche erheblichen Ein-
flul ermdglichte. Das Ringen des Athanasius gestaltete sich so unversehens zu einer Kraft-
probe zwischen Kirche und Staat, wobei der Bischof von Alexandrien in der Wahl seiner Mit-
tel nicht wahlerisch war. Dieser Hintergrund verdeutlicht erst Handeln und Argumentationen
eines Mannes, der viereinhalb Jahrzehnte den bischdflichen Stuhl der Hauptstadt Agyptens
innehatte.

1. Leben

Fiir die Darstellung der wechselvollen Lebensgeschichte des Athanasius 146t sich aus mehre-
ren zeitgendssischen Quellen schopfen, die es erlauben, sein Wirken und seine Schicksale
auch historisch nachzuzeichnen. Neben einigen Schriften von seiner eigenen Hand, wie der
Apologia secunda, oder der Apologia ad Constantium enthilt der Vorbericht zu den Osterfest-
briefen wichtige Daten; auBlerdem liegt eine lateinische Lebensbeschreibung vor, die freilich
am Anfang verstimmelt ist (Historia acephala). Weitere Nachrichten alter Kirchenge-
schichtsschreiber ergdnzen das Bild. Da es sich bei diesen Quellen teilweise um Zeugnisse ei-
ner Partei handelt, ist bei ihrer Auswertung Vorsicht geboten, ein Umstand, der freilich weni-
ger den biographischen Ablauf betrifft als das unterschiedliche Urteil iiber das Verhalten die-
ses Kirchenmannes. Lebensmittelpunkt des Athanasius war Alexandrien, Agyptens Metro-
pole, die eine lebendige Tradition griechischer Gelehrsamkeit repriasentierte und den Boden
fiir eine Begegnung des christlichen Glaubens mit antiker Paideia bereitet hatte. Zwar liegen
die Anfinge des Christentums am Nil weitgehend im Dunkeln; aber schon im Laufe des zwei-
ten Jahrhunderts verrit das Agypterevangelium bodenstindige Eigenheit neben gnostischen
Tendenzen, und gegen Ende tritt die alexandrinische Gemeinde ins Licht der Geschichte, sei
es in seiner berithmten Katechetenschule oder auch in der Gestalt ihrer Bischofe.

Um das Jahr 295 scheint hier Athanasius geboren worden zu sein. Leider geben die Quellen

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 1 27.06.2025



kaum Auskunft iiber Herkunft und Jugendzeit; gewisse Hinweise lassen auf eine heidnische
Familie griechischer Zunge schlieBen. Eine Nachricht erzéhlt von dem Bemiihen der Mutter,
ihren Sohn der Familie zu erhalten; dieser jedoch habe sich ihren Pldnen verweigert und sich
dem Christentum zugewandt.! Hierin wird ein friiher Zug zur Askese sichtbar, der seine Ver-
bindungen zum aufkommenden Mdnchtum aufschluBreich beleuchtet. In einem Enkomion
(Lobrede) berichtet Gregor von Nazianz (1 um 390), da3 Athanasius ,,bald in den géttlichen
Sitten und Wissenschaften unterwiesen worden sei, nachdem er kurze Zeit die enkyklischen
Ficher studiert hatte*.> Mafgeblich fiir seine Entwicklung wurde wohl der Dienst als Anag-
nost (Lektor) in der Gemeinde sowie seine Sekretirstitigkeit beim Ortsbischof Alexander
(313-328), der ihn um 319 zum Diakon weihte. Die scharfe Verfolgung der Christen unter Di-
okletian (284-305) hat der junge Athanasius noch erlebt, freilich mehr an ihren Folgen getra-
gen, entstand doch daraus das melitianische Schisma. Dem Zugriff staatlicher Verfolgungs-
malBnahmen hatte sich Bischof Petrus (1 311) durch Flucht entzogen, und er leitete aus siche-
rem Versteck heraus die alexandrinische Gemeinde. In dieser Situation begann aus nicht recht
ersichtlichen Griinden der oberdgyptische Bischof Melitius ( nach 325) Weihen auf3erhalb
seines Sprengels vorzunehmen, ein Vorgehen, das bald den Protest inhaftierter Bischdfe aus-
16ste. Zugang zu der alexandrinischen Gemeinde scheint ein gewisser Arius verschafft zu ha-
ben. Als Melitius freilich selbst zur Zwangsarbeit verurteilt wurde und so das Ansehen eines
Konfessors gewann, konnte er nach Entlassung gegen die milde Praxis der Wiederaufnahme
von Abgefallenen, wie sie von Bischof Petrus geiibt wurde, Sturm laufen, eben als Vertreter
der ,,Mértyrerkirche®. Schon im Jahr 306 schlo3 eine Synode Melitius aus der kirchlichen Ge-
meinschaft aus und besiegelte damit ein Schisma der dgyptischen Kirche. Zwischen den Par-
teien schwankend machte Arius schlieB3lich seinen Frieden mit dem Ortsbischof Achillas (F
313), wurde von ihm sogar zum Presbyter geweiht und zum Pfarrer an der Baukaliskirche be-
stellt. Als solcher konnte er auch unter dessen Nachfolger Bischof Alexander seine Anschau-
ungen vortragen. Arius, von Geburt Libyer und in Antiochien theologisch gebildet, genof3 in
breiten Kreisen Alexandriens Ansehen wegen seiner asketisch gepriagten Personlichkeit und
seines gewinnenden Auftretens. Seit 318 trug er als geschulter ,,Dialektiker® Auffassungen
iiber das christliche Gottesbild vor, die, mittelplatonischen Spekulationen verhaftet, eine Un-
terordnung des Logos gegeniiber dem Vatergott propagierten. Die beachtliche Resonanz fiir
seine Ideen erklért sich neben dem innewohnenden moralischen Impuls wohl nicht zuletzt aus
der Wiederbelebung origeneischen Gedankengutes. Bischof Alexander, von solchen Lehren
beunruhigt, lud Arius zu einer Art Religionsgespréch ein, bei dem der Pfarrer von Baukalis
seine Thesen vorlegte, dal ndmlich der Sohn Gottes aus dem Nichtseienden geschaffen sei,
daB es eine Zeit gab, da er nicht existierte, da3 er in seiner Selbstméchtigkeit fahig sei, das
Bose wie die Tugend aufzunehmen, und daB er ein Geschopf sowie eine geschaffene Wirk-
lichkeit sei.® Entschieden betonte gegen eine solche Unterordnung die anklagende Partei, da-
runter enttduschte Melitianer, die Gleichewigkeit und die Homousie des Sohnes mit dem Va-
ter, eine Meinung, die auch Alexander guthiel3, nicht zuletzt weil damit das Erlosungsver-
stindnis aufgrund der Vergottlichung der menschlichen Natur gewiéhrleistet war. Arius frei-
lich beharrte auf seiner Meinung und gefihrdete so erneut die kirchliche Einheit Agyptens.
Um diese Gefahr einzugrenzen, schloB3 Bischof Alexander Arius aus der Gemeinschaft aus,
der nun seinerseits durch rege Propaganda unterstiitzt bei seinen zahlreichen Studienfreunden
(Syllukianisten) um Sympathien warb. Diese Ausweitung der Angelegenheit beantwortete
Alexander mit der Einberufung einer dgyptischen Synode (wohl 319), die den friiheren Aus-
schluB} bestitigte, ein Urteil, das allen katholischen Bischéfen mitgeteilt wurde. Damit war der
lokale Rahmen des Falles Arius endgiiltig gesprengt. Mit dem alexandrinischen Presbyter
identifizierten sich zudem plétzlich einflureiche Kirchenménner wie Eusebius von Nikome-

! Severus Ibn al-Mugaffa: History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria II 8 (Patrologia Orientalis
1 4. Paris 1948, 408 f.)

2 Gregor Naz.: or. 21, 6 (PG 35, 1088 B).

3 Sozomenos: hist. eccl. 1, 15, 3 (GCS 50, 33).

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 2 27.06.2025



dien (f 341/342), und nicht zuletzt sie verlichen dem Streit eine neue Dynamik. Eine heftige
publizistische und synodale Aktivitit zog die Fronten quer durch die 6stliche Christenheit im-
mer schirfer aus, und zwar in einer Zeit, da gegen Ende der Herrschaft des Licinius (308-324)
erneut eine Verfolgung der Glaubigen einsetzte. Konstantins Sieg iiber seinen Mitherrscher im
Jahre 324 fiihrte zur Universalmonarchie, als deren religios-geistige Grundlage sich das Chris-
tentum anbot. Die Zwistigkeiten im Osten widersprachen dem kaiserlichen Einheitskonzept,
so daf} er alsbald nach seinem Triumph in Alexandrien intervenierte. Die Mission des Ossius
von Cérdoba (F 357/58) verlief angesichts der aufgeworfenen Grében jedoch erfolglos, so dal3
sich der Kaiser dhnlich wie in Sachen des Donatismus zur Einberufung eines Konzils ent-
schloB, das in Nicaea stattfinden sollte. Auf dieser ersten 6kumenischen Synode (325) begeg-
nen wir wieder Athanasius, und zwar als Begleiter seines Bischofs Alexander. Nach seinen
eigenen Worten bekdmpfte er schon dort , freimiitig die Gottlosigkeit der Ariomaniten®,* ob-
wohl nur Diakon. Diese Bemerkung rechtfertigt die Annahme, daf3 er bereits in den vorausge-
henden Jahren eng mit den Problemen vertraut war, auch wenn entsprechende Nachrichten
dartiber fehlen. Durchaus glaubwiirdig ist eine Notiz des Apollinarius (1 nach 385), wonach
Alexander ihn als Nachfolger wiinschte. Jedenfalls wurde Athanasius am 8. Juni 328 zum Bi-
schof geweiht, obwohl die nach Kanon IV von Nicaea erforderliche Zustimmung aller Bi-
schofe der Eparchie nicht vorlag. Offensichtlich wollte man einer melitianischen Initiative zu-
vorkommen, ein Vorgehen, das sich mit dem Wunsch des Kirchenvolkes deckte. Mit Uber-
nahme des ebenfalls von Nicaea (Kanon VI) in seinem patriarchalen Rang bestitigten Stuhles
von Alexandrien trat Athanasius ins volle Licht der Geschichte. Die iiberstiirzte Ordination
des Athanasius 10ste auf seiten der Melitianer bald Proteste aus, da sie ihre Interessen iiber-
gangen sahen. Mit Verleumdungen und Tétlichkeiten gingen sie gegen den neuen Bischof vor,
der seinerseits um Anerkennung warb und durch Visitationsreisen den Zusammenbhalt stérkte,
nicht zuletzt beim Mdnchtum. Die ersten Osterfestbriefe bekunden den Willen des neuen Bi-
schofs, seine Herde zu lebendiger Einheit im Glauben und in der kirchlichen Ordnung zu fiih-
ren. Gegen die Beschwerde liber Gewalttaten zogerte er freilich nicht, die Melitianer pauschal
des Glaubensabfalls zu verddchtigen. Mit einem glatten Nein wies er die Aufforderung des
Kaisers zuriick, den verbannten Arius wieder in die Kirchengemeinschaft aufzunehmen, und
er demonstrierte so dem Herrscher von Anfang an seine Kompromiflosigkeit. Theologische
und kirchenpolitische Erwdgungen hinderten Athanasius an einem solchen Schritt; iiber alle
Verschleierungsversuche hinaus war ihm der im Erlsungsverstindnis wurzelnde Gegensatz
zu Arius bewuf3t und maf3geblich fiir sein Handeln. Der Bischof von Alexandrien sah sich je-
denfalls den Angriffen zweier Parteien ausgesetzt, die nun mit Anklagen wie denen der Beste-
chung beim Kaiser eine Art Kriminalprozef anstrengten, um den miBliebigen Gegner endgiil-
tig auszubooten. Furchtlos reiste Athanasius im Winter 331/32 an den Hof von Nikomedien,
um sich vor Konstantin personlich zu verteidigen. Dies gelang ihm vollauf, obwohl zudem
seine umstrittene Bischofsweihe zur Sprache kam, und er konnte wihrend der Karwoche 332
nach Alexandrien zuriickkehren. Die Melitianer setzten aber ithre Angriffe gegen Athanasius
fort, ja man behauptete sogar, er habe einen ihrer Bischdfe, Arsenius, umbringen lassen. Dem
Angeklagten gelang es freilich, den Totgesagten ausfindig zu machen und die vom Kaiser ein-
geleitete Untersuchung einstellen zu lassen. Trotzdem entwickelte sich die Auseinanderset-
zung im Osten immer mehr zu einem ,,Fall* Athanasius, den Konstantin auf Betreiben seiner
Gegner von einer Synode kldren lassen wollte. Als der Alexandriner sein Erscheinen vor einer
in Caesarea (Paldstina) anberaumten Versammlung verweigerte, berief der Kaiser anldflich
seiner Tricennalien im Jahre 335 nach Tyrus erneut eine Synode ein, der Athanasius sich nicht
mehr entziehen konnte.

Diese Reichssynode setzte sich samt dem kaiserlichen Vertreter Flavius Dionysius weitge-
hend aus Bischofen des arianisch-melitianischen Lagers zusammen, so daf3 Athanasius und

4 Apol. sec. 6,2 (Opitz 11 1, 92)
Stockmeier - Athanasius (KdTh) 3 27.06.2025



sein Anhang von vornherein als Angeklagte erschienen. Aus den Verhandlungspunkten — ne-
ben einem zerschlagenen Kelch hob man auf den Widerstand ab — lie sich freilich kaum ein
Verfahren gegen den Bischof von Alexandrien einleiten, zumal auch der angeblich ermordete
Arsenius unter den Synodalen identifiziert werden konnte. Trotzdem verlie3 Athanasius den
Gerichtsplatz und begab sich nach Konstantinopel, um seine Sache am Hofe personlich zu
vertreten. Wahrend die versammelten Bischofe {iber den Fliichtigen die Absetzung ausspra-
chen und mit Konstantin am 17. September 335 die Grabeskirche in Jerusalem einweihten,
gelang es Athanasius nach dessen Riickkehr in die Hauptstadt bis zu ihm vorzudringen und zu
intervenieren. Zur Kldrung der Angelegenheit rief Konstantin die Synodalen von Tyrus zu
sich, deren Vertreter, voran Eusebius von Nikomedien, an den Hof reisten und gegen Atha-
nasius neue Anklagen vorbrachten, darunter den politisch schwerwiegenden Vorwurf, er ver-
hindere die Getreideversorgung der Hauptstadt aus Agypten. Ohne diese Anzeige zu iiberprii-
fen, verbannte der Kaiser Athanasius nach Trier (335). Im Orient triumphierten nun die Anhé-
nger des Arius, der es schon ein Jahr frither verstanden hatte, durch ein verhaltenes Glaubens-
bekenntnis die ihm angelasteten Irrtiimer als Entstellungen seiner Gegner umzudeuten. Kon-
stantin verwies ihn zur Erledigung der Angelegenheit an eine Synode, die ihn vom Bann los-
sprechen sollte. Die in Jerusalem versammelten Bischofe kamen dem Wunsch des Kaisers
nach; ehe Arius freilich in seine kirchlichen Rechte eingesetzt werden konnte, starb er plotz-
lich auf einem Abort in Konstantinopel, ein Tod, den Athanasius in de morte Arii tendenzids
ausmalte. Seine Anhénger, an der Spitze der gewandte Eusebius von Nikomedien, wurden
durch dieses Ereignis keineswegs zerstreut; sie formierten sich vielmehr zur herrschenden
Partei im Orient, als auch Kaiser Konstantin an Pfingsten 337 starb.

Athanasius, in Trier von Bischof Maximinus (7 346) als Sachwalter der Orthodoxie aufge-
nommen, vermittelte durch seinen Aufenthalt dem Westen nicht nur die Strémungen der 6stli-
chen Theologie, er bestérkte vor allem auch die traditionellen Verbindungen zwischen Ale-
xandrien und Rom, eine Achse, die sich in den kommenden Wirren bewihrte. Jedenfalls
konnte auf Weisung Konstantins II. (337-340) Athanasius noch im Laufe des Jahres 337 Trier
verlassen und sich mit einem Empfehlungsschreiben des westlichen Herrschers an die Ge-
meinde von Alexandrien auf den Weg in die Heimat machen. Er selbst hatte dorthin einen Os-
terfestbrief geschickt, in dem er seiner triumphierenden Freude Ausdruck gab und erstmals als
Seelsorger vor Arius und dessen Anhéngern warnte. ,,Sie greifen Christus an und vergreifen
sich mit thren Argumenten am Erloser; sie reden falsch von unserem Retter und horen nicht
auf, Stellung zu beziehen gegen den Urheber des Heils.*® Es scheint, daB die Authebung des
Exils aller nicaeatreuen Bischofe dem Wunsch des gro3en Konstantin entsprach. Tatsdchlich
traf der Bischof von Alexandrien auf einer umsténdlich angelegten Riickreise iiber Kleinasien
mehrmals mit dem Augustus des dstlichen Reichsteiles, Constantius II. (337-361), zusammen,
ein Zeichen dafiir, da3 beide eine Befriedung der kirchenpolitischen Situation anstrebten. Na-
tirlich reagierten die arianisierenden Bischofe um Eusebius von Nikomedien sofort auf diesen
Umschwung und protestierten sogar bei Papst Julius (337-352), da Athanasius in Tyrus recht-
mafig abgesetzt worden sei und deshalb den Bischofsstuhl von Alexandrien nicht wieder ein-
nehmen konne. Thre Argumentation hohlten sie freilich selbst aus, insofern sie dem romischen
Bischof eine synodale Uberpriifung der Angelegenheit anheimstellten. Der umstrittene Heim-
kehrer sammelte jedenfalls eine Synode dgyptischer Bischofe (388), die ihm das Vertrauen
aussprach und gegen den Entscheid von Tyrus die RechtmiBigkeit seines Anspruchs besté-
tigte. Ihr Rundschreiben® macht deutlich, daB Athanasius nun zusehends seine eigene Person
mit der Sache der Orthodoxie identifizierte.

Nachdem die Eusebianer in Antiochien (338) von ihrem melitianischen Kandidaten Pistus

5 Ep. fest. 10, 9 (PG 26, 1401F.).
% Apol. sec. 3-19 (Opitz II, 1, 89-101).

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 4 27.06.2025



abgeriickt waren und den Kappadokier Gregor in unkanonischer Form zum Bischof von Ale-
xandrien bestimmt hatten, muflite Athanasius erneut dem kaiserlichen Druck weichen (339).
Ehe er sich auf die Flucht nach Rom begab, stérkte er seine Gemeinde. Publizistisch wirksam
geiBlelte er in einer Epistula encyclica das Vorgehen der staatlichen Macht mit scharfen Wor-
ten und schnitt an seinem Fall wiederum die Grundsatzfrage nach dem Verhéltnis von Kirche
und Staat an: ,,Wenn bei Euch®, so schrieb er den Mitbischofen, ,,wihrend Thr ohne Tadel in
Euren Kirchen sitzt und Eure Gemeinden versammelt, plotzlich auf Befehl der Regierung ein
Nachfolger eindringt, wiirdet Ihr dann nicht entriistet nach Siihne rufen? Deshalb fordert die
Gerechtigkeit, daf} Thr auch jetzt Euren Unwillen bekundet, damit nicht, wenn Thr schweigt,
dieses Ubel binnen kurzem sich iiber alle Kirchen ausbreite und unsere Stitten der Glaubens-
lehre fortan ein Markt und Handelsplatz werden.*” Sosehr in diesen Auseinandersetzungen
das Ansehen des alexandrinischen Bischofsstuhls auf dem Spiele stand und dementsprechend
das Eingreifen der ,,weltlichen* Macht parteilich beurteilt wurde, Athanasius hat damit fraglos
ein schwelendes Problem der Reichskirche aufgerissen. Als Fliichtling fand der dgyptische Bi-
schof in Rom natiirlich Gehor. Zwar verweigerten nun die Eusebianer eine Teilnahme an der
Synode, die Papst Julius 340/341 veranstaltete, weil sie darin eine Anmafung Roms erblick-
ten. Jedenfalls kam sie zu dem Ergebnis, da3 Athanasius der rechtmifBige Oberhirte Alexand-
riens sei, wie sie auch die Gemeinschaft mit dem wegen sabellianischer Tendenzen umstritte-
nen Marcell von Ankyra (T um 374) bestitigte, der offensichtlich seinen dgyptischen Amts-
bruder zur theologischen Auseinandersetzung mit dem Arianismus anregte. Ein selbstbewul3-
tes Schreiben in den Orient erdffnete freilich weder dem Fliichtigen die Riickkehr nach Agyp-
ten, noch énderte es etwas am Kurs der Eusebianer. Diese trafen sich (341) anléBlich der
Weihe der ,,GroBen Kirche™ in Antiochien mit Constantius und verabschiedeten auf einer Sy-
node ein Rundschreiben, worin sie sich gegen die Bezeichnung als Arianer verwahrten, ande-
rerseits aber in den drei verabschiedeten Glaubensformeln jene Begriffe aussparten, die fiir
das Symbol von Nicaea charakteristisch waren; gerade weil Athanasius selbst um diese Zeit
das nikénische homousios noch vermied, kénnen auch die antiochenischen Formeln der Euse-
bianer nicht rundweg als arianisch gedeutet werden.

Mit der Ubernahme der Herrschaft im gesamten Westen durch Kaiser Konstans nach dem
Tode Konstantins II. (340) erfolgten hier neue athanasiusfreundliche Initiativen. Zunéchst
holte sich der Kaiser Auskunft iiber die Glaubenshaltung der orientalischen Bischofe, die von
einer Abordnung in Trier mit der Vorlage der sogenannten vierten antiochenischen Formel be-
antwortet wurde; auf Bitten des Papstes Julius nétigte er auch seinen Bruder Constantius II. zu
einem Konzil in Sardika (Sofia), zu der Bischofe beider Reichshélften geladen wurden. Wohl
im Herbst 342 versammelten sich dort die westlichen Bischofe, in ihrer Mitte Athanasius, ein
Umstand, der von vornherein die Bischéfe aus dem Orient in Harnisch brachte. Trotz des be-
zeichnenden Vorschlags des greisen Ossius von Coérdoba, Athanasius solle selbst im Falle sei-
ner Unschuld nicht mehr nach Alexandrien zuriickkehren — ein Hinweis dafiir, dal} sich der
Streit nicht auf eine bloe Machtfrage zuriickfiihren 148t —, lehnten die Orientalen eine ge-
meinsame Sitzung ab. Thren Standpunkt veroffentlichten sie in einem Schreiben an die afrika-
nische Kirche, wihrend die westlichen Teilnehmer Athanasius erneut rehabilitierten. Gegen
den Versuch, ein neues Glaubenssymbol vorzulegen, wehrte sich Athanasius mit dem Hin-
weis auf die Norm des Bekenntnisses von Nicaea; disziplindre Bestimmungen sollten hinge-
gen Bedeutung erlangen. Der glinstige Ausgang der Synode fiir den alexandrinischen Bischof
und seine Anhédnger kann nicht dariiber hinwegtiduschen, dal durch die gegenseitige Exkom-
munikation der Graben zwischen Ost und West tief aufgerissen wurde. Die Parteinahme der
jeweiligen Kaiser fiir die Bischofe ihres Herrschaftsbereichs machte sich alsbald auch zuguns-
ten des Athanasius geltend. Zwar konnte eine Delegation des Kaisers Konstans, moglicher-
weise unter Androhung von Repressalien, zunéchst nur die Einstellung von Gewalttitigkeiten

7 Ep. encycl. 6 (Opitz II 1, 176).
Stockmeier - Athanasius (KdTh) 5 27.06.2025



im Osten erreichen, doch gestattete Constantius nach dem Tode des Bischofs Gregorius (345)
Athanasius die Riickkehr nach Alexandrien, wozu gewil3 auch seine Distanzierung von
Marcells Theologie beitrug. Ein Treffen mit dem Herrscher in Antiochien entschérfte eben-
falls die gespannte Lage. Athanasius, triumphal in seiner Bischofsstadt empfangen (346), er-
schien fast wie ein Wegbereiter der kirchlichen Einheit, da selbst ehemalige Gegner wie die
Bischofe Ursacius und Valens aus Illyrien die Gemeinschaft mit ihm aufnahmen.

Diese Entwicklung wurde jah unterbrochen, als im Gefolge des politischen Umsturzes im
Westen Kaiser Konstans das Leben verlor (350), und Constantius nach Niederwerfung des
Usurpators Magnentius (353) Alleinherrscher des Imperiums wurde. Zwar hatte Athanasius
klugerweise die Anbiederungsversuche des Magnentius abgewiesen, aber die nicht ganz unbe-
griindeten Verdachtigungen zeitigten bald ihre Wirkung. Einer Vorladung an den Hof, bei
dem er kurz vorher selbst interveniert hatte, folgte er nicht. So ging der Kaiser, der eben in
Gallien weilte, ohne Umstidnde auf den Vorschlag des Papstes Liberius (352-366) ein und be-
rief eine Synode nach Arles. Der Versuch, auch hier zunéchst die anstehenden Glaubensfra-
gen zu behandeln, scheiterte an der vorgefal3ten Absicht, den alexandrinischen Bischof zu ver-
urteilen. Unter Androhung des Exils und unter dem Eindruck der nunmehr wieder antiathana-
sianischen Argumentation des Bischofs Valens von Mursa leisteten die unzureichend infor-
mierten Bischofe aus Gallien ihre Unterschrift; allein Paulinus von Trier weigerte sich und
mulfite seinen Widerstand mit der Verbannung nach Phrygien biilen. Papst Liberius verlangte
erneut eine Behandlung der Angelegenheit, und der Kaiser rief im Jahre 355 die Bischofe,
vorwiegend aus dem Westen, nach Mailand. Dem Plan des Kaisers, wiederum nur die Abset-
zung des Athanasius zu bestétigen, setzten einige Anhinger des Alexandriners das Verlangen
entgegen, die Frage des Glaubens zu behandeln und das Glaubensbekenntnis von Nicaea
durch Unterschrift anzuerkennen. Als dariiber Tumulte ausbrachen, verlegte Constantius die
Synode kurzerhand in seinen Palast und bekam sie so noch mehr in seinen Griff; gegen die
Widerstrebenden duBerte er selbstbewult: ,,Was ich will, das muB als kirchlicher Kanon gel-
ten.“® Unter diesem Druck erreichte der Kaiser auch sein Ziel. Die drei opponierenden Bi-
schofe, Eusebius von Vercelli, Lucifer von Calaris und den Ortsbischof Dionysius, traf das
Exil. Bei dem anschlieBenden Versuch, die Unterschriften abwesender Bischofe einzuholen,
erwies sich alsbald auch Hilarius von Poitiers (1 367) als Wortfiihrer des Widerstandes. Wie
er so mufte auch Papst Liberius seine Weigerung, die Synode in Mailand anzuerkennen, mit
dem Exil bezahlen. Athanasius selbst konnte sich der drohenden Verhaftung entziehen und in
Alexandrien behaupten, mufl3te aber schlieBlich den angezettelten Tumulten weichen (356)
und floh zu den Mdénchen in der dgyptischen Wiiste. Fiir seine Anhénger brach nun eine be-
driickende Zeit an; das Militér beschlagnahmte Basiliken, und wiederum wurde ein Gegenbi-
schof, Georgius, eingefiihrt, dessen Einflul der Kaiser bis nach Axum und damit in die dthio-
pische Kirche zu erweitern suchte.

Aus seinem Versteck und mithilfe des verblindeten Monchtums hielt der untergetauchte Bi-
schof regen Kontakt zu seiner Gemeinde. War zu Beginn der flinfziger Jahre die theologische
Auseinandersetzung mit dem Arianismus, und zwar unter Riickbindung an das Nicaenum in
den Vordergrund getreten, so trat jetzt angesichts der Aussichtslosigkeit einer Einigung die
Mobilisierung der Opposition und die leidenschaftliche Verteidigung gegeniiber dem Kaiser
als dem ,,Wegbereiter des Antichristen® in den Vordergrund. Athanasius’ Einflu} hinderte
auch den 357 vom Kaiser eingesetzten Bischof Georgius, sich in Alexandrien zu halten; ihn
jagten wegen seiner Gewalttitigkeiten die Anhénger des Untergetauchten fort, der es aber
trotzdem nicht wagte, auf seinen Bischofsstuhl zuriickzukehren.

In dieser Zeit erfuhr pl6tzlich das theologische Denken wieder neue Anstof3e. Bischof Sera-

8 Hist. Arian. 33 (Opitz 11 2, 202).
Stockmeier - Athanasius (KdTh) 6 27.06.2025



pion von Thmuis (1 nach 362) schlug Alarm wegen der Frage nach dem Heiligen Geist und
erbat von Athanasius eine Stellungnahme. Im arianischen Lager hatte ein gewisser Aetius, in
Antiochien vom dortigen Bischof Leontius zum Diakon geweiht (um 350), die Thesen des
Arius aufgenommen und sie in dialektischer Schéarfe radikalisiert. Fiir seine Auffassung, wo-
nach zwischen Schopfer und Logos ,,Undhnlichkeit* vorliege, gewann er in Alexandrien auch
Eunomius, nachmals Bischof von Kyzikos. Angesichts einer solch extremen Position, welche
die Aufsplitterung der arianischen Front einleitete, formulierten die bischdflichen Berater um
Kaiser Constantius in Sirmium (357) eine (zweite) Formel, die verhaltener klang, aber doch
die Kernbegriffe des nicédnischen Symbols verwarf. Diese Neuauflage des konsequenten Aria-
nismus, gebilligt vom greisen Ossius und dem schwankenden Papst Liberius, fand allerdings
rasch auch Widerspruch aus den Reihen bisheriger Eusebianer; vor allem Basilius von Ankyra
(f um 365) stemmte sich dagegen und sprach sich auf einer Synode (358) fiir die Wesensdhn-
lichkeit (homoiousios) von Vater und Sohn aus, eine Terminologie, die auch Athanasius als
Diskussionsgrundlage bedenkenswert erschien. Die Absicht des Bischofs von Ankyra, mit
Unterstiitzung des Kaisers seine Theologie auf einer grolen Synode durchzusetzen, scheiterte,
als Constantius den Plan einer Doppelsynode aufgriff in der Hoffnung, mit vagen Formulie-
rungen die kirchliche Einheit herzustellen. Die abendlédndische Versammlung in Ariminum
(359) sprach sich in ihrer Mehrheit zunéchst fiir Nicaea aus, trat aber schlieSlich unter dem
Druck kaiserlicher Zermiirbungstaktik der letzten sirmischen Formel bei. In Seleucia traten im
Herbst 359 die orientalischen Bischofe zusammen. Dabei gelang' es der homousianischen Par-
tei (Vertreter der Wesensahnlichkeit des Sohnes) unter Basilius nicht, ihre Auffassung durch-
zubringen; vielmehr fand das homdische Bekenntnis (zur bloBen Ahnlichkeit des Sohnes), das
vor allem Akacius von Caesarea ( 366) vertrat, beim Kaiser Anerkennung analog dem in Ari-
minum verabschiedeten Symbolum. Als der Herrscher in Konstantinopel (360) dieses Be-
kenntnis bestétigen lieB3, traf auch die Vertreter der Homousianer der Bannstrahl. Die Bischofe
Agyptens und Libyens verweigerten ohnedies ihre Zustimmung, zumal sie Athanasius aus sei-
nem Versteck mit einem Rundschreiben dazu aufgefordert hatte. Vertreter der homoischen
Partei nahmen alsbald die wichtigsten Bischofssitze ein; in Alexandrien konnte sogar der An-
homoer (Vertreter der Unédhnlichkeit) Georgius wieder den bischoflichen Stuhl besteigen. Die
Sache des Nicaenum, mit der sich Athanasius so sehr identifizierte, schien angesichts dieser
Entwicklung verloren.

Einen Umschwung der Religionspolitik brachte unvermittelt der Tod des Kaisers Constantius
im Jahre 361. Im Gegensatz zu ihm leitete sein Nachfolger Julian (361-63) eine Restaurations-
politik heidnischer Pragung ein. Wohl in Erwartung eines innerchristlichen Zwistes gestattete
er allen verbannten Bischofen die Riickkehr zu ihren Gemeinden. Nun konnte Athanasius
nach sechsjahriger Abwesenheit wieder seinen Bischofsstuhl in Alexandrien besteigen und so-
fort eine rege Aktivitdt entwickeln. Noch im Jahre 362 berief er ein ,,Konzil der Konfessoren*
ein, um die anstehenden Fragen zu beraten. Der standige Wechsel der Bischofe hatte die ein-
zelnen Ortskirchen vielfach zerrissen; nun sollte die Einheit wiederhergestellt und jener Bi-
schof anerkannt werden, welcher der Héresie des Arius abschwdre, das nicdnische Symbolum
anerkenne und jene verfluche, die den Heiligen Geist als Geschopf betrachten. Die praktische
Anwendung dieser Kriterien stie3 allerdings auf erhebliche Schwierigkeiten, vor allem in An-
tiochien, wo die Gldubigen in drei Gruppen zerfallen waren. Wie sich hier. das Bemiihen ab-
zeichnet, einen Ausgleich zwischen Altnicinern und Homousianern herzustellen, so haben
auch die grundsitzlichen Erwdgungen der Synode von Alexandrien dazu beigetragen, die un-
terschiedlichen theologischen Standpunkte zu liberschreiten. Mit der Bereitschaft, die Rede-
weise von den drei Hypostasen (Personen) anzuerkennen, sofern sie nicht auf eine arianische
Unterordnung zielt, und sie neben dem eigenen Wortgebrauch von der einen Usia (Wesen)
bzw. Hypostase zu dulden, war der Weg zur Verstindigung mit den Homdusianern bereitet.
Wie sich theologisch die Fragestellung erweitert hatte, zeigt das Verlangen, auch den Heiligen
Geist dem Bereich der gottlichen Usia zuzuordnen. Gegeniiber Tendenzen einer Unterordnung

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 7 27.06.2025



in Kreisen der Homdusianer hatte Athanasius bereits in seinen Briefen an Serapion von
Thmuis, die er zwischen 358-362 aus dem Versteck bei den Monchen schrieb, die Gottheit
des Geistes verteidigt und damit der Ausformulierung des trinitarischen Dogmas vorgearbei-
tet. In gleicher Weise beschéftigte die Synode von 362 auch die aufbrechende Diskussion um
den menschgewordenen Logos, deren unterschiedliche Lésungen man gut athanasianisch un-
ter Riickgriff auf nicdnische Aussagen von der Mensch- bzw. Fleischwerdung zu harmonisie-
ren trachtete. Wenn dabei der Alexandriner dem Schema Logos-Sarx verhaftet blieb, so zeigt
die Synode von Alexandrien doch, daf} er mit untriiglichem Sinn anstehende Fragen aufnahm
und iiber alle personlichen Gegensitze hinweg auf die Einheit im Glauben zielte. Diese Akti-
vitdten sowie sein zunehmender Einflul} auf Heiden veranlaften Kaiser Julian, auf seine Aus-
weisung zu dringen. Vorgewarnt wich Athanasius aus der Stadt, selbstbewul3t seinen Freun-
den ankiindigend: ,,Wir wollen uns nun etwas zuriickziehen, es handelt sich um ein Wélkchen
und es geht voriiber.*’ Tatséchlich starb Julian im nichsten Sommer (363) an den Folgen ei-
ner Verwundung.

Der christenfreundliche Nachfolger Jovian (363-365) rief Athanasius nach Antiochien und be-
statigte ihn als Bischof von Alexandrien. Allerdings gelang es dem Rehabilitierten nicht, ei-
nen Ausgleich zwischen den schismatischen Gemeinden in der syrischen Metropole zu schaf-
fen, obwohl die begriffliche Neuorientierung der Synode von 362 dazu die theologischen Vo-
raussetzungen geschaffen hatte.

Die versohnliche Entwicklung zu Beginn der sechziger Jahre unterbrach jedoch wieder ein
Regierungswechsel. Kaiser Valens (364-378), von seinem Bruder Valentinian I. (364-375)
zum Herrscher iiber den Osten bestellt, neigte erneut ,,arianischem* Bekenntnis zu und ge-
wihrte seinem Hofbischof Eudoxius groe Bewegungsfreiheit. Ihm gelang es nicht nur, eine
sich in Lampsakos anbahnende Vereinigung zwischen Homdusianern und Nicédnern zu storen;
der Kaiser erlief3 sogar ein Edikt, das die Entfernung aller nicénisch gesinnten Bischofe ver-
fligte, die unter Julian zuriickgekehrt waren. Erneut muflte Athanasius seinen Platz rdumen,
konnte aber bald wieder das (angebliche) Versteck in der viterlichen Grabanlage verlassen, da
Valens wegen autkommender Unruhen einlenkte (366). Die letzten Jahre seines Lebens hin-
durch leitete der Heimkehrer mit souveridner Autoritit die Kirche von Alexandrien. Das Anse-
hen des Bischofs war so grof, daB der Kaiser in Agypten ein rigoroses Vorgehen wie etwa in
Syrien nicht wagen konnte. Dank der Unterstiitzung durch das Volk scheiterte auch der neuer-
liche Versuch der arianischen Opposition, ihren Kandidaten Lucius auf den Bischofsstuhl zu
erheben (367). Uber die Leitung der eigenen Gemeinde hinaus widmete Athanasius seine Auf-
merksamkeit nach wie vor gesamtkirchlichen und allgemeinen theologischen Fragen. Ein
Schreiben an die Bischofe des westlichen Afrika warnte im Auftrag einer wohl 369 veranstal-
teten Synode vor den Machenschaften der Arianer. In Rom intervenierte er wegen des Arian-
erbischofs Auxentius von Mailand, der tatséchlich 371 von einer Synode verurteilt wurde. Das
Festhalten des Athanasius an den Anhingern des Patriarchen Eustatius von Antiochien ver-
hinderte jedoch alle Versuche, in Antiochien die kirchliche Einheit wieder herzustellen. Sein
Briefwechsel mit Basilius von Caesarea (T 379) illustriert diese Aktivitdten, zugleich aber
auch die weltweite Autoritit des alexandrinischen Bischofs, sowie sein gesamtkirchliches
VerantwortungsbewuBtsein, das iiber die Einheit der Ortskirchen hinaus weiterhin die theolo-
gische Entwicklung beobachtet, wie uns der Brief an Epictetus von Korinth iiber christologi-
sche Probleme bestitigt. Athanasius starb am 2. (3.) Mai 373.

I1. Werk

Aus dem bewegten Lebensgang des Athanasius und den vielschichtigen Auseinandersetzun-

% Sokrates: hist. eccl. 11l 14, 1 (PG 67, 416 A).
Stockmeier - Athanasius (KdTh) 8 27.06.2025



gen erwuchs sein literarisch-theologisches Werk. Stindig gefordert von den kirchlichen und
politischen Problemen der Zeit, tragen seine Schriften weitgehend den Stempel des konkreten
Anlasses und die Ziige eines Betroffenen; gerade in die Darstellung zeitgendssischer Vor-
ginge flol dadurch subjektives Urteil, wenn nicht gar polemische Agitation ein. Ordnet man
das Schrifttum des Athanasius nach Schwerpunkten, dann treten neben den theologischen Ele-
menten apologetische Tendenzen, disziplindre Weisungen und historisch-dokumentarische
Nachrichten in den Vordergrund. Mangels konkreter Anhaltspunkte bereitet die Datierung der
Oratio contra gentes, einer Schrift gegen die heidnische Gétterverehrung, und von De incar-
natione, einer Darlegung der Menschwerdung sowie der Erlésung im Sinne der Vergottli-
chung, Schwierigkeiten. Da der Arianismus nicht unmittelbar erwédhnt wird, ist ein Ansatz vor
dem Konzil von Nicaea denkbar; aus der theologischen Gesamtanlage des Doppeltraktats legt
sich aber doch eine Abfassung wihrend des Exils in Trier (336/337) nahe. Eine Kurzfassung
des Werkes geht schwerlich auf Athanasius selbst zuriick. Als Bischof von Alexandrien
schrieb er mehrere Osterfestbriefe, d. h. Rundschreiben an die Christen Agyptens, in denen
neben der Bekanntgabe des Ostertermins nach Art der heutigen Fastenhirtenbriefe konkrete
pastorale Fragen behandelt wurden; bedeutsam fiir die Kanongeschichte ist Brief 39 aus dem
Jahr 367, weil er ein Verzeichnis der kanonischen Biicher des Alten und Neuen Testaments
enthdlt. Immer wieder sah sich Athanasius gendtigt, Rechenschaft {iber sein Verhalten zu ge-
ben, so in der 339 geschriebenen Epistula encyclica ad episcopos; hier schildert er den Ablauf
der Ereignisse, die zu seiner (ersten) Verbannung nach Trier gefiihrt haben. Mit Beginn der
vierziger Jahre setzte die literarische Auseinandersetzung mit den Arianern ein, die ihren Nie-
derschlag in den wichtigen Orationes contra Arianos fand, in denen der Verfasser die Lehre
des Konzils von Nicaea tiber die Wesenseinheit des Sohnes mit dem Vater erldutert und die
einschlidgigen Bibelstellen wie Sprichworter 8, 22 auslegt. Eine Verteidigung der umstrittenen
Ausdriicke homousios sowie ek tes ousias enthdlt die Epistula de decretis Nicaenae Synodi
(um 350), zu der die Epistula de sententia Dionysii moglicherweise einen Nachtrag darstellt;
in letzterer sucht Athanasius den Arianern Bischof Dionysius von Alexandrien (T 264/265) als
Kronzeugen in der Ablehnung der Homousie zu entwinden. Historisch wertvolles Material
bietet die Apologia secunda (356) mit ihren Akten und Briefen, die {iber vorausgegangene Sy-
noden Auskunft geben. Gegen die Vorwiirfe politischer Konspiration gegen den Kaiser und
andere Verleumdungen setzte sich Athanasius in der Apologia ad Constantium imperatorem
(um 357) zur Wehr; die in meisterhafter Rhetorik gestaltete Schrift wollte der Verdachtigte
urspriinglich selbst vortragen. Wahrend seines Fluchtaufenthalts bei den Monchen in der
Wiiste (356) warnte Athanasius in seiner Epistula ad episcopos Aegypti et Libyae vor den Ma-
chenschaften der Arianer. Uber deren Greueltaten klagte auch die Apologia de fuga sua (357),
zugleich eine Rechtfertigung seiner Flucht in leidenschaftlichem Ton. Eine Information iiber
die Vorgange zwischen 335-337 bietet der liberlieferte Abschnitt der Historia Arianorum ad
monachos vom Jahre 358; vom plotzlichen Tod des Arius handelt ausdriicklich ein Brief an
Serapion von Thmuis (357/358). In weiteren Briefen (358-362) an diesen Klostervorsteher in
Unterdgypten griff Athanasius das Thema von der Gottlichkeit des Heiligen Geistes auf, das
im Gefolge der arianischen Subordination des Logos in die Diskussion gekommen war. Aus
der Begegnung mit dem Mdnchtum erwuchsen in diesen Jahren nicht nur Mahnbriefe aske-
tisch-spirituellen Inhalts, sondern vor allem die Vita Antonii, eine nach dem Vorbild antiker
Bioi geschaffene ,,Lebensbeschreibung* des 356 verstorbenen Mdnchsvaters. AnldBlich der
Berufung der Synoden von Ariminum und Seleukia driickte der Bischof von Alexandrien
seine Unionserwartungen in der Epistula de synodis (361-362) aus. Als Wortfiihrer von Syno-
den nicaeatreuer Bischofe schrieb Athanasius den bedeutenden Tomus ad Antiochenos, in
dem sich ein Ausgleich der theologischen Begrifflichkeit anbahnte (362). Die Epistula ad Jo-
vianum imperatorem (363) informiert den Herrscher {iber den nicdnischen Glauben und die
Lehre vom Heiligen Geist, wie sie auf der Synode in Alexandrien bestétigt worden waren. In
den letzten Lebensjahren beschiftigte sich Athanasius mit fortlaufender Bibelauslegung, als
deren Frucht eine Genesiserkldrung sowie der Psalmenkommentar gelten konnen; die Grund-

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 9 27.06.2025



sitze seiner Auslegung legte er in seinem Brief an Marcellinus dar. Funde von Uberliefe-
rungsstiicken bestitigen die Nachricht des Hieronymus, daf3 er sich auch mehrmals mit dem
Thema der Jungfraulichkeit befa3t hat, wenngleich seine Autorschaft von De virginitate noch
umstritten ist. Das Aufkommen der christologischen Fragestellung bezeugen die Epistula ad
Epictetum episcopum Corinthi (371), ein Werk, das fiir den Entscheid von Chalcedon Bedeu-
tung erlangte, sowie Briefe an den Bischof Adelphinum und den Philosophen Maximus (372).

II1. Bedeutung

In keiner anderen Gestalt verdichten sich so sehr die theologischen, kirchlichen und politi-
schen Probleme des vierten Jahrhunderts wie in Athanasius von Alexandrien. Mit der Um-
schichtung der Krifteverhiltnisse, die Kaiser Konstantin eingeleitet hatte, ergab sich fiir Kir-
chenminner seines Schlages die Méglichkeit, die eigene Glaubensiiberzeugung in aller Of-
fentlichkeit vorzutragen, wobei der Fortbestand des Systems religios-staatlicher Einheit den
Konflikt verschérfte.

Den Angelpunkt der athanasianischen Wirksamkeit bildet das Konzil von Nicaea, an dem er
als Diakon teilgenommen hat. Das Glaubensbekenntnis dieser Kirchenversammlung ist iiber
die Diskussion hinweg durch ihn zu allgemeiner Anerkennung gelangt. Mit unbeugsamer
Zielstrebigkeit setzte er sich fiir die volle Annahme der dort getroffenen Entscheidung ein, vor
allem seit er als Bischof der Kirche von Alexandrien vorstand und damit die Verantwortung
fiir die Christenheit Agyptens iibernommen hatte. Dabei war er keineswegs nur von dem Wil-
len getrieben, der Formel in ihrer Abstraktheit Geltung zu verschaffen; vielmehr zwang ihn
sein Glaube an die im menschgewordenen Logos vollzogene Erlosung dazu, nachhaltig auf
der vollen Gottheit des Logos zu bestehen, und zwar nach dem Grundsatz: Wir wiren nicht
erlost worden, hitte Gott nicht selbst das Menschsein auf sich genommen. Der Versuch, diese
Erlosungslehre als* physisch oder* mechanisch* zu disqualifizieren, verkennt die biblischen,
nicht zuletzt paulinischen Impulse athanasianischen Denkens. Es sei freilich nicht verhehlt,
dal} seinem Verstindnis von Menschwerdung auch Méngel anhaften, insofern er ein Christus-
bild vom Typus Logos-Sarx entwirft und so fiir eine menschliche Seele Christi keinen rechten
Platz hat. Trotz solcher Mingel, die sich aus der Riickschau bemerkbar machen, hat Athana-
stus mit hartndckigem Widerstand gegen arianisierende Entleerung des Gottesbegriffs dem
vollen nicénischen Bekenntnis zum Durchbruch verholfen, indem er statt der Logosspekula-
tion auf das Sohnesverhiltnis setzte. Seiner Argumentation mangelt zwar oftmals spekulative
Kraft, doch erweist sich seine Fahigkeit zum Ausgleich, als er im Ringen um eine angemes-
sene Begrifflichkeit die trinitarische Sprechweise der Jungnicédner vorbereitet, und zwar ein-
schlielich der Gottheit des Heiligen Geistes. Indem Athanasius die Mdglichkeit anerkannte,
neben dem homousios auch von drei Hypostasen zu reden, sofern damit kein arianisches Ver-
standnis unterlegt werde, leitete der sonst so kampfbetonte Bischof die Verséhnung zwischen
den Parteien ein.

Im Zuge der Auseinandersetzung um die inhaltliche Aussage des Konzils von Nicaea trug
Athanasius wesentlich dazu bei, Kriterien fiir den Rang und die Autoritét dieser Kirchenver-
sammlung zu entwickeln, ein Umstand, der angesichts der nachfolgenden Haufung von Syno-
den der jeweiligen Parteien von hochster Bedeutung war. Indem er der Glaubensaussage der
in Nicaea versammelten Viiter die Qualifikation géttlicher Uberlieferung zuerkannte, suchte er
ihre Uberlegenheit iiber dhnliche Veranstaltungen zu erweisen und ihre Verbindlichkeit im ge-
samtkirchlichen BewufBtsein zu verankern.

Der Einsatz des Athanasius fiir die Glaubensaussage von Nicaea stellt zugleich ein Ringen um
die Autoritdt und das Ansehen dieses Konzils in der gesamten Christenheit dar. Nicht zu un-
terschitzen ist die Wirkung, die der Bischof von Alexandrien im Zuge der Wirren auf das Be-

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 10 27.06.2025



wuBtsein kirchlicher Zusammengehorigkeit ausgetibt hat. Zwar bieten die Jahrzehnte seines
Lebens zunichst ein Bild bislang nicht bekannter Zerrissenheit; aber gerade dieser Zustand
fiihrte zu einer gegenseitigen Anteilnahme der einzelnen Ortskirchen, die {iber lokale Verant-
wortung hinaus das Wohl aller Gemeinden im Auge behielt. Der Kampf um Bischofssitze er-
scheint nicht als bloBe Machtpolitik, und die Rundschreiben sind nicht nur als pamphletartige
Kampfschriften einzustufen; in diesen Aktionen mobilisierte Athanasius die gesamte Kirche,
um das Bekenntnis von Nicaea zu sichern. Ohne die Bedeutung der Zusammenarbeit zwi-
schen Alexandrien und Rom zu unterschitzen, ist zu bemerken, daf3 sich eine Vielzahl von Bi-
schofen einschaltete. Zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens entfaltete sich so
eine gegenseitige Anteilnahme, die tiber den theologischen Streit hinaus das BewuBtsein ihrer
Einheit schirfte. Wenn Athanasius iiberdies die Gelegenheit ergriff, das junge Christentum in
Acethiopien an Alexandrien zu binden, dann geschah dies nicht nur aus machtpolitischen Er-
wagungen, sondern auch aus missionarischem Impuls, um so die Universalitit des Christen-
tums iiber die Grenzen des romischen Reiches hinaus zu verwirklichen.

Getragen waren diese Aktivititen von einem theologisch fundierten KirchenbewuBtsein. Mit
der Inkarnation des Logos ist dem Menschen Heil angeboten, das ihm durch die Kirche ver-
mittelt wird. Christus eint die ganze Menschheit in seinem Leib, eben der Kirche. Wie nun
Christus in der Einheit mit dem Vater steht, so ist auch die Kirche eins, und jeder Versuch ih-
rer Spaltung durch die Haretiker gilt Athanasius als Angriff auf Christus selbst. Dieser Ekkle-
siologie, wenn auch nicht ganz ausformuliert, eignet ein starker institutioneller Charakter; des-
halb gewinnt darin die der Tradition geméfBe Besetzung der Bischofsstiihle {iberragende Be-
deutung, ebenso aber auch das Selbstbewultsein gegeniiber der staatlichen Gewalt.

Tatsichlich gestaltete sich das Ringen um das Bekenntnis von Nicaea zu scharfen kirchenpoli-
tischen Auseinandersetzungen, in denen die Problematik des konstantinischen Modells der
Reichskirche offenbar wurde. Gegen die ideologische Gleichsetzung von gottlicher Monar-
chie und kaiserlicher Alleinherrschaft, wie sie etwa Eusebius von Caesarea propagiert hatte,
wurden plotzlich Vorbehalte laut, die aus der Eigengesetzlichkeit der biblisch-kirchlichen
Verkiindigung erwuchsen und die Distanz zwischen Kirche und Staat bewuf3t machten. Auch
wenn Athanasius sich im Ton seiner Polemik vergriff, so zeigt gerade sein kirchenpolitisches
Handeln, da3 Konstantins Einheitsmodell nie unwidersprochen blieb; sein Einspruch blieb
beispielhaft fiir die prophetische Kritik an dem schwierigen Verhéltnis von Kirche und Staat.

Ahnlich dem Amtsverstindnis, das einen starken pastoralen Zug hatte, zielte Athanasius be-
tont auf die spirituelle Dimension der christlichen Existenz ab, vor allem in der Gestalt des
Ménchtums, das erstmals in Agypten faBbare Formen angenommen hatte. Verbindungen zwi-
schen den asketischen Kreisen in der Wiiste und der Hauptstadt bestanden schon friihzeitig.
Als Athanasius, von Constantius verbannt, in Rom weilte, befanden sich zwei Mdnche in sei-
ner Begleitung, und der bedringte Patriarch fand auch spéter bei den Monchen in der Thebais
Unterschlupf, um seine Gemeinde aus dem Versteck heraus zu leiten. Aus diesen Begegnun-
gen erwuchs die Vita des groBBen Antonius (T 356), die das asketische Ideal weiten Kreisen
vermittelte und zum Modell hagiographischer Literatur wurde. Angesichts der kaum {iber-
briickten Spannung zwischen kirchlichen Amtstragern und Charismatikern ist hier jene Unter-
ordnung des Monches unter die Kleriker bemerkenswert, die eine Interpretation der ,,Geisttra-
ger* ins zunehmend hierarchisch gepréigte Kirchenwesen forderte.

IV. Wirkungsgeschichte

Als Verteidiger des Glaubensbekenntnisses von Nicaea iibte Athanasius iiber seine Zeit hin-
aus eine nachhaltige Wirkung aus. Gregor von Nazianz rithmt in seiner 21. Rede den Alexan-
driner als den entscheidenden Anwalt der Lehre von der Trinitit, die auf dem zweiten 6kume-

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 11 27.06.2025



nischen Konzil in Konstantinopel (381) zum Abschlufl gebracht wurde. Tatséchlich stellte
Athanasius die Tradition des biblischen Gottesglaubens sicher gegeniiber rationalistischen
Auflosungsversuchen gemal zeitgendssischen Spekulationen. So unzulénglich auch einzelne
Aussagen aus der Riickschau erscheinen mogen, im Beharren auf dem Bekenntnis von Nicaea
lag die Wegweisung fiir die kiinftige Theologie und die Option fiir den Glauben.

Seine theologische Autoritdt bezeugen die hdufigen Zitate aus Athanasius-Schriften, mit de-
nen spétere Kirchenschriftsteller ihre Aussagen stiitzten, wobei sie nach dem Brauch der Zeit
Florilegien beniitzten, d. h. Sammlungen von Viteraussagen zu einem Thema. Es {iberrascht
dabei nicht, wenn unter dem Namen des Athanasius alsbald auch Schriften anderer Verfasser
in Umlauf kamen, um so an seinem Ansehen Anteil zu gewinnen. Manch’ miflverstiandliche
Formulierung des Christusmysteriums erschwerte allerdings den Ausgleich zwischen den ge-
gensitzlichen Standpunkten, weil sie félschlicherweise Athanasius zugeschrieben wurde. Das
sogenannte Symbolum Athanasianum ein in Gallien entstandenes Glaubensbekenntnis hat
nicht zuletzt unter der werbenden Wirkkraft des Alexandriners sogar Eingang in die Liturgie
gefunden. Unabhingig von solchen pseudo-athanasianischen Werken galt jedoch sein Beitrag
zur Theologie als RichtmaB, dessen man sich iiber die byzantinische Zeit hinaus auch im
Abendland bewult blieb. Noch in manchen theologischen Gegenentwiirfen der Neuzeit, die
sich nicht am ,,Sein*, sondern an Gottes Handeln orientieren, ist der Alexandriner als Kontra-
punkt fa3bar.

Die Verbreitung der monchischen Lebensform hat durch die Vita Antonii einen nicht zu unter-
schitzenden Anstof3 erfahren. Dieses Werk machte nicht nur den Asketen und Einsiedler An-
tonius berithmt, es trug das asketische Ideal durch die ganze spatantike Christenheit, die oh-
nedies von Tendenzen der Weltdistanz erfa3t worden war. Das Lob der praktischen Tétigkeit
aus dem Glauben gegeniiber der schluflifolgernden Vernunft hat hier einen hochst anschauli-
chen Ausdruck erfahren und nicht zuletzt fiir die Geschichte der Theologie den Vorbehalt des
Glaubens markiert. Der legendédre Ruf des Monchvaters verbreitete sich hierdurch nicht nur
im Orient; wenige Jahrzehnte nach seinem Tod las man die Vita bereits in lateinischer Uber-
setzung im Westen. Thre aufriittelnde Wirkung auf die Leser schildert Augustin (7 430) in sei-
nen Bekenntnissen (8, 6); dies eine Beispiel signalisiert schon den Einflufl des Werkes auf die
Entwicklung des Mdonchtums. Die verschiedenen Zweige des Antoniusordens, darunter die
westlichen Hospitaliter, bewahren bis in die Gegenwart diesen Impuls. DaB3 die Vita Antonii
im iibrigen als literarisches Muster zahlreicher ,,Heiligenleben* diente, unterstreicht nur ihre
Zugkraft.

Zum Fanal kirchlicher Freiheit gegeniiber staatlicher Obmacht wurde Athanasius durch seine
lebenslange Auseinandersetzung mit den Herrschern, um das Bekenntnis von Nicaea zur Gel-
tung zu bringen. Es ist bekannt, daB3 der Bischof von Alexandrien hierbei nicht zimperlich
vorging, doch 146t sich sein Kampf nicht auf eigensiichtige Motive zuriickfiihren. Der Fall
Athanasius machte vielmehr die grundsitzliche Problematik jener kaiserlichen Kirchenpolitik
offenbar, die im Zuge der , konstantinischen Wende* das Christentum als religiose Institution
in das Imperium zu integrieren trachtete. Dem Widerstand des Athanasius kommt vor diesem
Hintergrund iiber seine Zeit hinaus eine beispielhafte Wirkung zu. Sein Einspruch gegen die
Vermischung der kirchlichen mit der staatlichen Rechtsordnung machte jenen Vorbehalt be-
wullt, der in der Folgezeit trotz aller Kooperation das Verhéltnis von Kirche und Staat beglei-
tete. So wurde Athanasius zum Symbol kirchlicher Eigensténdigkeit gegentiber staatlicher Be-
vormundung. Noch im Gefolge der Kélner Wirren des 19. Jahrhunderts verfafite Johann Josef
von Gorres (1 1848) seine Protestschrift gegen den Ubergriff des Staates unter dem Titel
Athanasius (1838), wihrend Ernst Bloch (7 1978) in der Rezeption des athanasianischen
Christusbildes die Billigung eines revolutioniren Impetus erblickte. So bezeugt selbst die
Wirkungsgeschichte Leistung und Rolle dieses Kirchenvaters im kirchlichen und politischen

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 12 27.06.2025



Geschehen seiner Zeit, die vielleicht mehr in der Wachheit fiir das UnverduB3erliche der christ-
lichen Botschaft lag als in deren geistiger Durchdringung.

Bibliographie

1. Quellen
Zu den Ausgaben der Athanasiuswerke siehe:

- Geerard, Mauritius: Clavis Patrum Graecorum 11. (Corpus Christianorum seu nova Patrum
collectio) Turnhout 1974, 17-60.

- Migne, I-P.: S. P. N. Athanasii ... opera omnia. (Patrologia Graeca 25-28) Paris 1857.

- Opitz, Hans Georg: Athanasius Werke II. III., Berlin-Leipzig 1934-1941.

- Camelot, Pierre- Thomas: Athanase d’Alexandrie. Contre les Paiens et sur 1’Incarnation du
Verbe. (Sources chretiennes 18) Paris 1947.

- KannengieBer, Charles: Athanase d’Alexandrie. Sur I’Incarnation du Verbe. (Sources chre-
tiennes 199) Paris 1973.

2. Literatur

Dorries, Hermann: Die Vita Antonii als Geschichtsquelle (1949). In: Wort und Stunde I (G6t-
tingen 1965), 145-224.

Girardet, Klaus Martin: Kaisergericht und Bischofsgericht. Studien zu den Anféngen des Do-
natistenstreites (313-315) und zum Prozef3 des Athanasius von Alexandrien (328-346).
(Antiquitas 1) Bonn 1975.

KannengieBer, Charles: Politique et theologie chez Athanase d’Alexandrie. Actes du Colloque
de Chantilly, 23-25 septembre 1973. (Theologie historique 27) Paris 1974.

Klein, Richard: Constantius II. und die christliche Kirche. (Impulse der Forschung 26) Darm-
stadt 1977.

Laminski, Adolf: Der heilige Geist als Geist Christi und Geist der Glaubigen. Der Beitrag des
Athanasios von Alexandrien zur Formulierung des trinitarischen Dogmas im vierten Jahr-
hundert. (Erfurter Theol. Studien 23) Leipzig 1969.

Meijering, Eginhard Peter: Orthodoxy and Platonism in Athanasius. Synthesis or Antithesis?
Leiden 1968.

Mohler, Johann Adam: Athanasios der Grof3e und die Kirche seiner Zeit, besonders im
Kampfe mit dem Arianismus. Mainz 1827 (Neudruck Frankfurt 1971).

Nordberg, Henric: Athanasius and the Emperor. (Commentationes hum. litt. 30, 3) Helsing-
fors 1963.

Opitz, Hans-Georg: Untersuchungen zur Uberlieferung der Schriften des Athanasius. (Arb. z.
Kirchengesch. 23) Berlin-Leipzig 1935.

Roldanus, Johannes: Le christ et ’homme dans la theologie d’ Athanase d’Alexandrie. (Stu-
dies in the History of Christian Thought IV) Leiden 1968.

Schneemelcher, Wilhelm: Athanasius von Alexandrien als Theologe und als Kirchenpolitiker.
In: Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft 43 (1950/51), 242-255 (Neudruck
in: Gesammelte Aufsidtze zum Neuen Testament und zur Patristik. Thessaloniki 1974,
274-289).

Schwartz, Eduard: Zur Geschichte des Athanasius 1904-1911. In: Nachrichten von der Gesell-
schaft der Wissenschaften zu Géttingen. Neudruck Berlin 1959.

Tetz, Martin, Art. Athanasius von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopédie I'V. Ber-
lin-New York 1979, 333-349.

Quelle: Heinrich Fries/Georg Kretschmar (Hg.), Klassiker der Theologie, Erster Band: Von
Irendus bis Martin Luther, C.H. Beck, Miinchen 1981, S. 44-61.396.424.

Stockmeier - Athanasius (KdTh) 13 27.06.2025



