
Stockmeier - Athanasius (KdTh) 1 27.06.2025 

Athanasius (ca. 295-373) 

Von Peter Stockmeier (1925-1988) 

Die Kirchen- und Reichsgeschichte des vierten Jahrhunderts, durch die Religionspolitik Kai-

ser Konstantins des Großen (306-337) in neue Bahnen gelenkt, ist über Jahrzehnte hinweg mit 

der Gestalt des Athanasius von Alexandrien gekoppelt. Wie in einem Prisma bündeln sich in 

ihm die politischen und theologischen Kontroversen der Zeit, und zwar so sehr, daß seinetwe-

gen in der alten Christenheit tiefe Gräben aufbrachen. Der Zwiespalt trennte freilich nicht nur 

die Zeitgenossen; noch in der Gegenwart schwankt das Urteil über Athanasius vom Bild des 

machtbesessenen Hierarchen bis zum spirituellen Hirten seiner Gemeinde. Auch das Urteil 

über ihn als Theologen ist uneinheitlich, die Tatsache jedoch, daß er die Schlüsselfigur in der 

arianischen Kontroverse darstellt, weist ihm einen hervorragenden Platz in der Geschichte- 

der Theologie zu. Den Anlaß zum theologischen Konflikt bot die Diskussion um das biblisch-

christliche Gottesbild, das in Arius eine unzureichende Deutung erfahren hatte. Das erste öku-

menische Konzil von Nicaea (325), eine Demonstration kirchlich-staatlicher Einheit, ver-

mochte zwar gegen seine Lehre von der Unterordnung des Logos das Bekenntnis zur Wesens-

gleichheit mit dem Vater zu verabschieden, aber weder die Sympathisanten gleichzuschalten 

noch die theologische Diskussion abzuschnüren. In den aufbrechenden Wirren verkörperte 

Athanasius die unerschütterliche Treue zum Nicaenum gegen alle Umdeutungsversuche, das 

Festhalten am biblischen Glauben gegen rationale Auflösung. Diesen theologischen Streit 

führte er aber nicht auf der Basis eines simplifizierenden Biblizismus, sondern im Verbund 

mit dem rationalen Argument; als Wegbereiter der Begegnung von Glaube und Vernunft hat 

man ihn deshalb schon als „Vater der wissenschaftlichen Theologie“ bezeichnet. Ihre eigen-

tümliche Note gewann diese Auseinandersetzung im politischen Rahmen des konstantinischen 

Zeitalters, das dem Kaiser gemäß antiker Tradition nun auch in der Kirche erheblichen Ein-

fluß ermöglichte. Das Ringen des Athanasius gestaltete sich so unversehens zu einer Kraft-

probe zwischen Kirche und Staat, wobei der Bischof von Alexandrien in der Wahl seiner Mit-

tel nicht wählerisch war. Dieser Hintergrund verdeutlicht erst Handeln und Argumentationen 

eines Mannes, der viereinhalb Jahrzehnte den bischöflichen Stuhl der Hauptstadt Ägyptens 

innehatte. 

I. Leben 

Für die Darstellung der wechselvollen Lebensgeschichte des Athanasius läßt sich aus mehre-

ren zeitgenössischen Quellen schöpfen, die es erlauben, sein Wirken und seine Schicksale 

auch historisch nachzuzeichnen. Neben einigen Schriften von seiner eigenen Hand, wie der 

Apologia secunda, oder der Apologia ad Constantium enthält der Vorbericht zu den Osterfest-

briefen wichtige Daten; außerdem liegt eine lateinische Lebensbeschreibung vor, die freilich 

am Anfang verstümmelt ist (Historia acephala). Weitere Nachrichten alter Kirchenge-

schichtsschreiber ergänzen das Bild. Da es sich bei diesen Quellen teilweise um Zeugnisse ei-

ner Partei handelt, ist bei ihrer Auswertung Vorsicht geboten, ein Umstand, der freilich weni-

ger den biographischen Ablauf betrifft als das unterschiedliche Urteil über das Verhalten die-

ses Kirchenmannes. Lebensmittelpunkt des Athanasius war Alexandrien, Ägyptens Metro-

pole, die eine lebendige Tradition griechischer Gelehrsamkeit repräsentierte und den Boden 

für eine Begegnung des christlichen Glaubens mit antiker Paideia bereitet hatte. Zwar liegen 

die Anfänge des Christentums am Nil weitgehend im Dunkeln; aber schon im Laufe des zwei-

ten Jahrhunderts verrät das Ägypterevangelium bodenständige Eigenheit neben gnostischen 

Tendenzen, und gegen Ende tritt die alexandrinische Gemeinde ins Licht der Geschichte, sei 

es in seiner berühmten Katechetenschule oder auch in der Gestalt ihrer Bischöfe. 

Um das Jahr 295 scheint hier Athanasius geboren worden zu sein. Leider geben die Quellen 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 2 27.06.2025 

kaum Auskunft über Herkunft und Jugendzeit; gewisse Hinweise lassen auf eine heidnische 

Familie griechischer Zunge schließen. Eine Nachricht erzählt von dem Bemühen der Mutter, 

ihren Sohn der Familie zu erhalten; dieser jedoch habe sich ihren Plänen verweigert und sich 

dem Christentum zugewandt.1 Hierin wird ein früher Zug zur Askese sichtbar, der seine Ver-

bindungen zum aufkommenden Mönchtum aufschlußreich beleuchtet. In einem Enkomion 

(Lobrede) berichtet Gregor von Nazianz († um 390), daß Athanasius „bald in den göttlichen 

Sitten und Wissenschaften unterwiesen worden sei, nachdem er kurze Zeit die enkyklischen 

Fächer studiert hatte“.2 Maßgeblich für seine Entwicklung wurde wohl der Dienst als Anag-

nost (Lektor) in der Gemeinde sowie seine Sekretärstätigkeit beim Ortsbischof Alexander 

(313-328), der ihn um 319 zum Diakon weihte. Die scharfe Verfolgung der Christen unter Di-

okletian (284-305) hat der junge Athanasius noch erlebt, freilich mehr an ihren Folgen getra-

gen, entstand doch daraus das melitianische Schisma. Dem Zugriff staatlicher Verfolgungs-

maßnahmen hatte sich Bischof Petrus († 311) durch Flucht entzogen, und er leitete aus siche-

rem Versteck heraus die alexandrinische Gemeinde. In dieser Situation begann aus nicht recht 

ersichtlichen Gründen der oberägyptische Bischof Melitius († nach 325) Weihen außerhalb 

seines Sprengels vorzunehmen, ein Vorgehen, das bald den Protest inhaftierter Bischöfe aus-

löste. Zugang zu der alexandrinischen Gemeinde scheint ein gewisser Arius verschafft zu ha-

ben. Als Melitius freilich selbst zur Zwangsarbeit verurteilt wurde und so das Ansehen eines 

Konfessors gewann, konnte er nach Entlassung gegen die milde Praxis der Wiederaufnahme 

von Abgefallenen, wie sie von Bischof Petrus geübt wurde, Sturm laufen, eben als Vertreter 

der „Märtyrerkirche“. Schon im Jahr 306 schloß eine Synode Melitius aus der kirchlichen Ge-

meinschaft aus und besiegelte damit ein Schisma der ägyptischen Kirche. Zwischen den Par-

teien schwankend machte Arius schließlich seinen Frieden mit dem Ortsbischof Achillas († 

313), wurde von ihm sogar zum Presbyter geweiht und zum Pfarrer an der Baukaliskirche be-

stellt. Als solcher konnte er auch unter dessen Nachfolger Bischof Alexander seine Anschau-

ungen vortragen. Arius, von Geburt Libyer und in Antiochien theologisch gebildet, genoß in 

breiten Kreisen Alexandriens Ansehen wegen seiner asketisch geprägten Persönlichkeit und 

seines gewinnenden Auftretens. Seit 318 trug er als geschulter „Dialektiker“ Auffassungen 

über das christliche Gottesbild vor, die, mittelplatonischen Spekulationen verhaftet, eine Un-

terordnung des Logos gegenüber dem Vatergott propagierten. Die beachtliche Resonanz für 

seine Ideen erklärt sich neben dem innewohnenden moralischen Impuls wohl nicht zuletzt aus 

der Wiederbelebung origeneischen Gedankengutes. Bischof Alexander, von solchen Lehren 

beunruhigt, lud Arius zu einer Art Religionsgespräch ein, bei dem der Pfarrer von Baukalis 

seine Thesen vorlegte, daß nämlich der Sohn Gottes aus dem Nichtseienden geschaffen sei, 

daß es eine Zeit gab, da er nicht existierte, daß er in seiner Selbstmächtigkeit fähig sei, das 

Böse wie die Tugend aufzunehmen, und daß er ein Geschöpf sowie eine geschaffene Wirk-

lichkeit sei.3 Entschieden betonte gegen eine solche Unterordnung die anklagende Partei, da-

runter enttäuschte Melitianer, die Gleichewigkeit und die Homousie des Sohnes mit dem Va-

ter, eine Meinung, die auch Alexander guthieß, nicht zuletzt weil damit das Erlösungsver-

ständnis aufgrund der Vergöttlichung der menschlichen Natur gewährleistet war. Arius frei-

lich beharrte auf seiner Meinung und gefährdete so erneut die kirchliche Einheit Ägyptens. 

Um diese Gefahr einzugrenzen, schloß Bischof Alexander Arius aus der Gemeinschaft aus, 

der nun seinerseits durch rege Propaganda unterstützt bei seinen zahlreichen Studienfreunden 

(Syllukianisten) um Sympathien warb. Diese Ausweitung der Angelegenheit beantwortete 

Alexander mit der Einberufung einer ägyptischen Synode (wohl 319), die den früheren Aus-

schluß bestätigte, ein Urteil, das allen katholischen Bischöfen mitgeteilt wurde. Damit war der 

lokale Rahmen des Falles Arius endgültig gesprengt. Mit dem alexandrinischen Presbyter 

identifizierten sich zudem plötzlich einflußreiche Kirchenmänner wie Eusebius von Nikome-

 
1 Severus Ibn al-Muqaffa: History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria II 8 (Patrologia Orientalis 

I 4. Paris 1948, 408 f.) 
2 Gregor Naz.: or. 21, 6 (PG 35, 1088 B). 
3 Sozomenos: hist. eccl. 1, 15, 3 (GCS 50, 33). 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 3 27.06.2025 

dien († 341/342), und nicht zuletzt sie verliehen dem Streit eine neue Dynamik. Eine heftige 

publizistische und synodale Aktivität zog die Fronten quer durch die östliche Christenheit im-

mer schärfer aus, und zwar in einer Zeit, da gegen Ende der Herrschaft des Licinius (308-324) 

erneut eine Verfolgung der Gläubigen einsetzte. Konstantins Sieg über seinen Mitherrscher im 

Jahre 324 führte zur Universalmonarchie, als deren religiös-geistige Grundlage sich das Chris-

tentum anbot. Die Zwistigkeiten im Osten widersprachen dem kaiserlichen Einheitskonzept, 

so daß er alsbald nach seinem Triumph in Alexandrien intervenierte. Die Mission des Ossius 

von Córdoba († 357/58) verlief angesichts der aufgeworfenen Gräben jedoch erfolglos, so daß 

sich der Kaiser ähnlich wie in Sachen des Donatismus zur Einberufung eines Konzils ent-

schloß, das in Nicaea stattfinden sollte. Auf dieser ersten ökumenischen Synode (325) begeg-

nen wir wieder Athanasius, und zwar als Begleiter seines Bischofs Alexander. Nach seinen 

eigenen Worten bekämpfte er schon dort „freimütig die Gottlosigkeit der Ariomaniten“,4 ob-

wohl nur Diakon. Diese Bemerkung rechtfertigt die Annahme, daß er bereits in den vorausge-

henden Jahren eng mit den Problemen vertraut war, auch wenn entsprechende Nachrichten 

darüber fehlen. Durchaus glaubwürdig ist eine Notiz des Apollinarius († nach 385), wonach 

Alexander ihn als Nachfolger wünschte. Jedenfalls wurde Athanasius am 8. Juni 328 zum Bi-

schof geweiht, obwohl die nach Kanon IV von Nicaea erforderliche Zustimmung aller Bi-

schöfe der Eparchie nicht vorlag. Offensichtlich wollte man einer melitianischen Initiative zu-

vorkommen, ein Vorgehen, das sich mit dem Wunsch des Kirchenvolkes deckte. Mit Über-

nahme des ebenfalls von Nicaea (Kanon VI) in seinem patriarchalen Rang bestätigten Stuhles 

von Alexandrien trat Athanasius ins volle Licht der Geschichte. Die überstürzte Ordination 

des Athanasius löste auf seiten der Melitianer bald Proteste aus, da sie ihre Interessen über-

gangen sahen. Mit Verleumdungen und Tätlichkeiten gingen sie gegen den neuen Bischof vor, 

der seinerseits um Anerkennung warb und durch Visitationsreisen den Zusammenhalt stärkte, 

nicht zuletzt beim Mönchtum. Die ersten Osterfestbriefe bekunden den Willen des neuen Bi-

schofs, seine Herde zu lebendiger Einheit im Glauben und in der kirchlichen Ordnung zu füh-

ren. Gegen die Beschwerde über Gewalttaten zögerte er freilich nicht, die Melitianer pauschal 

des Glaubensabfalls zu verdächtigen. Mit einem glatten Nein wies er die Aufforderung des 

Kaisers zurück, den verbannten Arius wieder in die Kirchengemeinschaft aufzunehmen, und 

er demonstrierte so dem Herrscher von Anfang an seine Kompromißlosigkeit. Theologische 

und kirchenpolitische Erwägungen hinderten Athanasius an einem solchen Schritt; über alle 

Verschleierungsversuche hinaus war ihm der im Erlösungsverständnis wurzelnde Gegensatz 

zu Arius bewußt und maßgeblich für sein Handeln. Der Bischof von Alexandrien sah sich je-

denfalls den Angriffen zweier Parteien ausgesetzt, die nun mit Anklagen wie denen der Beste-

chung beim Kaiser eine Art Kriminalprozeß anstrengten, um den mißliebigen Gegner endgül-

tig auszubooten. Furchtlos reiste Athanasius im Winter 331/32 an den Hof von Nikomedien, 

um sich vor Konstantin persönlich zu verteidigen. Dies gelang ihm vollauf, obwohl zudem 

seine umstrittene Bischofsweihe zur Sprache kam, und er konnte während der Karwoche 332 

nach Alexandrien zurückkehren. Die Melitianer setzten aber ihre Angriffe gegen Athanasius 

fort, ja man behauptete sogar, er habe einen ihrer Bischöfe, Arsenius, umbringen lassen. Dem 

Angeklagten gelang es freilich, den Totgesagten ausfindig zu machen und die vom Kaiser ein-

geleitete Untersuchung einstellen zu lassen. Trotzdem entwickelte sich die Auseinanderset-

zung im Osten immer mehr zu einem „Fall“ Athanasius, den Konstantin auf Betreiben seiner 

Gegner von einer Synode klären lassen wollte. Als der Alexandriner sein Erscheinen vor einer 

in Caesarea (Palästina) anberaumten Versammlung verweigerte, berief der Kaiser anläßlich 

seiner Tricennalien im Jahre 335 nach Tyrus erneut eine Synode ein, der Athanasius sich nicht 

mehr entziehen konnte. 

Diese Reichssynode setzte sich samt dem kaiserlichen Vertreter Flavius Dionysius weitge-

hend aus Bischöfen des arianisch-melitianischen Lagers zusammen, so daß Athanasius und 

 
4 Apol. sec. 6, 2 (Opitz II 1, 92) 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 4 27.06.2025 

sein Anhang von vornherein als Angeklagte erschienen. Aus den Verhandlungspunkten – ne-

ben einem zerschlagenen Kelch hob man auf den Widerstand ab – ließ sich freilich kaum ein 

Verfahren gegen den Bischof von Alexandrien einleiten, zumal auch der angeblich ermordete 

Arsenius unter den Synodalen identifiziert werden konnte. Trotzdem verließ Athanasius den 

Gerichtsplatz und begab sich nach Konstantinopel, um seine Sache am Hofe persönlich zu 

vertreten. Während die versammelten Bischöfe über den Flüchtigen die Absetzung ausspra-

chen und mit Konstantin am 17. September 335 die Grabeskirche in Jerusalem einweihten, 

gelang es Athanasius nach dessen Rückkehr in die Hauptstadt bis zu ihm vorzudringen und zu 

intervenieren. Zur Klärung der Angelegenheit rief Konstantin die Synodalen von Tyrus zu 

sich, deren Vertreter, voran Eusebius von Nikomedien, an den Hof reisten und gegen Atha-

nasius neue Anklagen vorbrachten, darunter den politisch schwerwiegenden Vorwurf, er ver-

hindere die Getreideversorgung der Hauptstadt aus Ägypten. Ohne diese Anzeige zu überprü-

fen, verbannte der Kaiser Athanasius nach Trier (335). Im Orient triumphierten nun die Anhä-

nger des Arius, der es schon ein Jahr früher verstanden hatte, durch ein verhaltenes Glaubens-

bekenntnis die ihm angelasteten Irrtümer als Entstellungen seiner Gegner umzudeuten. Kon-

stantin verwies ihn zur Erledigung der Angelegenheit an eine Synode, die ihn vom Bann los-

sprechen sollte. Die in Jerusalem versammelten Bischöfe kamen dem Wunsch des Kaisers 

nach; ehe Arius freilich in seine kirchlichen Rechte eingesetzt werden konnte, starb er plötz-

lich auf einem Abort in Konstantinopel, ein Tod, den Athanasius in de morte Arii tendenziös 

ausmalte. Seine Anhänger, an der Spitze der gewandte Eusebius von Nikomedien, wurden 

durch dieses Ereignis keineswegs zerstreut; sie formierten sich vielmehr zur herrschenden 

Partei im Orient, als auch Kaiser Konstantin an Pfingsten 337 starb. 

Athanasius, in Trier von Bischof Maximinus († 346) als Sachwalter der Orthodoxie aufge-

nommen, vermittelte durch seinen Aufenthalt dem Westen nicht nur die Strömungen der östli-

chen Theologie, er bestärkte vor allem auch die traditionellen Verbindungen zwischen Ale-

xandrien und Rom, eine Achse, die sich in den kommenden Wirren bewährte. Jedenfalls 

konnte auf Weisung Konstantins II. (337-340) Athanasius noch im Laufe des Jahres 337 Trier 

verlassen und sich mit einem Empfehlungsschreiben des westlichen Herrschers an die Ge-

meinde von Alexandrien auf den Weg in die Heimat machen. Er selbst hatte dorthin einen Os-

terfestbrief geschickt, in dem er seiner triumphierenden Freude Ausdruck gab und erstmals als 

Seelsorger vor Arius und dessen Anhängern warnte. „Sie greifen Christus an und vergreifen 

sich mit ihren Argumenten am Erlöser; sie reden falsch von unserem Retter und hören nicht 

auf, Stellung zu beziehen gegen den Urheber des Heils.“5 Es scheint, daß die Aufhebung des 

Exils aller nicaeatreuen Bischöfe dem Wunsch des großen Konstantin entsprach. Tatsächlich 

traf der Bischof von Alexandrien auf einer umständlich angelegten Rückreise über Kleinasien 

mehrmals mit dem Augustus des östlichen Reichsteiles, Constantius II. (337-361), zusammen, 

ein Zeichen dafür, daß beide eine Befriedung der kirchenpolitischen Situation anstrebten. Na-

türlich reagierten die arianisierenden Bischöfe um Eusebius von Nikomedien sofort auf diesen 

Umschwung und protestierten sogar bei Papst Julius (337-352), da Athanasius in Tyrus recht-

mäßig abgesetzt worden sei und deshalb den Bischofsstuhl von Alexandrien nicht wieder ein-

nehmen könne. Ihre Argumentation höhlten sie freilich selbst aus, insofern sie dem römischen 

Bischof eine synodale Überprüfung der Angelegenheit anheimstellten. Der umstrittene Heim-

kehrer sammelte jedenfalls eine Synode ägyptischer Bischöfe (388), die ihm das Vertrauen 

aussprach und gegen den Entscheid von Tyrus die Rechtmäßigkeit seines Anspruchs bestä-

tigte. Ihr Rundschreiben6 macht deutlich, daß Athanasius nun zusehends seine eigene Person 

mit der Sache der Orthodoxie identifizierte. 

Nachdem die Eusebianer in Antiochien (338) von ihrem melitianischen Kandidaten Pistus 

 
5 Ep. fest. 10, 9 (PG 26, 1401f.). 
6 Apol. sec. 3-19 (Opitz II, 1, 89-101). 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 5 27.06.2025 

abgerückt waren und den Kappadokier Gregor in unkanonischer Form zum Bischof von Ale-

xandrien bestimmt hatten, mußte Athanasius erneut dem kaiserlichen Druck weichen (339). 

Ehe er sich auf die Flucht nach Rom begab, stärkte er seine Gemeinde. Publizistisch wirksam 

geißelte er in einer Epistula encyclica das Vorgehen der staatlichen Macht mit scharfen Wor-

ten und schnitt an seinem Fall wiederum die Grundsatzfrage nach dem Verhältnis von Kirche 

und Staat an: „Wenn bei Euch“, so schrieb er den Mitbischöfen, „während Ihr ohne Tadel in 

Euren Kirchen sitzt und Eure Gemeinden versammelt, plötzlich auf Befehl der Regierung ein 

Nachfolger eindringt, würdet Ihr dann nicht entrüstet nach Sühne rufen? Deshalb fordert die 

Gerechtigkeit, daß Ihr auch jetzt Euren Unwillen bekundet, damit nicht, wenn Ihr schweigt, 

dieses Übel binnen kurzem sich über alle Kirchen ausbreite und unsere Stätten der Glaubens-

lehre fortan ein Markt und Handelsplatz werden.“7 Sosehr in diesen Auseinandersetzungen 

das Ansehen des alexandrinischen Bischofsstuhls auf dem Spiele stand und dementsprechend 

das Eingreifen der „weltlichen“ Macht parteilich beurteilt wurde, Athanasius hat damit fraglos 

ein schwelendes Problem der Reichskirche aufgerissen. Als Flüchtling fand der ägyptische Bi-

schof in Rom natürlich Gehör. Zwar verweigerten nun die Eusebianer eine Teilnahme an der 

Synode, die Papst Julius 340/341 veranstaltete, weil sie darin eine Anmaßung Roms erblick-

ten. Jedenfalls kam sie zu dem Ergebnis, daß Athanasius der rechtmäßige Oberhirte Alexand-

riens sei, wie sie auch die Gemeinschaft mit dem wegen sabellianischer Tendenzen umstritte-

nen Marcell von Ankyra († um 374) bestätigte, der offensichtlich seinen ägyptischen Amts-

bruder zur theologischen Auseinandersetzung mit dem Arianismus anregte. Ein selbstbewuß-

tes Schreiben in den Orient eröffnete freilich weder dem Flüchtigen die Rückkehr nach Ägyp-

ten, noch änderte es etwas am Kurs der Eusebianer. Diese trafen sich (341) anläßlich der 

Weihe der „Großen Kirche“ in Antiochien mit Constantius und verabschiedeten auf einer Sy-

node ein Rundschreiben, worin sie sich gegen die Bezeichnung als Arianer verwahrten, ande-

rerseits aber in den drei verabschiedeten Glaubensformeln jene Begriffe aussparten, die für 

das Symbol von Nicaea charakteristisch waren; gerade weil Athanasius selbst um diese Zeit 

das nikänische homoúsios noch vermied, können auch die antiochenischen Formeln der Euse-

bianer nicht rundweg als arianisch gedeutet werden. 

Mit der Übernahme der Herrschaft im gesamten Westen durch Kaiser Konstans nach dem 

Tode Konstantins II. (340) erfolgten hier neue athanasiusfreundliche Initiativen. Zunächst 

holte sich der Kaiser Auskunft über die Glaubenshaltung der orientalischen Bischöfe, die von 

einer Abordnung in Trier mit der Vorlage der sogenannten vierten antiochenischen Formel be-

antwortet wurde; auf Bitten des Papstes Julius nötigte er auch seinen Bruder Constantius II. zu 

einem Konzil in Sardika (Sofia), zu der Bischöfe beider Reichshälften geladen wurden. Wohl 

im Herbst 342 versammelten sich dort die westlichen Bischöfe, in ihrer Mitte Athanasius, ein 

Umstand, der von vornherein die Bischöfe aus dem Orient in Harnisch brachte. Trotz des be-

zeichnenden Vorschlags des greisen Ossius von Córdoba, Athanasius solle selbst im Falle sei-

ner Unschuld nicht mehr nach Alexandrien zurückkehren – ein Hinweis dafür, daß sich der 

Streit nicht auf eine bloße Machtfrage zurückführen läßt –, lehnten die Orientalen eine ge-

meinsame Sitzung ab. Ihren Standpunkt veröffentlichten sie in einem Schreiben an die afrika-

nische Kirche, während die westlichen Teilnehmer Athanasius erneut rehabilitierten. Gegen 

den Versuch, ein neues Glaubenssymbol vorzulegen, wehrte sich Athanasius mit dem Hin-

weis auf die Norm des Bekenntnisses von Nicaea; disziplinäre Bestimmungen sollten hinge-

gen Bedeutung erlangen. Der günstige Ausgang der Synode für den alexandrinischen Bischof 

und seine Anhänger kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß durch die gegenseitige Exkom-

munikation der Graben zwischen Ost und West tief aufgerissen wurde. Die Parteinahme der 

jeweiligen Kaiser für die Bischöfe ihres Herrschaftsbereichs machte sich alsbald auch zuguns-

ten des Athanasius geltend. Zwar konnte eine Delegation des Kaisers Konstans, möglicher-

weise unter Androhung von Repressalien, zunächst nur die Einstellung von Gewalttätigkeiten 

 
7 Ep. encycl. 6 (Opitz II 1, 176). 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 6 27.06.2025 

im Osten erreichen, doch gestattete Constantius nach dem Tode des Bischofs Gregorius (345) 

Athanasius die Rückkehr nach Alexandrien, wozu gewiß auch seine Distanzierung von 

Marcells Theologie beitrug. Ein Treffen mit dem Herrscher in Antiochien entschärfte eben-

falls die gespannte Lage. Athanasius, triumphal in seiner Bischofsstadt empfangen (346), er-

schien fast wie ein Wegbereiter der kirchlichen Einheit, da selbst ehemalige Gegner wie die 

Bischöfe Ursacius und Valens aus Illyrien die Gemeinschaft mit ihm aufnahmen. 

Diese Entwicklung wurde jäh unterbrochen, als im Gefolge des politischen Umsturzes im 

Westen Kaiser Konstans das Leben verlor (350), und Constantius nach Niederwerfung des 

Usurpators Magnentius (353) Alleinherrscher des Imperiums wurde. Zwar hatte Athanasius 

klugerweise die Anbiederungsversuche des Magnentius abgewiesen, aber die nicht ganz unbe-

gründeten Verdächtigungen zeitigten bald ihre Wirkung. Einer Vorladung an den Hof, bei 

dem er kurz vorher selbst interveniert hatte, folgte er nicht. So ging der Kaiser, der eben in 

Gallien weilte, ohne Umstände auf den Vorschlag des Papstes Liberius (352-366) ein und be-

rief eine Synode nach Arles. Der Versuch, auch hier zunächst die anstehenden Glaubensfra-

gen zu behandeln, scheiterte an der vorgefaßten Absicht, den alexandrinischen Bischof zu ver-

urteilen. Unter Androhung des Exils und unter dem Eindruck der nunmehr wieder antiathana-

sianischen Argumentation des Bischofs Valens von Mursa leisteten die unzureichend infor-

mierten Bischöfe aus Gallien ihre Unterschrift; allein Paulinus von Trier weigerte sich und 

mußte seinen Widerstand mit der Verbannung nach Phrygien büßen. Papst Liberius verlangte 

erneut eine Behandlung der Angelegenheit, und der Kaiser rief im Jahre 355 die Bischöfe, 

vorwiegend aus dem Westen, nach Mailand. Dem Plan des Kaisers, wiederum nur die Abset-

zung des Athanasius zu bestätigen, setzten einige Anhänger des Alexandriners das Verlangen 

entgegen, die Frage des Glaubens zu behandeln und das Glaubensbekenntnis von Nicaea 

durch Unterschrift anzuerkennen. Als darüber Tumulte ausbrachen, verlegte Constantius die 

Synode kurzerhand in seinen Palast und bekam sie so noch mehr in seinen Griff; gegen die 

Widerstrebenden äußerte er selbstbewußt: „Was ich will, das muß als kirchlicher Kanon gel-

ten.“8 Unter diesem Druck erreichte der Kaiser auch sein Ziel. Die drei opponierenden Bi-

schöfe, Eusebius von Vercelli, Lucifer von Calaris und den Ortsbischof Dionysius, traf das 

Exil. Bei dem anschließenden Versuch, die Unterschriften abwesender Bischöfe einzuholen, 

erwies sich alsbald auch Hilarius von Poitiers († 367) als Wortführer des Widerstandes. Wie 

er so mußte auch Papst Liberius seine Weigerung, die Synode in Mailand anzuerkennen, mit 

dem Exil bezahlen. Athanasius selbst konnte sich der drohenden Verhaftung entziehen und in 

Alexandrien behaupten, mußte aber schließlich den angezettelten Tumulten weichen (356) 

und floh zu den Mönchen in der ägyptischen Wüste. Für seine Anhänger brach nun eine be-

drückende Zeit an; das Militär beschlagnahmte Basiliken, und wiederum wurde ein Gegenbi-

schof, Georgius, eingeführt, dessen Einfluß der Kaiser bis nach Axum und damit in die äthio-

pische Kirche zu erweitern suchte. 

Aus seinem Versteck und mithilfe des verbündeten Mönchtums hielt der untergetauchte Bi-

schof regen Kontakt zu seiner Gemeinde. War zu Beginn der fünfziger Jahre die theologische 

Auseinandersetzung mit dem Arianismus, und zwar unter Rückbindung an das Nicaenum in 

den Vordergrund getreten, so trat jetzt angesichts der Aussichtslosigkeit einer Einigung die 

Mobilisierung der Opposition und die leidenschaftliche Verteidigung gegenüber dem Kaiser 

als dem „Wegbereiter des Antichristen“ in den Vordergrund. Athanasius’ Einfluß hinderte 

auch den 357 vom Kaiser eingesetzten Bischof Georgius, sich in Alexandrien zu halten; ihn 

jagten wegen seiner Gewalttätigkeiten die Anhänger des Untergetauchten fort, der es aber 

trotzdem nicht wagte, auf seinen Bischofsstuhl zurückzukehren. 

In dieser Zeit erfuhr plötzlich das theologische Denken wieder neue Anstöße. Bischof Sera-

 
8 Hist. Arian. 33 (Opitz II 2, 202).   



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 7 27.06.2025 

pion von Thmuis († nach 362) schlug Alarm wegen der Frage nach dem Heiligen Geist und 

erbat von Athanasius eine Stellungnahme. Im arianischen Lager hatte ein gewisser Aetius, in 

Antiochien vom dortigen Bischof Leontius zum Diakon geweiht (um 350), die Thesen des 

Arius aufgenommen und sie in dialektischer Schärfe radikalisiert. Für seine Auffassung, wo-

nach zwischen Schöpfer und Logos „Unähnlichkeit“ vorliege, gewann er in Alexandrien auch 

Eunomius, nachmals Bischof von Kyzikos. Angesichts einer solch extremen Position, welche 

die Aufsplitterung der arianischen Front einleitete, formulierten die bischöflichen Berater um 

Kaiser Constantius in Sirmium (357) eine (zweite) Formel, die verhaltener klang, aber doch 

die Kernbegriffe des nicänischen Symbols verwarf. Diese Neuauflage des konsequenten Aria-

nismus, gebilligt vom greisen Ossius und dem schwankenden Papst Liberius, fand allerdings 

rasch auch Widerspruch aus den Reihen bisheriger Eusebianer; vor allem Basilius von Ankyra 

(† um 365) stemmte sich dagegen und sprach sich auf einer Synode (358) für die Wesensähn-

lichkeit (homoioúsios) von Vater und Sohn aus, eine Terminologie, die auch Athanasius als 

Diskussionsgrundlage bedenkenswert erschien. Die Absicht des Bischofs von Ankyra, mit 

Unterstützung des Kaisers seine Theologie auf einer großen Synode durchzusetzen, scheiterte, 

als Constantius den Plan einer Doppelsynode aufgriff in der Hoffnung, mit vagen Formulie-

rungen die kirchliche Einheit herzustellen. Die abendländische Versammlung in Ariminum 

(359) sprach sich in ihrer Mehrheit zunächst für Nicaea aus, trat aber schließlich unter dem 

Druck kaiserlicher Zermürbungstaktik der letzten sirmischen Formel bei. In Seleucia traten im 

Herbst 359 die orientalischen Bischöfe zusammen. Dabei gelang' es der homöusianischen Par-

tei (Vertreter der Wesensähnlichkeit des Sohnes) unter Basilius nicht, ihre Auffassung durch-

zubringen; vielmehr fand das homöische Bekenntnis (zur bloßen Ähnlichkeit des Sohnes), das 

vor allem Akacius von Caesarea († 366) vertrat, beim Kaiser Anerkennung analog dem in Ari-

minum verabschiedeten Symbolum. Als der Herrscher in Konstantinopel (360) dieses Be-

kenntnis bestätigen ließ, traf auch die Vertreter der Homöusianer der Bannstrahl. Die Bischöfe 

Ägyptens und Libyens verweigerten ohnedies ihre Zustimmung, zumal sie Athanasius aus sei-

nem Versteck mit einem Rundschreiben dazu aufgefordert hatte. Vertreter der homöischen 

Partei nahmen alsbald die wichtigsten Bischofssitze ein; in Alexandrien konnte sogar der An-

homöer (Vertreter der Unähnlichkeit) Georgius wieder den bischöflichen Stuhl besteigen. Die 

Sache des Nicaenum, mit der sich Athanasius so sehr identifizierte, schien angesichts dieser 

Entwicklung verloren. 

Einen Umschwung der Religionspolitik brachte unvermittelt der Tod des Kaisers Constantius 

im Jahre 361. Im Gegensatz zu ihm leitete sein Nachfolger Julian (361-63) eine Restaurations-

politik heidnischer Prägung ein. Wohl in Erwartung eines innerchristlichen Zwistes gestattete 

er allen verbannten Bischöfen die Rückkehr zu ihren Gemeinden. Nun konnte Athanasius 

nach sechsjähriger Abwesenheit wieder seinen Bischofsstuhl in Alexandrien besteigen und so-

fort eine rege Aktivität entwickeln. Noch im Jahre 362 berief er ein „Konzil der Konfessoren“ 

ein, um die anstehenden Fragen zu beraten. Der ständige Wechsel der Bischöfe hatte die ein-

zelnen Ortskirchen vielfach zerrissen; nun sollte die Einheit wiederhergestellt und jener Bi-

schof anerkannt werden, welcher der Häresie des Arius abschwöre, das nicänische Symbolum 

anerkenne und jene verfluche, die den Heiligen Geist als Geschöpf betrachten. Die praktische 

Anwendung dieser Kriterien stieß allerdings auf erhebliche Schwierigkeiten, vor allem in An-

tiochien, wo die Gläubigen in drei Gruppen zerfallen waren. Wie sich hier. das Bemühen ab-

zeichnet, einen Ausgleich zwischen Altnicänern und Homöusianern herzustellen, so haben 

auch die grundsätzlichen Erwägungen der Synode von Alexandrien dazu beigetragen, die un-

terschiedlichen theologischen Standpunkte zu überschreiten. Mit der Bereitschaft, die Rede-

weise von den drei Hypostasen (Personen) anzuerkennen, sofern sie nicht auf eine arianische 

Unterordnung zielt, und sie neben dem eigenen Wortgebrauch von der einen Usia (Wesen) 

bzw. Hypostase zu dulden, war der Weg zur Verständigung mit den Homöusianern bereitet. 

Wie sich theologisch die Fragestellung erweitert hatte, zeigt das Verlangen, auch den Heiligen 

Geist dem Bereich der göttlichen Usia zuzuordnen. Gegenüber Tendenzen einer Unterordnung 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 8 27.06.2025 

in Kreisen der Homöusianer hatte Athanasius bereits in seinen Briefen an Serapion von 

Thmuis, die er zwischen 358-362 aus dem Versteck bei den Mönchen schrieb, die Gottheit 

des Geistes verteidigt und damit der Ausformulierung des trinitarischen Dogmas vorgearbei-

tet. In gleicher Weise beschäftigte die Synode von 362 auch die aufbrechende Diskussion um 

den menschgewordenen Logos, deren unterschiedliche Lösungen man gut athanasianisch un-

ter Rückgriff auf nicänische Aussagen von der Mensch- bzw. Fleischwerdung zu harmonisie-

ren trachtete. Wenn dabei der Alexandriner dem Schema Logos-Sarx verhaftet blieb, so zeigt 

die Synode von Alexandrien doch, daß er mit untrüglichem Sinn anstehende Fragen aufnahm 

und über alle persönlichen Gegensätze hinweg auf die Einheit im Glauben zielte. Diese Akti-

vitäten sowie sein zunehmender Einfluß auf Heiden veranlaßten Kaiser Julian, auf seine Aus-

weisung zu drängen. Vorgewarnt wich Athanasius aus der Stadt, selbstbewußt seinen Freun-

den ankündigend: „Wir wollen uns nun etwas zurückziehen, es handelt sich um ein Wölkchen 

und es geht vorüber.“9 Tatsächlich starb Julian im nächsten Sommer (363) an den Folgen ei-

ner Verwundung. 

Der christenfreundliche Nachfolger Jovian (363-365) rief Athanasius nach Antiochien und be-

stätigte ihn als Bischof von Alexandrien. Allerdings gelang es dem Rehabilitierten nicht, ei-

nen Ausgleich zwischen den schismatischen Gemeinden in der syrischen Metropole zu schaf-

fen, obwohl die begriffliche Neuorientierung der Synode von 362 dazu die theologischen Vo-

raussetzungen geschaffen hatte. 

Die versöhnliche Entwicklung zu Beginn der sechziger Jahre unterbrach jedoch wieder ein 

Regierungswechsel. Kaiser Valens (364-378), von seinem Bruder Valentinian I. (364-375) 

zum Herrscher über den Osten bestellt, neigte erneut „arianischem“ Bekenntnis zu und ge-

währte seinem Hofbischof Eudoxius große Bewegungsfreiheit. Ihm gelang es nicht nur, eine 

sich in Lampsakos anbahnende Vereinigung zwischen Homöusianern und Nicänern zu stören; 

der Kaiser erließ sogar ein Edikt, das die Entfernung aller nicänisch gesinnten Bischöfe ver-

fügte, die unter Julian zurückgekehrt waren. Erneut mußte Athanasius seinen Platz räumen, 

konnte aber bald wieder das (angebliche) Versteck in der väterlichen Grabanlage verlassen, da 

Valens wegen aufkommender Unruhen einlenkte (366). Die letzten Jahre seines Lebens hin-

durch leitete der Heimkehrer mit souveräner Autorität die Kirche von Alexandrien. Das Anse-

hen des Bischofs war so groß, daß der Kaiser in Ägypten ein rigoroses Vorgehen wie etwa in 

Syrien nicht wagen konnte. Dank der Unterstützung durch das Volk scheiterte auch der neuer-

liche Versuch der arianischen Opposition, ihren Kandidaten Lucius auf den Bischofsstuhl zu 

erheben (367). Über die Leitung der eigenen Gemeinde hinaus widmete Athanasius seine Auf-

merksamkeit nach wie vor gesamtkirchlichen und allgemeinen theologischen Fragen. Ein 

Schreiben an die Bischöfe des westlichen Afrika warnte im Auftrag einer wohl 369 veranstal-

teten Synode vor den Machenschaften der Arianer. In Rom intervenierte er wegen des Arian-

erbischofs Auxentius von Mailand, der tatsächlich 371 von einer Synode verurteilt wurde. Das 

Festhalten des Athanasius an den Anhängern des Patriarchen Eustatius von Antiochien ver-

hinderte jedoch alle Versuche, in Antiochien die kirchliche Einheit wieder herzustellen. Sein 

Briefwechsel mit Basilius von Caesarea († 379) illustriert diese Aktivitäten, zugleich aber 

auch die weltweite Autorität des alexandrinischen Bischofs, sowie sein gesamtkirchliches 

Verantwortungsbewußtsein, das über die Einheit der Ortskirchen hinaus weiterhin die theolo-

gische Entwicklung beobachtet, wie uns der Brief an Epictetus von Korinth über christologi-

sche Probleme bestätigt. Athanasius starb am 2. (3.) Mai 373. 

II. Werk 

Aus dem bewegten Lebensgang des Athanasius und den vielschichtigen Auseinandersetzun-

 
9 Sokrates: hist. eccl. III 14, 1 (PG 67, 416 A). 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 9 27.06.2025 

gen erwuchs sein literarisch-theologisches Werk. Ständig gefordert von den kirchlichen und 

politischen Problemen der Zeit, tragen seine Schriften weitgehend den Stempel des konkreten 

Anlasses und die Züge eines Betroffenen; gerade in die Darstellung zeitgenössischer Vor-

gänge floß dadurch subjektives Urteil, wenn nicht gar polemische Agitation ein. Ordnet man 

das Schrifttum des Athanasius nach Schwerpunkten, dann treten neben den theologischen Ele-

menten apologetische Tendenzen, disziplinäre Weisungen und historisch-dokumentarische 

Nachrichten in den Vordergrund. Mangels konkreter Anhaltspunkte bereitet die Datierung der 

Oratio contra gentes, einer Schrift gegen die heidnische Götterverehrung, und von De incar-

natione, einer Darlegung der Menschwerdung sowie der Erlösung im Sinne der Vergöttli-

chung, Schwierigkeiten. Da der Arianismus nicht unmittelbar erwähnt wird, ist ein Ansatz vor 

dem Konzil von Nicaea denkbar; aus der theologischen Gesamtanlage des Doppeltraktats legt 

sich aber doch eine Abfassung während des Exils in Trier (336/337) nahe. Eine Kurzfassung 

des Werkes geht schwerlich auf Athanasius selbst zurück. Als Bischof von Alexandrien 

schrieb er mehrere Osterfestbriefe, d. h. Rundschreiben an die Christen Ägyptens, in denen 

neben der Bekanntgabe des Ostertermins nach Art der heutigen Fastenhirtenbriefe konkrete 

pastorale Fragen behandelt wurden; bedeutsam für die Kanongeschichte ist Brief 39 aus dem 

Jahr 367, weil er ein Verzeichnis der kanonischen Bücher des Alten und Neuen Testaments 

enthält. Immer wieder sah sich Athanasius genötigt, Rechenschaft über sein Verhalten zu ge-

ben, so in der 339 geschriebenen Epistula encyclica ad episcopos; hier schildert er den Ablauf 

der Ereignisse, die zu seiner (ersten) Verbannung nach Trier geführt haben. Mit Beginn der 

vierziger Jahre setzte die literarische Auseinandersetzung mit den Arianern ein, die ihren Nie-

derschlag in den wichtigen Orationes contra Arianos fand, in denen der Verfasser die Lehre 

des Konzils von Nicaea über die Wesenseinheit des Sohnes mit dem Vater erläutert und die 

einschlägigen Bibelstellen wie Sprichwörter 8, 22 auslegt. Eine Verteidigung der umstrittenen 

Ausdrücke homoúsios sowie ek tes ousias enthält die Epistula de decretis Nicaenae Synodi 

(um 350), zu der die Epistula de sententia Dionysii möglicherweise einen Nachtrag darstellt; 

in letzterer sucht Athanasius den Arianern Bischof Dionysius von Alexandrien († 264/265) als 

Kronzeugen in der Ablehnung der Homousie zu entwinden. Historisch wertvolles Material 

bietet die Apologia secunda (356) mit ihren Akten und Briefen, die über vorausgegangene Sy-

noden Auskunft geben. Gegen die Vorwürfe politischer Konspiration gegen den Kaiser und 

andere Verleumdungen setzte sich Athanasius in der Apologia ad Constantium imperatorem 

(um 357) zur Wehr; die in meisterhafter Rhetorik gestaltete Schrift wollte der Verdächtigte 

ursprünglich selbst vortragen. Während seines Fluchtaufenthalts bei den Mönchen in der 

Wüste (356) warnte Athanasius in seiner Epistula ad episcopos Aegypti et Libyae vor den Ma-

chenschaften der Arianer. Über deren Greueltaten klagte auch die Apologia de fuga sua (357), 

zugleich eine Rechtfertigung seiner Flucht in leidenschaftlichem Ton. Eine Information über 

die Vorgänge zwischen 335-337 bietet der überlieferte Abschnitt der Historia Arianorum ad 

monachos vom Jahre 358; vom plötzlichen Tod des Arius handelt ausdrücklich ein Brief an 

Serapion von Thmuis (357/358). In weiteren Briefen (358-362) an diesen Klostervorsteher in 

Unterägypten griff Athanasius das Thema von der Göttlichkeit des Heiligen Geistes auf, das 

im Gefolge der arianischen Subordination des Logos in die Diskussion gekommen war. Aus 

der Begegnung mit dem Mönchtum erwuchsen in diesen Jahren nicht nur Mahnbriefe aske-

tisch-spirituellen Inhalts, sondern vor allem die Vita Antonii, eine nach dem Vorbild antiker 

Bioi geschaffene „Lebensbeschreibung“ des 356 verstorbenen Mönchsvaters. Anläßlich der 

Berufung der Synoden von Ariminum und Seleukia drückte der Bischof von Alexandrien 

seine Unionserwartungen in der Epistula de synodis (361-362) aus. Als Wortführer von Syno-

den nicaeatreuer Bischöfe schrieb Athanasius den bedeutenden Tomus ad Antiochenos, in 

dem sich ein Ausgleich der theologischen Begrifflichkeit anbahnte (362). Die Epistula ad Jo-

vianum imperatorem (363) informiert den Herrscher über den nicänischen Glauben und die 

Lehre vom Heiligen Geist, wie sie auf der Synode in Alexandrien bestätigt worden waren. In 

den letzten Lebensjahren beschäftigte sich Athanasius mit fortlaufender Bibelauslegung, als 

deren Frucht eine Genesiserklärung sowie der Psalmenkommentar gelten können; die Grund-



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 10 27.06.2025 

sätze seiner Auslegung legte er in seinem Brief an Marcellinus dar. Funde von Überliefe-

rungsstücken bestätigen die Nachricht des Hieronymus, daß er sich auch mehrmals mit dem 

Thema der Jungfräulichkeit befaßt hat, wenngleich seine Autorschaft von De virginitate noch 

umstritten ist. Das Aufkommen der christologischen Fragestellung bezeugen die Epistula ad 

Epictetum episcopum Corinthi (371), ein Werk, das für den Entscheid von Chalcedon Bedeu-

tung erlangte, sowie Briefe an den Bischof Adelphinum und den Philosophen Maximus (372). 

III. Bedeutung 

In keiner anderen Gestalt verdichten sich so sehr die theologischen, kirchlichen und politi-

schen Probleme des vierten Jahrhunderts wie in Athanasius von Alexandrien. Mit der Um-

schichtung der Kräfteverhältnisse, die Kaiser Konstantin eingeleitet hatte, ergab sich für Kir-

chenmänner seines Schlages die Möglichkeit, die eigene Glaubensüberzeugung in aller Öf-

fentlichkeit vorzutragen, wobei der Fortbestand des Systems religiös-staatlicher Einheit den 

Konflikt verschärfte. 

Den Angelpunkt der athanasianischen Wirksamkeit bildet das Konzil von Nicaea, an dem er 

als Diakon teilgenommen hat. Das Glaubensbekenntnis dieser Kirchenversammlung ist über 

die Diskussion hinweg durch ihn zu allgemeiner Anerkennung gelangt. Mit unbeugsamer 

Zielstrebigkeit setzte er sich für die volle Annahme der dort getroffenen Entscheidung ein, vor 

allem seit er als Bischof der Kirche von Alexandrien vorstand und damit die Verantwortung 

für die Christenheit Ägyptens übernommen hatte. Dabei war er keineswegs nur von dem Wil-

len getrieben, der Formel in ihrer Abstraktheit Geltung zu verschaffen; vielmehr zwang ihn 

sein Glaube an die im menschgewordenen Logos vollzogene Erlösung dazu, nachhaltig auf 

der vollen Gottheit des Logos zu bestehen, und zwar nach dem Grundsatz: Wir wären nicht 

erlöst worden, hätte Gott nicht selbst das Menschsein auf sich genommen. Der Versuch, diese 

Erlösungslehre als“ physisch“ oder“ mechanisch“ zu disqualifizieren, verkennt die biblischen, 

nicht zuletzt paulinischen Impulse athanasianischen Denkens. Es sei freilich nicht verhehlt, 

daß seinem Verständnis von Menschwerdung auch Mängel anhaften, insofern er ein Christus-

bild vom Typus Logos-Sarx entwirft und so für eine menschliche Seele Christi keinen rechten 

Platz hat. Trotz solcher Mängel, die sich aus der Rückschau bemerkbar machen, hat Athana-

sius mit hartnäckigem Widerstand gegen arianisierende Entleerung des Gottesbegriffs dem 

vollen nicänischen Bekenntnis zum Durchbruch verholfen, indem er statt der Logosspekula-

tion auf das Sohnesverhältnis setzte. Seiner Argumentation mangelt zwar oftmals spekulative 

Kraft, doch erweist sich seine Fähigkeit zum Ausgleich, als er im Ringen um eine angemes-

sene Begrifflichkeit die trinitarische Sprechweise der Jungnicäner vorbereitet, und zwar ein-

schließlich der Gottheit des Heiligen Geistes. Indem Athanasius die Möglichkeit anerkannte, 

neben dem homousios auch von drei Hypostasen zu reden, sofern damit kein arianisches Ver-

ständnis unterlegt werde, leitete der sonst so kampfbetonte Bischof die Versöhnung zwischen 

den Parteien ein. 

Im Zuge der Auseinandersetzung um die inhaltliche Aussage des Konzils von Nicaea trug 

Athanasius wesentlich dazu bei, Kriterien für den Rang und die Autorität dieser Kirchenver-

sammlung zu entwickeln, ein Umstand, der angesichts der nachfolgenden Häufung von Syno-

den der jeweiligen Parteien von höchster Bedeutung war. Indem er der Glaubensaussage der 

in Nicaea versammelten Väter die Qualifikation göttlicher Überlieferung zuerkannte, suchte er 

ihre Überlegenheit über ähnliche Veranstaltungen zu erweisen und ihre Verbindlichkeit im ge-

samtkirchlichen Bewußtsein zu verankern. 

Der Einsatz des Athanasius für die Glaubensaussage von Nicaea stellt zugleich ein Ringen um 

die Autorität und das Ansehen dieses Konzils in der gesamten Christenheit dar. Nicht zu un-

terschätzen ist die Wirkung, die der Bischof von Alexandrien im Zuge der Wirren auf das Be-



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 11 27.06.2025 

wußtsein kirchlicher Zusammengehörigkeit ausgeübt hat. Zwar bieten die Jahrzehnte seines 

Lebens zunächst ein Bild bislang nicht bekannter Zerrissenheit; aber gerade dieser Zustand 

führte zu einer gegenseitigen Anteilnahme der einzelnen Ortskirchen, die über lokale Verant-

wortung hinaus das Wohl aller Gemeinden im Auge behielt. Der Kampf um Bischofssitze er-

scheint nicht als bloße Machtpolitik, und die Rundschreiben sind nicht nur als pamphletartige 

Kampfschriften einzustufen; in diesen Aktionen mobilisierte Athanasius die gesamte Kirche, 

um das Bekenntnis von Nicaea zu sichern. Ohne die Bedeutung der Zusammenarbeit zwi-

schen Alexandrien und Rom zu unterschätzen, ist zu bemerken, daß sich eine Vielzahl von Bi-

schöfen einschaltete. Zwischen den Kirchen des Ostens und des Westens entfaltete sich so 

eine gegenseitige Anteilnahme, die über den theologischen Streit hinaus das Bewußtsein ihrer 

Einheit schärfte. Wenn Athanasius überdies die Gelegenheit ergriff, das junge Christentum in 

Aethiopien an Alexandrien zu binden, dann geschah dies nicht nur aus machtpolitischen Er-

wägungen, sondern auch aus missionarischem Impuls, um so die Universalität des Christen-

tums über die Grenzen des römischen Reiches hinaus zu verwirklichen. 

Getragen waren diese Aktivitäten von einem theologisch fundierten Kirchenbewußtsein. Mit 

der Inkarnation des Logos ist dem Menschen Heil angeboten, das ihm durch die Kirche ver-

mittelt wird. Christus eint die ganze Menschheit in seinem Leib, eben der Kirche. Wie nun 

Christus in der Einheit mit dem Vater steht, so ist auch die Kirche eins, und jeder Versuch ih-

rer Spaltung durch die Häretiker gilt Athanasius als Angriff auf Christus selbst. Dieser Ekkle-

siologie, wenn auch nicht ganz ausformuliert, eignet ein starker institutioneller Charakter; des-

halb gewinnt darin die der Tradition gemäße Besetzung der Bischofsstühle überragende Be-

deutung, ebenso aber auch das Selbstbewußtsein gegenüber der staatlichen Gewalt. 

Tatsächlich gestaltete sich das Ringen um das Bekenntnis von Nicaea zu scharfen kirchenpoli-

tischen Auseinandersetzungen, in denen die Problematik des konstantinischen Modells der 

Reichskirche offenbar wurde. Gegen die ideologische Gleichsetzung von göttlicher Monar-

chie und kaiserlicher Alleinherrschaft, wie sie etwa Eusebius von Caesarea propagiert hatte, 

wurden plötzlich Vorbehalte laut, die aus der Eigengesetzlichkeit der biblisch-kirchlichen 

Verkündigung erwuchsen und die Distanz zwischen Kirche und Staat bewußt machten. Auch 

wenn Athanasius sich im Ton seiner Polemik vergriff, so zeigt gerade sein kirchenpolitisches 

Handeln, daß Konstantins Einheitsmodell nie unwidersprochen blieb; sein Einspruch blieb 

beispielhaft für die prophetische Kritik an dem schwierigen Verhältnis von Kirche und Staat. 

Ähnlich dem Amtsverständnis, das einen starken pastoralen Zug hatte, zielte Athanasius be-

tont auf die spirituelle Dimension der christlichen Existenz ab, vor allem in der Gestalt des 

Mönchtums, das erstmals in Ägypten faßbare Formen angenommen hatte. Verbindungen zwi-

schen den asketischen Kreisen in der Wüste und der Hauptstadt bestanden schon frühzeitig. 

Als Athanasius, von Constantius verbannt, in Rom weilte, befanden sich zwei Mönche in sei-

ner Begleitung, und der bedrängte Patriarch fand auch später bei den Mönchen in der Thebais 

Unterschlupf, um seine Gemeinde aus dem Versteck heraus zu leiten. Aus diesen Begegnun-

gen erwuchs die Vita des großen Antonius († 356), die das asketische Ideal weiten Kreisen 

vermittelte und zum Modell hagiographischer Literatur wurde. Angesichts der kaum über-

brückten Spannung zwischen kirchlichen Amtsträgern und Charismatikern ist hier jene Unter-

ordnung des Mönches unter die Kleriker bemerkenswert, die eine Interpretation der „Geistträ-

ger“ ins zunehmend hierarchisch geprägte Kirchenwesen förderte. 

IV. Wirkungsgeschichte 

Als Verteidiger des Glaubensbekenntnisses von Nicaea übte Athanasius über seine Zeit hin-

aus eine nachhaltige Wirkung aus. Gregor von Nazianz rühmt in seiner 21. Rede den Alexan-

driner als den entscheidenden Anwalt der Lehre von der Trinität, die auf dem zweiten ökume-



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 12 27.06.2025 

nischen Konzil in Konstantinopel (381) zum Abschluß gebracht wurde. Tatsächlich stellte 

Athanasius die Tradition des biblischen Gottesglaubens sicher gegenüber rationalistischen 

Auflösungsversuchen gemäß zeitgenössischen Spekulationen. So unzulänglich auch einzelne 

Aussagen aus der Rückschau erscheinen mögen, im Beharren auf dem Bekenntnis von Nicaea 

lag die Wegweisung für die künftige Theologie und die Option für den Glauben. 

Seine theologische Autorität bezeugen die häufigen Zitate aus Athanasius-Schriften, mit de-

nen spätere Kirchenschriftsteller ihre Aussagen stützten, wobei sie nach dem Brauch der Zeit 

Florilegien benützten, d. h. Sammlungen von Väteraussagen zu einem Thema. Es überrascht 

dabei nicht, wenn unter dem Namen des Athanasius alsbald auch Schriften anderer Verfasser 

in Umlauf kamen, um so an seinem Ansehen Anteil zu gewinnen. Manch’ mißverständliche 

Formulierung des Christusmysteriums erschwerte allerdings den Ausgleich zwischen den ge-

gensätzlichen Standpunkten, weil sie fälschlicherweise Athanasius zugeschrieben wurde. Das 

sogenannte Symbolum Athanasianum ein in Gallien entstandenes Glaubensbekenntnis hat 

nicht zuletzt unter der werbenden Wirkkraft des Alexandriners sogar Eingang in die Liturgie 

gefunden. Unabhängig von solchen pseudo-athanasianischen Werken galt jedoch sein Beitrag 

zur Theologie als Richtmaß, dessen man sich über die byzantinische Zeit hinaus auch im 

Abendland bewußt blieb. Noch in manchen theologischen Gegenentwürfen der Neuzeit, die 

sich nicht am „Sein“, sondern an Gottes Handeln orientieren, ist der Alexandriner als Kontra-

punkt faßbar. 

Die Verbreitung der mönchischen Lebensform hat durch die Vita Antonii einen nicht zu unter-

schätzenden Anstoß erfahren. Dieses Werk machte nicht nur den Asketen und Einsiedler An-

tonius berühmt, es trug das asketische Ideal durch die ganze spätantike Christenheit, die oh-

nedies von Tendenzen der Weltdistanz erfaßt worden war. Das Lob der praktischen Tätigkeit 

aus dem Glauben gegenüber der schlußfolgernden Vernunft hat hier einen höchst anschauli-

chen Ausdruck erfahren und nicht zuletzt für die Geschichte der Theologie den Vorbehalt des 

Glaubens markiert. Der legendäre Ruf des Mönchvaters verbreitete sich hierdurch nicht nur 

im Orient; wenige Jahrzehnte nach seinem Tod las man die Vita bereits in lateinischer Über-

setzung im Westen. Ihre aufrüttelnde Wirkung auf die Leser schildert Augustin († 430) in sei-

nen Bekenntnissen (8, 6); dies eine Beispiel signalisiert schon den Einfluß des Werkes auf die 

Entwicklung des Mönchtums. Die verschiedenen Zweige des Antoniusordens, darunter die 

westlichen Hospitaliter, bewahren bis in die Gegenwart diesen Impuls. Daß die Vita Antonii 

im übrigen als literarisches Muster zahlreicher „Heiligenleben“ diente, unterstreicht nur ihre 

Zugkraft. 

Zum Fanal kirchlicher Freiheit gegenüber staatlicher Obmacht wurde Athanasius durch seine 

lebenslange Auseinandersetzung mit den Herrschern, um das Bekenntnis von Nicaea zur Gel-

tung zu bringen. Es ist bekannt, daß der Bischof von Alexandrien hierbei nicht zimperlich 

vorging, doch läßt sich sein Kampf nicht auf eigensüchtige Motive zurückführen. Der Fall 

Athanasius machte vielmehr die grundsätzliche Problematik jener kaiserlichen Kirchenpolitik 

offenbar, die im Zuge der „konstantinischen Wende“ das Christentum als religiöse Institution 

in das Imperium zu integrieren trachtete. Dem Widerstand des Athanasius kommt vor diesem 

Hintergrund über seine Zeit hinaus eine beispielhafte Wirkung zu. Sein Einspruch gegen die 

Vermischung der kirchlichen mit der staatlichen Rechtsordnung machte jenen Vorbehalt be-

wußt, der in der Folgezeit trotz aller Kooperation das Verhältnis von Kirche und Staat beglei-

tete. So wurde Athanasius zum Symbol kirchlicher Eigenständigkeit gegenüber staatlicher Be-

vormundung. Noch im Gefolge der Kölner Wirren des 19. Jahrhunderts verfaßte Johann Josef 

von Görres († 1848) seine Protestschrift gegen den Übergriff des Staates unter dem Titel 

Athanasius (1838), während Ernst Bloch († 1978) in der Rezeption des athanasianischen 

Christusbildes die Billigung eines revolutionären Impetus erblickte. So bezeugt selbst die 

Wirkungsgeschichte Leistung und Rolle dieses Kirchenvaters im kirchlichen und politischen 



Stockmeier - Athanasius (KdTh) 13 27.06.2025 

Geschehen seiner Zeit, die vielleicht mehr in der Wachheit für das Unveräußerliche der christ-

lichen Botschaft lag als in deren geistiger Durchdringung. 

Bibliographie 

1. Quellen 

Zu den Ausgaben der Athanasiuswerke siehe: 

- Geerard, Mauritius: Clavis Patrum Graecorum 11. (Corpus Christianorum seu nova Patrum 

collectio) Turnhout 1974, 17-60.  

- Migne, I-P.: S. P. N. Athanasii ... opera omnia. (Patrologia Graeca 25-28) Paris 1857. 

- Opitz, Hans Georg: Athanasius Werke II. III., Berlin-Leipzig 1934-1941. 

- Camelot, Pierre- Thomas: Athanase d’Alexandrie. Contre les Paiens et sur l’Incarnation du 

Verbe. (Sources chretiennes 18) Paris 1947.  

- Kannengießer, Charles: Athanase d’Alexandrie. Sur l’Incarnation du Verbe. (Sources chre-

tiennes 199) Paris 1973. 

2. Literatur 

Dörries, Hermann: Die Vita Antonii als Geschichtsquelle (1949). In: Wort und Stunde I (Göt-

tingen 1965), 145-224. 

Girardet, Klaus Martin: Kaisergericht und Bischofsgericht. Studien zu den Anfängen des Do-

natistenstreites (313-315) und zum Prozeß des Athanasius von Alexandrien (328-346). 

(Antiquitas 1) Bonn 1975. 

Kannengießer, Charles: Politique et theologie chez Athanase d’Alexandrie. Actes du Colloque 

de Chantilly, 23-25 septembre 1973. (Theologie historique 27) Paris 1974. 

Klein, Richard: Constantius II. und die christliche Kirche. (Impulse der Forschung 26) Darm-

stadt 1977. 

Laminski, Adolf: Der heilige Geist als Geist Christi und Geist der Gläubigen. Der Beitrag des 

Athanasios von Alexandrien zur Formulierung des trinitarischen Dogmas im vierten Jahr-

hundert. (Erfurter Theol. Studien 23) Leipzig 1969. 

Meijering, Eginhard Peter: Orthodoxy and Platonism in Athanasius. Synthesis or Antithesis? 

Leiden 1968. 

Möhler, Johann Adam: Athanasios der Große und die Kirche seiner Zeit, besonders im 

Kampfe mit dem Arianismus. Mainz 1827 (Neudruck Frankfurt 1971). 

Nordberg, Henric: Athanasius and the Emperor. (Commentationes hum. litt. 30, 3) Helsing-

fors 1963. 

Opitz, Hans-Georg: Untersuchungen zur Überlieferung der Schriften des Athanasius. (Arb. z. 

Kirchengesch. 23) Berlin-Leipzig 1935. 

Roldanus, Johannes: Le christ et l’homme dans la theologie d’Athanase d’Alexandrie. (Stu-

dies in the History of Christian Thought IV) Leiden 1968. 

Schneemelcher, Wilhelm: Athanasius von Alexandrien als Theologe und als Kirchenpolitiker. 

In: Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 43 (1950/51), 242-255 (Neudruck 

in: Gesammelte Aufsätze zum Neuen Testament und zur Patristik. Thessaloniki 1974, 

274-289). 

Schwartz, Eduard: Zur Geschichte des Athanasius 1904-1911. In: Nachrichten von der Gesell-

schaft der Wissenschaften zu Göttingen. Neudruck Berlin 1959. 

Tetz, Martin, Art. Athanasius von Alexandrien. In: Theologische Realenzyklopädie IV. Ber-

lin-New York 1979, 333-349. 

Quelle: Heinrich Fries/Georg Kretschmar (Hg.), Klassiker der Theologie, Erster Band: Von 

Irenäus bis Martin Luther, C.H. Beck, München 1981, S. 44-61.396.424. 


