
Barth - Kirche oder Gruppe (1936) 1 14.06.2025 

Kirche oder Gruppe? (1936) 

Von Karl Barth 

Die Redaktion [der Wochenzeitung „Die Nation“] hat auch mich aufgefordert, den Lesern 

dieser Zeitung meine Gedanken über die Gruppenbewegung mitzuteilen, und nun wollte ich 

wohl, dass ich in der Lage wäre, dem Aufsatz meines Kollegen und Freundes Brunner gegen-

über so oder so meine Übereinstimmung auszusprechen.1 Es wäre ja gewiss um der Sache und 

um vieler beteiligter Menschen willen gut und nötig, wenn wir in dieser Frage und sonst ne-

beneinander stehen könnten. Und es gibt gewiss mehr als einen Leser, der mich von seinem 

eigenen Lebens- und Aufgabenkreis her gut versteht, wenn ich sage, dass ich mich ganz per-

sönlich, je länger ich lebe und arbeite, desto mehr nach Übereinstimmung sehne. Ich kann 

nach immer neuer Überlegung, wenn man mich danach fragt (ich habe bis jetzt kein öffentli-

ches Wort im Zusammenhang dazu geschrieben), zur Gruppenbewegung nicht nur nicht Ja sa-

gen, sondern ich sehe zwischen ihr und der Kirche ein Entweder-oder befestigt und ich muss 

mich entschlossen zur Kirche bekennen. Ich kann mich in keinem Sinne zur Gruppe beken-

nen. 

1. 

Es hat ein Jeder von uns an seinem bestimmten Ort und Posten in der Kirche und im Staat, in 

der Wissenschaft und in der Wirtschaft, in der Gesellschaft und in der Familie, seine ganz be-

stimmte Verantwortung vor Gott und vor den Menschen. Zu dieser Verantwortung müssen 

wir uns bekennen, wir können uns ihr nicht entziehen, wir müssen sie immer besser verstehen 

und immer neu auf uns nehmen. Letzten Grundes genügen wir ihr alle miteinander nicht, ha-

ben wir ihr nie genügt, werden wir ihr nie genügen. Und ebenso dürfen und sollten wir sie im 

letzten Grunde fröhlich tragen. In dieser Verantwortung und ihrer ganzen Dialektik ruft uns – 

wir haben es wahrlich nötig! – die Botschaft der christlichen Kirche. Im Unterschied dazu gibt 

es Verantwortungen, von denen wir gerade als Christen wissen sollten, dass sie uns nicht zu-

gemutet sind und dass wir sie ohne Überhebung nicht auf uns nehmen wollen oder können. 

Wir können nicht die Verantwortung auf uns nehmen für die Wahrheit (die „Binsenwahrheit“) 

der Behauptung, dass ausgerechnet unsere Zeit nicht mehr und nicht weniger als die Zeit einer 

„Fundamentalkrise“ sei – nicht die Verantwortung für das Angebot einer „Lösung aller politi-

schen und wirtschaftlichen Fragen“ (ob diese Lösung nun eine „Kleinigkeit“ sei oder nicht) – 

nicht die Verantwortung für die Meldung, dass der Prozess einer allgemeinen „Lebensver-

wandlung in großem, ja in kolossalem Maßstab“, getragen von bestimmten „Lebensumwand-

lern“, möglich und schon im Gange sei – nicht die Verantwortung für die Aufforderung, uns 

einem solchen „Heer des Auferstandenen“ anzuschließen und für die Verheißung, dass die 

Welt mittels der Taten dieses Heeres „bald“ die erstaunlichsten Dinge erleben werde. Es ist 

wahr, dass wir um das Geschehen des Willens Gottes auf Erden zu beten haben, es ist aber 

einfach nicht wahr, dass wir „darum zu kämpfen“ haben. Wir sind vor Gott und vor den Men-

schen verantwortlich, wir sind aber weder für Gott noch für die Menschen verantwortlich. Für 

sich selbst und für uns alle steht ganz allein Gott selber gut. Das bedeutet eine Grenze unserer 

Verantwortlichkeit, die wir nicht überschreiten sollten. Der ehrt Gott nicht, der mit Gottes 

 
1 Emil Brunner stand der von Frank Buchman (1878-1961) initiierten Oxford-Gruppe nahe (vgl. Meine Begeg-

nung mit der Oxforder Gruppenbewegung, Basel: Reinhardt, 1933). Mit Brief vom 16. Dezember 1935 erhielt 

Karl Barth den Artikel von Brunner „Was ist und was will die sogenannte Oxford-Gruppenbewegung?“, der mit 

einer Replik von Barth zur Veröffentlichung in der Schweizer Wochenzeitung „Die Nation“ vorgesehen war. 

Nachdem Brunner mit Brief vom 22. Dezember 1935 Barths obige Replik „Kirche oder Gruppe“ erhielt, zog er 

seinen Artikel zurück. Karl Barth veröffentlichte seine Replik in geänderter Fassung in Evangelische Theologie 

(Jg. 3, Heft 6, Juni 1936, S. 205–213), während Brunner seinen Artikel zu der Schrift Die Kirchen, die Gruppen-

bewegung und die Kirche Jesu Christi (Berlin: Furche, 1936) ausarbeitete. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Oxford_Group


Barth - Kirche oder Gruppe (1936) 2 14.06.2025 

Sache wie mit seiner eigenen meint umgehen zu können. Die Gruppenbewegung, wie Prof. 

Brunner sie dargestellt hat, überschreitet diese Grenze bewusst und grundsätzlich (nicht sie 

allein, aber auch sie!) und darum wird man zwischen ihr und der christlichen Kirche wählen 

müssen. 

2. 

Zu den unaufgebbaren Verantwortlichkeiten gehört auch die für den Dienst der christlichen 

Kirche, dass er um der Ehre Gottes und um der Freiheit und Reinheit des Glaubens willen lau-

ter und ordentlich geübt werde. Ich wüsste nicht, welche andere Sorge neben dieser ich als 

Glied der Kirche haben müsste. Nach dem Erfolg dieses Dienstes kann ich nicht fragen und 

unter dem Gesichtspunkt, dass dieser Erfolg in „erstaunlichen und sichtbaren Wirkungen“ be-

stehen müsse, schon gar nicht. Entweder ich traue es dem Worte Gottes zu, dass es sein jetzt 

sichtbares, jetzt unsichtbares Werk – aber unter allen Umständen sein Werk – ausrichtet, oder 

ich traue ihm das nicht zu. Traue ich es ihm zu, dann stelle ich mich, so gut ich es kann und 

verstehe, in seinen Dienst und frage nichts nach Himmel und Erde. Traue ich es ihm nicht zu, 

dann mag es mich beschäftigen, dass von tausend Europäern neunhundert nicht mehr in die 

Kirche gehen, dass Politiker und Presseleute sich für die kirchliche Botschaft nicht „interes-

sieren“, dass „man“ an ihr vorbeigeht usw., dann mag ich die Predigt als eine „Kunstform der 

Verkündigung“, als ein „Erbe der antiken Kultur“ preisgeben und diskreditieren, dann mag 

ich den befremdlichen Satz zu Papier bringen: „Eine Botschaft, die sich nicht durch erstaun-

lich sichtbare Wirkungen als göttliches Wort beglaubigt, hat heute keine Chance (!) gehört zu 

werden!“ Eben diesen befremdlichen Satz nennt Prof. Brunner den „Einsatzpunkt der Grup-

penbewegung“. Ich nenne das Fahnenflucht, die damit nicht besser wird, dass es bei dem An-

lass zu einer „Bewegung“ kommt, die gegen die Weltnot und für das Geschehen des Willens 

Gottes kämpft, die die eine gebotene Sorge um die Kirche aber offenkundig nicht zu überneh-

men gedenkt. Man kann auch zu Prof. Brunners geschichtlicher Sicht der Kirche Fragezeichen 

machen. Kein gewissenhafter Historiker könnte verkennen, dass die Kirche heute immerhin 

merklich anders auf dem Plan ist als noch vor 20 Jahren. Als im Dritten Reich die Parteien, 

die Presse, die Universitäten, die Justiz, die Kunst umfielen wie Kegel, da war es allein diese 

verachtete evangelische Kirche, die ohne Gruppenbewegung immerhin bis auf diesen Tag 

nicht mit Unehren die Spitze geboten hat. Nun, ich kenne dieses Phänomen gut genug, um es 

nicht zu überschätzen. Ich erwähne es, um darauf hinzuweisen, dass die Dinge auch in dieser 

Hinsicht nicht so einfach liegen. Ich würde aber auch wirklich ohne dieses Phänomen auf dem 

Satz bestehen: Die Kirche verlangt von uns den Enthusiasmus, dass wir mit ganzer Treue und 

ganzer Hoffnung, weder links noch rechts sehend, an ihrem Dienst beteiligt seien. Der Enthu-

siasmus der Gruppe aber fängt dort an, wo diese Treue und diese Hoffnung ersetzt ist durch 

die Haltung von Zuschauern, die die Kirche nach Dingen fragen, nach denen sie nicht fragen 

kann. Darum sind die Wege der Kirche und die Wege der Gruppe geschiedene Wege. 

3. 

Da gibt es Dinge, denen es wesentlich ist, dass sie nur da sind und wahr sind und gelten, nie 

und nimmer aber zur Sache einer „Bewegung“, zum Gegenstand eines propagandistischen 

und organisierenden Apparates, einer so oder so gestalteten Disziplin, Taktik und Strategie 

werden können. Zu diesen Dingen gehört die Botschaft der christlichen Kirche von dem für 

uns gekreuzigten und auferstandenen Christus und der Glaube an diese Botschaft. Die Predigt, 

die Lehre, der Unterricht, die Seelsorge, die Gemeindebildung der christlichen Kirche haben 

mit einer „Bewegung“ wesentlich nichts zu tun. Die ganze Idee, die Zeit durch ein gut geleite-

tes und stürmisch vorgetragenes christliches Unternehmen für Christus zu erobern, ist wohl 

dem Jesuitenorden, aber gerade nicht der christlichen Kirche eigentümlich. Die Kirche befand 

sich noch jedesmal im Irrtum und im Zerfall, wenn sie sich zur Trägerin dieser Idee machte. 



Barth - Kirche oder Gruppe (1936) 3 14.06.2025 

Der Gruppe aber ist es nach Brunners Darstellung gerade wesentlich, Trägerin dieser Idee zu 

sein. Ihr Blick ist von Haus aus auf die Menschen gerichtet, auf die Frage: bei ihnen glaub-

würdig oder unglaubwürdig erscheinen, was ihnen gegenüber wirksam oder unwirksam sein 

könnte? Sie hat von Haus aus die „Zeit“ zum „Bankkassier“ eingesetzt, der den Goldklang ih-

rer Münze, d. h. die Echtheit der christlichen Verkündigung zu prüfen hat. Für sie hat ein Titel 

wie „Staatssekretär der Vereinigten Staaten“, wenn der Mann nur eine noch so unverbindliche 

Äußerung zu ihren Gunsten getan hat, einen — ich weiß nicht, welchen — autoritativen Zau-

ber. Für sie hat die immer wieder angeführte, und auch in Prof. Brunners Aufsatz nicht feh-

lende, die Mannigfaltigkeit ihrer Bekenner hervorhebende Reihe: Fabrikdirektoren, Arbeiter, 

Studenten, Sportsleute, Ärzte, Ingenieure, Bauernführer usw. schon als solche Zeugniswert. 

Ihr ist die Nachricht von 25.000 und noch mehr Menschen, die sich auf ihren Ruf in irgendei-

nem „Forum“ in Kopenhagen eingebunden haben sollen, schon als solche eine Siegesnach-

richt aus dem Reiche Gottes. Ich weiß nicht, ob die Welt es sich lange gefallen lassen wird, so 

weltlich für Christus erobert zu werden. Das aber weiß ich, dass die Errichtung dieses Zauber-

berges von lauter weltlichen Wichtigkeiten und Nichtigkeiten mit dem Glauben, mit dem Ge-

bet, mit der Hoffnung, mit der Botschaft der christlichen Kirche nichts zu tun hat, dass die 

Kirche durch die Gruppe gerade in dieser Hinsicht nur kompromittiert werden kann. 

4. 

Es gibt Behauptungen und Versprechungen sehr hoher und umfassender Natur, die auszuspre-

chen man getrost darum wagen kann, weil man sie nicht in seinem eigenen Namen und nicht 

unter Hinweis auf ihre Verwirklichung in seinem eigenen Leben ausspricht, sondern ganz al-

lein im Hinblick auf eine von der Person und vom Leben des Sprechenden völlig unterschie-

dene Instanz, im Vertrauen auf die Wahrheit dessen, was von dieser Instanz her gesagt ist, und 

im Vertrauen auf die Verwirklichungen, die von dieser Instanz – aber eben ganz allein von 

dieser Instanz – her mit aller Bestimmtheit zu erwarten sind. Ich rede wieder von der Bot-

schaft der christlichen Kirche, was sie sagt und verheißt, wenn sie von Gottes Gnade und Ge-

bot, von der Sündenvergebung und vom ewigen Leben redet, das bezieht sich in seiner Ge-

samtheit auf Jesus Christus, das braucht der Hörer im Geringsten nicht diesem oder jenem 

Menschen zu glauben. Glaubt er es, so glaubt er es dem in der Heiligen Schrift bezeugten 

Herrn, glaubt er es nicht, so glaubt er es ihm nicht. Die Menschen, die die Botschaft der Kir-

che ausrichten, können die anderen nur vor das Zeugnis der Heiligen Schrift und damit vor Je-

sus Christus stellen; sie können keinen Augenblick und in keiner Hinsicht und Absicht auf 

sich selbst aufmerksam machen. Christus in der Schrift allein beweist, dass sie die Wahrheit 

reden, dagegen ist der Tätigkeit der Gruppenleute gerade wesentlich eigentümlich, dass sie 

uns – unter dem Titel, uns damit zu Christus zu führen – zunächst und vor allem mit sich sel-

ber beschäftigen: mit der ihnen widerfahrenen „Lebensverwandlung“ und mit ihrer von daher 

stammenden Befähigung, als „Lebensumwandler“ tätig zu sein. Wer wollte leugnen, dass es 

solche Erfahrung und Befähigung gibt? Und wenn ein Oxfordmann mir behauptet, sie zu ha-

ben, wie sollte ich dazu kommen, ihm das abzustreiten? Ich wundere mich freilich, dass er 

auch nur zwei Minuten lang darüber reden mag, statt sie mir einfach durch seine Existenz zu 

beweisen. Zu viel verlangt erscheint es mir aber, wenn er mir zumutet, dass ich in einer Sache, 

in der es auf Leben und Tod geht, nun gerade seine Existenz, geschweige denn sein Behaup-

ten und Erzählen davon, zum Anlass des Glaubens nehmen soll. Ich kann ihm allen Respekt, 

alle aufrichtige Teilnahme entgegenbringen, aber dass ich in ihm nun geradezu ein „Wunder“ 

erblicken und daraufhin kraft seiner Mittlerschaft nicht nur an einen „Ausweg aus der Not“, 

sondern an Gott glauben soll, das sollte er mir eben nicht zumuten. Er tut es aber. Die ganze 

Gruppenbewegung besteht geradezu in der Zumutung, dass wir irgendwelche, vielleicht sehr 

sympathische Damen und Herren aus ihren Erzählungen hin für Verwandelte halten und da-

raufhin (daraufhin!) zur Bibel greifen und an Christus glauben sollen. Kann man es zur Ab-

wechslung nun auch einmal so machen? Soll man die Wundererzählungen der Truppe für eine 



Barth - Kirche oder Gruppe (1936) 4 14.06.2025 

angemessene und annehmbare Ergänzung der christlichen Botschaft halten? Aber laut dieser 

Botschaft ist Jesus Christus das Ziel und der Weg zum Ziel. Der Weg der Gruppe aber ist 

nicht Jesus Christus, sondern der angeblich verwandelte Mensch und was dieser von sich sel-

ber zu erzählen weiß. Kann dann Christus das Ziel sein? Ich sehe hier keine Ergänzung: ich 

sehe hier Widerspruch. 

5. 

Wer an Gott glaubt, der glaubt damit eben an eine in sein und aller Menschen Leben hineinge-

tretene und immer neu hineintretende göttliche Hilfe. Er glaubt an ein Gebot und an eine Füh-

rung Gottes. Er glaubt an reale Änderungen und Veränderungen der menschlichen Lage durch 

den Willen Gottes. Wie würde er sonst Gott für den Herrn halten? Aber eben weil er Gott für 

den Herrn hält, überlässt er es ihm, wie er ihm helfen, was er ihm gebieten, wohin er ihn füh-

ren soll. Er hat keinen Plan und kein Programm hinsichtlich dessen, was nun etwa die Herr-

schaft Gottes in seinem und anderer Leben bedeuten wird. Er wird auch die Bibel nicht als das 

Programm der göttlichen, d. h. der von Gott für gut gehaltenen und beschlossenen „Lebens-

verwandlung“ lesen. Auch das „hat die Kirche schon lange gepredigt“. Und das wird sie hof-

fentlich mit immer besseren Zungen auch fernerhin predigen. Sie wird also nicht die Neue-

rung einführen, die Hilfe Gottes mit irgendwelchen von uns heutigen Menschen für gut und 

nötig gehaltenen Veränderungen unserer Lage gleichzusetzen. Wie sollten wir nicht alle uns 

hinaussehnen aus der scheinbar permanent gewordenen politischen und wirtschaftlichen 

Krise, aus der nachgerade zu einer wahren Weltangst sich entwickelnden Erschütterung des 

Lebensbewusstseins des europäischen Menschen, aus all den individuellen Konflikten und 

Miseren, in denen sich – im Zusammenhang oder auch ohne Zusammenhang mit den allge-

meinen Gebrechlichkeiten des Jahrhunderts – so weit das Auge reicht, ein wenig jeder Zeitge-

nosse zu befinden scheint? Und wie sollte es nicht teilweise Erfüllungen dieser Sehnsucht, 

wie sollte es nicht Menschen, die solche teilweisen Erfüllungen erlebt haben, geben? Offenbar 

auch – ich habe solche Menschen gesehen – in der Gruppe und unter dem nützlichen Einfluss 

der in der Gruppe geübten besonderen Seelsorge. Wohl ihnen. Und sie haben wohl recht, 

wenn sie im Blick auf solche Erfüllung menschlicher Sehnsüchte der Hilfe, dem Gebot und 

der Führung Gottes dankbar sind. Es ist aber nicht einzusehen, wie man Gott dankbar sein 

kann, ohne sofort zuzugeben, dass seine Hilfe auch ganz, ganz anders verlaufen könnte als in 

der Form solcher Sehnsuchterfüllung. Es ist nicht einzusehen, wie man Gott danken und ihn 

gleichzeitig darauf festlegen wollen kann, dass die von ihm zu erwartende „Lebensverwand-

lung“ durchaus in der teilweisen – und nun gar noch gleich in einer totalen – Beseitigung un-

serer Konflikte und Miseren bestehen müsse. Es ist nicht einzusehen, wie man im Dank gegen 

Gott hingehen und sein Wort in ein noch so schönes Humanisierungs- und Moralisierungspro-

gramm umdeuten kann. Dankbar gegen Gott müssten wir wissen, dass die von ihm zu erwar-

tende „Lebensverwandlung“ ebenso real darin bestehen könnte, dass von allen Veränderun-

gen, nach denen wir uns mit Recht sehnen, keine einzige wirklich wird, dass es bei der Misere 

bleibt und dass sie vielleicht noch viel größer wird, dass wir ihr ganz einfach standzuhalten, 

sie ganz schlicht zu tragen haben. Es könnte der fröhliche Optimismus, mit dem wir diese 

oder jene Sehnsuchterfüllung schon erlebt zu haben glauben, auch auf grober Täuschung beru-

hen und dem Gott, dessen Gedanken nicht unsere Gedanken sind, auch ein wahrer Greuel 

sein. Es könnte unser Reden davon, dass dies und das durchaus anders werden könne und 

müsse und anders zu werden schon im Begriffe stehe, auch unsere Flucht vor Gottes wirkli-

cher Hilfe bedeuten. Ich weiß nicht, ob die Gruppe das weiß. Es gibt sicher Menschen in der 

Gruppe, die es wissen, die Gruppe als solche (auch in der Darstellung von Prof. Brunner) ver-

rät jedenfalls nichts davon, dass sie es weiß. Sie preist Gottes Hilfe, als ob sie in Gottes Rat 

gesessen hätte und wüsste, was Gottes Hilfe unter allen Umständen sein muss. Sie preist Got-

tes Hilfe, als ob es keinen Jeremia und Hiob in der Bibel gäbe und kein Kreuz auf Golgatha. 

Sie preist Gottes Hilfe allzu begehrlich, als dass es glaubwürdig wäre: Hier wird wirklich 



Barth - Kirche oder Gruppe (1936) 5 14.06.2025 

Gottes Hilfe gepriesen. Solange das nicht anders wird, kann man gewissenhafterweise nicht 

zugeben, dass die Kirche und die Gruppe in verschiedener Form dasselbe meinen und auf ver-

schiedenen Wegen dasselbe wollen. Aber wie sollte das anders werden? Die Gruppe müsste 

dann aufhören, die Gruppe zu sein. 

6. 

Die Kirche richtet ihre Botschaft nicht aus, ohne zugleich deren Geheimnis zu hüten. Darum 

stellt sie die Menschen in eine ernste menschliche, aber nicht in eine göttliche Verantwortung. 

Darum dient sie, ohne nach Erfolgen zu fragen. Darum will sie nur glauben und zum Glauben 

aufrufen, nicht aber sich mit Werken, Namen und Zahlen imponieren. Darum weist sie vom 

begnadeten Menschen weg auf den gnädigen Gott hin. Darum dankt sie Gott „allezeit“ und 

nicht erst unter der Voraussetzung, dass wohlgemeinte menschliche Wünsche in Erfüllung ge-

gangen sind und gehen werden. Wir könnten fortfahren: Darum empfiehlt sie ihre Botschaft 

nicht mit Gründen, die anderswoher als aus dieser Botschaft selber genommen sind. Darum 

macht sie keine Versuche, die Bibel von diesen und jenen humanitären Postulaten oder mora-

lischen Ergebnissen her verständlich und einleuchtend zu machen. Darum respektiert sie auch 

die Einsamkeit und Einzigartigkeit der biblischen Zeichen und Wunder und lässt sich nicht 

dazu hinreißen, sich selber und das, was in ihrem Räume geschieht, als deren Wiederholung 

und Fortsetzung auszugeben. Darum redet sie von Gott und von Jesus Christus nie bloß in un-

terstreichenden und bekräftigenden (um nicht zu sagen dekorativen) Nachsätzen, nie bloß 

dazu, um dem Kind meinen Namen zu geben, um nachträglich zu beteuern, dass irgendeine 

menschliche Absicht oder Erfahrung „selbstverständlich“ auf den Befehl und auf die Gnade 

Gottes zurückzuführen sei. Eben damit ist das Entscheidende gesagt, was gegen die Oxfordbe-

wegung gesagt werden muss. Es wäre kein Wort gegen sie zu sagen, wenn sie sich schlicht 

und sachlich als einer von den (seit den Tagen der antiken Stoa immer wieder unternomme-

nen) Versuchen darstellen würde, die Schuld und das Los der Menschheit durch moralische 

Zurede und seelsorgerliche Bearbeitung etwas erträglicher zu machen. Warum sollten solche 

Versuche nicht unternommen werden? Warum sollten sie in dem ihnen gewiesenen Rahmen 

nicht weithin gelingen können? Es wäre dann, wenn die Oxfordbewegung nicht mehr als das 

sein wollte, vielleicht manches für sie zu sagen. Es spricht aber entscheidend gegen sie, dass 

sie eine Erneuerung des Christentums sein will, die nun doch nur darin besteht, dass dessen 

Geheimnis, die Freiheit der Gnade und die Heiligkeit des Namens Gottes, nicht respektiert, 

sondern unter allen möglichen Vorwänden und Titeln auf der ganzen Linie in Humanität und 

Moral umgedeutet wird. Es sind wenige Jahre her, da war mein Freund Brunner mit vielen an-

deren aufs Lebhafteste mit dem Problem des sog. Säkularismus, d. h. der – wie man meinte 

und sagte – zunehmenden Entkirchlichung und Verweltlichung des modernen Menschen aller 

Stände und Zonen beschäftigt. Ich konnte schon damals nicht mittun und bei diesem Anlass 

kann ich ja sagen, warum nicht. Darum nicht: weil es nur eine wirklich gefährliche Form des 

Säkularismus gibt, und das ist die Säkularisierung des Christentums und der christlichen Kir-

che selber. Wäre man darum besorgt, das Geheimnis der christlichen Botschaft zu hüten, dann 

brauchte man wegen des angeblichen Säkularismus des modernen Menschen nicht besorgt zu 

sein. Es ist aber nicht zu verwundern, dass die Sorge am falschen Ort die Sorglosigkeit am 

rechten Ort nach sich ziehen muss, wie es nun geschehen ist. Eine Bewegung kann – wie die 

von Prof. Brunner so vorbehaltlos gutgeheißene Gruppenbewegung – als derzeit jüngster Ver-

such, das Christentum säkular, d. h. geheimnislos, ungeistlich zu machen, nicht geeignet sein, 

die Kirche zu erneuern. Sie würde sie vielmehr, wenn die Kirche ihr nicht widerstehen sollte, 

an der Wurzel ruinieren. Die Kirche hat sich von der Gruppe nichts sagen zu lassen, als dies: 

dass sie nun erst recht Kirche sein und werden soll. 

Quelle: Karl-Barth-Archiv (KBA), Nr. 10098. In geänderter Fassung abgedruckt in: Evangeli-

sche Theologie 3, Heft 6 (Juni 1936), S. 205–213. 


