
Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 16,23b-33 (Rogate) 1 21.05.2025 

Predigtmeditation zu Joh. 16,23b-33 (Rogate, 1950) 

Von Hans Joachim Iwand 

 

Er in der Mitte der auf seinen Namen hin vereinigten, er, zum Vater 

erhöht und ihr Vertreter, stellt sich ihnen als der Bürge ihrer Erhörung 

dar und verspricht ihnen seine Willfährigkeit. 

M. Kähler, Das Bittgebet, seine Berechtigung und Zuversicht, 1898. 

 

I. 

Man muß diesen Text von Anfang bis zum Ende aufmerksam durchlesen, so daß man das 

Ganze im Sinn hat, und ihn dann nehmen und zusammenbiegen wie einen Ring, daß Anfang 

und Ende ineinandergreifen und das Ganze wie in einem endlosen Kreis zusammengehalten 

ist und sich durchdringt. Wenn das, was am Anfang steht, die Verheißung, die dem Gebet im 

Namen Jesu mitgegeben ist, hängt sachlich, theologisch oder besser noch „geistlich“ aufs eng-

ste zusammen mit dem, was am Schluß gesagt ist, mit dem Hinweis auf die nicht endenwol-

lenden Drangsale der Gemeinde in der Welt, mit der Mahnung zum Mut1 und vor allem mit 

dem Wort von der Überwundenheit der Welt in Jesus. Gerade das, was V.33 gesagt ist, enthält 

zwei wichtige Limitationen, einmal die Limitation, die das Toben und Wüten des „Kosmos“ 

einschränkt. In Wahrheit ist dieses Um-sich-Schlagen der Welt, d.h. der sich in ihrer Welthaf-

tigkeit absolut setzenden Menschen und Mächte doch nur ein Zeichen dessen, daß sie die To-

deswunde empfangen hat und weiß, daß ihr Ende im Namen Jesu und mit dem Tage Jesu ge-

kommen ist. Insofern haftet allen Drangsalen denen die Gemeinde ausgesetzt ist, etwas Vor-

läufiges an, nichts Letztes, Endgültiges. Die andere Limitation betrifft nun aber die Realität 

dieses Sieges. Jesus sagt nicht: Ihr habt die Welt nun unter euch, sondern das soll der Trost 

der Gemeinde in ihren Anfechtungen sein, daß Er die Welt besiegt hat — und zwar er allein2. 

Wo man es anders hält, wo die Gemeinde sich selbst schon als Sieger fühlt und nicht mehr 

teilnimmt an der Enge und Drangsal dieses todgeweihten, angefochtenen Daseins in der Welt, 

wo man jetzt schon mitherrschen und mittriumphieren und die Knechtsgestalt der Kirche hin-

ter sich lassen möchte (vgl. das immer noch lehrreiche, heute besonders wieder zu beherzigen-

de Beispiel 1. Kor. 4,8ff.), da wird man ebenso lasch und glaubenslos, phrasen- und formel-

haft werden im Gebet wie dort, wo man sich einem pseudochristlichen Fatalismus überläßt 

und mit dem Unglauben an den Sieg Jesu über den Kosmos auch den Sinn des Bittgebetes“3 

überhaupt in Frage stellt und die entscheidenden Schlachten und Aufgaben eben nicht mehr 

so, in der eigenen Ohnmacht vor Gott und allein durch sein Eingreifen und sein Handeln zu 

[219] bestehen wagt. Im Gegenteil, wo man nicht mehr glaubt, daß Christus den Kosmos 

 
1 thareĩte heißt: seid mutig! Wenn Luther es mit: Seid getrost überseht, dann ist das im Sprachsinns seiner Zeit 

zu verstehen, etwa wie in seinem Pfingstliede! „Du höchster Tröster in aller Not, hilf, daß wir nicht fürchten 

Schand und Tod.“ Umgekehrt gehört Feigheit zu den Lastern, die uns das Himmelreich verschließen, Apg.21,8; 

Mt. 8,26; 2. Tim. 1,7. 
2 Ein Beispiel dafür, wie stark diese Siegesbotschaft die ntl. Verkündigung durchzieht, ist die Bedeutung, die 

Ps.110 in der Urgemeinde erlangt Mt 22,44; 26; 64; Acta 2,34ff.; 1. Kor. 15,25; Eph. 1,20 usw. Das Sitzen Jesu 

zur Rechten Gottes bedeutet, daß alle seine „Feinde zum Schemel seiner Füße werden“. 
3 aiteĩn bezieht sich auf bestimmte Gaben (Mt. 7,11), die die Kinder Gottes sich von ihrem Vater erbitten sollen 

und dürfen. Nur so wird jener Fatalismus überwunden, der im Blick auf die eigene Ohnmacht vor der gestellten 

Aufgabe verzagt. Im übrigen gilt gerade vom Bittgebet, daß das Beten selbst die Schule des Gebetes ist. 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 16,23b-33 (Rogate) 2 21.05.2025 

besiegt hat, wo es dann zu jener bösen Zwei-Reiche-Theorie kommt (im Unterschied zu der 

rechten lutherischen Lehre von den beiden Reichen), wonach Himmel und Erde eben nicht 

mehr dem einen Willen Gottes unterstehen, sondern der Himmel einem ohnmächtigen Gott 

und die Erde einem allmächtigen Teufel, da erlahmt und erlischt das Gebet im Namen Jesu 

und die Erinnerung an ihn verblaßt zu jenem nichtssagenden Trost, der nur noch subjektive, 

d.h. aber im Grunde illusionäre, Bedeutung hat und die Christen zu den „elendesten unter 

allen Menschen“ macht. Das Bittgebet im Namen Jesu ist Teilnahme an dem Fortgang des mit 

seinem Sieg eingeleiteten Geschehens, ist Herbeiziehen des Reiches Gottes und Anwartschaft 

auf eben jene Machttaten und Wunder Gottes, wie sie mit dem Erdenwandel des Jesus von 

Nazareth in der Jüngergemeinde ihren Anfang genommen haben (vgl. Joh. 14,12; unmittelbar 

auf diesen Vers folgt übrigens zum ersten Mal in den Abschiedsreden die Mahnung zum 

Gebet im Namen Jesu mit ausdrücklichem Hinweis, daß er, Jesus selbst, es tun werde, d.h. 

doch wohl die Erfüllung wirken wolle). 

Das Bittgebet im Namen Jesu ist also nicht ein besonderes, durch einen — vielleicht noch 

magisch wirkenden — Zusatz des „Namens“ ausgezeichnetes Gebet, gerade dagegen, daß 

Jesus für die Seinen als „Fürsprecher“ wirkend gedacht sei, protestiert V.26, sondern es wird 

und soll nunmehr das Gebet der Gemeinde schlechthin sein. Der Name Jesu ist der Grund all 

unserer Zuversicht und erst in diesem Namen ist der Himmel aufgeschlossen und das Wohlge-

fallen Gottes über uns wie ein Helles Licht ausgebreitet. Gott will ja nicht, daß wir, — unsere 

Gerechtigkeit, Güte und womöglich unser Gebetsernst mit seiner Erhörung verherrlicht wer-

de, sondern seine Erhörung gilt dem Namen Jesus und denen, die an ihn glauben! Im Namen 

Jesu beten heißt dann also, daß wir in unserem Gebet je schon herkommen von dem Wissen 

um den Sieg, den Jesus in Kreuz und Auferstehung über die Welt — und das heißt auch und 

in erster Linie über unser eigen Fleisch und Blut — errungen hat und daß wir eben in demsel-

ben Gebet ausgerichtet sind auf den Tag seiner Zukunft und unserer „Erlösung“ (Eph. 4,30), 

so gewiß der Tag Jesu Christi der Tag unserer endlichen Befreiung von aller Not sein wird. 

Daß mit diesem Vorzeichen vor allem unserem Bitten auch unsere natürlichen Wünsche und 

Hoffnungen gerichtet sind, dürfte sich am Rande verstehen, denn „welche Christo angehören, 

kreuzigen ihr Fleisch samt ihren Lüsten und Begierden“. Nichts ist widerlicher, als wenn sich 

dann doch wieder, ungetauft und also am Namen und der Sache Jesu vorbei, ebendiese „Lüste 

und Begierden“ in der Form des Gebetes munter und ohne Scham hervorwagen. Einem sol-

chen in eigener Sache redenden Gebet (man beachte nur, wie stark schon wieder nationale und 

kulturell-abendländische Anliegen als Kulisse dafür herhalten müssen, damit der Mensch, 

ungebrochen trotz allen Elends, wieder Gott zum Mittel seiner Wünsche und Hoffnungen ma-

chen kann) ist weder Erhörung bei Gott noch jene vollkommene Freude zugesagt, die der 

Vorgeschmack künftiger Herrlichkeit ist4. „Solange man das nicht einsieht, solange immer 

noch die erreichbaren oder abwendbaren Dinge eigentlich unser Herz in Bewegung bringen, 

solange werden [220] auch immer die Einwendungen, die man aus der Beobachtung des 

Ganges der Dinge und aus unserer eigenen Ungeschicklichkeit hernimmt, ihre zersetzende 

Macht wider einen künstlich gesteigerten ... robusten Erhörungsglauben behalten“ (M. Käh-

ler). Man wird sich also fragen müssen, wie weit die vielfältig zusammengebrochene Zuver-

sicht zum Bittgebet und seiner Erhörung nur die Kehrseite eines Bittens ist das nicht im Na-

men Jesu erfolgte und in dem der Mensch — in heidnischer Ungebrochenheit — sich einen 

Gott als mythischen Helfer seiner eigenen Wünsche und Begierden dienstbar zu machen 

suchte, wenn das Gebet im Namen Jesu hier als ein Neues hingestellt wird, als eine erst mit 

 
4 Jesus wird dann, wie V.25-30 ausführt, kein Rätsel mehr für sie sein. Das aber ist die eschatologische Situation; 

keine Frage mehr haben. Im Glauben hat die Existenz ihre eindeutige Auslegung erhalten, weil sie nicht mehr 

von der Welt her ausgelegt wird und damit ihr Rätsel verloren hat. Damit aber stehen die Glaubenden in der 

Freude; denn dar ist das Wesen der Freude, daß in ihr alles Fragen verstummt und alles „selbstverständlich“ ist. 

R. Bultmann, Joh.-Evgl. Man könnte aber auch die Freude aus der Gegenwart Gotte; und insofern erst in abgelei-

teter weise von der „Existenz“ her verstehen. 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 16,23b-33 (Rogate) 3 21.05.2025 

dem kommen und dem Hingang Jesu zum Vater der Gemeinde erschlossene, unausdenkbar 

große Möglichkeit, dann zeigt sich daran nur, daß in Christus alles — auch das Gebet — ganz 

neu geworden ist. Daß es also nicht auf das Beten als solches ankommt — man tue nur einmal 

einen Blick in das seltsame heilersche Buch über das Gebet und man wird erschrecken, wer 

alles betet und was dort alles als Gebet registriert wird — sondern dem Gebet in seinem Na-

men verheißt der Herr den Aufstieg zum Thron des Vaters, ihm allein. 

 

II. 

Das Gebet im Namen Jesu bedeutet aber auch darin ein Neues, daß erst damit Jesus wahrhaft 

im Geiste erkannt ist und so die große, durch keine Anfechtung und keinen Tod zu zerstören-

de Freude die Herzen erfüllt. „Da meynet der Herr die fremde, davon das gewissen widderum 

getröstet und frölich gemacht wird, nemlich, wenn Christus erkant wird als ein Heiland, denn 

da wird trübsal, sunde, tod, helle und alles unglück hingenommen, Und das ist nicht eine 

weltliche frewde ... sondern es ist eine hymelische und ewig werende frewde für Gott“ (Lu-

ther). Das Gebet wird den Jüngern Jesu jene letzte Gewißheit geben, daß Gottes Wohlgefallen 

um Jesu willen über ihnen steht und daß ihnen darum keine Anfechtung und Fährlichkeit 

schaden kann (im Sinne von Röm. 8,31ff.). Denn die Welt bekommt für sie eine neue Mitte, 

eben damit, daß dieser Jesu von Nazareth, durch Gottes Geist verklärt, aller geschichtlichen 

und endlichen Begrenztheit entnommen, der von Gott zu uns kommende und von uns zu Gott 

gehende ist, also der, welcher uns die Botschaft vom Vater bringt und umgekehrt den weg aus 

diesem Aon, aus der Welt, die unter der Macht des Todes und der Gottesferne steht, zum Va-

ter bahnt. Jesus ist darum die neue Mitte der Welt für alle Glaubenden, weil er die Nähe des 

Vaters zu den Menschen und umgekehrt den Zugang der Menschen zum Vater durch seine 

Person verbürgt. Wie aber sollte sich uns dieser „Weg“ (14,6) anders öffnen als eben im Ge-

bet, in der Anbetung des lebendigen Gottes, der uns in Jesus nahe ist, und in der kindlichen 

Bitte zum Vater, der uns um Jesu willen lieb hat. So fallen jetzt und erst jetzt die letzten hül-

len, die den Jesus Christus, den Jedermann kennt und der zu aller Welt „in Gleichnissen“ re-

det, von dem Jesus Christus unterscheiden, der im Glauben erkannt und so als Bote und Sohn 

des Vaters ergriffen und begriffen sein will. Darum heißt es hier in so betonter weise („es 

kommt die Stunde“! Vgl. 13,1), daß die Gleichnisrede aufhören und eine „offene“, aber eben 

nur für die Jünger bestimmte Offenbarungsrede vom Vater her einsetzen wird. Damit ist 

jedenfalls angezeigt, daß der zum Vater gehende Jesus noch in einer besonderen Weise sich 

seinen Jüngern offenbaren wird — man wird hier an jene Erscheinungen und wohl auch Of-

fenbarungen denken dürfen, die den Jüngern in der vorpfingstlichen Zeit zuteil wurden und 

die man gemeinhin das quinquaginta dierum nennt. Eben in diese vorpfingstliche Zeit gehört 

darum diese Perikope als Erinnerung und [221] Mahnung daran, daß wir nicht zurückgleiten 

in jenes Verständnis Jesu, das nur von der analogia entis her, also nur gleichnishaft und für 

die „Öffentlichkeit“ zugänglich ist. Offenbarung ist etwas anderes als Öffentlichkeit. Öffent-

lichkeit ist nicht das, was dieser Name besagt, im Gegenteil, Öffentlichkeit ist biblisch be-

trachtet die Welt derer von „draußen, denen alles in Gleichnissen widerfährt“, aber die Welt 

der Offenbarung ist nur denen aufgetan, denen es gegeben ist, die „Geheimnisse des Himmel-

reichs zu wissen“. Das aber ist das Geheimnis des Himmelreichs, daß dieser Jesus von Naza-

reth, ein Mensch wie wir, der Sohn der Maria, gelitten unter Pontius Pilatus, gekreuzigt und 

auferstanden, der lebendige Sohn Gottes ist, in dem wir nun den Zugang zum Vater haben und 

darum eine nie mehr erlöschende Freude und Gewißheit. 

Quelle: Hans Joachim Iwand, Predigtmeditationen, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 

1963, S. 218-221. 


