»Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes (‘ 7Treasure in Heaven’. The
Implications of an Image)

Von Peter Brown, Princeton University

In diesem Artikel mochte ich mich einem Fragment aus der tiefen Vergangenheit des Chris-
tentums nahern. Es handelt sich um den Glauben, der tber Jahrtausende hinweg sowohl im

Judentum als auch im Christentum vorherrschte, dass Himmel und Erde durch Geld verbun-
den werden kénnen — und zwar durch Geld, das auf eine bestimmte Weise und stets an eine
bestimmte Gruppe (und in der Folge an eine bestimmte Institution) gegeben wird.

Diese Vorstellung des Transfers wird in der Herausforderung zusammengefasst, die Jesus von
Nazareth dem reichen Jingling stellt:

,,und Jesus sprach zu ihm: ,Willst du vollkommen sein, so geh, verkaufe, was du hast,
und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben. “* (Mt 19,21)

Der Befehl wird von Jesus an seine Jiinger wiederholt:

,Verkauft, was ihr habt, und gebt Almosen! Macht euch Beutel, die nicht veralten, ei-
nen Schatz im Himmel, der niemals vergeht, wo kein Dieb hinkommt und keine Motte
ihn zerstort. (Lk 12,33)

Diese Vorstellung war auch im Judentum verbreitet. Im Jerusalemer Talmud heif3t es tber
Monobazos, den judischen Konig von Adiabene (am Euphrat), er habe sein Vermdgen dafir
verwendet, den Armen in Jerusalem Nahrung zu verschaffen. Seine aufgebrachten Verwand-
ten warfen ihm vor, seinem Namen alle Ehre zu machen: Fir sie war er bazaz — der Ver-
schwender. Er antwortete ihnen ausfihrlich:

,Meine Viter haben einen Schatz unten angelegt, ich aber habe einen Schatz oben angelegt.
Sie legten ihn an einem Ort an, Gber den die Hand des Menschen Macht hat — ich an einem
Ort, iiber den keine Hand Macht hat. ... Meine Viter legten Schétze fiir andere an, ich fiir
mich selbst. [Denn] meine Vater legten Schétze an, die in dieser Welt nltzlich sind — ich aber
fiir die kommende Welt.*

Um das Jahr 600 n. Chr. war die Vorstellung vom ,,Schatz im Himmel* zu einem festen Be-
standteil der christlichen Vorstellungskraft geworden. Besonders eindriicklich zeigt sich das

in einer Geschichte aus den Dialogen Gregors des Grof3en. Ein frommer Schuhmacher na-
mens Deusdedit lebte in Rom. Jeden Samstag brachte er einen Teil seines Wocheneinkom-
mens in den Hof des Heiligtums des heiligen Petrus in Rom. Dort gab er es den Armen, die
sich an diesem Ort versammelten. Die Folge seiner unauffalligen Wohltatigkeit wurde in einer
Vision offenbar. Die Vision zeigte ein Haus, das im Himmel gebaut wurde — aber nur sams-
tags. Denn Samstag war der Tag, an dem Deusdedit von seinem Wochensalar Almosen gab.
Es war das ,,Haus* des Schuhmachers im Himmel, erbaut durch den ,,Schatz*, den er jeden
Samstag durch seine Gaben an die Armen in den Himmel Ubertrug.

Eine dhnliche Vision offenbarte, dass einige dieser Hauser tatséchlich selbst Schatzhduser wa-
ren — erbaut aus reinen Goldziegeln. Solche Geschichten zirkulierten tber tausend Jahre lang
nahezu unveréndert und wurden nicht hinterfragt. Man behandelte sie als lebendige und herz-
erwdarmende Erz&hlungen. Und doch: Wenn man sich der aktuellen Forschung zuwendet, stellt
man fest, dass die Idee vom ,,Schatz im Himmel* von einem lauten Schweigen umgeben ist.
Weder im katholischen Dictionnaire de la Spiritualité noch in der protestantischen Theologi-

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 1 17.05.2025



schen Realenzyklopéadie findet sich ein Eintrag zu ,,trésor* oder ,,Schatz*“. Auch im Oxford
Dictionary of the Christian Church oder im Oxford Companion to Judaism sucht man einen
solchen Artikel vergeblich.

Die wenigen Avrtikel, die sich diesem Thema widmen, nahern sich ihm mit offenkundiger Ver-
legenheit. Eine solche Studie iiber die Vorstellung vom ,,Schatz im Himmel*, verfasst von
Klaus Koch, besteht darauf, dass Jesus etwas ganz anderes gemeint haben musse als das, was
dieser Vorstellung in spateren Jahrhunderten zugeschrieben wurde. Der Glaube an die direkte
Anhé&ufung von Schétzen im Himmel durch Almosengeben auf Erden — wie er so anschaulich
in den Geschichten Gregors des GroRen dargestellt ist — wurde von Koch verworfen: Es war
fir den Protestanten eine abscheuliche Vorstellung — eine Idee, die fiir jeden Protestanten ab-
stoRRend sei.

Angesichts der Geschichte von Kénig Monobaz fuhlte sich auch der groRe jldische Gelehrte
Ephraim Urbach gleichermaRen unwohl. Er deutete an, dass es nicht ganz einfach sei, in der
,ausfithrlichen und monotonen Erkldarung* von Konig Monobaz ,,Spuren einer verfeinerten
Lehre zu erkennen — [eine gewisse] Sublimierung des materialistischen Bildes vom Ansam-
meln von Schétzen oben durch das Verschleudern unten.«

Die Verlegenheit ist weit verbreitet. Im jiingsten Katalog der Ausstellung friihchristlicher
Kunst im Musée de 1’ Arles antique — D ‘un monde a [’autre. Naissance d’une Chrétienté en
Provence, IVe — Vle siecle — konnte die offene Aussage auf der Grabinschrift des Hilarius von
Arles (die davon spricht, dass Hilarius ,,den Himmel mit irdischen Gaben erkauft habe — cae-
lum donis terrestribus emit) nur bezeichnet werden als ,,eine Formulierung, die manche wohl
schon in der Antike als etwas grob oder ketzerisch empfunden haben durften (une formule que
certains, des I'Antiquité, ont dii sans doute trouver quelque peu abrupte ou hérétique)!*

Wie so oft stellt eine Praxis der fernen VVergangenheit, die heutigen Menschen offensichtlich
peinlich ist, eine Herausforderung fur den Religionshistoriker dar. Es muss eine gewisse intel-
lektuelle oder emotionale Blockade unsererseits vorliegen, wenn uns eine Redeweise Uber das
Verhaltnis zwischen Himmel und Erde, die spatantike und mittelalterliche Christen als selbst-
verstandlich betrachteten, heute so fremd erscheint. Vielleicht sind wir es, die seltsam sind.
Warum haben wir solche Hemmungen, wenn es darum geht, das Thema der Verbindung von
Gott und Gold anzugehen?

Ich wiirde vorschlagen, dass wir uns einen Moment lang den Anthropologen zuwenden. Ihre
Arbeit erinnert uns oft daran, dass wir, die modernen Européer, aus dem Takt geraten sind —
sowohl mit vergangenen Zeiten als auch mit dem Rest der Welt. Anthropologen haben darauf
hingewiesen, dass unsere besondere Vorstellung von Austausch das Produkt der kommerziel-
len Revolution der Neuzeit ist. Sie errichtet eine imaginare Glaswand zwischen uns und friher
dominanten Formen des Gebens in unserer eigenen Vergangenheit. Wie der Anthropologe
John Parry feststellte: ,,Wenn wirtschaftliche Transaktionen zunehmend von anderen Formen
sozialer Beziehungen unterschieden werden, werden die jeweils angemessenen Transaktionen
immer starker hinsichtlich ihrer Symbolik und Ideologie polarisiert.*

Wie Parry gemeinsam mit Maurice Bloch in ihrer Einleitung zu dem 1989 erschienenen Sam-
melband Money and the Morality of Exchange wiederholte: ,,Die westliche Ideologie hat die
Eigenstandigkeit der beiden Zyklen [religitse Beziehungen mit dem Himmel und kommerzi-
elle Transaktionen auf Erden] so stark betont, dass sie sich anschlieRend nicht mehr vorstellen
kann, durch welche Mechanismen sie miteinander verbunden sind.*

Heutzutage erscheint uns der Gedanke einer solchen Verbindung als mehr als nur eine

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 2 17.05.2025



harmlose Ubung der Vorstellungskraft. Vielmehr hat er die Qualitat eines geschmacklosen
Witzes.

In der Moderne haben wir insgesamt den Tod einer Vorstellungswelt erlebt, die im friihen
Christentum zentral war. Christi Worte iiber den ,,Schatz im Himmel* sind fiir uns zu einer
bloRen Metapher geworden — kaum mehr als ein rhetorischer Schmuck, ,,eine unwesentliche
und gegenstandlose Redefigur, die zwei ungleiche Dinge zur Verschonerung oder Evokation
gleichsetzt.«

Doch fur spatantike und frihmittelalterliche Christen war Christi Aussage keineswegs eine
,bloBe* Metapher. Um den Titel einer Studie tiber die kognitive Rolle von Metaphern bei der
Bildung des Weltbilds einer Gesellschaft zu verwenden: Fir Christen der Spatantike und des
frihen Mittelalters war die Vorstellung vom Schatz im Himmel eine jener Metaphors We Live
By — Metaphern, von denen man lebt. Heute leben wir von anderen Metaphern. Infolgedessen
sind Praktiken (und ihre zugehorigen Metaphern), die fir die Entwicklung des Christentums
als soziale Kraft in der antiken Welt entscheidend waren, fur uns undurchsichtig geworden —
oder gar abstofRend.

Aus diesem Grund ist es die Aufgabe des Historikers, etwas von dem urspriinglichen Ge-
wicht, der Komplexitit und vor allem — wie ich es nennen mochte — der ,,imaginativen Logik*
jener Vorstellungswelt wiederzugewinnen, die in den knappen Worten Jesu an den reichen
Jingling zusammengefasst ist. In diesem Artikel werde ich mich auf nur wenige Aspekte die-
ses sehr weiten Themas beschranken. Ich werde einige Beobachtungen zu ein paar Themen
machen, die mir als wichtig erschienen sind. Sie ergaben sich fir mich im Verlauf der Arbeit
an einem Buch Gber den Umgang mit Reichtum im lateinischen Christentum der spétrémi-
schen und frihmittelalterlichen Zeit mit dem Titel Through the Eye of a Needle. Wealth, the
Fall of Rome, and the Making of Christianity in the West, 350-550 AD. In diesem Acrtikel
werde ich mich auf den lateinischen Westen und auf die prdgende Periode zwischen etwa 350
und 450 n. Chr. konzentrieren.

Anthropologen kénnen uns erklaren, warum wir Moderne so pride im Umgang mit dem
Thema ,,Schatz im Himmel* sind. Doch was bedeutete diese Vorstellungswelt fiir die Zeitge-
nossen?

Zuné&chst und vor allem: Wir blicken auf einen Transfer, der durch eine dritte Partei vermittelt
wurde. Es handelt sich um ein Dreiecksverhéltnis. Was in den Himmel gelangt, kann nur
durch die Armen hindurch dorthin gelangen (oder, wie wir sehen werden, durch eine Gruppe
oder Institution, die als den Armen gleichgestellt betrachtet wird — etwa durch Kirchen als
Verwalter der Armen oder durch Kldster als Mitglieder der ,,heiligen®, freiwillig armen
Schicht). Warum ist das so? Weil die Armen das Geschenk nicht erwidern kénnen. Oder,
wenn sie es doch erwidern, dann in einer anderen ,,Wéahrung* — im gewichtslosen, unsichtba-
ren Gegengeschenk des Gebets fur den Spender.

Das Gegengeschenk der Gebete der Armen war in den frithchristlichen Gemeinden keine
bloBe Redensart. Doch im Laufe der Jahrhunderte neigte die Bildlogik, der zufolge ,,Schitze*
durch das Geben an die Armen im Himmel deponiert wurden, dazu, die Rolle der Armen beim
Gebet fur ihre Wohltéter in den Hintergrund zu dréngen. Stattdessen wurde die vollige Asym-
metrie der Gaben an die Armen betont. Die Gabe an die Armen war das nicht erwiderte Ge-
schenk par excellence.

Heidnische Zeitgenossen von Juden und Christen hegten keinen Zweifel an dem grundlegen-
den Mangel an Gegenseitigkeit in den Beziehungen zu den Armen. Im Traumdeutungsbuch

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 3 17.05.2025



des Artemidor von Daldis aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. erkl&rte der Autor, dass es ein be-
sonders schlechtes Omen sei, im Traum einem Bettler Almosen zu geben:

,Denn wenn Bettler eine Miinze von dir empfangen, verheif3t das groRes Unheil [...]
und h&ufig sogar den Tod [...] Denn Bettler gleichen dem Tod, insofern sie — wie der
Tod selbst — etwas nehmen, ohne etwas zurlickzugeben.*

Den Armen zu geben, bedeutete, Geld in ein soziales Vakuum zu werfen.

Doch nattrlich war gerade das nicht erwiderte Geschenk der zentrale Punkt der Almosengabe.
In den Worten von Laktanz, der um das Jahr 300 schrieb:

,,Die einzige wahre und sichere Verpflichtung ist es, die Bedurftigen und Nutzlosen zu
speisen [...] Jegliche Hoffnung auf eine Gegenleistung muss ganzlich fehlen [...] Die
Menschen mogen keinen Nutzen flr sie haben, aber Gott hat ihn.*

Die Christen waren mit dieser Ansicht nicht allein. Wie Seth Schwartz kirzlich in seinem
Buch Were the Jews a Mediterranean Society? Reciprocity and Solidarity in Ancient Judaism
gezeigt hat, unterschied sich das prinzipielle Ablehnen von Gegenseitigkeitshindungen als
ethischer Grundsatz der rabbinischen Tradition. Dies machte diese Richtung des Judentums zu
einer ,,Gegenkultur®, dhnlich den vielen anderen gegenkulturellen Gruppierungen, die in der
antiken Welt entstanden waren — etwa rund um Philosophen oder in utopischen Gemeinschaf-
ten.

Aber warum wurden solche Haltungen als so zentral fiir das Christentum und das rabbinische
Judentum betrachtet? Hier missen wir uns daran erinnern, dass das Christentum mit den Mys-
terienreligionen des Romischen Reichs das Bestreben teilte, in das, was Richard Gordon (in
seiner Schrift tiber den Mithraskult) den ,,Markt interessanter Erfahrungen® genannt hat, ein-
zutreten. ,,Nachdriickliche Fremdheit* war Teil dessen, was diese Kulte zu bieten vorgaben.

Diese ,,nachdriickliche Fremdheit™ dullerte sich darin, ein oder zwei Glieder in der Kette des
gesunden Menschenverstands zu verweigern, auf denen die normale Gesellschaft beruhte.
Mithrasanh&nger zum Beispiel leugneten die naheliegende Beziehung von oben und unten: sie
gingen in unterirdische Hohlen, um die ,,wahre* Sonne zu finden.

Das Besondere an den Christen war, dass sie ihr imaginatives Material aus sozialen Praktiken
schopften. Mithrasanhanger widersetzten sich dem kosmischen gesunden Menschenverstand.
Christen hingegen widersetzten sich dem sozialen gesunden Menschenverstand. Sie demon-
tierten einige der naheliegenden Verknupfungen der Gesellschaft mit besonderem Geschick.
Geschlechtsverkehr und Geburt wurden auf den Kopf gestellt: Jungfraulichkeit und Zolibat
wurden als das Geheimnis ,,wahrer* Fruchtbarkeit gepriesen. In gleicher Weise wurde das Ge-
ben von Geld an die Armen — in dieses unheimliche Loch im normalen Geflecht der Gegen-
seitigkeit — zum ,,wahren* Weg, Reichtum anzuhdufen. Beide dieser gegenfaktischen sozialen
Gesten — die Darstellung der Jungfraulichkeit als Geheimnis ,,wahrer* Fruchtbarkeit und das
Almosengeben als Mittel zur Anhdufung ,,wahren* Schatzes — entsprachen dem Verlangen
nach ,,nachdriicklicher Fremdheit®, das auch andere religiose Bewegungen jener Zeit kenn-
zeichnete.

Wir sollten uns dieses imaginative Hintergrundbild vor Augen halten, wenn wir auf die christ-
liche Armenfirsorge in der Spatantike blicken. In vielen Fallen war die Sorge um die Armen
beeindruckend und wurde lange in Erinnerung behalten. Solche Hilfeleistungen galten als
Kennzeichen der christlichen Gemeinden. Begriffe wie Mitleid, die durch Predigten bewusst

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 4 17.05.2025



aufgebaut und standig bekréftigt wurden, spielten eine wichtige Rolle bei der Schaffung des-
sen, was durchaus als neue affektive Haltung gelten kann. Christen beanspruchten, offener fir
menschliches Leiden zu sein, als es in friiheren, heidnischen Zeiten der Fall gewesen sei. All
dies ist gut bekannt. Sowohl die Ideologie als auch die Realitét der christlichen Armenfr-
sorge sind in den letzten Jahrzehnten umfassend untersucht worden.

Was bislang nicht in gleichem Male gewurdigt wurde, ist die Dynamik der imaginativen Lo-
gik, die hinter dem christlichen Handeln stand. Die Christen, die dem Gebot Jesu folgten, sich
Schétze im Himmel zu sammeln, indem sie den Armen gaben, befanden sich keineswegs auf
einem einfachen Weg, der durch schlichte Nachstenliebe in Gehorsam gegentiber dem Herrn
vorgezeichnet war. Die imaginative Struktur einer kraftvollen, lebendigen Metapher — der
Verbindung von Himmel und Erde durch das Geben an die Armen — fiihrte sie auf einen kom-
plexen Pfad. Diesem Pfad wollen wir einen Moment lang folgen.

Zunachst einmal ist leicht zu vergessen, dass das Christentum — auch wenn wir es mit wachem
Interesse hinsichtlich seines Einflusses auf die spatantike romische Gesellschaft untersuchen —
vor allem eine religiose Bewegung war. Nicht unahnlich dem Buddhismus, der zwischen dem
fiinften und siebten Jahrhundert n. Chr. dramatisch in die abgeschlossene Welt des kaiserli-
chen China eindrang, war das Christentum eine Religion, die ,,nach dem Unvergleichbaren
verlangte®.

Dieses Verlangen, was ich als ,,vergegenstindlichte Unvergleichbarkeiten* bezeichnen
mdochte, ging Uber das gewohnliche Streben anderer neuer Religionen der romischen Welt hin-
aus, irgendeine Form ,,nachdriicklicher Fremdheit* zu verkdrpern. Christen mussten sich ein
eigenes Bild von der Gesellschaft schaffen — eines, das dem geistigen Héhenflug ihres Glau-
bens wirdig war. Sie neigten dazu, dies zu tun, indem sie der Gesellschaft eine Reihe unver-
kennbarer — ja schockierender — ,,Markierungen® einschrieben. Diese Markierungen forderten
Glaubige wie Aulienstehende gleichermalien dazu heraus, sich der unvorstellbar weiten Hori-
zonte bewusst zu werden, die durch die christliche Botschaft der Menschheit eréffnet wurden.

Deshalb richteten die lautstarksten Firsprecher des Christentums im spaten vierten und flinf-
ten Jahrhundert ihre Aufmerksamkeit bevorzugt auf extreme Zusténde der menschlichen Exis-
tenz. Es ist kein Zufall, dass der Strom christlicher Predigten tber die Armenflrsorge zeitlich
mit einer stark gesteigerten Wertschatzung von Formen volliger sexueller Enthaltsamkeit zu-
sammenfiel — von Jungfraulichkeit, vom Riickzug ins Kloster und, in bestimmten Kreisen,
auch vom Zolibat des Klerus.

Oft waren es dieselben Autoren, die sich zu beiden Themen ausfiihrlich &ul3erten: Man denke
an Hieronymus, der spannungsgeladene Portréts von jungfraulichen Madchen in den Tiefen
adliger Paldste zeichnete und zugleich christliche Senatoren pries, wie sie auf dem Weg zum
Senat durch Bettlermengen schritten, Almosen austeilten und die Wunden der Armen in von
ihnen gegriindeten Hospitélern verbanden. Die Hinwendung zu den Armen und die Annahme
von Jungfréulichkeit oder Zélibat galten gleichermal3en als Handlungen, die der normalen
menschlichen Natur widersprachen. Beide waren durchzogen von einem Sinn fir heroische
MaRlosigkeit, der die Gbernatirliche Uberlegenheit der christlichen Religion demonstrierte —
einer Religion, die ihre Anh&nger zu solch auBergewohnlichen Taten inspirieren konnte wie
dem Verzicht auf Sexualitat und der Liebe zu den Armen.

Was dieser Suche nach ,,vergegenstiandlichten Unvergleichbarkeiten* besonderen Nachdruck
verlieh, war ein bedeutender Wandel in der sozialen Vorstellungskraft der griechisch-romi-
schen Welt. Zuvor hatten sich die einzigen klaren Grenzlinien auf der Landkarte der grie-
chisch-romischen Gesellschaft entlang ,,biirgerlicher — man konnte auch sagen: ,,politischer*

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 5 17.05.2025



— Kategorien gezogen. Die Unterscheidung zwischen ,,Biirger und ,,Nicht-Biirger” war die
grundlegende Teilung der Gesellschaft. Die Linien dieser alten Unterscheidung entzogen der
Differenz zwischen ,,reich® und ,,arm* die farbliche Intensitit.

Erst spater wurde der Gegensatz zwischen Reich und Arm zur dominierenden Vorstellung in
der sozialen Imagination. Er sollte das soziale Gewissen im christlichen Mittelalter und —
wenn auch in anderen Begriffen — in der Neuzeit qualen. Nach dem antiken, burgerlich-politi-
schen Gesellschaftsmodell hingegen gaben die Grol3ziigigen nur an ihre Stadt und ihre Mit-
blrger — unabhangig davon, ob diese reich oder arm waren. Es wurde von ihnen nicht erwar-
tet, anderen zu geben.

Der Zerfall eines stark ,,biirgerlich® gepragten Gesellschaftsmodells in den letzten Jahrhunder-
ten des Romischen Reiches — und seine Abldsung durch ein Modell, in dem die grundlegende
Unterscheidung nicht mehr zwischen ,,Biirger* und ,,Nicht-Biirger verlief, sondern schlicht
zwischen ,,reich® und ,,arm* — war eine der folgenschwersten Verénderungen der Spatantike.
Mehr noch als jede barbarische Invasion, mehr sogar als der Aufstieg des Christentums selbst,
markierte dieser Wandel in der sozialen Vorstellungskraft das eigentliche Ende der antiken
Welt und den Beginn der christlichen Gesellschaft des Mittelalters.

All dies ist wohlbekannt. Einige der besten Gelehrten der antiken und spéatantiken Welt — allen
voran Paul Veyne und die unvergessene Evelyne Patlagean — haben daraus faszinierende Per-

spektiven auf das Wesen des Endes der klassischen Welt und das Entstehen einer eigenstandi-
gen spatantiken, christlichen Zivilisation gewonnen.

Anstatt jedoch bei dieser Entwicklung der Forschung zu verweilen, mdchte ich betrachten,
was eine religiose Bewegung (die christliche Kirche) durch das schwindelerregende Offnen
der Grenzen der sozialen Imagination gewann.

Hier sollten wir auf das Bild der Armen schauen, das regelmaRig von christlichen Predigern
gezeichnet wurde. Um dies zu tun, kdnnen wir uns nun auf die herausragende Studie von
Christel Freu stltzen: Les figures du pauvre dans les sources italiennes de [’antiquité tardive.
Wie Freu gezeigt hat, schwankte das Bild der Armen in der christlichen Predigt zwischen
zwel Polen: Die Armen wurden entweder als ,,Andere® oder als ,,Briider* behandelt. Waren
die Armen ,,Andere* — als Wesen am aufRersten Rand der Gesellschaft zu betrachten, zu denen
Christen entgegen dem gesunden Menschenverstand Kontakt aufnehmen sollten, wie es Auto-
ren wie Laktanz nahelegten? Oder waren sie ,,Briider” — zu behandeln als Nachste und als
Mitglieder der gleichen Kirche? Die Vorstellungen davon, wie eine christliche Gesellschaft
aussehen sollte, unterschieden sich stark je nachdem, an welchem imaginativen Pol das Bild
der Armen angesiedelt war. Verfolgen wir diese Spannung in den christlichen Predigern und
Autoren des vierten und friihen flinften Jahrhunderts.

Zundchst einmal war die christliche Predigt verantwortlich fir eine dramatische, wenn auch
unbeabsichtigte, Abwertung des Bildes der Armen in der spatrémischen Gesellschaft. Die Ar-
men wurden h&ufig als ein Extrem der menschlichen Existenz dargestellt. Sie erschienen als
Menschen, die am Rand des Verderbens standen und an den duRersten Rand der Gesellschaft
verbannt waren. Die Gemeinden im ganzen Romischen Reich wurden von ihren Predigern
dazu aufgerufen, ihre Aufmerksamkeit auf solche Menschen zu richten. Um die treffend ge-
waéhlten Worte von Gertrude Himmelfarb (liber Darstellungen der Armen im viktorianischen
London) zu verwenden: Die imaginative Logik solcher Predigten hatte ,,den begrifflichen Ef-
fekt, die Armen zu ,verarmen‘, indem zundchst ein besonders préagnantes, dramatisches Bild
der untersten Schicht geschaffen und dieses dann der gesamten Unterschicht tibergestilpt
wurde.*

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 6 17.05.2025



Christliche Autoren dieser Zeit trugen mit Eifer zu dieser Tendenz bei, die Armen zu ,,verar-
men“. Als etwa um 404/405 der Dichter Prudentius iiber das Martyrium des Heiligen Lauren-
tius schrieb, nutzte er die Gelegenheit, um ein Bild der Armen Roms zu zeichnen, das so bi-
zarr und Ubertrieben wirkte wie ein barockes Gemalde. Laurentius (ein Diakon der romischen
Kirche und daher fur ihre Finanzen verantwortlich) soll seinem Verfolger, dem Stadtprafekten
von Rom, gesagt haben, dass er ihm den sagenhaften Reichtum der christlichen Kirche aus-
héndigen werde. Und das tat er tatsachlich. Er versammelte die Armen Roms:

,.Er lauft durch die Stadt und sammelt in einer Herde die Scharen der Kranken und all
der Bettler, die um Almosen schreien... Dort ist ein Mann, der zwei leere Augenhdhlen
zeigt und mit einem Stock seine schwankenden Schritte lenkt; ein Krippel mit gebro-
chenem Kbnie; ein Mann mit nur einem Bein. Hier einer, dessen Glieder von eiternden
Wunden bedeckt sind. Solche Menschen sucht er auf allen 6ffentlichen Platzen auf,
wie sie es gewohnt waren, von der Mutter Kirche gespeist zu werden ...

Da stand die Schar der Armen in ihren Schwarmen, ein zerlumpter Anblick. Sie begri-
Ren den Préafekten mit einem Gebrull um Almosen ...«

In dieser Szene machte Prudentius deutlich, was die zeitgendssischen Bischofe behaupteten:
Der Reichtum der Kirche existierte einzig, um fir solche erbdrmlichen Menschen zu sorgen.

Das war ein eigentiimlich melodramatisches Gesellschaftsbild. In meinem Buch Poverty and
Leadership in the Later Roman Empire habe ich auf die Auswirkungen dieser dramatischen
christlichen Darstellung der Armen hingewiesen. Offen gesagt: Die ,,verarmende* Rhetorik
christlicher Autoren hat wesentlich zu dem beigetragen, was Walter Scheidel die ,,bindre Tun-
nelsicht™ genannt hat — eine Sichtweise, die bis heute viele Autoren zur Sozialgeschichte des
spatromischen Reiches in die Irre fuhrt. Es ist weitgehend dem Einfluss der christlichen Pre-
digt zu verdanken, dass wir dazu neigen, die spatromische Gesellschaft als unwiderruflich in
,Reiche* und ,,Arme* geteilt zu sehen — und die Armen grundsétzlich in einem Zustand er-
barmlicher Armut. Infolgedessen hat das Studium der mittleren sozialen Schichten der rémi-
schen Welt erheblich unter diesem grobschléchtigen Bild der Gesellschaftsstruktur der Spét-
antike gelitten.

Dem mdchte ich nun hinzufligen, dass die von der christlichen Predigt erzeugte binare Sicht-
weise nicht nur den Effekt hatte, die Armen zu verarmen. Sie hatte auch den Effekt, die Rei-
chen zu ,,bereichern® — oder besser: zu tGberzeichnen. Sie neigte dazu, alle Reichen als gleich-
ermalen mallos wohlhabend darzustellen. Die bedeutenden Unterschiede im Reichtum inner-
halb der senatorischen Klasse und innerhalb der Eliten der Stadte und Provinzen wurden aus-
geblendet.

Denn die Logik der christlichen Predigt war es, die Reichen dazu zu bewegen, sich den Ar-
men in einer Weise zuzuwenden, die die duf3ersten Enden der Gesellschaft miteinander ver-
band. Auf diese Weise konnte das Christentum als vertikal wie auch horizontal allumfassend
erscheinen. Nicht nur wandten sich die Kirchen den Randern der Gesellschaft zu — den unheil-
vollen Menschenmengen von Bettlern auf 6ffentlichen Platzen. Durch die karitativen Hand-
lungen der Reichen sollte das Christentum auch von den méchtigen Paldsten zu den Hiitten
der Bettler hinabreichen. Oben und unten — die ganz Reichen und die ganz Armen — standen
sich in einer Eins-zu-eins-Beziehung gegentber, in der die Zwischenstufen der Gesellschaft
ausgeldscht waren.

Das war naturlich nicht die Realitat. Eine der zentralen Einsichten, zu denen ich im Laufe des
Schreibens meines Buches Through the Eye of a Needle gelangt bin, war, dass unser Bild von
den Oberschichten des spateren Reiches — als tibermdchtige, monolithische Gruppe — zu

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 7 17.05.2025



einem groRen Teil das Produkt eines christlichen Diskurses ist, der die Gegensatze zwischen
Reich und Arm betonte. Ich stellte fest, dass die tatséchliche Struktur und Vielfalt der Ober-
schichten des spatromischen Reiches erst miihsam rekonstruiert werden musste (nicht zuletzt,
indem man die Darstellung der Reichen vom polarisierenden Effekt der christlichen Rhetorik
befreite), bevor man die wirklichen Beziehungen zwischen der christlichen Kirche und der r6-
mischen Gesellschaft studieren konnte.

Die christliche Predigt (wie wir sie heute anhand der Arbeiten von Christel Freu, Richard Finn
und vielen anderen nachvollziehen kénnen) schuf nicht nur ein neues, melodramatisches und
Uberhohtes Gesellschaftsbild. Sie hillte christliche Spender in einen neuen imaginativen Rah-
men, der von der Vorstellung des ,,Schatzes im Himmel* beherrscht wurde. Aus diesem
Grund betonte das christliche Geben nicht nur eine neue Klasse von Empfangern — die Armen.
Es schlug auch ein neues Set von Beweggriinden fur die Gebenden vor. Vor allem hob es die
ubernatdrliche Wirksamkeit der christlichen Gabe hervor.

In dieser Hinsicht diirfen wir die langsame, aber sichere Entwicklung eines christlichen ,,ge-
sunden Menschenverstands‘ in Bezug auf Reichtum nicht unterschétzen, der bereits im Ver-
lauf des dritten und friihen vierten Jahrhunderts FuR gefasst hatte. Die Bischofe, Prediger und
Wohltéater des vierten Jahrhunderts traten nicht in ein imaginatives und rituelles Vakuum ein,
das allein durch ihre rémischen Gewohnheiten — und nur durch diese — ausgefullt werden
konnte. Ganz im Gegenteil. Sie wurden Teil eines geerbten Konglomerats christlicher VVorstel-
lungen vom frommen Geben, von denen viele Komponenten mit dem zeitgendssischen Juden-
tum geteilt wurden und deren Umrisse fast ein Jahrtausend zurtckreichten (tiber die Schriften
des Alten Testaments) bis in die Zeit des Achdmenidenreichs und zur Weisheitsliteratur der
hellenistischen Epoche.

Insgesamt atmeten die Reichen, die in die christlichen Kirchen eintraten, eine neue geistige
Luft. Die Vorstellung vom Wirken der Gabe war eine andere als jene, an die sie zuvor ge-
wohnt waren. Auf irgendeine Weise bedeutete es, innerhalb der christlichen Kirchen zu ge-
ben, einen Weg zum Himmel zu erdffnen. Mit schwindelerregender UnverhaltnisméBigkeit
galt jede christliche Gabe, von der kleinsten bis zur groten, als augenblicklich in einer ande-
ren Welt malBlos vergréBert. Sie wurde zum ,,Schatz im Himmel*.

In diesem Licht betrachtet, erhielten Gaben an die Armen und an die Kirche einen eigenen
Charakter. Es waren Gaben an die jenseitige Welt. Man betrachtete sie als in eine Umlaufbahn
entsandt, die so weit entfernt und so von menschlicher Zeit abgeldst war, dass die VVorstel-
lungskraft von Gedanken an UnverhaltnisméaRigkeit heimgesucht wurde. Was war die Bezie-
hung zwischen der irdischen Gabe und dem, was diese Gabe in einer Welt jenseits der Sterne
bewirken konnte? Wir sollten nicht mit moderner Pruderie auf die Tatsache blicken, dass das
Geben fur spatromische Christen mit der Erwartung einer Belohnung geschah. Gaben an Gott
oder die Gotter waren stets mit der Erwartung von Gegenleistungen verbunden. Was den His-
toriker der spatromischen Imagination interessiert, ist die Herausbildung eines neuen Musters
religiosen Gebens, das sich von den Opfern und ex-voto-Weihungen des traditionellen Hei-
dentums unterschied. Diese Neuerung verdichtete sich in der Vorstellung, einen ,,Schatz im
Himmel* zu hinterlegen.

Die Vorstellung vom ,,Schatz im Himmel* beruhte in ihrer Wirkung auf der imaginativen
Spannung, die durch die Verbindung zweier Unvereinbarer entstand. Erde und Himmel wur-
den durch die christliche Gabe miteinander verbunden. Und dies geschah durch die gewagte
Ausdehnung der irdischen Sprache des Austauschs, des Handels und des Schatzes (die Welt
des schnellen, kurzen Umlaufs von Transaktionen — um John Parrys Beschreibung irdischer
Geschafte zu verwenden) auf die unvorstellbare Welt des Himmels. Es wurde zu Recht

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 8 17.05.2025



bemerkt, dass selten in irgendeiner Literatur Geld und aus dem Handel entlehnte Bilder so
sehr im Mittelpunkt standen wie in der Literatur des spatromischen Christentums.

Dafiir gab es viele Griinde. Einige lagen tief in der Vergangenheit, die das Christentum durch
das gemeinsame Erbe der heiligen Schriften mit dem Judentum tbernahm. Seit dem sechsten
Jahrhundert v. Chr. hatte die durch die Erfindung des Geldes und die Schaffung eines riesigen
gemeinsamen Marktes im Achédmenidenreich ausgeldste Explosion des Handels die jdischen
Vorstellungen vom religiésen Geben durchdrungen. Kommerzielle Metaphern vermittelten
ein Gefihl unendlicher Mdglichkeiten und sofortiger Veranderung. Stinden wurden als Schul-
den gesehen. Und Schulden konnten tiber Nacht durch Gottes Barmherzigkeit erlassen wer-
den. Gaben an die Armen konnten als Darlehen an Gott verstanden werden. Gott wirde sie
mit unvorstellbaren Zinsen zuriickzahlen. Insgesamt wurde das, was modernen Menschen zu-
néchst als die grobste Kommerzialisierung religioser Vorstellungen erscheint, gerade deshalb
bevorzugt, weil es damals die Beziehung zu Gott mit einem Gefiihl des Unendlichen erfillte —
ein Gefihl, das dem atemberaubenden Ausweiten der Horizonte des Mdglichen entsprach, das
mit dem Aufstieg einer monetarisierten Wirtschaft einherging. Die Volatilitat, die scheinbar
grenzenlosen Gewinnmoglichkeiten und das reine Glitzern einer solchen Okonomie wurden
als treffende Ideogramme fir die unermessliche Barmherzigkeit Gottes (ibernommen.

Die Sprache der hebraischen Schriften aus der Perserzeit sowie der Weisheitsliteratur wurde
sowohl von Juden als auch von Christen geteilt. Eine weitere Dimension kam durch die Aus-
spruche und Gleichnisse Christi hinzu. Auch diese betonten den schwindelerregenden Ab-
stand zwischen kleinen menschlichen Handlungen und ihren unvorstellbaren Auswirkungen
in einer anderen Welt. Christliche Prediger und Schriftsteller leiteten eine ganze Asthetik um-
gekehrter GroRenverhaltnisse aus den Worten Christi ab. Sie hoben Jesu Lob der Witwe her-
vor, die ihre kleine Miinze in den Tempelschatz gab:

»Wahrlich, ich sage euch: Diese arme Witwe hat mehr gegeben als alle, die etwas in
den Gotteskasten eingelegt haben. Denn sie alle haben von ihrem Uberfluss gegeben;
sie aber hat aus ihrer Armut gegeben.* (Mk 12,43)

Sie wiederholten stindig Christi VerheiBung des Himmels fiir diejenigen, die ,,auch nur einen
Becher Wasser* den Armen oder seinen umherziehenden Jiingern gében. Eine Gabe aus Kup-
fermiinzen oder einfachem Essen und Kleidung an einen Bettler hallte wider mit einem Sinn
fiir ihr genaues Gegenteil — der maRllosen Belohnung im Himmel, die diesen kleinen Taten
entgegengesetzt war.

Dies waren keine feinsinnigen Metaphern. Es waren Metaphern, nach denen man lebte. Sie
erflllten die alltdglichen Praktiken des christlichen Gebens mit einem Gefiihl von Dramatik.
In Augustins Hippo wurde die regelméBige Almosenkasse ,,die Quadriga™ genannt. Sie wurde
als ein von vier Pferden gezogener Wagen gesehen, der sich tief senkte, um die Almosen der
Gléaubigen aufzunehmen (so wie er einst den Propheten Elija selbst aufgenommen hatte), um
sie weit Uber die Sterne hinweg in den Himmel zu tragen.

Eine solche Vorstellung des Gebens passte besonders gut zu einer religiésen Gemeinschaft
mit grol3er sozialer Vielfalt. Vor allem hatte sie den Effekt, die Hierarchie der Gebenden zu
nivellieren. Einen Schatz im Himmel zu deponieren, stérkte den durchschnittlichen Spender.
Denn die Belohnung der Gabe galt als vollig unverhaltnisméRig zur Gabe selbst. Heroisches
Geben wurde nicht langer als das Monopol der wirklich Reichen angesehen. Jede Gabe, wie
klein auch immer, bewirkte nicht weniger als die Verbindung von Himmel und Erde.

Auch wurde das Recht zu geben nicht zum Anlass fir Konkurrenz. Heftige innerfamilidre

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 9 17.05.2025



Rivalitaten hatten stadtische Wohltéater dazu angestachelt, sich im Geben an ihre Stadte zu
ubertreffen. Eine solche offene Konkurrenz wurde im christlichen Geben weitgehend vermie-
den. Mitglieder der Reichen und der weniger Reichen lernten es in den Kirchen zu schétzen,
dass dort ein gewisser Abbau von Hierarchieempfinden und ein verlangsamter Wettbewerbs-
rhythmus herrschte, der in der sékularen Welt iblich war. Ebenso wichtig: In den Kirchen
mussten sie nicht auf einmal viel geben, solange sie regelméal3ig gaben. Das Gefuhl, dass der
Glanz des Himmels hinter jeder ihrer Gaben stand, ermoglichte es den christlichen Reichen,
regelmaRig beizutragen — und das mit weitaus weniger Druck. Durch das Geben in den christ-
lichen Kirchen wurden sie Teil eines gemeinschaftlichen religidsen Unternehmens, durch-
drungen von Erwartungen grenzenloser Belohnung. Denn in diesem gemeinsamen Unterneh-
men wurde der Wert individueller Gaben verstérkt. Das Gewicht von Hunderten frommer
Spenden verlieh der eigenen Grof3zugigkeit Schwung.

Daraus ergibt sich der doppelte Charakter des Christentums, das im Verlauf des vierten Jahr-
hunderts im lateinischen Westen entstanden war. Eine neue Institution war in einer Gesell-
schaft hervorgetreten, die wusste, was es bedeutete zu geben. Ihre Oberschichten hatten stets
Wert auf das mit dem Geben verbundene Prestige gelegt (oder waren zumindest dazu angehal-
ten worden), besonders wenn es einem anerkannten ¢ffentlichen Zweck diente — wovon die
civitas-Euergetie, also die Grol3ziigigkeit gegeniiber der eigenen Stadt, die spektakuldrste und
sicherste Form traditioneller Anerkennung darstellte. Nun eréffneten sich auch in den ver-
gleichsweise neuen christlichen Kirchen grofl3e Gelegenheiten zum Geben. Aber wie wirden
diese Traditionen hochgradig personalisierter Zurschaustellung auf eine Gemeinschaft wirken,
die bislang vor allem durch ihre Fahigkeit zum kollektiven Handeln aufgefallen war?

Das war ein echtes Dilemma. Idealerweise stand das Geben allen Christen offen. Doch das
war ein Mythos. Es war im vierten Jahrhundert nicht wahrer als der Mythos des neunzehnten
Jahrhunderts, dass die grof3e katholische Kathedrale St. Patrick in Manhattan ,,durch die Gro-
schen irischer Dienstméddchen* gebaut worden sei. In Wirklichkeit wurde der erste Bau von
St. Patrick durch eine Kampagne ermdglicht, bei der der Bischof hundert fiihrende Personlich-
keiten um jeweils 1000 Dollar bat! Dartiber hinaus scheint das, was Soziologen moderner Re-
ligion ,,Schieflage* nennen, ein ehernes Gesetz religiosen Gebens zu sein: Zwanzig Prozent
der Gemeinde tragen in der Regel achtzig Prozent der finanziellen Lasten der Religionsge-
meinschaft, die sie unterstitzen.

Dennoch war es unter den Bedingungen der Spatantike ein bemerkenswertes Phdnomen, wenn
eine Schieflage im Geben tatsachlich zwanzig Prozent aller Glaubigen mobilisierte. Dies hétte
einen groRen und vielféltigen Teil der Gemeinschaft erfasst, der unterhalb der Elite angesie-
delt war. Diese soziale Vielfalt lasst sich auf den Mosaikbdden der Kirchen des vierten Jahr-
hunderts in Norditalien ablesen. Die Bildfelder auf den MosaikfuBBbdden der Basiliken von
Aquileia, Verona, Vicenza, Pore¢ und anderswo zeigen eine breite Palette an Spendern, aus
unterschiedlichen Schichten und mit sehr verschiedenem Vermdgen. Eine so sozial differen-
zierte Gruppe von Gebern zusammenzuhalten, war eine der grof3en Leistungen der christli-
chen Kirchen jener Zeit. Sie beruhte auf einer kreativen Synergie zwischen neuem Reichtum
(eingebracht durch reiche Christen) und einer unauffélligen religiésen Gruppe, die bereits ein-
getbt war in kollektive Unternehmungen. Vor allem aber war es eine Gruppe, deren Mitglie-
der von einer Vorstellung des Gebens angetrieben wurden, die die GréRe individueller Bei-
trage weit in den Schatten stellte. Denn jede Gabe erdffnete einen Weg, der direkt von der
Erde zum Himmel fiihrte.

Doch wir mussen nur einen Blick auf die Kirchenbauten des vierten Jahrhunderts werfen, um
zu sehen, dass die Fingerabdriicke wohlhabender Spender dort bereits deutlich sichtbar waren.
Von Afrika bis nach Nordgallien trugen viele christliche Basiliken die Namen ihrer Erbauer —

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 10 17.05.2025



viele davon reiche Laien. Wie Ann-Marie Yasin kirzlich in ihrem Buch Saints and Church
Spaces in the Late Antique Mediterranean. Architecture, Cult and Community gezeigt hat,
waren Namen dberall in den Kirchen eingraviert. Sie verlangten nach Erinnerung, ja sogar
nach Lob. Selbst die kleinste Inschrift hatte Geld gekostet. Um ein kleines Beispiel aus dem
Umland Roms zu nehmen: am Schrein des heiligen Alexander an der Via Nomentana waren
die Namen von Laien-Spendern auf den Geldndern um das Grab und an den Sockeln der Sau-
len eingraviert, die das Baldachin dartiber trugen. Sie konkurrierten dort mit dem Namen des
ortlichen Bischofs.

Wenn wir diese Namen betrachten, kénnten wir es mit den Taten einer weiteren Generation
von Wohltétern zu tun haben, die von stadtischer Liebe getrieben war. Doch diese Wohltater
hatten eine Heimat in einer anderen Gemeinschaft gefunden. Ihre Namen befanden sich auf
den S&ulen von Altaren und auf den Boden von Basiliken. Sie waren nicht mehr auf Inschrif-
ten an den Sockeln von Statuen auf dem Forum zu lesen. Und die Gaben solcher Personen
galten nun als im fernen Himmel gepriesen und als begtinstigt durch die Furbitten der Leben-
den. Wir haben uns weit entfernt vom Beifall des populus auf Erden.

Dieser Kontrast zwischen stadtischer Euergetie und frommem Geben in den Kirchen erscheint
uns heute klar. Doch wir dirrfen nie vergessen, dass dies im vierten und in den ersten Jahr-
zehnten des funften Jahrhunderts nicht so eindeutig war. Das lag daran, dass die Gaben selbst
viele Bedeutungen trugen. Eine aktuelle Studie zum Schenken erinnert uns daran, dass Gaben
,keine feststehenden Objekte, sondern umstrittene Konstruktionen* sind.

Sie tragen nicht immer eindeutige Etiketten. Manche Gaben an die Armen und an die Kirchen
galten als groRartige Akte der Patronage in antiker Tradition. Andere wurden als Versuche
verstanden, Stinden zu siihnen, Gott zu danken oder den Weg zum Himmel zu 6ffnen. Die
Vorstellung vom ,,Schatz im Himmel* war zwar spéter zentral, doch sie war nicht die einzige,
die die christliche GroRzugigkeit dieser Zeit leitete.

Um ein Beispiel zu nennen: Im spaten vierten Jahrhundert wurde Paulinus von Nola von sei-
nen Zeitgenossen als das Paradebeispiel eines reichen Jinglings gefeiert, der auf die Heraus-
forderung Christi reagiert hatte, indem er alles verkaufte und seinen Schatz im Himmel ver-
wahrte. Er widmete dieser Tatsache mit erstaunlicher poetischer Energie viel Aufmerksam-
keit, wahrend er seinen Reichtum in den Schrein des Heiligen Felix in Nola einflieRen liel3. Er
war der Dichter par excellence der Verbindung von Himmel und Erde durch ,,zerbrechlichen®
Reichtum. Doch als er Inschriften aus den Schriften auf das Chorgestiihl um das Grab des
Heiligen Felix setzte, wurde die entscheidende Stelle aus Matthdus 19,21 (und verwandte
Stellen aus den Evangelien) nicht mit aufgenommen. Paulinus begniigte sich in diesen In-
schriften damit, die bescheideneren Tugenden von Solidaritat und gerechtem Handeln zu be-
furworten, die die Weisheitsliteratur des Alten Testaments kennzeichneten.

In einer Ubergangszeit wie dem spiten vierten Jahrhundert konnten ,,umstrittene Konstruktio-
nen‘ der Bedeutung des Geschenks stark variieren. Nicht jeder Christ gab aus denselben
Griunden. Tatsachlich wusste nicht jeder Christ genau, warum er oder sie gab. Fiir viele war
Almosengeben an die Armen einfach eine gute Gewohnbheit, die sich leicht mit anderen, tradi-
tionelleren Formen menschlichen Verhaltens verband, wie sie seit langem von Heiden, Juden
und Christen gleichermalen praktiziert wurden. Religioses Geben war weit verbreitet. Doch
wir wissen nicht, ob es stets die schwere Bedeutung trug, die Prediger und christliche Apolo-
geten ihm zuschreiben wollten.

In diesem Zusammenhang missen wir stets daran denken, dass wir den durchschnittlichen
Christen nicht auf den Seiten von Buichern oder in den Texten der Predigten christlicher

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 11 17.05.2025



Bischofe begegnen. Solche Personen treffen wir vielmehr auf ihren Grabsteinen. Einer davon
war Karissimus, der Liebste, der im vierten Jahrhundert in Tharros an der Westkuste Sardini-
ens bestattet wurde. Wir kennen ihn aus der Inschrift auf dem kleinen Tisch neben seinem
Grab, an dem sich seine Freunde und die Armen versammelten, um zu seinen Ehren zu spei-
sen. Die Inschrift verband verschiedene Welten miteinander. Sie sprach von Karissimus als

einem guten Versorger seiner Freunde, er hielt auch die Gebote in Bezug auf die Armen ein.

Unter der Inschrift befindet sich das Bild eines Rennpferdes. VVon einer Siegespalme flankiert,
trabt es beschwingt dahin, mit dem Chi-Rho (XP)-Monogramm auf der Hifte gebrannt. Die
Errichter von Karissimus’ Denkmal wéhlten offenbar ein Bild, das mit der alten Mystik des
Hippodroms verbunden ist, um den Sieg ihres Freundes ber den Tod und die gute Stimmung
zu betonen, die seine bescheidene Stiftung sowohl fiir sie selbst als auch fiir die Armen
brachte.

In &hnlicher, zurtickhaltender Weise sprach Leo, ein Bischof des vierten Jahrhunderts aus der
Né&he Roms, auf einem von ihm selbst errichteten Mausoleum von seiner Bekehrung vom Hei-
dentum und seiner anschlieBenden Wohltatigkeit gegenuber den Armen:

,,contemptis opibus malui cognoscere Christum.

haec mihi cura fuit, nudos vestire petentes

fundere pauperibus quidquid concesserat annus.

Reichtum verachtend, zog ich es vor, Christus zu erkennen.
Mein Anliegen war es, die Bettler nackt zu kleiden,

den Armen auszuteilen, was das Jahr an Ernte gegeben hatte.*

Im Unterschied zu Paulinus und zu Hilarius von Arles ein Jahrhundert spater sprach Leo nicht
davon, etwas so Dramatisches getan zu haben wie einen Schatz im Himmel zu verwahren.

Keiner derjenigen, die das Epitaph des Bischofs Leo lasen oder sich um den Tisch des geselli-
gen Karissimus versammelten, konnte vorhersehen, dass schlieBlich immer klarere und ambi-
tioniertere Deutungen, die fiihrende Christen der Praxis des religidsen Gebens zuschrieben,
das Mittelalter einlduten wirden. Doch das Mittelalter kam. Wie Kieselsteine, die langsam
durch das Strudeln eines groRen Flusses immer glatter und regelméRiger geformt wurden, ent-
standen die Deutungen des christlichen Gebens nur allméhlich. Ihre klare Gestalt gewannen
sie durch den standigen (und oft auch kréaftezehrenden) Austausch unterschiedlicher Gruppen
innerhalb der christlichen Kirchen — Klerus und Laien, Asketen und Verheiratete, Aristokra-
ten, Mittelstand und VVolksmassen. Hinter dem scheinbar eindeutigen Profil eines christlichen
Gebensideals, das durch die Herausforderung Christi, ,,Schatz im Himmel* zu legen, gepréigt
ist, liegt nichts weniger als eine ganze Sozialgeschichte des lateinischen Christentums, wie es
von der Spatantike ins Mittelalter Uberging.

Quelle: Cristianesimo nella storia, Bd. 33, Nr. 22 (2012): 377-396.

Brown - ,,Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 12 17.05.2025



