
Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 1 17.05.2025 

„Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes (‘Treasure in Heaven’. The 

Implications of an Image) 

Von Peter Brown, Princeton University 

In diesem Artikel möchte ich mich einem Fragment aus der tiefen Vergangenheit des Chris-

tentums nähern. Es handelt sich um den Glauben, der über Jahrtausende hinweg sowohl im 

Judentum als auch im Christentum vorherrschte, dass Himmel und Erde durch Geld verbun-

den werden können – und zwar durch Geld, das auf eine bestimmte Weise und stets an eine 

bestimmte Gruppe (und in der Folge an eine bestimmte Institution) gegeben wird. 

Diese Vorstellung des Transfers wird in der Herausforderung zusammengefasst, die Jesus von 

Nazareth dem reichen Jüngling stellt: 

„Und Jesus sprach zu ihm: ‚Willst du vollkommen sein, so geh, verkaufe, was du hast, 

und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben.‘“ (Mt 19,21) 

Der Befehl wird von Jesus an seine Jünger wiederholt: 

„Verkauft, was ihr habt, und gebt Almosen! Macht euch Beutel, die nicht veralten, ei-

nen Schatz im Himmel, der niemals vergeht, wo kein Dieb hinkommt und keine Motte 

ihn zerstört.“ (Lk 12,33) 

Diese Vorstellung war auch im Judentum verbreitet. Im Jerusalemer Talmud heißt es über 

Monobazos, den jüdischen König von Adiabene (am Euphrat), er habe sein Vermögen dafür 

verwendet, den Armen in Jerusalem Nahrung zu verschaffen. Seine aufgebrachten Verwand-

ten warfen ihm vor, seinem Namen alle Ehre zu machen: Für sie war er bazaz – der Ver-

schwender. Er antwortete ihnen ausführlich: 

„Meine Väter haben einen Schatz unten angelegt, ich aber habe einen Schatz oben angelegt. 

Sie legten ihn an einem Ort an, über den die Hand des Menschen Macht hat – ich an einem 

Ort, über den keine Hand Macht hat. … Meine Väter legten Schätze für andere an, ich für 

mich selbst. [Denn] meine Väter legten Schätze an, die in dieser Welt nützlich sind – ich aber 

für die kommende Welt.“ 

Um das Jahr 600 n. Chr. war die Vorstellung vom „Schatz im Himmel“ zu einem festen Be-

standteil der christlichen Vorstellungskraft geworden. Besonders eindrücklich zeigt sich das 

in einer Geschichte aus den Dialogen Gregors des Großen. Ein frommer Schuhmacher na-

mens Deusdedit lebte in Rom. Jeden Samstag brachte er einen Teil seines Wocheneinkom-

mens in den Hof des Heiligtums des heiligen Petrus in Rom. Dort gab er es den Armen, die 

sich an diesem Ort versammelten. Die Folge seiner unauffälligen Wohltätigkeit wurde in einer 

Vision offenbar. Die Vision zeigte ein Haus, das im Himmel gebaut wurde – aber nur sams-

tags. Denn Samstag war der Tag, an dem Deusdedit von seinem Wochensalär Almosen gab. 

Es war das „Haus“ des Schuhmachers im Himmel, erbaut durch den „Schatz“, den er jeden 

Samstag durch seine Gaben an die Armen in den Himmel übertrug. 

Eine ähnliche Vision offenbarte, dass einige dieser Häuser tatsächlich selbst Schatzhäuser wa-

ren – erbaut aus reinen Goldziegeln. Solche Geschichten zirkulierten über tausend Jahre lang 

nahezu unverändert und wurden nicht hinterfragt. Man behandelte sie als lebendige und herz-

erwärmende Erzählungen. Und doch: Wenn man sich der aktuellen Forschung zuwendet, stellt 

man fest, dass die Idee vom „Schatz im Himmel“ von einem lauten Schweigen umgeben ist. 

Weder im katholischen Dictionnaire de la Spiritualité noch in der protestantischen Theologi-



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 2 17.05.2025 

schen Realenzyklopädie findet sich ein Eintrag zu „trésor“ oder „Schatz“. Auch im Oxford 

Dictionary of the Christian Church oder im Oxford Companion to Judaism sucht man einen 

solchen Artikel vergeblich. 

Die wenigen Artikel, die sich diesem Thema widmen, nähern sich ihm mit offenkundiger Ver-

legenheit. Eine solche Studie über die Vorstellung vom „Schatz im Himmel“, verfasst von 

Klaus Koch, besteht darauf, dass Jesus etwas ganz anderes gemeint haben müsse als das, was 

dieser Vorstellung in späteren Jahrhunderten zugeschrieben wurde. Der Glaube an die direkte 

Anhäufung von Schätzen im Himmel durch Almosengeben auf Erden – wie er so anschaulich 

in den Geschichten Gregors des Großen dargestellt ist – wurde von Koch verworfen: Es war 

für den Protestanten eine abscheuliche Vorstellung – eine Idee, die für jeden Protestanten ab-

stoßend sei. 

Angesichts der Geschichte von König Monobaz fühlte sich auch der große jüdische Gelehrte 

Ephraim Urbach gleichermaßen unwohl. Er deutete an, dass es nicht ganz einfach sei, in der 

„ausführlichen und monotonen Erklärung“ von König Monobaz „Spuren einer verfeinerten 

Lehre zu erkennen – [eine gewisse] Sublimierung des materialistischen Bildes vom Ansam-

meln von Schätzen oben durch das Verschleudern unten.“ 

Die Verlegenheit ist weit verbreitet. Im jüngsten Katalog der Ausstellung frühchristlicher 

Kunst im Musée de l’Arles antique – D’un monde à l’autre. Naissance d’une Chrétienté en 

Provence, IVe – VIe siècle – konnte die offene Aussage auf der Grabinschrift des Hilarius von 

Arles (die davon spricht, dass Hilarius „den Himmel mit irdischen Gaben erkauft“ habe – cae-

lum donis terrestribus emit) nur bezeichnet werden als „eine Formulierung, die manche wohl 

schon in der Antike als etwas grob oder ketzerisch empfunden haben dürften (une formule que 

certains, dès l’Antiquité, ont dû sans doute trouver quelque peu abrupte ou hérétique)!“ 

Wie so oft stellt eine Praxis der fernen Vergangenheit, die heutigen Menschen offensichtlich 

peinlich ist, eine Herausforderung für den Religionshistoriker dar. Es muss eine gewisse intel-

lektuelle oder emotionale Blockade unsererseits vorliegen, wenn uns eine Redeweise über das 

Verhältnis zwischen Himmel und Erde, die spätantike und mittelalterliche Christen als selbst-

verständlich betrachteten, heute so fremd erscheint. Vielleicht sind wir es, die seltsam sind. 

Warum haben wir solche Hemmungen, wenn es darum geht, das Thema der Verbindung von 

Gott und Gold anzugehen? 

Ich würde vorschlagen, dass wir uns einen Moment lang den Anthropologen zuwenden. Ihre 

Arbeit erinnert uns oft daran, dass wir, die modernen Europäer, aus dem Takt geraten sind – 

sowohl mit vergangenen Zeiten als auch mit dem Rest der Welt. Anthropologen haben darauf 

hingewiesen, dass unsere besondere Vorstellung von Austausch das Produkt der kommerziel-

len Revolution der Neuzeit ist. Sie errichtet eine imaginäre Glaswand zwischen uns und früher 

dominanten Formen des Gebens in unserer eigenen Vergangenheit. Wie der Anthropologe 

John Parry feststellte: „Wenn wirtschaftliche Transaktionen zunehmend von anderen Formen 

sozialer Beziehungen unterschieden werden, werden die jeweils angemessenen Transaktionen 

immer stärker hinsichtlich ihrer Symbolik und Ideologie polarisiert.“ 

Wie Parry gemeinsam mit Maurice Bloch in ihrer Einleitung zu dem 1989 erschienenen Sam-

melband Money and the Morality of Exchange wiederholte: „Die westliche Ideologie hat die 

Eigenständigkeit der beiden Zyklen [religiöse Beziehungen mit dem Himmel und kommerzi-

elle Transaktionen auf Erden] so stark betont, dass sie sich anschließend nicht mehr vorstellen 

kann, durch welche Mechanismen sie miteinander verbunden sind.“ 

Heutzutage erscheint uns der Gedanke einer solchen Verbindung als mehr als nur eine 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 3 17.05.2025 

harmlose Übung der Vorstellungskraft. Vielmehr hat er die Qualität eines geschmacklosen 

Witzes. 

In der Moderne haben wir insgesamt den Tod einer Vorstellungswelt erlebt, die im frühen 

Christentum zentral war. Christi Worte über den „Schatz im Himmel“ sind für uns zu einer 

bloßen Metapher geworden – kaum mehr als ein rhetorischer Schmuck, „eine unwesentliche 

und gegenstandlose Redefigur, die zwei ungleiche Dinge zur Verschönerung oder Evokation 

gleichsetzt.“ 

Doch für spätantike und frühmittelalterliche Christen war Christi Aussage keineswegs eine 

„bloße“ Metapher. Um den Titel einer Studie über die kognitive Rolle von Metaphern bei der 

Bildung des Weltbilds einer Gesellschaft zu verwenden: Für Christen der Spätantike und des 

frühen Mittelalters war die Vorstellung vom Schatz im Himmel eine jener Metaphors We Live 

By – Metaphern, von denen man lebt. Heute leben wir von anderen Metaphern. Infolgedessen 

sind Praktiken (und ihre zugehörigen Metaphern), die für die Entwicklung des Christentums 

als soziale Kraft in der antiken Welt entscheidend waren, für uns undurchsichtig geworden – 

oder gar abstoßend. 

Aus diesem Grund ist es die Aufgabe des Historikers, etwas von dem ursprünglichen Ge-

wicht, der Komplexität und vor allem – wie ich es nennen möchte – der „imaginativen Logik“ 

jener Vorstellungswelt wiederzugewinnen, die in den knappen Worten Jesu an den reichen 

Jüngling zusammengefasst ist. In diesem Artikel werde ich mich auf nur wenige Aspekte die-

ses sehr weiten Themas beschränken. Ich werde einige Beobachtungen zu ein paar Themen 

machen, die mir als wichtig erschienen sind. Sie ergaben sich für mich im Verlauf der Arbeit 

an einem Buch über den Umgang mit Reichtum im lateinischen Christentum der spätrömi-

schen und frühmittelalterlichen Zeit mit dem Titel Through the Eye of a Needle. Wealth, the 

Fall of Rome, and the Making of Christianity in the West, 350–550 AD. In diesem Artikel 

werde ich mich auf den lateinischen Westen und auf die prägende Periode zwischen etwa 350 

und 450 n. Chr. konzentrieren. 

Anthropologen können uns erklären, warum wir Moderne so prüde im Umgang mit dem 

Thema „Schatz im Himmel“ sind. Doch was bedeutete diese Vorstellungswelt für die Zeitge-

nossen? 

Zunächst und vor allem: Wir blicken auf einen Transfer, der durch eine dritte Partei vermittelt 

wurde. Es handelt sich um ein Dreiecksverhältnis. Was in den Himmel gelangt, kann nur 

durch die Armen hindurch dorthin gelangen (oder, wie wir sehen werden, durch eine Gruppe 

oder Institution, die als den Armen gleichgestellt betrachtet wird – etwa durch Kirchen als 

Verwalter der Armen oder durch Klöster als Mitglieder der „heiligen“, freiwillig armen 

Schicht). Warum ist das so? Weil die Armen das Geschenk nicht erwidern können. Oder, 

wenn sie es doch erwidern, dann in einer anderen „Währung“ – im gewichtslosen, unsichtba-

ren Gegengeschenk des Gebets für den Spender. 

Das Gegengeschenk der Gebete der Armen war in den frühchristlichen Gemeinden keine 

bloße Redensart. Doch im Laufe der Jahrhunderte neigte die Bildlogik, der zufolge „Schätze“ 

durch das Geben an die Armen im Himmel deponiert wurden, dazu, die Rolle der Armen beim 

Gebet für ihre Wohltäter in den Hintergrund zu drängen. Stattdessen wurde die völlige Asym-

metrie der Gaben an die Armen betont. Die Gabe an die Armen war das nicht erwiderte Ge-

schenk par excellence. 

Heidnische Zeitgenossen von Juden und Christen hegten keinen Zweifel an dem grundlegen-

den Mangel an Gegenseitigkeit in den Beziehungen zu den Armen. Im Traumdeutungsbuch 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 4 17.05.2025 

des Artemidor von Daldis aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. erklärte der Autor, dass es ein be-

sonders schlechtes Omen sei, im Traum einem Bettler Almosen zu geben: 

„Denn wenn Bettler eine Münze von dir empfangen, verheißt das großes Unheil [...] 

und häufig sogar den Tod [...] Denn Bettler gleichen dem Tod, insofern sie – wie der 

Tod selbst – etwas nehmen, ohne etwas zurückzugeben.“ 

Den Armen zu geben, bedeutete, Geld in ein soziales Vakuum zu werfen. 

Doch natürlich war gerade das nicht erwiderte Geschenk der zentrale Punkt der Almosengabe. 

In den Worten von Laktanz, der um das Jahr 300 schrieb: 

„Die einzige wahre und sichere Verpflichtung ist es, die Bedürftigen und Nutzlosen zu 

speisen [...] Jegliche Hoffnung auf eine Gegenleistung muss gänzlich fehlen [...] Die 

Menschen mögen keinen Nutzen für sie haben, aber Gott hat ihn.“ 

Die Christen waren mit dieser Ansicht nicht allein. Wie Seth Schwartz kürzlich in seinem 

Buch Were the Jews a Mediterranean Society? Reciprocity and Solidarity in Ancient Judaism 

gezeigt hat, unterschied sich das prinzipielle Ablehnen von Gegenseitigkeitsbindungen als 

ethischer Grundsatz der rabbinischen Tradition. Dies machte diese Richtung des Judentums zu 

einer „Gegenkultur“, ähnlich den vielen anderen gegenkulturellen Gruppierungen, die in der 

antiken Welt entstanden waren – etwa rund um Philosophen oder in utopischen Gemeinschaf-

ten. 

Aber warum wurden solche Haltungen als so zentral für das Christentum und das rabbinische 

Judentum betrachtet? Hier müssen wir uns daran erinnern, dass das Christentum mit den Mys-

terienreligionen des Römischen Reichs das Bestreben teilte, in das, was Richard Gordon (in 

seiner Schrift über den Mithraskult) den „Markt interessanter Erfahrungen“ genannt hat, ein-

zutreten. „Nachdrückliche Fremdheit“ war Teil dessen, was diese Kulte zu bieten vorgaben. 

Diese „nachdrückliche Fremdheit“ äußerte sich darin, ein oder zwei Glieder in der Kette des 

gesunden Menschenverstands zu verweigern, auf denen die normale Gesellschaft beruhte. 

Mithrasanhänger zum Beispiel leugneten die naheliegende Beziehung von oben und unten: sie 

gingen in unterirdische Höhlen, um die „wahre“ Sonne zu finden. 

Das Besondere an den Christen war, dass sie ihr imaginatives Material aus sozialen Praktiken 

schöpften. Mithrasanhänger widersetzten sich dem kosmischen gesunden Menschenverstand. 

Christen hingegen widersetzten sich dem sozialen gesunden Menschenverstand. Sie demon-

tierten einige der naheliegenden Verknüpfungen der Gesellschaft mit besonderem Geschick. 

Geschlechtsverkehr und Geburt wurden auf den Kopf gestellt: Jungfräulichkeit und Zölibat 

wurden als das Geheimnis „wahrer“ Fruchtbarkeit gepriesen. In gleicher Weise wurde das Ge-

ben von Geld an die Armen – in dieses unheimliche Loch im normalen Geflecht der Gegen-

seitigkeit – zum „wahren“ Weg, Reichtum anzuhäufen. Beide dieser gegenfaktischen sozialen 

Gesten – die Darstellung der Jungfräulichkeit als Geheimnis „wahrer“ Fruchtbarkeit und das 

Almosengeben als Mittel zur Anhäufung „wahren“ Schatzes – entsprachen dem Verlangen 

nach „nachdrücklicher Fremdheit“, das auch andere religiöse Bewegungen jener Zeit kenn-

zeichnete. 

Wir sollten uns dieses imaginative Hintergrundbild vor Augen halten, wenn wir auf die christ-

liche Armenfürsorge in der Spätantike blicken. In vielen Fällen war die Sorge um die Armen 

beeindruckend und wurde lange in Erinnerung behalten. Solche Hilfeleistungen galten als 

Kennzeichen der christlichen Gemeinden. Begriffe wie Mitleid, die durch Predigten bewusst 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 5 17.05.2025 

aufgebaut und ständig bekräftigt wurden, spielten eine wichtige Rolle bei der Schaffung des-

sen, was durchaus als neue affektive Haltung gelten kann. Christen beanspruchten, offener für 

menschliches Leiden zu sein, als es in früheren, heidnischen Zeiten der Fall gewesen sei. All 

dies ist gut bekannt. Sowohl die Ideologie als auch die Realität der christlichen Armenfür-

sorge sind in den letzten Jahrzehnten umfassend untersucht worden. 

Was bislang nicht in gleichem Maße gewürdigt wurde, ist die Dynamik der imaginativen Lo-

gik, die hinter dem christlichen Handeln stand. Die Christen, die dem Gebot Jesu folgten, sich 

Schätze im Himmel zu sammeln, indem sie den Armen gaben, befanden sich keineswegs auf 

einem einfachen Weg, der durch schlichte Nächstenliebe in Gehorsam gegenüber dem Herrn 

vorgezeichnet war. Die imaginative Struktur einer kraftvollen, lebendigen Metapher – der 

Verbindung von Himmel und Erde durch das Geben an die Armen – führte sie auf einen kom-

plexen Pfad. Diesem Pfad wollen wir einen Moment lang folgen. 

Zunächst einmal ist leicht zu vergessen, dass das Christentum – auch wenn wir es mit wachem 

Interesse hinsichtlich seines Einflusses auf die spätantike römische Gesellschaft untersuchen – 

vor allem eine religiöse Bewegung war. Nicht unähnlich dem Buddhismus, der zwischen dem 

fünften und siebten Jahrhundert n. Chr. dramatisch in die abgeschlossene Welt des kaiserli-

chen China eindrang, war das Christentum eine Religion, die „nach dem Unvergleichbaren 

verlangte“. 

Dieses Verlangen, was ich als „vergegenständlichte Unvergleichbarkeiten“ bezeichnen 

möchte, ging über das gewöhnliche Streben anderer neuer Religionen der römischen Welt hin-

aus, irgendeine Form „nachdrücklicher Fremdheit“ zu verkörpern. Christen mussten sich ein 

eigenes Bild von der Gesellschaft schaffen – eines, das dem geistigen Höhenflug ihres Glau-

bens würdig war. Sie neigten dazu, dies zu tun, indem sie der Gesellschaft eine Reihe unver-

kennbarer – ja schockierender – „Markierungen“ einschrieben. Diese Markierungen forderten 

Gläubige wie Außenstehende gleichermaßen dazu heraus, sich der unvorstellbar weiten Hori-

zonte bewusst zu werden, die durch die christliche Botschaft der Menschheit eröffnet wurden. 

Deshalb richteten die lautstärksten Fürsprecher des Christentums im späten vierten und fünf-

ten Jahrhundert ihre Aufmerksamkeit bevorzugt auf extreme Zustände der menschlichen Exis-

tenz. Es ist kein Zufall, dass der Strom christlicher Predigten über die Armenfürsorge zeitlich 

mit einer stark gesteigerten Wertschätzung von Formen völliger sexueller Enthaltsamkeit zu-

sammenfiel – von Jungfräulichkeit, vom Rückzug ins Kloster und, in bestimmten Kreisen, 

auch vom Zölibat des Klerus. 

Oft waren es dieselben Autoren, die sich zu beiden Themen ausführlich äußerten: Man denke 

an Hieronymus, der spannungsgeladene Porträts von jungfräulichen Mädchen in den Tiefen 

adliger Paläste zeichnete und zugleich christliche Senatoren pries, wie sie auf dem Weg zum 

Senat durch Bettlermengen schritten, Almosen austeilten und die Wunden der Armen in von 

ihnen gegründeten Hospitälern verbanden. Die Hinwendung zu den Armen und die Annahme 

von Jungfräulichkeit oder Zölibat galten gleichermaßen als Handlungen, die der normalen 

menschlichen Natur widersprachen. Beide waren durchzogen von einem Sinn für heroische 

Maßlosigkeit, der die übernatürliche Überlegenheit der christlichen Religion demonstrierte – 

einer Religion, die ihre Anhänger zu solch außergewöhnlichen Taten inspirieren konnte wie 

dem Verzicht auf Sexualität und der Liebe zu den Armen. 

Was dieser Suche nach „vergegenständlichten Unvergleichbarkeiten“ besonderen Nachdruck 

verlieh, war ein bedeutender Wandel in der sozialen Vorstellungskraft der griechisch-römi-

schen Welt. Zuvor hatten sich die einzigen klaren Grenzlinien auf der Landkarte der grie-

chisch-römischen Gesellschaft entlang „bürgerlicher“ – man könnte auch sagen: „politischer“ 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 6 17.05.2025 

– Kategorien gezogen. Die Unterscheidung zwischen „Bürger“ und „Nicht-Bürger“ war die 

grundlegende Teilung der Gesellschaft. Die Linien dieser alten Unterscheidung entzogen der 

Differenz zwischen „reich“ und „arm“ die farbliche Intensität. 

Erst später wurde der Gegensatz zwischen Reich und Arm zur dominierenden Vorstellung in 

der sozialen Imagination. Er sollte das soziale Gewissen im christlichen Mittelalter und – 

wenn auch in anderen Begriffen – in der Neuzeit quälen. Nach dem antiken, bürgerlich-politi-

schen Gesellschaftsmodell hingegen gaben die Großzügigen nur an ihre Stadt und ihre Mit-

bürger – unabhängig davon, ob diese reich oder arm waren. Es wurde von ihnen nicht erwar-

tet, anderen zu geben. 

Der Zerfall eines stark „bürgerlich“ geprägten Gesellschaftsmodells in den letzten Jahrhunder-

ten des Römischen Reiches – und seine Ablösung durch ein Modell, in dem die grundlegende 

Unterscheidung nicht mehr zwischen „Bürger“ und „Nicht-Bürger“ verlief, sondern schlicht 

zwischen „reich“ und „arm“ – war eine der folgenschwersten Veränderungen der Spätantike. 

Mehr noch als jede barbarische Invasion, mehr sogar als der Aufstieg des Christentums selbst, 

markierte dieser Wandel in der sozialen Vorstellungskraft das eigentliche Ende der antiken 

Welt und den Beginn der christlichen Gesellschaft des Mittelalters. 

All dies ist wohlbekannt. Einige der besten Gelehrten der antiken und spätantiken Welt – allen 

voran Paul Veyne und die unvergessene Evelyne Patlagean – haben daraus faszinierende Per-

spektiven auf das Wesen des Endes der klassischen Welt und das Entstehen einer eigenständi-

gen spätantiken, christlichen Zivilisation gewonnen. 

Anstatt jedoch bei dieser Entwicklung der Forschung zu verweilen, möchte ich betrachten, 

was eine religiöse Bewegung (die christliche Kirche) durch das schwindelerregende Öffnen 

der Grenzen der sozialen Imagination gewann. 

Hier sollten wir auf das Bild der Armen schauen, das regelmäßig von christlichen Predigern 

gezeichnet wurde. Um dies zu tun, können wir uns nun auf die herausragende Studie von 

Christel Freu stützen: Les figures du pauvre dans les sources italiennes de l’antiquité tardive. 

Wie Freu gezeigt hat, schwankte das Bild der Armen in der christlichen Predigt zwischen 

zwei Polen: Die Armen wurden entweder als „Andere“ oder als „Brüder“ behandelt. Waren 

die Armen „Andere“ – als Wesen am äußersten Rand der Gesellschaft zu betrachten, zu denen 

Christen entgegen dem gesunden Menschenverstand Kontakt aufnehmen sollten, wie es Auto-

ren wie Laktanz nahelegten? Oder waren sie „Brüder“ – zu behandeln als Nächste und als 

Mitglieder der gleichen Kirche? Die Vorstellungen davon, wie eine christliche Gesellschaft 

aussehen sollte, unterschieden sich stark je nachdem, an welchem imaginativen Pol das Bild 

der Armen angesiedelt war. Verfolgen wir diese Spannung in den christlichen Predigern und 

Autoren des vierten und frühen fünften Jahrhunderts. 

Zunächst einmal war die christliche Predigt verantwortlich für eine dramatische, wenn auch 

unbeabsichtigte, Abwertung des Bildes der Armen in der spätrömischen Gesellschaft. Die Ar-

men wurden häufig als ein Extrem der menschlichen Existenz dargestellt. Sie erschienen als 

Menschen, die am Rand des Verderbens standen und an den äußersten Rand der Gesellschaft 

verbannt waren. Die Gemeinden im ganzen Römischen Reich wurden von ihren Predigern 

dazu aufgerufen, ihre Aufmerksamkeit auf solche Menschen zu richten. Um die treffend ge-

wählten Worte von Gertrude Himmelfarb (über Darstellungen der Armen im viktorianischen 

London) zu verwenden: Die imaginative Logik solcher Predigten hatte „den begrifflichen Ef-

fekt, die Armen zu ‚verarmen‘, indem zunächst ein besonders prägnantes, dramatisches Bild 

der untersten Schicht geschaffen und dieses dann der gesamten Unterschicht übergestülpt 

wurde.“ 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 7 17.05.2025 

Christliche Autoren dieser Zeit trugen mit Eifer zu dieser Tendenz bei, die Armen zu „verar-

men“. Als etwa um 404/405 der Dichter Prudentius über das Martyrium des Heiligen Lauren-

tius schrieb, nutzte er die Gelegenheit, um ein Bild der Armen Roms zu zeichnen, das so bi-

zarr und übertrieben wirkte wie ein barockes Gemälde. Laurentius (ein Diakon der römischen 

Kirche und daher für ihre Finanzen verantwortlich) soll seinem Verfolger, dem Stadtpräfekten 

von Rom, gesagt haben, dass er ihm den sagenhaften Reichtum der christlichen Kirche aus-

händigen werde. Und das tat er tatsächlich. Er versammelte die Armen Roms: 

„Er läuft durch die Stadt und sammelt in einer Herde die Scharen der Kranken und all 

der Bettler, die um Almosen schreien... Dort ist ein Mann, der zwei leere Augenhöhlen 

zeigt und mit einem Stock seine schwankenden Schritte lenkt; ein Krüppel mit gebro-

chenem Knie; ein Mann mit nur einem Bein. Hier einer, dessen Glieder von eiternden 

Wunden bedeckt sind. Solche Menschen sucht er auf allen öffentlichen Plätzen auf, 

wie sie es gewohnt waren, von der Mutter Kirche gespeist zu werden ... 

Da stand die Schar der Armen in ihren Schwärmen, ein zerlumpter Anblick. Sie begrü-

ßen den Präfekten mit einem Gebrüll um Almosen ...“ 

In dieser Szene machte Prudentius deutlich, was die zeitgenössischen Bischöfe behaupteten: 

Der Reichtum der Kirche existierte einzig, um für solche erbärmlichen Menschen zu sorgen. 

Das war ein eigentümlich melodramatisches Gesellschaftsbild. In meinem Buch Poverty and 

Leadership in the Later Roman Empire habe ich auf die Auswirkungen dieser dramatischen 

christlichen Darstellung der Armen hingewiesen. Offen gesagt: Die „verarmende“ Rhetorik 

christlicher Autoren hat wesentlich zu dem beigetragen, was Walter Scheidel die „binäre Tun-

nelsicht“ genannt hat – eine Sichtweise, die bis heute viele Autoren zur Sozialgeschichte des 

spätrömischen Reiches in die Irre führt. Es ist weitgehend dem Einfluss der christlichen Pre-

digt zu verdanken, dass wir dazu neigen, die spätrömische Gesellschaft als unwiderruflich in 

„Reiche“ und „Arme“ geteilt zu sehen – und die Armen grundsätzlich in einem Zustand er-

bärmlicher Armut. Infolgedessen hat das Studium der mittleren sozialen Schichten der römi-

schen Welt erheblich unter diesem grobschlächtigen Bild der Gesellschaftsstruktur der Spät-

antike gelitten. 

Dem möchte ich nun hinzufügen, dass die von der christlichen Predigt erzeugte binäre Sicht-

weise nicht nur den Effekt hatte, die Armen zu verarmen. Sie hatte auch den Effekt, die Rei-

chen zu „bereichern“ – oder besser: zu überzeichnen. Sie neigte dazu, alle Reichen als gleich-

ermaßen maßlos wohlhabend darzustellen. Die bedeutenden Unterschiede im Reichtum inner-

halb der senatorischen Klasse und innerhalb der Eliten der Städte und Provinzen wurden aus-

geblendet. 

Denn die Logik der christlichen Predigt war es, die Reichen dazu zu bewegen, sich den Ar-

men in einer Weise zuzuwenden, die die äußersten Enden der Gesellschaft miteinander ver-

band. Auf diese Weise konnte das Christentum als vertikal wie auch horizontal allumfassend 

erscheinen. Nicht nur wandten sich die Kirchen den Rändern der Gesellschaft zu – den unheil-

vollen Menschenmengen von Bettlern auf öffentlichen Plätzen. Durch die karitativen Hand-

lungen der Reichen sollte das Christentum auch von den mächtigen Palästen zu den Hütten 

der Bettler hinabreichen. Oben und unten – die ganz Reichen und die ganz Armen – standen 

sich in einer Eins-zu-eins-Beziehung gegenüber, in der die Zwischenstufen der Gesellschaft 

ausgelöscht waren. 

Das war natürlich nicht die Realität. Eine der zentralen Einsichten, zu denen ich im Laufe des 

Schreibens meines Buches Through the Eye of a Needle gelangt bin, war, dass unser Bild von 

den Oberschichten des späteren Reiches – als übermächtige, monolithische Gruppe – zu 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 8 17.05.2025 

einem großen Teil das Produkt eines christlichen Diskurses ist, der die Gegensätze zwischen 

Reich und Arm betonte. Ich stellte fest, dass die tatsächliche Struktur und Vielfalt der Ober-

schichten des spätrömischen Reiches erst mühsam rekonstruiert werden musste (nicht zuletzt, 

indem man die Darstellung der Reichen vom polarisierenden Effekt der christlichen Rhetorik 

befreite), bevor man die wirklichen Beziehungen zwischen der christlichen Kirche und der rö-

mischen Gesellschaft studieren konnte. 

Die christliche Predigt (wie wir sie heute anhand der Arbeiten von Christel Freu, Richard Finn 

und vielen anderen nachvollziehen können) schuf nicht nur ein neues, melodramatisches und 

überhöhtes Gesellschaftsbild. Sie hüllte christliche Spender in einen neuen imaginativen Rah-

men, der von der Vorstellung des „Schatzes im Himmel“ beherrscht wurde. Aus diesem 

Grund betonte das christliche Geben nicht nur eine neue Klasse von Empfängern – die Armen. 

Es schlug auch ein neues Set von Beweggründen für die Gebenden vor. Vor allem hob es die 

übernatürliche Wirksamkeit der christlichen Gabe hervor. 

In dieser Hinsicht dürfen wir die langsame, aber sichere Entwicklung eines christlichen „ge-

sunden Menschenverstands“ in Bezug auf Reichtum nicht unterschätzen, der bereits im Ver-

lauf des dritten und frühen vierten Jahrhunderts Fuß gefasst hatte. Die Bischöfe, Prediger und 

Wohltäter des vierten Jahrhunderts traten nicht in ein imaginatives und rituelles Vakuum ein, 

das allein durch ihre römischen Gewohnheiten – und nur durch diese – ausgefüllt werden 

konnte. Ganz im Gegenteil. Sie wurden Teil eines geerbten Konglomerats christlicher Vorstel-

lungen vom frommen Geben, von denen viele Komponenten mit dem zeitgenössischen Juden-

tum geteilt wurden und deren Umrisse fast ein Jahrtausend zurückreichten (über die Schriften 

des Alten Testaments) bis in die Zeit des Achämenidenreichs und zur Weisheitsliteratur der 

hellenistischen Epoche. 

Insgesamt atmeten die Reichen, die in die christlichen Kirchen eintraten, eine neue geistige 

Luft. Die Vorstellung vom Wirken der Gabe war eine andere als jene, an die sie zuvor ge-

wöhnt waren. Auf irgendeine Weise bedeutete es, innerhalb der christlichen Kirchen zu ge-

ben, einen Weg zum Himmel zu eröffnen. Mit schwindelerregender Unverhältnismäßigkeit 

galt jede christliche Gabe, von der kleinsten bis zur größten, als augenblicklich in einer ande-

ren Welt maßlos vergrößert. Sie wurde zum „Schatz im Himmel“. 

In diesem Licht betrachtet, erhielten Gaben an die Armen und an die Kirche einen eigenen 

Charakter. Es waren Gaben an die jenseitige Welt. Man betrachtete sie als in eine Umlaufbahn 

entsandt, die so weit entfernt und so von menschlicher Zeit abgelöst war, dass die Vorstel-

lungskraft von Gedanken an Unverhältnismäßigkeit heimgesucht wurde. Was war die Bezie-

hung zwischen der irdischen Gabe und dem, was diese Gabe in einer Welt jenseits der Sterne 

bewirken konnte? Wir sollten nicht mit moderner Prüderie auf die Tatsache blicken, dass das 

Geben für spätrömische Christen mit der Erwartung einer Belohnung geschah. Gaben an Gott 

oder die Götter waren stets mit der Erwartung von Gegenleistungen verbunden. Was den His-

toriker der spätrömischen Imagination interessiert, ist die Herausbildung eines neuen Musters 

religiösen Gebens, das sich von den Opfern und ex-voto-Weihungen des traditionellen Hei-

dentums unterschied. Diese Neuerung verdichtete sich in der Vorstellung, einen „Schatz im 

Himmel“ zu hinterlegen. 

Die Vorstellung vom „Schatz im Himmel“ beruhte in ihrer Wirkung auf der imaginativen 

Spannung, die durch die Verbindung zweier Unvereinbarer entstand. Erde und Himmel wur-

den durch die christliche Gabe miteinander verbunden. Und dies geschah durch die gewagte 

Ausdehnung der irdischen Sprache des Austauschs, des Handels und des Schatzes (die Welt 

des schnellen, kurzen Umlaufs von Transaktionen – um John Parrys Beschreibung irdischer 

Geschäfte zu verwenden) auf die unvorstellbare Welt des Himmels. Es wurde zu Recht 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 9 17.05.2025 

bemerkt, dass selten in irgendeiner Literatur Geld und aus dem Handel entlehnte Bilder so 

sehr im Mittelpunkt standen wie in der Literatur des spätrömischen Christentums. 

Dafür gab es viele Gründe. Einige lagen tief in der Vergangenheit, die das Christentum durch 

das gemeinsame Erbe der heiligen Schriften mit dem Judentum übernahm. Seit dem sechsten 

Jahrhundert v. Chr. hatte die durch die Erfindung des Geldes und die Schaffung eines riesigen 

gemeinsamen Marktes im Achämenidenreich ausgelöste Explosion des Handels die jüdischen 

Vorstellungen vom religiösen Geben durchdrungen. Kommerzielle Metaphern vermittelten 

ein Gefühl unendlicher Möglichkeiten und sofortiger Veränderung. Sünden wurden als Schul-

den gesehen. Und Schulden konnten über Nacht durch Gottes Barmherzigkeit erlassen wer-

den. Gaben an die Armen konnten als Darlehen an Gott verstanden werden. Gott würde sie 

mit unvorstellbaren Zinsen zurückzahlen. Insgesamt wurde das, was modernen Menschen zu-

nächst als die gröbste Kommerzialisierung religiöser Vorstellungen erscheint, gerade deshalb 

bevorzugt, weil es damals die Beziehung zu Gott mit einem Gefühl des Unendlichen erfüllte – 

ein Gefühl, das dem atemberaubenden Ausweiten der Horizonte des Möglichen entsprach, das 

mit dem Aufstieg einer monetarisierten Wirtschaft einherging. Die Volatilität, die scheinbar 

grenzenlosen Gewinnmöglichkeiten und das reine Glitzern einer solchen Ökonomie wurden 

als treffende Ideogramme für die unermessliche Barmherzigkeit Gottes übernommen. 

Die Sprache der hebräischen Schriften aus der Perserzeit sowie der Weisheitsliteratur wurde 

sowohl von Juden als auch von Christen geteilt. Eine weitere Dimension kam durch die Aus-

sprüche und Gleichnisse Christi hinzu. Auch diese betonten den schwindelerregenden Ab-

stand zwischen kleinen menschlichen Handlungen und ihren unvorstellbaren Auswirkungen 

in einer anderen Welt. Christliche Prediger und Schriftsteller leiteten eine ganze Ästhetik um-

gekehrter Größenverhältnisse aus den Worten Christi ab. Sie hoben Jesu Lob der Witwe her-

vor, die ihre kleine Münze in den Tempelschatz gab: 

„Wahrlich, ich sage euch: Diese arme Witwe hat mehr gegeben als alle, die etwas in 

den Gotteskasten eingelegt haben. Denn sie alle haben von ihrem Überfluss gegeben; 

sie aber hat aus ihrer Armut gegeben.“ (Mk 12,43) 

Sie wiederholten ständig Christi Verheißung des Himmels für diejenigen, die „auch nur einen 

Becher Wasser“ den Armen oder seinen umherziehenden Jüngern gäben. Eine Gabe aus Kup-

fermünzen oder einfachem Essen und Kleidung an einen Bettler hallte wider mit einem Sinn 

für ihr genaues Gegenteil – der maßlosen Belohnung im Himmel, die diesen kleinen Taten 

entgegengesetzt war. 

Dies waren keine feinsinnigen Metaphern. Es waren Metaphern, nach denen man lebte. Sie 

erfüllten die alltäglichen Praktiken des christlichen Gebens mit einem Gefühl von Dramatik. 

In Augustins Hippo wurde die regelmäßige Almosenkasse „die Quadriga“ genannt. Sie wurde 

als ein von vier Pferden gezogener Wagen gesehen, der sich tief senkte, um die Almosen der 

Gläubigen aufzunehmen (so wie er einst den Propheten Elija selbst aufgenommen hatte), um 

sie weit über die Sterne hinweg in den Himmel zu tragen. 

Eine solche Vorstellung des Gebens passte besonders gut zu einer religiösen Gemeinschaft 

mit großer sozialer Vielfalt. Vor allem hatte sie den Effekt, die Hierarchie der Gebenden zu 

nivellieren. Einen Schatz im Himmel zu deponieren, stärkte den durchschnittlichen Spender. 

Denn die Belohnung der Gabe galt als völlig unverhältnismäßig zur Gabe selbst. Heroisches 

Geben wurde nicht länger als das Monopol der wirklich Reichen angesehen. Jede Gabe, wie 

klein auch immer, bewirkte nicht weniger als die Verbindung von Himmel und Erde. 

Auch wurde das Recht zu geben nicht zum Anlass für Konkurrenz. Heftige innerfamiliäre 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 10 17.05.2025 

Rivalitäten hatten städtische Wohltäter dazu angestachelt, sich im Geben an ihre Städte zu 

übertreffen. Eine solche offene Konkurrenz wurde im christlichen Geben weitgehend vermie-

den. Mitglieder der Reichen und der weniger Reichen lernten es in den Kirchen zu schätzen, 

dass dort ein gewisser Abbau von Hierarchieempfinden und ein verlangsamter Wettbewerbs-

rhythmus herrschte, der in der säkularen Welt üblich war. Ebenso wichtig: In den Kirchen 

mussten sie nicht auf einmal viel geben, solange sie regelmäßig gaben. Das Gefühl, dass der 

Glanz des Himmels hinter jeder ihrer Gaben stand, ermöglichte es den christlichen Reichen, 

regelmäßig beizutragen – und das mit weitaus weniger Druck. Durch das Geben in den christ-

lichen Kirchen wurden sie Teil eines gemeinschaftlichen religiösen Unternehmens, durch-

drungen von Erwartungen grenzenloser Belohnung. Denn in diesem gemeinsamen Unterneh-

men wurde der Wert individueller Gaben verstärkt. Das Gewicht von Hunderten frommer 

Spenden verlieh der eigenen Großzügigkeit Schwung. 

Daraus ergibt sich der doppelte Charakter des Christentums, das im Verlauf des vierten Jahr-

hunderts im lateinischen Westen entstanden war. Eine neue Institution war in einer Gesell-

schaft hervorgetreten, die wusste, was es bedeutete zu geben. Ihre Oberschichten hatten stets 

Wert auf das mit dem Geben verbundene Prestige gelegt (oder waren zumindest dazu angehal-

ten worden), besonders wenn es einem anerkannten öffentlichen Zweck diente – wovon die 

civitas-Euergetie, also die Großzügigkeit gegenüber der eigenen Stadt, die spektakulärste und 

sicherste Form traditioneller Anerkennung darstellte. Nun eröffneten sich auch in den ver-

gleichsweise neuen christlichen Kirchen große Gelegenheiten zum Geben. Aber wie würden 

diese Traditionen hochgradig personalisierter Zurschaustellung auf eine Gemeinschaft wirken, 

die bislang vor allem durch ihre Fähigkeit zum kollektiven Handeln aufgefallen war? 

Das war ein echtes Dilemma. Idealerweise stand das Geben allen Christen offen. Doch das 

war ein Mythos. Es war im vierten Jahrhundert nicht wahrer als der Mythos des neunzehnten 

Jahrhunderts, dass die große katholische Kathedrale St. Patrick in Manhattan „durch die Gro-

schen irischer Dienstmädchen“ gebaut worden sei. In Wirklichkeit wurde der erste Bau von 

St. Patrick durch eine Kampagne ermöglicht, bei der der Bischof hundert führende Persönlich-

keiten um jeweils 1000 Dollar bat! Darüber hinaus scheint das, was Soziologen moderner Re-

ligion „Schieflage“ nennen, ein ehernes Gesetz religiösen Gebens zu sein: Zwanzig Prozent 

der Gemeinde tragen in der Regel achtzig Prozent der finanziellen Lasten der Religionsge-

meinschaft, die sie unterstützen. 

Dennoch war es unter den Bedingungen der Spätantike ein bemerkenswertes Phänomen, wenn 

eine Schieflage im Geben tatsächlich zwanzig Prozent aller Gläubigen mobilisierte. Dies hätte 

einen großen und vielfältigen Teil der Gemeinschaft erfasst, der unterhalb der Elite angesie-

delt war. Diese soziale Vielfalt lässt sich auf den Mosaikböden der Kirchen des vierten Jahr-

hunderts in Norditalien ablesen. Die Bildfelder auf den Mosaikfußböden der Basiliken von 

Aquileia, Verona, Vicenza, Poreč und anderswo zeigen eine breite Palette an Spendern, aus 

unterschiedlichen Schichten und mit sehr verschiedenem Vermögen. Eine so sozial differen-

zierte Gruppe von Gebern zusammenzuhalten, war eine der großen Leistungen der christli-

chen Kirchen jener Zeit. Sie beruhte auf einer kreativen Synergie zwischen neuem Reichtum 

(eingebracht durch reiche Christen) und einer unauffälligen religiösen Gruppe, die bereits ein-

geübt war in kollektive Unternehmungen. Vor allem aber war es eine Gruppe, deren Mitglie-

der von einer Vorstellung des Gebens angetrieben wurden, die die Größe individueller Bei-

träge weit in den Schatten stellte. Denn jede Gabe eröffnete einen Weg, der direkt von der 

Erde zum Himmel führte. 

Doch wir müssen nur einen Blick auf die Kirchenbauten des vierten Jahrhunderts werfen, um 

zu sehen, dass die Fingerabdrücke wohlhabender Spender dort bereits deutlich sichtbar waren. 

Von Afrika bis nach Nordgallien trugen viele christliche Basiliken die Namen ihrer Erbauer – 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 11 17.05.2025 

viele davon reiche Laien. Wie Ann-Marie Yasin kürzlich in ihrem Buch Saints and Church 

Spaces in the Late Antique Mediterranean. Architecture, Cult and Community gezeigt hat, 

waren Namen überall in den Kirchen eingraviert. Sie verlangten nach Erinnerung, ja sogar 

nach Lob. Selbst die kleinste Inschrift hatte Geld gekostet. Um ein kleines Beispiel aus dem 

Umland Roms zu nehmen: am Schrein des heiligen Alexander an der Via Nomentana waren 

die Namen von Laien-Spendern auf den Geländern um das Grab und an den Sockeln der Säu-

len eingraviert, die das Baldachin darüber trugen. Sie konkurrierten dort mit dem Namen des 

örtlichen Bischofs. 

Wenn wir diese Namen betrachten, könnten wir es mit den Taten einer weiteren Generation 

von Wohltätern zu tun haben, die von städtischer Liebe getrieben war. Doch diese Wohltäter 

hatten eine Heimat in einer anderen Gemeinschaft gefunden. Ihre Namen befanden sich auf 

den Säulen von Altären und auf den Böden von Basiliken. Sie waren nicht mehr auf Inschrif-

ten an den Sockeln von Statuen auf dem Forum zu lesen. Und die Gaben solcher Personen 

galten nun als im fernen Himmel gepriesen und als begünstigt durch die Fürbitten der Leben-

den. Wir haben uns weit entfernt vom Beifall des populus auf Erden. 

Dieser Kontrast zwischen städtischer Euergetie und frommem Geben in den Kirchen erscheint 

uns heute klar. Doch wir dürfen nie vergessen, dass dies im vierten und in den ersten Jahr-

zehnten des fünften Jahrhunderts nicht so eindeutig war. Das lag daran, dass die Gaben selbst 

viele Bedeutungen trugen. Eine aktuelle Studie zum Schenken erinnert uns daran, dass Gaben 

„keine feststehenden Objekte, sondern umstrittene Konstruktionen“ sind. 

Sie tragen nicht immer eindeutige Etiketten. Manche Gaben an die Armen und an die Kirchen 

galten als großartige Akte der Patronage in antiker Tradition. Andere wurden als Versuche 

verstanden, Sünden zu sühnen, Gott zu danken oder den Weg zum Himmel zu öffnen. Die 

Vorstellung vom „Schatz im Himmel“ war zwar später zentral, doch sie war nicht die einzige, 

die die christliche Großzügigkeit dieser Zeit leitete. 

Um ein Beispiel zu nennen: Im späten vierten Jahrhundert wurde Paulinus von Nola von sei-

nen Zeitgenossen als das Paradebeispiel eines reichen Jünglings gefeiert, der auf die Heraus-

forderung Christi reagiert hatte, indem er alles verkaufte und seinen Schatz im Himmel ver-

wahrte. Er widmete dieser Tatsache mit erstaunlicher poetischer Energie viel Aufmerksam-

keit, während er seinen Reichtum in den Schrein des Heiligen Felix in Nola einfließen ließ. Er 

war der Dichter par excellence der Verbindung von Himmel und Erde durch „zerbrechlichen“ 

Reichtum. Doch als er Inschriften aus den Schriften auf das Chorgestühl um das Grab des 

Heiligen Felix setzte, wurde die entscheidende Stelle aus Matthäus 19,21 (und verwandte 

Stellen aus den Evangelien) nicht mit aufgenommen. Paulinus begnügte sich in diesen In-

schriften damit, die bescheideneren Tugenden von Solidarität und gerechtem Handeln zu be-

fürworten, die die Weisheitsliteratur des Alten Testaments kennzeichneten. 

In einer Übergangszeit wie dem späten vierten Jahrhundert konnten „umstrittene Konstruktio-

nen“ der Bedeutung des Geschenks stark variieren. Nicht jeder Christ gab aus denselben 

Gründen. Tatsächlich wusste nicht jeder Christ genau, warum er oder sie gab. Für viele war 

Almosengeben an die Armen einfach eine gute Gewohnheit, die sich leicht mit anderen, tradi-

tionelleren Formen menschlichen Verhaltens verband, wie sie seit langem von Heiden, Juden 

und Christen gleichermaßen praktiziert wurden. Religiöses Geben war weit verbreitet. Doch 

wir wissen nicht, ob es stets die schwere Bedeutung trug, die Prediger und christliche Apolo-

geten ihm zuschreiben wollten. 

In diesem Zusammenhang müssen wir stets daran denken, dass wir den durchschnittlichen 

Christen nicht auf den Seiten von Büchern oder in den Texten der Predigten christlicher 



Brown - „Schatz im Himmel“. Die Bedeutung eines Bildes 12 17.05.2025 

Bischöfe begegnen. Solche Personen treffen wir vielmehr auf ihren Grabsteinen. Einer davon 

war Karissimus, der Liebste, der im vierten Jahrhundert in Tharros an der Westküste Sardini-

ens bestattet wurde. Wir kennen ihn aus der Inschrift auf dem kleinen Tisch neben seinem 

Grab, an dem sich seine Freunde und die Armen versammelten, um zu seinen Ehren zu spei-

sen. Die Inschrift verband verschiedene Welten miteinander. Sie sprach von Karissimus als 

einem guten Versorger seiner Freunde, er hielt auch die Gebote in Bezug auf die Armen ein. 

Unter der Inschrift befindet sich das Bild eines Rennpferdes. Von einer Siegespalme flankiert, 

trabt es beschwingt dahin, mit dem Chi-Rho (XP)-Monogramm auf der Hüfte gebrannt. Die 

Errichter von Karissimus’ Denkmal wählten offenbar ein Bild, das mit der alten Mystik des 

Hippodroms verbunden ist, um den Sieg ihres Freundes über den Tod und die gute Stimmung 

zu betonen, die seine bescheidene Stiftung sowohl für sie selbst als auch für die Armen 

brachte. 

In ähnlicher, zurückhaltender Weise sprach Leo, ein Bischof des vierten Jahrhunderts aus der 

Nähe Roms, auf einem von ihm selbst errichteten Mausoleum von seiner Bekehrung vom Hei-

dentum und seiner anschließenden Wohltätigkeit gegenüber den Armen: 

„contemptis opibus malui cognoscere Christum. 

haec mihi cura fuit, nudos vestire petentes 

fundere pauperibus quidquid concesserat annus. 

Reichtum verachtend, zog ich es vor, Christus zu erkennen. 

Mein Anliegen war es, die Bettler nackt zu kleiden, 

den Armen auszuteilen, was das Jahr an Ernte gegeben hatte.“ 

Im Unterschied zu Paulinus und zu Hilarius von Arles ein Jahrhundert später sprach Leo nicht 

davon, etwas so Dramatisches getan zu haben wie einen Schatz im Himmel zu verwahren. 

Keiner derjenigen, die das Epitaph des Bischofs Leo lasen oder sich um den Tisch des geselli-

gen Karissimus versammelten, konnte vorhersehen, dass schließlich immer klarere und ambi-

tioniertere Deutungen, die führende Christen der Praxis des religiösen Gebens zuschrieben, 

das Mittelalter einläuten würden. Doch das Mittelalter kam. Wie Kieselsteine, die langsam 

durch das Strudeln eines großen Flusses immer glatter und regelmäßiger geformt wurden, ent-

standen die Deutungen des christlichen Gebens nur allmählich. Ihre klare Gestalt gewannen 

sie durch den ständigen (und oft auch kräftezehrenden) Austausch unterschiedlicher Gruppen 

innerhalb der christlichen Kirchen – Klerus und Laien, Asketen und Verheiratete, Aristokra-

ten, Mittelstand und Volksmassen. Hinter dem scheinbar eindeutigen Profil eines christlichen 

Gebensideals, das durch die Herausforderung Christi, „Schatz im Himmel“ zu legen, geprägt 

ist, liegt nichts weniger als eine ganze Sozialgeschichte des lateinischen Christentums, wie es 

von der Spätantike ins Mittelalter überging. 

Quelle: Cristianesimo nella storia, Bd. 33, Nr. 22 (2012): 377–396. 


