
Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 1 20.04.2025 

Predigtmeditation zu Johannes 20,11–181 

Von Hans Joachim Iwand 

Auch in dieser Ostergeschichte steht Maria Magdalena im Mittelpunkt der Handlung. Sie ist 

in der Frühe zum Grabe gekommen und hat es leer gefunden. Sie ist dann zurückgeeilt und hat 

die Botschaft von dem verschwundenen Leichnam des Herrn Petrus und Johannes gebracht. 

Ehe nun die eigentliche Begegnung zwischen Maria und dem Auferstandenen erzählt wird, 

findet ein Wettlauf der beiden Jünger zum leeren Grab statt, offenbar als Auftakt des Kom-

menden, wie ein Zwischenspiel, das aber nicht ohne Bedeutung für das Folgende ist, steht 

dieser Bericht über das Eilen der beiden Apostel mitten in der Ostergeschichte der Maria 

Magdalena. Johannes ist früher da als Petrus und wartet, Petrus kommt später – zögernder – 

und geht dann doch zuerst hinein. „Sind Petrus und der Lieblingsjünger die Repräsentanten 

des Juden- und Heidenchristentums, so ist der Sinn offenbar der: aus Judenchristen besteht die 

erste Gemeinde der Gläubigen; erst nach ihnen kommen die Heidenchristen zum Glauben. 

Aber das bedeutet keinen Vorrang jener; sachlich stehen beide dem Auferstandenen gleich 

nahe, ja, die Bereitschaft zum Glauben ist bei den Heiden größer als bei den Juden“ (Bult-

mann, Johannes-Evangelium, S. 531). Etwas anders Gregor: Die Synagoge (Johannes) kommt 

zuerst zum Grab, aber sie geht keineswegs hinein, ... gefolgt von der später kommenden 

Kirche der Heiden (Petrus), die Jesus Christus erkannte, im Fleisch gestorben, und glaubte, 

dass er als Gott lebt (in Homilie 22 zum Evangelium). Was hier geschieht, steht also schon 

unter dem Zeichen dessen, was an Maria und durch Maria offenbar werden soll: die Botschaft 

von der Auferstehung Jesu Christi. Die Jünger gehen zurück. Maria steht wieder allein am 

Grabe. Sie weint um den Herrn. Sie kann sich nicht beruhigen in ihrem Schmerz. Als sie in 

die Grabkammer schaut, sieht sie zwei Engel in leuchtenden Kleidern. Sie sind die Boten der 

anderen Welt. Weiße Gewänder waren, wie wir wissen, ein Symbol himmlischer Herrlichkeit 

(Calvin). Doch im Unterschied zu den synoptischen Berichten sind die Engel hier nicht selbst 

die Boten der Auferstehung. Sie treten zurück in ihrer Funktion vor dem, der sich selbst in 

seiner Erscheinung und seinem Wort als der Auferstandene bezeugt. Alles Bisherige ist nur 

Vordergrund gewesen, nur Vorspiel für das eigentliche Ereignis der Offenbarung. Jetzt tritt 

die Wendung ein. Aus der Tiefe heraus erscheint eine neue Gestalt. Jesus selbst. Maria wendet 

sich um, sieht ihn und weiß doch nicht, dass es Jesus ist. Jetzt, in der Begegnung zwischen 

Jesus und Maria, der weinenden, suchenden, nicht vom Grabe weichenden Maria, deren Herz 

durch die große Macht der Liebe entzündet worden war (Gregor), wird die Osteroffenbarung 

Ereignis. Alles andere ringsherum versinkt, tritt davor zurück. Es bleibt das Wort, das Erken-

nen, der Befehl der Verkündigung. 

Erst der Anruf des Mannes, den Maria für den Gärtner hält, den sie nach dem Leichnam des 

Meisters fragt, öffnet ihr den Sinn. Sie weiß sich bei ihrem Namen gerufen (Jes. 43,1; Joh. 

10,27; 18,37). Nun erkennt und bekennt sie den Herrn: Rabbuni! Die Ostergewissheit, der 

Osterglaube ist also doch wohl etwas mehr, vielleicht auch etwas weniger als der Glaube an 

eine „Tatsache“; es kommt hier nicht zu den soundso viel Tatsachen, die wir kennen, noch 

eine weitere Tatsache hinzu, eher wäre es schon richtiger zu sagen: mitten in der Tatsachen-

welt ist hier ein großes Loch, und vor diesem Loch, vor diesem leeren Grab, muss man Posto 

fassen, wenn man Zeuge dieses seltsamen Gesprächs werden will, das Maria und ihr Gegen-

über führen. Und man muss auch ein Auge dafür haben, dass an diesem „Loch“, in dieser 

sonst so festgefügten Tatsachenwelt, nicht mehr die beiden Wächter sitzen, die von Amts 

wegen – von Staats wegen – dahin gesetzt waren, um den Leichnam zu bewachen, sondern 

zwei Wächter jener Siegermacht, die dieses Loch gerissen hatte. Am Rande des leeren Grabes 

und im Lichte eines Glanzes, der nicht von unten her ist, fallen jetzt die Worte, bricht die 

 
1 Mit korrigierter Rechtschreibung sowie Übersetzung der lateinischen und frühneuhochdeutschen Passagen. 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 2 20.04.2025 

Erkenntnis auf, wird der Befehl empfangen und weitergetragen. Und doch ist der Auferste-

hungsglaube eigentlich kein „neuer“ Glaube; „Rabbuni“ hat Maria heute gewiss nicht zum 

ersten Mal gesagt, und „Maria“ – diesen Anruf aus seinem Munde – hat sie heute gewiss nicht 

zum ersten Mal vernommen. Aber nun ist gewiss, dass auch der Tod daran nichts ändert, dass 

der grausame Versuch der Welt, zwischen Gottes uns suchendes, rufendes, rettendes Wort und 

uns die schalldichte Wand des Todes zu stellen, den Hirten und die Herde zu trennen – dass 

dieser Versuch misslungen ist. Im Gegenteil, vom Kreuz und vom Tode her wird nun erst 

ganz gewiss, warum es heißt: Maria! und warum Maria antworten darf und muss: Kyrie, Rab-

buni! Nein, dass Jesus der Herr ist, unser, mein Herr, das ist durch das Kreuz und den Tod 

nicht illusionär geworden, sondern wider den Tod und die Sünde ein für allemal festgemacht. 

„Um unserer Sünde willen dahingegeben, um unserer Gerechtigkeit willen auferweckt“ (Röm. 

4,25). 

Doch auch das, was hier sichtbar wird, ist noch nicht das Letzte, auch hier ist noch zu viel, zu 

gefährlich viel „Handgreifliches“ dabei. Vielleicht, man weiß es nicht, möchte Maria (und wir 

mit ihr!) sich nun doch an den halten, den ihre Augen sehen, möchte sie mit ihren Händen 

fassen, was ihr Herz vernommen. Maria könnte vergessen, wo sie steht, sie könnte das Loch 

vergessen, sie könnte die beiden himmlischen Wächter vergessen, die ihr den Eingang in das 

Paradies freigegeben haben, sie könnte vergessen, dass, wer an das Grab Jesu tritt, damit an 

den Rand aller Dinge entrückt ist. Darum warnt sie der Herr: „Rühre mich nicht an!“ Hier 

erklingt das Noli me tangere – Berühre mich nicht –, ohne das die Osterbotschaft nicht Oster-

botschaft wäre! Die Gestalt, in der der Herr ihr erscheint, ist noch nicht seine wahre, seine 

anzubetende Gestalt. Auch über dieser Erscheinung steht ein „Noch nicht“. Auch sie ist ein 

über sich hinausweisendes, ein „Zeichen“, ein Wunder, das man bezeugen, das man aber nicht 

halten, fassen, in den großen Tatsachenkasten für Historiker und Naturforscher zwecks Unter-

suchung, Einordnung, Vergleichung und was dieser Methoden mehr sind, einsperren kann. 

Diese Erscheinungen, die an sich sehr greifbare, keineswegs visionäre, gespenstische Erschei-

nungen waren — das bezeugen uns andere Berichte, in denen nun gerade das Gegenteil ge-

boten wird (Luk. 24, 39) — stehen nichtsdestoweniger unter dem Gesetz des Noli me tangere! 

Sie sind den Blumen gleich, die nur einmal blühen, in einer Nacht. Ein paar Menschen haben 

sie gesehen, dann nie mehr. Über ein paar Menschen ist dieses Licht aufgeflammt, dann war 

alles wie vorher. Nie hat es sich wiederholt und nie wird es sich wiederholen. „Die Evangelien 

selbst machen nicht das Geringste Hehl daraus, dass das Sehen des leeren Grabes und das 

Sehen des Auferstandenen etwas toto coelo – vom Himmel her völlig Verschiedenes – war ... 

Dafür kämpft Paulus, für seine apostolische Methode, von der er doch nicht zugeben kann, 

dass sie nur etwa seine Methode sei, und dafür beschwört er nun die Wolke von Zeugen, nicht 

zur Bestätigung des Faktums der Auferstehung Jesu – das eben gerade nicht –, sondern zur 

Bestätigung dafür, dass die Begründung der Gemeinde, soweit das Auge reicht, auf nichts 

anderes zurückgeht, als eben auf die Erscheinungen des auferstandenen Christus“ (K. Barth, 

Die Auferstehung der Toten, S. 77, 81). Darum heißt es auch hier, wider alle, die diese Er-

scheinungen des Herrn — die eben ganz seine Sache, seine Offenbarung bleiben — „dingfest“ 

machen möchten: Rühret mich nicht an! Schließlich zeigt er das Ziel seiner Auferstehung, 

nicht so, wie jene es sich vorstellten, nämlich dass er als wiederbelebter Mensch triumphie-

rend in der Welt erscheine, sondern vielmehr so, dass er mit seiner Himmelfahrt in den Besitz 

des ihm verheißenen Reiches eingehe und von der Rechten des Vaters aus durch seinen Geist 

die Kirche leite (Calvin). Nicht die Weltgeschichte, sondern die Kirchengeschichte ist durch 

die Auferstehung Jesu „berührt“, und erst so, also sehr indirekt, ungreifbar, aus einer neuen 

Dimension heraus auch die Weltgeschichte. In die Wirklichkeit unserer Tage hinein tritt diese 

„Tatsache“ als Botschaft, und Maria wird die Botin dieser Botschaft sein. Hinter der Bot-

schaft, die Maria den Jüngern – „meinen Brüdern“, sagt der Herr! – zu bringen hat, steht als 

der Sendende der Auferstandene selbst. Und ihr Inhalt ist der Inbegriff allen Glaubens und 

aller Seligkeit: „Es sollten diese Worte billig mit großen und goldenen Buchstaben geschrie-



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 3 20.04.2025 

ben werden, nicht schlecht auf Papier noch ins Buch, sondern in unsere Herzen, auf dass sie 

drinnen lebten.“ „Wenn jemand recht bedenken könnte, wie reich und tröstlich diese Worte 

sind, der würde vor Freude und Lust trunken werden, wie Maria Magdalena vor Andacht und 

Liebe zum Herrn trunken ist. Alles, was in der Welt ist, würde für ihn stinken, er würde aus 

Reichtum, Geld, Gut, Gewalt, Pracht und Herrlichkeit dieser Welt nicht einen Gott machen, 

wie der größere Teil in der Welt leider tut.“ „Die Apostel selbst haben’s gehört, aber dennoch 

nicht geglaubt, bis ein anderer Meister über sie kam, nämlich der Heilige Geist. Darum 

kommt’s nicht allein uns, sondern auch ihnen schwer an, solches zu glauben. Denn das Nagen 

und Beißen des Gewissens ist so hart und schwer wie ein Stein, dass es das Wort ‚Bruder‘ 

nicht zulässt, sondern spricht allezeit dagegen: Ja, wie kann ich’s glauben, weil ich Christus 

habe verlassen und verleugnet, diese und jene Sünde getan? So geht’s denn, dass man dem 

Wort nicht glaubt, ob man’s schon hört, liest und selbst redet.“ (Wochenpredigten über Joh. 

16–20; WA. 28, 457 ff.). 

Der Ton der Botschaft liegt auf dem Doppelten: Mein und euer! (vgl. Eph. 2, 5 ff.; 2. Kor. 7, 

3; 2. Tim. 2, 11). Sein Gott ist unser Gott und sein „Vater unser Vater“. Das bedeutet, ja mehr, 

das ist die Wirkung seiner Sitzung zur Rechten des Vaters. Darin ist unsere Kindschaft und 

Sohnschaft verbürgt. „Ich“, sagt er, „steige auf zu dem Vater, der auch euer ist.“ An anderer 

Stelle hören wir, dass wir zu Teilhabern aller Güter Christi gemacht worden sind, aber dies ist 

das Fundament, dass er selbst, der Quell dieser Güter, ihn mit uns teilt. Dies ist gewiss ein 

unschätzbares Gut, auf das Gläubige sicher und gewiss bauen können: dass der Gott, der der 

Gott Christi ist, auch ihr Gott ist; dass der Vater, der der Vater Christi ist, auch ihr Vater ist. 

Und wahrlich, es besteht kein Grund zur Furcht, dass dieses Vertrauen als Vermessenheit 

ausgelegt wird, wenn es auf Christus gegründet ist, noch ist es ein hochmütiges Prahlen, da 

Christus selbst es uns mit seinem eigenen Mund eingegeben hat (Calvin). 

II. Maria 

Luther sagt, dieser Text habe zwei Stücke: „Das erste, das Exempel Mariens. Das andere, die 

Wort und Lehre des Herrn, die er Marien hier voraussagt“ (WA 32, 77). Maria tritt auch in der 

Tat in unserer Perikope in besonderer Weise heraus. Von früh an hat es Verwunderung und 

Nachdenken, aber auch Bedenken in der Kirche erregt, dass eine Frau den Aposteln die Bot-

schaft der Auferstehung überbringt. Lehrreich sind die verschiedenen Auslegungsversuche. 

Da ist zunächst der Gedanke, diesen Akt der Lebensbotschaft mit der Verführung im Paradies 

zu kontrastieren: „Im Paradies näherte sich die Frau dem Mann zum Tod, vom Grab näherte 

sich die Frau den Männern zum Leben“ (Gregor der Große). Aber diese Gegenüberstellung ist 

nicht gut, denn wenn einer Frau diese Gegenstellung zu Eva zukommt, dann der Jungfrau 

Maria. Hier ist die Kontrapunktik richtig. Darum muss sie auch streng auf diese Relation 

beschränkt bleiben. Noch weniger gut will es mir erscheinen, wenn der Name Maria allego-

risiert wird: „Mystisch aber bedeutet Maria, was ‚Name‘, ‚die Erleuchtete‘, ‚die Erleuchtende‘ 

oder ‚Meeresstern‘ heißt – sie bezeichnet die Kirche“ (Beda). Hingegen stehen Augustin und 

Chrysostomos der rechten Erkenntnis näher, weil sie sehen, dass der Affekt hier wesentlich 

mit im Spiele ist. „Ein schwächeres Geschlecht wurde an diesem Ort durch eine umso stärkere 

Gefühlsbindung festgehalten“ (Augustinus, Traktat 121). „Auch Petrus hat etwas Ähnliches 

erlitten: denn das weibliche Geschlecht ist mitfühlend“ (Chrysostomos, Homilie 85). Maria 

kann ganz anders verlangend sein, sie trägt an der Tatsache des Sterbens Jesu schwerer als die 

Jünger. Sie kann sich nicht dabei beruhigen, dass der Leichnam nicht zu finden ist. Sie wird 

durch ihren Schmerz bereitet für die Kunde, die ihrer wartet. So wird der Mensch durch das 

Leiden zum Ergreifen der Erkenntnis bereitet, erst so kann er das Organ gewinnen, um den 

Trost des Geistes Gottes zu vernehmen: „Denn heilige Sehnsüchte wachsen durch Verzöge-

rung“ (Gregor der Große). Sie hat den Herrn zu sehr geliebt, um nun glauben zu können, dass 

alles aus sei. „Diese Maria ist uns nun ein feines Vorbild zum christlichen Exempel, und der 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 4 20.04.2025 

Evangelist hat’s auch darum so fleißig wollen schreiben, dass wir, die es lesen oder hören, 

auch ein wenig Hitze schöpfen von dem Feuer, das in der lieben Magdalena brennt und steckt. 

Denn ihr seht, dass ihr Herz ganz entbrannt ist, dass sie so daher geht, vor lauter Liebe zu dem 

Herrn Christo, als wäre sie toll und töricht ... O, dass wir auch ein solch Herz sollen haben, so 

wollen wir wohl andere Leute sein. Aber wir bleiben immer in einem, heut kalt, morgen viel 

kälter, und sind also heillose, verdrossene Leute“ (WA 32, 77/78). Es gehört schon etwas 

dazu, von Gott erwählt zu sein, um der Erscheinung des Auferstandenen ausgesetzt zu wer-

den. Aus welcher Höhe, aus welchem Stolz wird Paulus zu Boden geworfen! Aus welcher 

Tiefe wird Maria emporgehoben! Unter allen Zeugen der Auferstehung steht sie vor uns als 

die Reinste, Empfänglichste. Sie empfängt, was sie suchte. Sie sagt nur ein Wort: Rabbuni! 

Ganz leicht, ganz ohne Entsetzen und Erschütterung, wie wenn auf einmal alle Finsternis, alle 

Geister der Nacht wichen und der schon verloren geglaubte Weg im Licht des Tages unter 

ihren Füßen liegt; wie wenn sie auf einmal weiß, was sie zu glauben nie aufhörte, so bekennt 

sie ihren Glauben. Sie hat die Mitte ihres Lebens wiedergefunden. Sie hat gewartet, wo das 

Warten, das Hoffen, das Suchen schon keinen Sinn mehr zu haben schien. Sie hat nicht um-

sonst in solchem „dunklen Glauben“ ausgehalten. „Gott will nicht solche sicheren, vermesse-

nen Geister dazu haben, sondern solche Leute, die zuvor wohl durch die Rolle gezogen, 

versucht und gebrochen sind und solches wissen und bekennen müssen ...“ (Luther, EA 51, 

510, zitiert bei K. Barth, Auferstehung der Toten). 

Darum kommt von Maria von Magdala aus die Botschaft der Auferstehung in die Jünger-

schar, als Zeichen dafür, dass der Herr sich seine Werkzeuge aussucht. Dass hier nicht Mann 

noch Frau etwas gilt! Dass Gott es tragen kann, seine Sache auf das Zeugnis einer Frau – und 

noch so einer Frau, aus den äußersten Tiefen der Hölle hervorgeholt (Calvin) – zu gründen. 

Merkwürdig, wie ängstlich Calvin ist, dieses Beispiel könnte zu Schlüssen führen! Der Fall 

soll völlig für sich stehen bleiben: außergewöhnlich und gewissermaßen zufällig, es ist eine 

Strafe Gottes, und zwar noch eine milde Züchtigung, dass er die Apostel durch Frauen in die 

Schule nimmt. Sie hätten in ihrer Stupidität noch etwas ganz anderes verdient, „Ochsen und 

Esel“, es ist Gottes Güte, dass er sich „nur“ mit Frauen begnügt. Aber es darf daraus keine 

Regel werden, es ist ein einzigartiges Vorrecht. Ob Calvin darin recht hat? Ob er vielleicht 

mit seinen warnenden, strengen Worten hier deutlich macht, dass ein Problem für die Rolle 

der Frau in der Verkündigung hier aufbrechen könnte! Es ist doch merkwürdig, wie heute 

wieder ganz ähnliche Stimmen und Forderungen durch die Kirche gehen. Dass die Frauen in 

den Zeiten der Verfolgung und der Not auch wieder einmal am Grabe Jesu in besonderer 

Treue aushielten und noch aushalten, das soll auf einmal wieder ein außergewöhnlicher Fall 

sein. Und dass Frauen in dieser mit Tränen getränkten Hoffnung der Osterbotschaft näher sind 

als die anerkannten Führer der Gemeinde, das soll auf einmal gegen die Ordnung sein. An 

Wahrheit ist doch das gegen die Ordnung, dass Maria allein auf diesem Posten aushielt, dass 

sie allein sich nicht mit dem Gegebenen abfinden konnte, dass sie allein nicht so „vernünftig“ 

war wie die Jünger, die als Männer offenbar eher geneigt sind, der „Geschichte“ recht zu 

geben. Mag gemeinhin die Regel gelten: Die Frau schweige in der Gemeinde, aber was wird 

aus dieser Regel, wenn, wie es hier geschieht, die Männer schweigen und hinter verschlosse-

nen Türen sitzen, wenn das Herz klüger ist in dem, was es nicht glaubt, als der Verstand in 

dem, was er dem Herzen einreden möchte, wenn die Männer umkehren und die Frauen, weil 

sie ausharren, die Engel Gottes um sich haben. Die Kirche wird und kann nicht vergessen, 

dass die ersten, denen der Auferstandene sein Zeugnis anvertraute, Frauen waren. Sie kann 

und darf nicht vergessen, in welch zarte Hände er den Feuerbrand der Auferstehungsbotschaft 

legte, der in die Welt hineingeworfen wurde, in ihre Sicherheit und ihren Stolz darüber, dass 

es gelungen sei, Gott totzuschlagen. Immer wieder werden auch Frauen Zeugen dieser Bot-

schaft sein, nach dem Beispiel der Maria Magdalena, die in der Stadt eine Sünderin gewesen 

war, die durch die Liebe zur Wahrheit die Flecken ihrer Schuld mit Tränen abgewaschen 

hatte, deren Liebe durch einen großen Weg der Liebe entzündet worden war, die sich vom 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 5 20.04.2025 

Grab des Herrn – selbst als die Jünger weggingen – nicht entfernte (Gregor der Große, 

Homilie 25 zum Evangelium). 

III. Kurze Paraphrase des Textes 

Maria aber stand vor dem Grab draußen und weinte. Sie war nicht mit zurückgegangen. Sie 

ist nur noch „Schmerz“. In dieser Stunde, da die Gegner triumphieren, die Gemeinde sich 

zerstreut, die Jünger sich fürchten, steht Maria allein am Grabe und tut das, was eigentlich alle 

Welt tun müsste. Es ist doch wohl nicht im Sinne unseres Evangelisten interpretiert und erin-

nert eher an die gewiss nicht christliche Szene in des Sokrates Kerker, wenn Calvin schreibt, 

die Jünger seien voller Trost und Gewissheit heimgekehrt, aber Maria habe sich „leerem und 

überflüssigem Weinen“ hingegeben. Nein, es ist nicht Aberglaube mit fleischlicher Gefühls-

regung, was sie am Grabe zurückhält. Es ist auffällig, wie stark Calvin und Luther hierin 

kontrastieren. Für Luther ist Maria darum so vom Evangelisten in ihrem Schmerz gezeichnet, 

„dass er recht abmale und bilde der Maria Magdalena großen Ernst, wie sie dahergeht und 

brennt vor hitziger Liebe gegen Christus, eben als wäre sie trunken und gleich ohne Sinn und 

Vernunft … aber sie ist so gar in der Liebe ersoffen und trunken, dass sie dessen keines achtet 

und sich weder vor Engeln noch vor jemandem fürchtet … Darum ist diese Maria ein schönes 

Vorbild und treffliches Exempel aller derer, die an Christus hängen, dass ihr Herz in lauter 

rechtschaffener Liebe gegen Christus entbrannt sein soll. Denn sie vergisst alles, sowohl ihre 

weiblichen Sitten als auch ihre Person, lässt sich nichts anfechten, dass sie die zwei Engel vor 

sich sieht, gedenkt auch nicht, dass Hannas und Kaiphas feindlich zürnen …“ (WA 28, 448 

f.). Als sie nun weinte, blickte sie in das Grab und sieht zwei Engel in weißen Kleidern 

sitzen, einen zu den Häupten und den anderen zu den Füßen, da sie den Leichnam Jesu 

hingelegt hatten. Als Maria nun noch einmal in das Grabmal schaut, erstrahlt es vom Glanz 

der Gotteswelt. Es geht ein heller Schein von der Stelle aus, da Jesus gebettet war, von dem 

Haupt bis zu den Füßen. Denn der ganze Christus war begraben und der ganze Christus ist 

auferstanden. Und diese sprachen zu ihr: Weib, was weinst du? Als wollten sie sagen: Trock-

ne deine Tränen, er ist auferstanden. Aber Maria weiß nicht, dass es Freudenboten sind, die 

ihr Auge sieht. So stehen auch wir nur allzu oft vor unseren Gräbern und sehen nicht, dass 

mitten in dieser Finsternis solch ein heller Schein des Auferstehungstages leuchtet. Sie spricht 

zu ihnen: Sie haben meinen Herrn weggenommen, und ich weiß nicht, wo sie ihn hingelegt 

haben. „Meinen Herrn“, sagt Maria, und nur Gott und sie selber wissen, was diese beiden 

Worte umschließen. Denn die Vergebung der Sünden ist auf die Erde gekommen und hier und 

jetzt aktuell geworden. Und seitdem das geschehen ist, hat der Glaube an Gott, der ja vielmehr 

nur ein Deckname für den Unglauben war, aufgehört, eine rein gedankliche, philosophische 

oder moralische Angelegenheit zu sein, und Maria hat etwas davon begriffen, dass „dieser 

Herr“, dieser Jesus Christus, der ist, ohne den niemand, der einmal die Vergebung geschmeckt 

hat, leben kann. Er muss ihn suchen, bis er ihn wiederfindet. Und als sie das sagte, wandte sie 

sich zurück. Das ist die Wendung vom Tod zum Leben, von der Verzweiflung zur großen 

Freude. Und sieht Jesus stehen. Ehe wir es wissen, steht er bei uns. Und weiß nicht, dass es 

Jesus ist. Denn es geziemte sich nicht, dass sie sogleich zu den Höhen zurückgeführt wurde, 

sondern allmählich (Chrysostomus). Spricht Jesus zu ihr: Weib, was weinst du? (Matth. 5,4; 

Ps. 34,19). Wen suchst du? So macht Jesus ihr offenbar, dass niemand ihn findet, auch wenn 

er vor ihm steht, es sei denn, dass er sich finden lässt. Es ist alles Seine Gnade und Sein Wille. 

Sie meint, es sei der Gärtner, und spricht zu ihm: Herr, hast du ihn weggetragen, so sage 

mir, wo hast du ihn hingelegt, so will ich ihn holen. So nahe ist oftmals Erfüllung unserer 

Sehnsucht und unser Suchen, dass wir immer noch meinen, im Totenland suchen zu müssen, 

während wir bereits vom Leben gefunden sind. Spricht Jesus zu ihr: Maria! „Der Hirte kennt 

seine Schafe und ruft sie beim Namen“ (Bultmann). Jetzt, da er wieder in der Rolle des Meis-

ters ist, spricht er die Jüngerin beim Namen an … Die Stimme dieses Hirten dringt also in das 

Herz Marias ein, öffnet ihr die Augen, regt und bewegt all ihre Sinne, sodass sie sich sogleich 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 6 20.04.2025 

Christus hingibt. So haben wir in Maria ein Bild unserer Berufung gezeichnet (Calvin). Das 

ist die geheime Umkehr des menschlichen Geistes, die immer ein Erkanntsein von Gott her 

voraussetzt (Gal. 4,9). Es zeigt zugleich, dass Christus jeden bei seinem Namen ruft, dass hier 

jeder ungeformte Glaube hinfällig ist, dass nur der den Herrn erkennt, der sich in ihm bei 

seinem Namen gerufen weiß. Da wandte sie sich um und spricht zu ihm: Rabbuni (das heißt 

Meister). Anders wird Jesus als der Auferstandene nicht erkannt, es sei denn, dass wir ihn 

unseren Herrn sein lassen (1. Kor. 12,3). „Es ist aber zumal ein seltsamer Vogel auf Erden um 

ein solches Herz, welches diesen Artikel von Auferstehung der Toten für gewiss hält. Denn 

alle Welt lernt diesen Artikel als eine andere Historie und Geschichte. Dass sie aber darauf 

wagen solle Leib und Leben und alles, was sie hat, da wird nichts daraus, denn sie ist dieses 

Artikels ungewiss“ (WA 28, 436 f.). Wo der gekreuzigte, begrabene und auferstandene Jesus 

als Herr bekannt wird, als der, in dessen Händen mein Leben liegt, da ist der Durchbruch 

durch alle Furcht und alle Todeswelt hindurch gewonnen. Wie nahe sind sich hier die beiden 

Welten, die Welt, in der Maria noch lebt, und die Welt, aus der sie das Wort des Meisters traf. 

„Was Wunder, dass sie zu ihm eilen und ihn fassen möchte.“ Spricht Jesus zu ihr: Rühre 

mich nicht an! Und doch ist auch hier die Grenze da (2. Kor. 5,4). Die Auferstehung Jesu ist 

kein „innerweltliches“ Ereignis. So dachte (nämlich Maria), Christus sei in dieses Leben wie 

zuvor zurückgekehrt. Deshalb wollte sie ihn so berühren, aber der Herr will nicht, dass seine 

Auferstehung so verstanden wird (WA 28, 456). Nicht die Auferstehung des Lazarus ist das 

Paradigma der Auferstehung Jesu, sondern umgekehrt. „Auf solche Weise ist Lazarus nicht 

auferstanden … will also der Herr mit diesen Worten anzeigen, dass seine Auferstehung eine 

andere Bedeutung hat als die des Lazarus und der anderen, die von den Toten auferweckt 

wurden“ (Luther). Seine Erscheinung soll dazu dienen, Maria aus dieser Welt in jene zu 

ziehen: damit alle, die bei der Suche nach Christus nicht in die Irre gehen wollen, ihre 

Gedanken nach oben richten (Calvin). 

Denn ich bin noch nicht aufgefahren zu meinem Vater. So wollte Jesus in sich selbst ge-

glaubt werden, das heißt, so wollte er geistlich berührt werden, dass er und der Vater eins 

sind (Augustinus). Dieses große Wort Augustins trifft die Sache, um die es geht. Denn nur in 

der Einheit mit dem Vater kann der Auferstandene geglaubt werden. Mit Ostern ist die Ge-

schichte der Offenbarung noch nicht zu Ende, es folgt noch Pfingsten. Gehe aber hin zu 

meinen Brüdern. Wieder heißt es „meinen Brüdern“. Das ist der neue Name, an dem sich die 

Christen erkennen. Sie sind die Brüder des Auferstandenen, und sage ihnen: ich fahre zu 

meinem Vater und zu eurem Vater. Also ist er in anderem Sinne mein Vater als euer Vater; 

von Natur her mein, durch Gnade euer (Augustinus), zu meinem Gott und zu eurem Gott. 

Christus nennt Gott seinen Gott, insofern er in der Gestalt eines Knechtes sich selbst entäu-

ßert hat (Calvin). In dem „mein Vater“ liegt noch ein anderer Ton als in dem „mein Gott“. Es 

ist nicht einfache Verdoppelung, sondern Erinnerung, dass der Auferstandene Gott und 

Mensch zugleich ist. Maria Magdalena kommt und verkündigt den Jüngern: Ich habe den 

Herrn gesehen, und solches hat er zu mir gesagt. Der Augenzeuge der Auferstehung muss 

seiner Botschaft dienstbar sein. Die Botschaft ist die Kunde der Auffahrt zum Vater und der 

communio mit der Gemeinde. 

„Wenn unser Herz spricht: Wenn ich wüsste, wie ich meine Sünde büßen möchte, ich wollte 

auf lauter Nadeln gehen und mich nichts verdrießen lassen, sprich du dagegen: Lass hören, 

was mein Bruder Christus sagt: Der spricht also: Ich bin Gottes Sohn und Erbe, du sollst mein 

Miterbe sein, wenn du dich an mich hieltest und an mich glaubtest. Und solchen Schatz sollst 

du mir nicht abverdienen, sondern ich schenke ihn dir aus Gnaden und umsonst. Das mag nun 

eine Predigt sein, der wir viel zu schwach sind, sowohl zu predigen als auch zu glauben.“ 

(WA 28, 464). 

Quelle: Hans Joachim Iwand, Predigtmeditationen. Zweite Folge, Göttingen: Vandenhoeck & 



Iwand - Predigtmeditation zu Johannes 20,11–18 (mit Übersetzungen) 7 20.04.2025 

Ruprecht, o. J. [1973], S. 94-104. 


