Zur Suche nach der Wahrheit und zum Trost der angstlichen Gewissen
(Pro veritate inquirenda et timoratis conscientiis consolandis, 1518)

Von Martin Luther

Zur Suche nach der Wahrheit und zum Trost der angstlichen Gewissen werden diese Thesen
unter der Leitung des ehrwirdigen Vaters Martin Luther, Augustiner, nach unserem Brauch in
kreisenden Disputationen diskutiert werden. 1518.

1.

2.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

Unter den beiden kirchlichen Nachlédssen, namlich der Stindenstrafe und der Schuld,
ist der Nachlass der Schuld bei weitem vorzuziehen.

Der Nachlass der Schuld beruhigt das Herz und nimmt die groR3te aller Strafen,
nadmlich das Gewissen der Stinde, hinweg.

Der Nachlass der Strafe verstarkt manchmal ein béses Gewissen, manchmal nahrt er
eine noch schlimmere Vermessenheit.

Der Nachlass der Schuld versohnt den Menschen mit Gott, der Nachlass der Strafe
versohnt den Menschen mit den Menschen, das heifl3t mit der Kirche.

Ist Schuld und Gewissen vergeben, gibt es keine Strafe in der Strafe, sondern Freude
in den Trubsalen.

Ohne den Nachlass der Strafe kann ein Mensch gerettet werden, keinesfalls aber ohne
den Nachlass der Schuld.

Es dient der Rettung mehr, wenn jemand, der von der Schuld losgesprochen wurde,
die Tilgung der Strafen unterl&sst.

Der Nachlass der Schuld beruht nicht auf der Reue des Siinders, noch auf dem Amt
oder der VVollmacht des Priesters,

Sondern vielmehr auf dem Glauben, der im Wort Christi griindet, das spricht: ,,Was du
auf Erden 16sen wirst ...

Denn wabhr ist, dass nicht das Sakrament den Glauben, sondern der Glaube das
Sakrament rechtfertigt (d. h. nicht, weil es geschieht, sondern weil es geglaubt wird).
Christus wollte nicht, dass das Heil der Menschen in der Hand oder Willkir des
Menschen liegt,

Sondern, wie geschrieben steht: ,,Er trigt alles durch das Wort seiner Macht* und ,,Er
reinigt ihre Herzen durch den Glauben*.

Bis hin zum Unglauben irren jene, die den Nachlass der Schuld wegen der
Unsicherheit der Reue fir unsicher erklaren.

So unsicher auch der Priester wie auch der Siinder tber die Reue sein mdgen, so ist
doch die Lossprechung gultig, wenn er glaubt, dass er losgesprochen ist.

Es ist also gewiss, dass die Stinden vergeben sind, wenn du glaubst, dass sie vergeben
sind, denn die Verheillung Christi, des Retters, ist gewiss.

Wer durch den Schliissel geldst wurde, sollte eher sterben und alle Geschopfe
verleugnen, als an seiner Lossprechung zweifeln.

Wer daran zweifelt, dass seine Lossprechung Gott gefallt, zweifelt zugleich daran,
dass Christus wahrhaftig war, als er sprach: ,,Was du 16sen wirst ...

Wer die Vergebung auf Reue griindet, baut sie auf Sand, das heif3t auf das Werk des
Menschen, nicht auf den Glauben an Gott.

Es ist eine Schmahung des Sakraments und eine Maschine der Verzweiflung, nicht an
die Lossprechung zu glauben, solange die Reue nicht sicher ist.

Vielmehr bedeutet es, das Vertrauen des Gewissens auf die Reue griinden zu wollen,
Gott zum Ligner und sich selbst zum Wahrhaftigen zu machen.

Solche Menschen vertrauen nicht auf die Barmherzigkeit und das Wort Christi,
sondern verderblich auf ihre eigenen Werke und Kréfte.

Luther - Pro veritate inquirenda et timoratis conscientiis consolandis

1 14.03.2025



22.

23.

24,

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44,

45,

46.

Ja, sie wollen sogar in verkehrtester Weise das Wort und den Glauben von sich selbst
befestigen, anstatt sich selbst auf das Wort und den Glauben zu griinden.

Die Priester sind nicht die Urheber der Vergebung, sondern Diener des Wortes zur
Glaubensvergebung.

Die Macht der Schltssel wirkt durch das Wort und das Gebot Gottes ein festes und
unfehlbares Werk — es sei denn, du bist arglistig.

Offenkundige Zeichen der Reue hat der Priester zur Geniige, wenn er den Sunder die
Lossprechung erbitten und glauben sieht.

Vielmehr sollte er ihn noch mehr danach fragen, ob er glaubt, losgesprochen zu sein,
als ob er hinreichend bereut.

Ebenso soll der Priester darauf achten, die Reue nicht so sehr zu prifen, dass der
Mensch glaubt, er werde allein ihretwegen losgesprochen.

Vielmehr sollte ihm das Wort Christi ans Herz gelegt werden: ,,Sei getrost, mein Sohn,
deine Siinden sind dir vergeben®, anstatt seine eigene Wiirdigkeit zu untersuchen.
Daraus folgt, dass jenes Wort Christi ,, Wem ihr die Siinden vergebt ...* nicht auf die
Strafen, sondern auf die Schuld zu beziehen ist.

So wie der Priester lehrt, tauft und das Abendmahl reicht — und dennoch dies allein das
innere Werk des Geistes ist —,

so vergibt er wahrhaftig die Stinden und spricht von der Schuld los — und doch ist dies
allein das innere Werk des Geistes.

In all dem, wahrend er das Wort Christi verkiindet, lbt er zugleich den Glauben aus,
durch den der Sunder innerlich gerechtfertigt wird.

Denn nichts rechtfertigt auBer dem alleinigen Glauben an Christus, zu dem die
Verkindigung des Wortes durch den Priester notwendig ist.

Ohne diesen Glauben ist die Reue tber die Stinden ein Werk der Verzweiflung und
beleidigt Gott mehr, als dass sie ihn verséhnt.

Der Priester kann den Schliissel missbrauchen und sich verstindigen, indem er
losspricht, wen er nicht sollte, da er gebunden ist,

doch ist die Lossprechung nicht deshalb ungdiltig, es sei denn, dass auch der Glaube
des Losgesprochenen nicht vorhanden waére.

So wie in der Taufe und im Abendmahl auch ein gebundener oder verbotener
Schlissel wahrhaft tauft und kommuniziert,

so spricht er in der BuRe, so sehr sie auch verboten sein mag, wahrhaft los —
vorausgesetzt, es fehlt nicht am aufrichtigen Glauben des Losgesprochenen.

Selbst ein nachlassiger oder leichtfertiger Priester oder einer, der wissentlich gegen ein
Verbot handelt, tauft und spricht dennoch wahrhaft los.

Stell dir einen Fall vor (wenn auch unmdglich), dass jemand ohne Reue losgesprochen
werden soll, aber dennoch glaubt, dass er losgesprochen ist — dieser ist wirklich
losgesprochen.

Keine Fallreservierung oder Einschrankung kann hier entgegenstehen, sofern sie
unbekannt bleibt.

Die Sakramente des Neuen Bundes sind nicht so wirksame Gnadenzeichen, dass es
ausreichen wiurde, beim Empfang keinen Widerstand zu leisten.

Vielmehr geht jeder, der ohne Glauben zu irgendeinem Sakrament kommt,
heuchlerisch daran und damit zu seinem eigenen Gericht.

Die Sakramente des Alten und Neuen Bundes unterscheiden sich darin, dass jene dem
Fleisch dienten, diese aber der Rechtfertigung durch den Geist.

Im Neuen Bund ist das Wort der Verheilung gegenwartig, im Alten fehlte es — daher
auch der Glaube des Empfangenden an die Vergebung.

So wie l&ssliche Stunden nicht zur Beichte und Lossprechung durch die Schlissel
gehdren, so auch nicht alle Todslinden.

Luther - Pro veritate inquirenda et timoratis conscientiis consolandis

2 14.03.2025



47. Wenn der Mensch verpflichtet wére, alle Todslinden zu beichten und davon
losgesprochen zu werden, wére er zu etwas vollig Unmdoglichem verpflichtet.

48. Kein Mensch weil3, wie oft er schwer suindigt — selbst in guten Werken, etwa durch
eitle Ruhmsucht.

49. Er soll nur die beichten, die ihm selbst oder anderen sicher als Todslinden bekannt
sind, also wirkliche Verbrechen.

50. Hinsichtlich der tibrigen soll er, ohne zu verzweifeln, sich selbst mit Vertrauen in den
Abgrund der Barmherzigkeit Gottes werfen, der treu verheift.

Zusammenfassung:
Der Gerechte wird nicht aus Werken noch aus dem Gesetz, sondern aus Glauben leben.
(Rémer 1,[17])

Pro veritate inquirenda et timoratis conscientiis consolandis hec sub R. P. Martino
Luther Augustiniano disputabuntur per vices circulares pro nostro more. 1518.

1 Inter duas ecclesiasticas illas remissiones pene et culpe longe precellit remissio culpe.

2 Remissio culpe quietat cor et maximam omnium penarum, scilicet conscientiam peccati,
tollit.

3 Remissio pene quandoque auget conscientiam malam, quandoque peiorem nutrit
presumptionem.

4 Remissio culpe reconciliat hominem deo, remissio pene reconciliat hominem homini, id
est ecclesie.

5 Remissa culpa et conscientia, nulla pena est in pena, sed gaudium in tribulationibus.

6 Sine remissione pene potest homo salvus fieri, sed nequaquam sine remissione culpe.

7 Magis prodest ad salutem, si absolutus a culpa omittat redemptionem penarum.

8 Remissio culpe non innititur contritioni peccatoris, nec officio aut potestati sacerdotis,

9 Innititur potius fidei, que est in verbum Christi dicentis: Quodcunque solveris &c.

10 Verum est enim, quod non sacramentum fidei, sed fides sacramenti (id est, non quia fit,
sed quia creditur) iustificat.

11 Non voluit Christus, in manu vel arbitrio hominis consistere salutem hominum,

12 Sed sicut scriptum est: portans omnia verbo virtutis sue, et: fide purificans corda eorum.

13 Usque ad infidelitatem errant, qui remissionem culpe incertam asserunt propter
incertitudinem contritionis.

14 Quantumlibet incertus sit tam sacerdos quam peccator de contritione, rata est absolutio, si
credit sese absolutum.

15 Certum est ergo, remissa esse peccata si credis remissa, quia certa est Christi salvatoris
promissio.

16 Absolutus per elavem potius debet mori et omnem creaturam negare quam de sua
absolutione dubitare.

17 Dubitans, absolutionem suam deo gratam esse, dubitat simul, Christum fuisse veracem
dicendo: Quodcunque &c.

18 Super contritionem edificantes remissionem super arenam, id est super opus hominis,
fidem dei edificant.

19 Iniuria est sacramenti et desperationis machina, non credere absolutionem, donec certa sit
contritio.

20 Immo sic velle fiduciam conscientie edificare super contritionem est deum mendacem, se
veracem constituere.

21 Tales non de misericordia et verbo Christi, sed de suis operibus et viribus perditissime
presumunt.

22 Immo perversissime volunt verbum et fidem firmare ipsi, et non potius firmari verbo et
fide.

Luther - Pro veritate inquirenda et timoratis conscientiis consolandis
3 14.03.2025



23
24

25

26
27

28

29

30

31
32

33
34
35
36
37
38
39
40
41
42

43
44

45

46

47

48

49
50

Sacerdotes non sunt authores remissionis, sed ministratores verbi in fidem remissionis.
Potestas Clavium operatur verbo et mandato dei firmum et infallibile opus, nisi sis
dolosus.

Evidentia contritionis signa satis habet sacerdos, si peccatorem sentit petere et credere
absolutionem.

Immo longe magis exquirendum est ab eo, an credat sese absolvi quam an digne doleat.
Cavendum quoque sacerdoti, ne adeo exploret solam contritionem, ut homo credat
propter ipsam sese absolvendum.

[llud Christi potius est inculcandum ei ‘confide, fili, remittuntur tibi peccata tua’, quam
dignitas eius exquirenda.

Consequens est, quod verbum illud Christi ‘quorum remiseritis peccata &c.” non de
penis, sed culpa intelligitur.

Sicut sacerdos docet, baptisat, communicat vere, et tamen hec solius sunt spiritus intus
operantis,

Ita vere peccata remittit et absolvit a culpa, et tamen hoc solius est spiritus intus operantis.
In iis omnibus, dum ministrat verbum Christi, simul fidem exercet, qua intus iustificatur
peccator.

Nihil enim iustificat, nisi sola fides Christi, ad quam necessaria est verbi per sacerdotem
ministratio.

Sine qua fide contritio peccatorum est desperationis operatio et plus deum offendens
quam reconcilians.

Potest sacerdos abuti clave et peccare absolvendo quem non debuit ut pote restrictus,

Sed non ideo absolutio est nulla, nisi fides simul absoluti esset nulla.

Sicut in baptismo et synaxi etiam restricta clavis et prohibita vere baptisat et communicat,
Ita in penitentia quantumlibet prohibita vere absolvit, modo absit dolus absoluti.

Sacerdos etiam levis ac ludens seu scienter contra restrictionem agens vere tamen baptisat
et absolvit.

Finge casum (per impossibile), sit absolvendus non contritus, credens tamen sese absolvi,
hic est vere absolutus.

Nec potest hic obstare ulla reservatio casuum aut restrictio, si tamen fuerit et manserit
ignorata.

Sacramenta nove legis non sic sunt efficatia gratie signa, quod satis sit in percipiendis non
ponere obicem.

Quin, qui sine fide ad quodcungue accedit, ficte ac per hoc in iudicium suum accedit.
Sacramenta veteris legis et nove sic differunt, quod illa erant carnis, ista vero sunt spiritus
iustificationes.

In novis adest, in veteribus defuit verbum promittentis, ideoque et fides recipientis
remissionem.

Sicut venialia peccata non pertinent ad confessionem et absolutionem clavium, ita nec
omnia mortalia.

Si homo teneretur omnia mortalia confiteri et ab eis absolvi, teneretur ad simpliciter
impossibile.

Nullus hominum novit, quoties peccet mortaliter, etiam in bonis operibus propter vanam
gloriam.

Ea tantum debet confiteri, que vel sibi vel aliis certa sunt esse mortalia, id est crimina,

De reliquis desperando seipsum cum fiducia in abyssum misericordie dei fideliter
promittentis proficere.

Summa summarum:
lustus non ex operibus neque ex lege, sed ex fide vivet. Ro. 1.

WA 1, S. 630-633.

Luther - Pro veritate inquirenda et timoratis conscientiis consolandis

4 14.03.2025



