Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
\on Brevard S. Childs

In einem wichtigen Artikel hat David Yeago! einen bemerkenswerten Beitrag dazu geleistet,
die grundlegenden Fragen Klar zu definieren, die bei der Wiedergewinnung eines wahrhaft
theologischen Verstandnisses der Schrift auf dem Spiel stehen. Zudem hat er die biblische
Wissenschaft vor die groRte Herausforderung gestellt: ndmlich das lang gehegte Vorurteil der
Aufklarung abzulegen, deren Ziel es war, das Studium der Bibel von der sogenannten Bevor-
mundung durch die Dogmatik zu befreien.

Yeagos Essay ist mutig und kiihn, da er sich gegen die gesamte wissenschaftliche biblische
Zunft stellt. Damit soll nicht suggeriert werden, dass alle innerhalb dieser Zunft dasselbe tun
oder dass es nur eine einzige kritische Agenda gibt. Offensichtlich ist dies nicht der Fall. Es
gibt durchaus gemeinsame Annahmen, die von den meisten geteilt werden, wahrend sie den-
noch unterschiedliche Spezialisierungen und Programme verfolgen. Uns allen sind die Span-
nungen zwischen den &lteren historisch-kritischen Exegeten und den neueren postmodernen
literarischen Ansdtzen bewusst. Dennoch teilen alle Untergruppen die géngige Karikatur des
Verhaltnisses zwischen Exegese und Theologie, indem sie davon ausgehen, dass erstere ein
unabhéngiges historisches, philologisches und literarisches Unternehmen ist, das den etablier-
ten rationalen Regeln der kritischen Untersuchung folgt, wéhrend letztere eine abhéngige,
weitgehend subjektive Konstruktion spekulativer Natur darstellt. Zudem wird gemeinhin an-
genommen, dass der Interpret seinen oder ihren eigenen ,,Deutungsrahmen‘ auf den Text an-
wendet — ob dieser individuell oder gemeinschaftlich ist, gilt als hermeneutisch irrelevant —,
um eine an sich trage Schrift fur jemanden bedeutungsvoll zu machen. Indem jedoch der Fo-
kus der Exegese auf die imaginative Schopfung des Interpreten verlagert wird, gerat man in
alle Fallen des protestantischen Liberalismus des 19. Jahrhunderts, der den theozentrischen
Fokus der Schrift in eine Anthropologie verwandelte.?

Yeagos entscheidender Beitrag liegt darin, zu Recht darauf zu bestehen, dass die traditionelle
christliche Exegese ihre theologische Reflexion als eine Antwort auf den Zwang oder den
Druck des biblischen Textes selbst verstand. Es handelte sich nicht nur um eine Suche nach
Selbstidentitat oder um die Anpassung einer ibernommenen Autoritat zur Unterstltzung einer
bestimmten theologischen Agenda. Sein Beispiel ist vollkommen Uberzeugend: Der Kampf
der Kirche mit dem Zeugnis von Gott, das in beiden Testamenten zu finden ist, zwang letzt-
lich zur trinitarischen Formulierung der Identitét des einen Gottes, auch wenn keines der Tes-
tamente explizit auf die Trinitat Bezug nahm. Daher ist es ein grundlegendes Missverstandnis
des theologischen Prozesses, der der Antwort der Kirche auf das Zeugnis der Schrift tber die
Identitat Gottes zugrunde liegt, zu behaupten, die christliche Kirche habe einfach ein fremdes
Element griechischer Spekulation in die hebréische Tradition eingefuihrt. Der eine Gott beider
Testamente ist sicherlich monotheistisch, aber keine monolithische Monade; vielmehr ist Gott
eine dynamische Realitét in stdndiger innerer Kommunikation.

Darlber hinaus gibt es noch einen weiteren Aspekt des Drucks der Schrift, der iber Yeagos
Beschreibung hinaus weiter erforscht werden muss. Der Zwang der Schrift wirkt auch kritisch
auf die christliche Dogmatik ein, indem er traditionelle dogmatische Strukturen fragmentiert

! David S. Yeago, ,,The New Testament and Nicene Dogma: A Contribution to the Recovery of Theological Exe-
gesis“, Pro Ecclesia 3 (1994), S. 152-164.

2 Vgl. die zahlreichen Biicher von Walter Brueggemann, die sich mit der zentralen Rolle kreativer menschlicher
Vorstellungskraft fir die biblische Interpretation befassen. Oft wird in diesem Zusammenhang auch der Begriff

LHOpiritualitit hinzugefiigt, doch bleibt unklar, wer oder was mit ,,Geist™ gemeint ist.
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
1 13.03.2025



und erschittert. Besonders in der Kritik der Reformatoren an den Scholastikern zeigt sich, wie
die Schrift nicht nur eine zentripetale, sondern auch eine zentrifugale Kraft austbte, indem sie
alle menschlichen Traditionen radikaler Kritik im Licht des Evangeliums unterzog. Genau an
dieser Stelle spirt man einen entscheidenden Unterschied zwischen Thomas von Aquin und
Martin Luther im Umgang mit der Bibel.

Das Ziel dieses Essays, der Yeagos Herausforderung voll und ganz unterstitzt, ist es daher,
aus der Perspektive eines Bibelwissenschaftlers einige der wesentlichen Hirden zu skizzieren,
die noch zu tGberwinden sind. Zudem sollen einige weitere historische, hermeneutische und
exegetische Uberlegungen angestellt werden, die dazu beitragen kénnten, die enorme Kluft zu
Uberbrucken, die derzeit zwischen ernsthafter theologischer Reflexion und den aktuellen Zie-
len und Praktiken der biblischen Wissenschaften besteht.

DIE FORTBESTEHENDEN HINDERNISSE FUR DIE THEOLOGISCHE EXEGES

Zu Beginn macht Yeago sehr deutlich, dass er eine historisch-kritische Lesart des biblischen
Textes nicht per se als Gegensatz zur theologischen Exegese betrachtet. Vielmehr hangt die
entscheidende Frage davon ab, wie dieses kritische Unternehmen verstanden wird und wie
seine Analyse bei der Interpretation des biblischen Textes genutzt wird. Yeago trifft eine logi-
sche Unterscheidung zwischen Urteilen und Konzepten und illustriert die hermeneutische Be-
deutung dieser Differenzierung. Das Problem dabei ist jedoch, dass diese Unterscheidung, so
berechtigt sie auch sein mag, den meisten Bibelwissenschaftlern fremd und ungewohnt ist.
Mindestens musste sie in eine andere Ausdrucksweise Ubersetzt werden, um tberhaupt eine
ernsthafte Wirkung zu erzielen. Mein eigener Versuch, eine dhnliche hermeneutische Unter-
scheidung in Form der kanonischen Funktion zu formulieren, hat innerhalb der biblischen
Zunft ebenfalls weder breite Verstandlichkeit noch Akzeptanz gefunden. Ich bin mir bewusst,
dass es andere bedeutsame Begriffe gibt, die im theologischen Arsenal der Kirche entwickelt
wurden, um solche entscheidenden Unterscheidungen zu treffen — ein Beispiel ware der Be-
griff skopus, den die griechischen Kirchenvater verwendeten. Doch auch diese Begriffe sind
in der heutigen Exegese weitgehend verloren gegangen, trotz der bewundernswerten Bemd-
hungen von Gelehrten wie T. F. Torrance®. Innerhalb der biblischen Wissenschaft sind sie na-
hezu unbekannt geblieben. Kurz gesagt: Theologen und Kirchenhistoriker missen deutlich
mehr Anstrengungen unternehmen, um die ehrwirdigen exegetischen Werkzeuge der Kirche
einer Generation verstandlich zu machen, die weitgehend im Geist der Aufklarung ausgebildet
wurde.*

Es gibt einen weiteren erntichternden Punkt. Das Feld der Bibelwissenschaften ist in den letz-
ten zweihundert Jahren von zahllosen Versuchen durchzogen, eine ernsthafte theologische
Exegese wiederzugewinnen — doch diese haben nicht zum Erfolg gefuhrt. Damit soll nicht ge-
sagt werden, dass diese Bemiihungen vollig vergeblich waren. Man sollte vielmehr fur jene
kurzen Momente echter Erleuchtung dankbar sein, selbst wenn sie dem Ansturm machtiger
und gelehrter Gegner nicht standhalten konnten. Ein Beispiel ist der beherzte Versuch wéh-
rend der friihen Jahre der Oxford-Bewegung, groRe Teile der Exegese der Kirchenvéter ins
Englische zu bersetzen — in der Hoffnung, dass die Wiedergewinnung der exegetischen Tra-
ditionen der Kirche die zersetzenden Auswirkungen der historisch-kritischen Methode, die so-
wohl von innen als auch von auRen nach England drang, aufhalten kdnnte. Dennoch ist es tief

% Theology in Reconstruction, London, 1965; Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, Edinburgh,
1994,

4 Ein groRer Teil des bemerkenswerten Erfolgs von Hans Freis Buch The Eclipse of Biblical Narrative (New Ha-
ven, 1974) riihrte von seiner Wahl hermeneutischer Kategorien wie Referentialitat und narrativer Funktion her,

die sowohl fur Theologen als auch fiir Bibelwissenschaftler sofort aufschlussreich waren.
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
2 13.03.2025



betriiblich zu sehen, wie weit selbst E. B. Pusey® in seinen biblischen Kommentaren von den
Kirchenvatern entfernt war und wie sehr er den Schlussel zur theologischen Interpretation ver-
loren hatte. Ebenso war W. Vischers programmatische Interpretation des Alten Testaments als
ein ,,Zeugnis fiir Jesus Christus“® nicht nur ein Warnruf fiir die deutsche Kirche, sondern auch
eine Stitze fur zahlreiche bedréngte Pastoren wahrend der Zeit der nationalsozialistischen Be-
drohung — Pastoren, die im Alten Testament weiterhin ein Wort Gottes suchten. Doch letztlich
konnte Vischers Rickgriff auf Luthers christologische Exegese nicht aufrechterhalten werden
und wurde bald selbst von den bekenntnisorientiertesten alttestamentlichen Gelehrten Europas
(von Rad, Vriezen, Zimmerli, Wolff)” verworfen.

Schlief3lich ragt Karl Barths Name im 20. Jahrhundert iber alle anderen heraus, wenn es um
den ehrgeizigsten Versuch geht, die Dogmatik der Kirche auf der Grundlage biblischer Exe-
gese zu errichten. Ein bloRRer Vergleich zwischen Barths anhaltender, detaillierter Exegese in
seiner Kirchlichen Dogmatik mit den Werken von Brunner, Althaus, Niebuhr, Tillich und E-
beling — um nur einige zu nennen — zeigt, dass er eine vollig andere Welt betrat als seine Zeit-
genossen. Dennoch blieb Barths Exegese, trotz ihrer brillanten Einsichten und enormen Im-
pulse, eine ,,Virtuosenleistung® (ein Begriff von Paul McGlasson), die nicht reproduziert wer-
den konnte und die weder in der biblischen Wissenschaft noch in der Kirche bleibende Spuren
hinterliel3. Der schmerzhafte Kontrast zum bleibenden biblischen Beitrag der Reformatoren ist
hier unubersehbar.

EINIGE POSITIVE SCHRITTE NACH VORNE

Trotz der anhaltenden Unféahigkeit der modernen Bibelwissenschaft, sich ernsthaft der theolo-
gischen Exegese zu widmen, ware es irreflihrend zu behaupten, es habe keinerlei bedeutende
Entwicklungen in der akademischen Welt gegeben. Man muss anerkennen, dass es auf mehre-
ren hermeneutischen Ebenen beachtliche Fortschritte gab. Im Gegensatz zu J. P. Gablers irr-
timlichem Versuch von 1787, die historischen von den theologischen Komponenten der Exe-
gese strikt zu trennen, ist heute vielen Gelehrten zunehmend bewusst, dass das Verhéltnis
zwischen Exegese und Theologie weitaus komplexer und subtiler ist als urspringlich ange-
nommen. Wahre Exegese ist ihrem Wesen nach dialektisch. Jeder Leser nahert sich einem
Text bereits mit bestimmten theologischen (ideologischen) Annahmen, doch die Aufgabe gu-
ter Exegese besteht darin, so tief in den Text einzudringen, dass selbst diese Annahmen hin-
terfragt, geprift und durch die Sache selbst (den Gegenstand der Schrift) Gberarbeitet werden.

Daraus folgt, dass Exegese sich nicht darauf beschrankt, lediglich den Wortlaut eines Textes
festzuhalten, sondern vielmehr durch den Text hindurch auf das res (die Sache) vordringt, auf
die er verweist. In diesem Sinne gehdren erklaren und verstehen untrennbar zusammen und
kénnen nicht dauerhaft voneinander getrennt werden. Das Vorhandensein eines dogmatischen
Urteils im exegetischen Prozess ist daher keineswegs problematisch — entscheidend ist viel-
mehr die Qualitat sowohl der exegetischen Analyse als auch der theologischen Reflexion in
Bezug auf den Text und seinen Gegenstand.

Zudem haben jiingste kritische Arbeiten zur Bestimmung des sensus literalis® eines Textes

> Daniel the Prophet, Oxford, 1865; The Minor Prophets, Oxford, 1877.

b Das Christuszeugnis des Alten Testaments, Bd. |, Das Gesetz, Zollikon-Zurich, 1934.

" Vgl. meinen Artikel ,,0ld Testament in Germany 1920—1940. The Search for a New Paradigm*, in Altes Testa-
ment Forschung und Wirkung, Festschrift Henning Graf Reventlow, hrsg. von P. Mommer und W. Thiel, Bern,
1994, S. 233-246.

8 R. Loewe, ,,The Plain Meaning of Scripture in Early Jewish Exegesis*, Papers of the Institute of Jewish Stud-
ies, London I, Jerusalem, 1964, S. 140-185; B. S. Childs, ,,The Sensus Literalis of Scripture: An Ancient and

Modern Problem*, in Beitrage zur Alttestamentlichen Theologie, Festschrift W. Zimmerli, hrsg. von H. Donner
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
3 13.03.2025



klar gezeigt, dass der wortliche Sinn nie auf eine rein sprachliche oder philologische Ubung
beschrankt war. Vielmehr funktionierte er sowohl im judischen als auch im christlichen Kon-
text als eine ,,geregelte Lesart™, bei der ein Gleichgewicht zwischen einer grammatischen Lek-
tire und der Struktur gemeinschaftlicher Praxis bzw. einer ,,Regel des Glaubens® (regula fi-
dei) gefunden wurde.

Schlief3lich hat das jlingste Interesse am Thema des Kanons bestimmte Aspekte der Interpreta-
tion hervorgehoben, die in eine positive Richtung weisen. Es besteht ein breiter Konsens dar-
iiber, dass ein verantwortungsvoller Ausleger das Alte Testament nicht ,,christianisieren* darf,
indem er spétere religidse Anliegen in den biblischen Text hineinliest. Vielmehr muss er der
eigenstandigen Stimme des Alten Testaments in seinem tatséchlichen historischen Kontext
gerecht werden. Eines der wiederkehrenden Argumente gegen W. Vischer war, dass es ,,un-
aufrichtig” sei, eine urspriingliche historische Bedeutung durch eine von auf3en aufgezwun-
gene zu ersetzen. Doch die Verteidigung der Integritit des Alten Testaments ,,geméal seiner
eigenen Stimme* beruht mittlerweile auf einem weit tiefergehenden theologischen Verstind-
nis als auf jenen typischen Aufklarungsreflexen, die frilher vorgebracht wurden. Zeitgendssi-
sche christliche Alttestamentler der Nachkriegszeit sind zunehmend darum bemiiht, das Alte
Testament als die hebraische Schrift der judischen Synagoge anzuerkennen, die erst in einem
sekundéaren Schritt von der christlichen Kirche tibernommen wurde. Mit anderen Worten:
Derselbe biblische Text wird von zwei Glaubensgemeinschaften als mafigebliche Schrift ge-
hort und praktiziert.

Fur Christen bleiben diese judischen Schriften — nun in Form des christlichen Alten Testa-
ments — fur die Kirche maBgeblich, weil sie dauerhaft als Prophetie fungieren. Das Neue Tes-
tament stellt die Erfullung jener Ereignisse dar, die Israel zuvor als Verheiliung offenbart wor-
den waren. Die judischen Schriften in ihrer Uberlieferten Form erfullten diese Rolle innerhalb
der entstehenden christlichen Bibel, ohne dass es eines christlichen Kommentars oder einer
umfangreichen Redaktion bedurfte. Allerdings wurde die Anordnung der Biicher gemaR der
Tradition der Septuaginta (LXX) fiir Christen bald zur Norm, da sie die Kontinuitat zwischen
dem Alten und dem Neuen Testament innerhalb der einen gottlichen Okonomie deutlicher
machte. Zudem fuhrten weitere Schriften des hellenistischen Judentums in einigen Gruppen
der friihen Kirche zu einem erweiterten Kanon. Aufgrund der bleibenden Autoritat des Alten
Testaments als integraler kanonischer Einheit bestand ein zentrales Anliegen der Reformato-
ren darin, zumindest den Versuch zu unternehmen — wenn auch nicht immer erfolgreich —,
den wortlichen Sinn des Alten Testaments ernst zu nehmen und allegorische Deutungen zu
vermeiden. Das Alte Testament war die Stimme Israels und sollte auf einer bestimmten Ebene
historisch und wortlich interpretiert werden, unabhéngig von einer tGbergeordneten theologi-
schen Agenda.

GRUNDLEGENDES PROBLEM

Genau an dieser Stelle beginnen fir viele moderne Bibelwissenschaftler die zentralen Schwie-
rigkeiten einer theologischen Exegese. Die kritische Forschung ist einer historisch ausgerich-
teten Lesart des Alten Testaments verpflichtet, um dessen eigene Stimme in seinem kulturel-
len Kontext wahrzunehmen. Diese Position wird theologisch durch die kanonische Funktion

u. a., Gottingen, 1976, S. 80-93; Kathryn Greene-McCreight, Ad Litteram: Understanding the Plain Sense of
Scripture in the Exegesis of Augustine, Calvin and Barth of Genesis 1-3, Yale University Dissertation, 1994.
Eine sehr unterschiedliche Position vertreten K. E. Tanner in ,,Theology and Plain Sense, in Scriptural Author-
ity and Narrative Interpretation, hrsg. von G. Green, Philadelphia, 1987, S. 59-78, sowie R. Williams in ,,The
Literal Sense of Scripture®, Modern Theology 7, 1991, S. 121-134. In unterschiedlicher Weise bewegen sich
beide in den liberalen hermeneutischen Denkansatz von David Kelsey und sind erneut in dessen Theorie der ge-

meinschaftlichen ,,Deutung® gefangen.
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
4 13.03.2025



des Alten Testaments innerhalb der christlichen Bibel untermauert. Doch wie l&sst sich in die-
sem Zusammenhang mit Yeago argumentieren, dass es im biblischen Text eine inhaltliche
Dynamik gibt, die Interpretationen hervorruft, welche tber eine bloR3e zeitliche Beziehung der
beiden Testamente hinausgehen? Offnet ein solcher Ansatz nicht Tir und Tor fiir eine unkon-
trollierte Allegorie?

Zur Antwort ist zunéchst festzuhalten, dass nicht nur die Kirchenvéter versucht haben, die
Botschaft des Evangeliums mit den judischen Schriften in einer Weise zu verbinden, die Gber
eine rein historische Abfolge hinausgeht. Das Neue Testament selbst beschréankt sich nicht auf
eine bloR zeitliche Beziehung von Prophetie und Erfullung. Vielmehr schlief3t seine Verwen-
dung dieses Musters gleichzeitig eine ontologische Dimension ein. So wird in Johannes 1,1
Jesus Christus als das ewige Wort beschrieben, das von Anfang an bei Gott war. Kolosser
1,15 bezeichnet ihn als ,,das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, den Erstgeborenen aller
Schopfung; denn in ihm wurde alles geschaffen. SchlieBlich erwdhnt Offenbarung 13,8 ,,das
Lamm, das geschlachtet ist von Grundlegung der Welt an.*

Natdrlich I6st diese neutestamentliche Verwendung fir sich genommen nicht das Problem der
theologischen Exegese der gesamten christlichen Bibel. Doch sie stellt einen ernstzunehmen-
den Prézedenzfall fur die theologische Reflexion dar und hinterfragt den weit verbreiteten Re-
flex der Bibelwissenschaft, jede andere Kategorie als die der historischen Abfolge als illegi-
time philosophische Einmischung abzutun.

Im Zentrum des christlichen Glaubens steht ein scheinbares Paradox in Bezug auf seine
Schriften. Einerseits erfordert die kanonische Form der Bibel mit ihren zwei Testamenten die
Anerkennung zweier eigenstandiger Stimmen im wortlichen/planen Sinn der Texte. Anderer-
seits bekennt sich die christliche Kirche dazu, dass ihre Bibel ein einheitliches Zeugnis ist, das
auf einen Herrn, Jesus Christus, verweist — die goéttliche Wirklichkeit, die dem gesamten bibli-
schen Kanon zugrunde liegt. Sind diese beiden Zugange unvereinbar?

DIE NOTWENDIGKEIT EINER MEHRSCHICHTIGEN INTERPRETATION

Zur Losung dieser Spannung pladiere ich fir eine mehrstufige Lekture der Schrift, die ver-
schiedenen Kontexte ernst nimmt. Dies bedeutet jedoch nicht einfach eine Ruckkehr zum tra-
ditionellen vierfachen Schriftsinn des Mittelalters, der einige ernsthafte theologische Prob-
leme mit sich brachte. Zum einen bestand von Anfang an — bereits bei Origenes — die Gefahr,
dass der wortliche Sinn des Textes als peripher oder gar als ,,fleischlich® betrachtet wurde.
Zudem wurden die verschiedenen Bedeutungsebenen oft in einer statischen und willkirlichen
Weise konstruiert, die die Einheit des Textes zersplitterte — wie sich etwa in der Exegese Be-
das zeigt. SchlieRlich wurde die enge Verbindung von Text und Sache haufig stark verwischt,
und der theologische skopus ging in einer Vielzahl unzusammenhéngender Beobachtungen
unter, wie man es oft bei Hieronymus findet.®

Am Ende wurden die protestantischen Reformatoren zunehmend kritisch gegentber der tradi-
tionellen Exegese, da die klare Stimme der Schrift durch ein Durcheinander widersprtichlicher
Stimmen kompromittiert wurde. Dennoch erkannte die mittelalterliche Exegese, trotz ihrer
Maéngel, korrekt die Notwendigkeit, die Schrift auf eine Weise zu interpretieren, die ihrer

° Vgl. die interessante Korrespondenz zwischen Hieronymus und Augustinus zu bestimmten biblischen Passa-
gen. Sie wurde praktisch ediert von J. Schmid: S. S. Eusebii Hieronymi et Aurelii Augustini Epistulae mutuae
(Florilegium Patristicum, XXII), Bonn, 1930. Obwohl Hieronymus weitaus gelehrter war als Augustinus in Be-
zug auf die Bibel, gewinnt man aus der Debatte den Eindruck, dass Augustinus die wesentlichen hermeneuti-

schen und theologischen Fragen weit Klarer erfasste als Hieronymus.
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
5 13.03.2025



Vielfalt und ihrem Reichtum gerecht wird — insbesondere in Bezug auf ihre unterschiedlichen
Kontexte und Funktionen innerhalb der Unterweisung der Kirche tber die Wege Gottes. Die
monumentalen Werke von H. de Lubac'® bleiben bis heute uniibertroffen in ihrer Einsicht, wie
dieser oft gescholtene Ansatz tatsachlich gedacht war.

Ein mehrstufiger Zugang zur Schrift bedeutet daher eine einheitliche Methode der Interpreta-
tion, die sowohl die verschiedenen Dimensionen des biblischen Textes als auch die unter-
schiedlichen Kontexte, in denen er wirksam ist, ernst nimmt. Es gibt kein einziges hermeneu-
tisches Prinzip, das eine feste zeitliche Ordnung in der Exegese vorschreiben oder einen be-
stimmten Zugang zum Text priorisieren konnte. Der Erfolg der Exegese zeigt sich vielmehr
darin, inwieweit sie in der Lage ist, den vollen Sinn des Textes zu erschlieen und dabei
Zeugnis und Inhalt in einer Einheit zu halten, die seiner kanonischen Funktion entspricht.

Aus didaktischen Griinden wirde ich drei exegetische Ansatzpunkte unterscheiden:

1. Um die eigenstandige Stimme des Alten Testaments in vollem Umfang wahrzuneh-
men, ist es essenziell, jede Passage in ihrem historischen, literarischen und kanoni-
schen Kontext zu interpretieren. Wenn man das alttestamentliche Erzéhlgenre als eine
legitime Form des Zeugnisses ernst nimmt, dann bedeutet es eine Verzerrung, in diese
Erz&hlungen rickwirkend die Person Jesu Christi hineinzulesen — wie es Vischer tat —
oder Theophanien als Manifestationen der zweiten Person der Trinitat zu deuten. Auf
der Ebene der Erzahlung lassen sich Verheiung und Erfillung nicht vermischen.
Klassisch ausgedriickt geht es hier um den sensus literalis der Schrift. Doch selbst
wenn man sich ausschliellich auf die hebraische Bibel in ihrer kanonischen Gestalt
beschrankt, bleibt der ernsthafte Ausleger gezwungen, den Wortlaut des Textes mit der
theologischen Wirklichkeit zu verkniipfen, die das historische Israel in seinem Zeugnis
herausgefordert hat.

2. Es gibt einen weiteren Zugang zur christlichen Bibel, der die wortlich-historische Les-
art nicht widerspricht, sondern sie vielmehr erweitert. Diese Lesart ergibt sich aus der
Anerkennung eines zweigeteilten Kanons und zielt darauf ab, strukturelle Ahnlichkei-
ten und Unterschiede zwischen den Zeugnissen beider Testamente, des Alten und des
Neuen, zu analysieren. Dieser Ansatz zu den beiden Testamenten ist weder ein phano-
menologischer, religionsgeschichtlicher Vergleich zweier Schriftensammlungen, noch
lediglich eine deskriptive Exegesegeschichte. Vielmehr handelt es sich um ein exegeti-
sches und theologisches Unternehmen, das eine inhaltliche Beziehung verfolgt. Zum
Beispiel wird in Bezug auf das Gottesverstandnis untersucht, welche Merkmale die
beiden Testamente hinsichtlich der Art, Absicht und Zielsetzung von Gottes Offenba-
rungen gemeinsam haben. Es wird ein Vergleich angestellt, jedoch nicht nur auf kon-
zeptioneller Ebene. Vielmehr handelt es sich um ein theologisches Unternehmen, in
dem weder das eine Zeugnis vom anderen absorbiert wird noch ihre Inhalte miteinan-
der verschmolzen werden. Erneut wird eine theologische Beziehung sowohl auf der
Ebene des textlichen Zeugnisses als auch auf derjenigen der eigenstandigen Thematik
(res) der beiden Sammlungen angestrebt.

3. Schlielilich gibt es einen dritten Zugang zur biblischen Exegese, der sich aus der
christlichen Uberzeugung ergibt, dass die Bibel der Kirche eine theologische Einheit
darstellt, obwohl sie zwei getrennte Teile mit jeweils eigener Stimme umfasst. Die Un-
tersuchung der Natur dieser theologischen Beziehung bildet den Fokus dieses exegeti-
schen Ansatzes. Eine Ebene theologischer Konstruktion wird in einer rigorosen Refle-
xion zusammengefihrt, bei der die volle Wirklichkeit des biblischen Themas, die

10 H. de Lubac, Exégése Médiévale, 4 Bde., Paris, 1959-1962.
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
6 13.03.2025



durch genaues Horen jedes einzelnen Testaments gewonnen wurde, erforscht wird.

Viele moderne Interpreten wirden wohl zustimmen, dass es fir einen christlichen Exegeten
legitim ist, in einer spaten Phase der Exegese in einen homiletischen Modus Uberzugehen, um
sich an ein kirchliches Publikum anzupassen, und aus einer subjektiven, bekenntnishaften Per-
spektive die Zeugnisse der beiden Testamente zu einer Art christlicher biblischer Theologie
zu verbinden. Die Wirkung dieser personlichen Deutung liegt jedoch auBBerhalb aller kriti-
schen Kriterien und kann weder bewiesen noch widerlegt werden. Der Leser oder Horer wird
oft dazu eingeladen, sich auf eine kreative Erkundung einzulassen [127] und eine Welt zu be-
treten, die durch befreiende Imagination neu gestaltet wird. Die Folge dieses interpretativen
Schritts ist, dass das Produkt dieser Aktivitat der menschlichen schopferischen Kraft seines
Autors und seiner Rezipienten zugewiesen wird. Diese Vorstellung von biblischer Interpreta-
tion ist jedoch genau das, was ich nicht meine, wenn ich von einem dritten Zugang zur Exe-
gese spreche. Meiner Meinung nach teilt dieser Ansatz alle Annahmen und fatalen Schwachen
des klassischen protestantischen theologischen Liberalismus und stellt letztlich eine Selbsttau-
schung menschlicher Hybris dar.

Vielmehr schlage ich vor, dass die Konfrontation mit der Thematik der beiden eigenstéandigen
Zeugnisse eine Notwendigkeit schafft, sich dem biblischen Text aus dem vollen Wissen Uber
das Thema zu nahern, das durch das Horen der Stimmen beider Testamente gewonnen wurde.
Der Exeget bewegt sich nun in eine Richtung, die von der Wirklichkeit selbst zuriick zum
textlichen Zeugnis fuhrt. Der zentrale Punkt ist, dass der biblische Text selbst einen theologi-
schen Druck auf den Leser ausibt, der verlangt, dass die Wirklichkeit, die den beiden Zeug-
nissen zugrunde liegt, nicht getrennt und fragmentiert bleibt, sondern vielmehr Kkritisch wieder
vereint wird.

Ein besonders offensichtliches Beispiel fur diesen Druck seitens des biblischen Textes findet
sich in der kirchlichen Formulierung einer trinitarischen Gotteslehre als Antwort auf das bibli-
sche Zeugnis, wie Yeago gezeigt hat. Ebenso bedeutet es, vom Zeugnis des Alten Testaments
uber Jesus Christus (Christuszeugnis) zu sprechen, dass man tber das bloRe Horen der hebrai-
schen Propheten hinausgeht, die von einer kommenden koniglichen Gestalt zeugen. Vielmehr
nehmen die Texte beider Testamente, im Licht von Leben, Tod und Auferstehung Jesu Christi
in der Geschichte Israels, in ihrem fragmentarischen Zeugnis von Gottes geheimnisvollem
Plan einer neuen Schopfung neues Leben an. Wenn also der Exeget von der Wirklichkeit des
in Handlung manifesten Gottes zurlick zur Schrift geht, um weitere Erhellung Uber die gottli-
che Okonomie zu gewinnen, ist er oder sie gezwungen, auf ein neues Lied zu horen, das aus
denselben alten, heiligen Texten hervorgeht. Infolgedessen kénnen trotz Generationen der
wissenschaftlichen Ablehnung nur wenige Christen Jesaja 53 lesen, ohne die erstaunliche
morphologische Ubereinstimmung mit dem Leiden Jesu Christi zu spiiren.

Wie kann man behaupten, Jesaja als Stimme Israels in den hebréischen Schriften zu lesen und
zugleich von seinem Zeugnis fur Jesus Christus zu sprechen? Es ist nicht nur méglich, son-
dern geradezu verpflichtend flr jede ernsthafte christliche theologische Reflexion. Weil die
Schrift in verschiedenen Kontexten unterschiedliche Funktionen erfullt, ist eine mehrstufige
Lesart erforderlich, um tUberhaupt zu beginnen, das gesamte Spektrum der Rolle der Schrift
als absichtliches Medium fortwahrender gottlicher Offenbarung zu erfassen.

Im ersten Schritt versucht man, die historische Stimme Israels in ihrem wortlichen/einfachen
Sinn zu horen. Die Stimmen der Propheten zeugen von einer wachsenden Hoffnung auf zu-
kinftige Erldsung mitten in politischer Katastrophe. Diese Zeugnisse sind oft fragmentarisch,
manchmal widerspriichlich und immer von Dunkelheit umhiillt. Dennoch ist eine wortliche

und historische Interpretation des Alten Testaments exegetisch entscheidend, insbesondere um

Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
7 13.03.2025



zu offenbaren, wie fragmentarisch, geheimnisvoll und obskur die Natur von Gottes messiani-
scher Verheillung an Israel war, die selbst nach dem Exil weiterhin in eine Vielzahl von Rich-
tungen expandierte.

Im zweiten Schritt nutzt man die Schrift als eine autoritative Sammlung heiliger Schriften, die
eine einzigartige Gestalt angenommen hat und innerhalb der christlichen Glaubensgemein-
schaft eine besondere Rolle als fortwédhrendes Medium gottlicher Offenbarung spielt. In dieser
Funktion entfaltet der Schrifttext, wenn er durch den Geist mit der vollen ontischen Realitét
Gottes durchdrungen wird, eine neue Stimme und ruft bei seinen Lesern eine Reaktion des
Lobes und Staunens hervor. Diese Stimme, die ihre urspriinglichen historischen Urspriinge
Ubersteigt, bringt in immer neuen Formen des dankbaren Antwortens die Hymnen, die Litur-
gie und die Kunst der Kirche hervor. Dies ist das Genre des Lobes und der Danksagung.

Dieselben Worte der Schrift erfilllen nun eine andere Funktion, indem sie die Kirche zu einem
gehorsamen und freudigen Leben anleiten. Diese Tiefe der Bedeutung und Erfahrung in die
Vergangenheit zurlickzuprojezieren, als misse diese Interpretation mit dem urspringlichen
Wortsinn identisch sein, ist nicht nur eine grundlegende Verwechslung der Gattung, sondern
entzieht zudem dem kanonischen Zeugnis der beiden eigenstandigen Teile der christlichen Bi-
bel falschlicherweise seine historische Verankerung. Vom Christuszeugnis in dem hier vorge-
schlagenen Sinn zu sprechen bedeutet vielmehr, eine textorientierte Rezeption der Schrift
durch eine christliche Glaubensgemeinschaft zu beschreiben, die den biblischen Texten er-
laubt, aus der Kraft einer gottlichen Wirklichkeit heraus zu erklingen, die durch die Begeg-
nung mit der gesamten christlichen Bibel gewonnen wurde. Dieser Ansatz unterscheidet sich
grundlegend von Vischers, da sein Genre das Bekenntnis und nicht die Apologetik ist, seine
Funktion der Gottesdienst und nicht die Disputation, sein Inhalt die Eschatologie und nicht
eine zeitgebundene Geschichte, und seine Wahrheit sich selbst bezeugend und nicht analyti-
sche Demonstration ist.

Zusammenfassend lasst sich sagen: Falls diese Beschreibung des Wesens wahrhaft theologi-
scher Exegese in irgendeiner Weise Uberzeugt, ist die Schlussfolgerung unausweichlich. Un-
ser modernes kritisches Verstandnis der exegetischen Aufgabe, sei es auf der linken oder
rechten Seite des gegenwartigen theologischen Spektrums, bedarf einer grundlegenden Uber-
arbeitung. Blof3 geringfligige Anpassungen vorzuschlagen ist véllig unzureichend, um den
wahren Zielen der Interpretation gerecht zu werden, und wird lediglich zu einer Wiederholung
vergangener Fehlschlage fihren. Mindestens aber impliziert dies, dass biblische Interpretation
nicht weiterhin isoliert betrieben werden kann, abgeschnitten von der essenziellen Hilfe der
Kirchengeschichte, der Patristik und der Dogmatik. Stattdessen muss sie danach streben, sich
innerhalb des gréRtmdglichen Rahmens einer rigorosen theologischen Ausbildung im Dienst
der Kirche und der Welt zu verankern.

IMPLIKATIONEN FUR DEN JUDISCH-CHRISTLICHEN DIALOG

Ein letzter wichtiger Punkt ist, dass das Christentum keinen legitimen theologischen Anspruch
darauf erheben kann, dem Judentum Uberlegen zu sein, oder dass das Neue Testament von ho-
herer moralischer Qualitét sei als das Alte Testament. Menschliche Blindheit und Siinde um-
hillen das eine ebenso sehr wie das andere. Vielmehr besteht die hier vertretene Behauptung
darin, dass die in Jesus Christus offenbarte gottliche Wirklichkeit sowohl tiber dem Christen-
tum als auch Gber dem Judentum als Richter steht. Diese Aussage bedeutet, dass das Juden-
tum durch Gottes Barmherzigkeit gottliche Wahrheit in der Tora erfasst hat — selbst wenn es
darin nicht die wahre Manifestation Gottes in Jesus Christus erkennt. Umgekehrt verfehlt das
Christentum, das fir sich beansprucht, die gottliche Wahrheit im Namen Christi zu besitzen,

immer wieder die eigentliche Wirklichkeit, die es zu benennen glaubt. Kurz gesagt: Zwei

Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
8 13.03.2025



Jahrtausende Geschichte haben gezeigt, dass Juden oft von der goéttlichen Wirklichkeit ergrif-
fen wurden, die in ihren Schriften bezeugt wird, ohne jedoch deren wahren Namen zu erken-
nen, wéhrend Christen den Namen angerufen, aber hdufig die eigentliche Realitét nicht ver-
standen haben.

Die eigentliche Aufgabe des theologischen Dialogs zwischen Juden und Christen liegt nicht
darin, die religiosen Grenzen eines kleinsten gemeinsamen Nenners innerhalb einer sékularen
Gesellschaft auszuloten, noch in der Zusammenarbeit bei gemeinsamen ethischen Anliegen —
S0 gut Letzteres auch sein mag. Fur ernsthafte Juden und Christen bleiben solche Unterneh-
mungen letztlich theologisch uninteressant und beriihren nicht das Herzstiick beider Gemein-
schaften. Vielmehr muss ein wahrhaftiger Dialog sich mit den Elementen der Einzigartigkeit
beider Gruppen befassen und sich auf ihren hochsten gemeinsamen Nenner konzentrieren. Ein
maoglicher Ausgangspunkt konnte sein, dass Juden und Christen sich darauf einigen, ihren
Glauben an den einen ewigen Gott Israels zu bekennen, der auch das Heil fiir die Heiden will.
Jede Gemeinschaft wird ihre eigene Formulierung als Antwort auf den biblischen Anspruch
finden, Israels Besonderheit mit der universalen Herrschaft Gottes in Einklang zu bringen. Fiir
die christliche Kirche liegt das anhaltende Paradox ihres Glaubens darin, dass sie in der Be-
gegnung mit den judischen Schriften derselben gottlichen Gegenwart begegnet, die sie im
Antlitz Jesu Christi zu finden bekennt.

Quelle: Pro Ecclesia 6, Nr. 1 (1997), S. 16-26.

Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese
9 13.03.2025



