
Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 1 13.03.2025 

Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese 

Von Brevard S. Childs 

In einem wichtigen Artikel hat David Yeago1 einen bemerkenswerten Beitrag dazu geleistet, 

die grundlegenden Fragen klar zu definieren, die bei der Wiedergewinnung eines wahrhaft 

theologischen Verständnisses der Schrift auf dem Spiel stehen. Zudem hat er die biblische 

Wissenschaft vor die größte Herausforderung gestellt: nämlich das lang gehegte Vorurteil der 

Aufklärung abzulegen, deren Ziel es war, das Studium der Bibel von der sogenannten Bevor-

mundung durch die Dogmatik zu befreien. 

Yeagos Essay ist mutig und kühn, da er sich gegen die gesamte wissenschaftliche biblische 

Zunft stellt. Damit soll nicht suggeriert werden, dass alle innerhalb dieser Zunft dasselbe tun 

oder dass es nur eine einzige kritische Agenda gibt. Offensichtlich ist dies nicht der Fall. Es 

gibt durchaus gemeinsame Annahmen, die von den meisten geteilt werden, während sie den-

noch unterschiedliche Spezialisierungen und Programme verfolgen. Uns allen sind die Span-

nungen zwischen den älteren historisch-kritischen Exegeten und den neueren postmodernen 

literarischen Ansätzen bewusst. Dennoch teilen alle Untergruppen die gängige Karikatur des 

Verhältnisses zwischen Exegese und Theologie, indem sie davon ausgehen, dass erstere ein 

unabhängiges historisches, philologisches und literarisches Unternehmen ist, das den etablier-

ten rationalen Regeln der kritischen Untersuchung folgt, während letztere eine abhängige, 

weitgehend subjektive Konstruktion spekulativer Natur darstellt. Zudem wird gemeinhin an-

genommen, dass der Interpret seinen oder ihren eigenen „Deutungsrahmen“ auf den Text an-

wendet – ob dieser individuell oder gemeinschaftlich ist, gilt als hermeneutisch irrelevant –, 

um eine an sich träge Schrift für jemanden bedeutungsvoll zu machen. Indem jedoch der Fo-

kus der Exegese auf die imaginative Schöpfung des Interpreten verlagert wird, gerät man in 

alle Fallen des protestantischen Liberalismus des 19. Jahrhunderts, der den theozentrischen 

Fokus der Schrift in eine Anthropologie verwandelte.2 

Yeagos entscheidender Beitrag liegt darin, zu Recht darauf zu bestehen, dass die traditionelle 

christliche Exegese ihre theologische Reflexion als eine Antwort auf den Zwang oder den 

Druck des biblischen Textes selbst verstand. Es handelte sich nicht nur um eine Suche nach 

Selbstidentität oder um die Anpassung einer übernommenen Autorität zur Unterstützung einer 

bestimmten theologischen Agenda. Sein Beispiel ist vollkommen überzeugend: Der Kampf 

der Kirche mit dem Zeugnis von Gott, das in beiden Testamenten zu finden ist, zwang letzt-

lich zur trinitarischen Formulierung der Identität des einen Gottes, auch wenn keines der Tes-

tamente explizit auf die Trinität Bezug nahm. Daher ist es ein grundlegendes Missverständnis 

des theologischen Prozesses, der der Antwort der Kirche auf das Zeugnis der Schrift über die 

Identität Gottes zugrunde liegt, zu behaupten, die christliche Kirche habe einfach ein fremdes 

Element griechischer Spekulation in die hebräische Tradition eingeführt. Der eine Gott beider 

Testamente ist sicherlich monotheistisch, aber keine monolithische Monade; vielmehr ist Gott 

eine dynamische Realität in ständiger innerer Kommunikation. 

Darüber hinaus gibt es noch einen weiteren Aspekt des Drucks der Schrift, der über Yeagos 

Beschreibung hinaus weiter erforscht werden muss. Der Zwang der Schrift wirkt auch kritisch 

auf die christliche Dogmatik ein, indem er traditionelle dogmatische Strukturen fragmentiert 

 
1 David S. Yeago, „The New Testament and Nicene Dogma: A Contribution to the Recovery of Theological Exe-

gesis“, Pro Ecclesia 3 (1994), S. 152–164. 
2 Vgl. die zahlreichen Bücher von Walter Brueggemann, die sich mit der zentralen Rolle kreativer menschlicher 

Vorstellungskraft für die biblische Interpretation befassen. Oft wird in diesem Zusammenhang auch der Begriff 

„Spiritualität“ hinzugefügt, doch bleibt unklar, wer oder was mit „Geist“ gemeint ist. 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 2 13.03.2025 

und erschüttert. Besonders in der Kritik der Reformatoren an den Scholastikern zeigt sich, wie 

die Schrift nicht nur eine zentripetale, sondern auch eine zentrifugale Kraft ausübte, indem sie 

alle menschlichen Traditionen radikaler Kritik im Licht des Evangeliums unterzog. Genau an 

dieser Stelle spürt man einen entscheidenden Unterschied zwischen Thomas von Aquin und 

Martin Luther im Umgang mit der Bibel. 

Das Ziel dieses Essays, der Yeagos Herausforderung voll und ganz unterstützt, ist es daher, 

aus der Perspektive eines Bibelwissenschaftlers einige der wesentlichen Hürden zu skizzieren, 

die noch zu überwinden sind. Zudem sollen einige weitere historische, hermeneutische und 

exegetische Überlegungen angestellt werden, die dazu beitragen könnten, die enorme Kluft zu 

überbrücken, die derzeit zwischen ernsthafter theologischer Reflexion und den aktuellen Zie-

len und Praktiken der biblischen Wissenschaften besteht. 

DIE FORTBESTEHENDEN HINDERNISSE FÜR DIE THEOLOGISCHE EXEGES 

Zu Beginn macht Yeago sehr deutlich, dass er eine historisch-kritische Lesart des biblischen 

Textes nicht per se als Gegensatz zur theologischen Exegese betrachtet. Vielmehr hängt die 

entscheidende Frage davon ab, wie dieses kritische Unternehmen verstanden wird und wie 

seine Analyse bei der Interpretation des biblischen Textes genutzt wird. Yeago trifft eine logi-

sche Unterscheidung zwischen Urteilen und Konzepten und illustriert die hermeneutische Be-

deutung dieser Differenzierung. Das Problem dabei ist jedoch, dass diese Unterscheidung, so 

berechtigt sie auch sein mag, den meisten Bibelwissenschaftlern fremd und ungewohnt ist. 

Mindestens müsste sie in eine andere Ausdrucksweise übersetzt werden, um überhaupt eine 

ernsthafte Wirkung zu erzielen. Mein eigener Versuch, eine ähnliche hermeneutische Unter-

scheidung in Form der kanonischen Funktion zu formulieren, hat innerhalb der biblischen 

Zunft ebenfalls weder breite Verständlichkeit noch Akzeptanz gefunden. Ich bin mir bewusst, 

dass es andere bedeutsame Begriffe gibt, die im theologischen Arsenal der Kirche entwickelt 

wurden, um solche entscheidenden Unterscheidungen zu treffen – ein Beispiel wäre der Be-

griff skopus, den die griechischen Kirchenväter verwendeten. Doch auch diese Begriffe sind 

in der heutigen Exegese weitgehend verloren gegangen, trotz der bewundernswerten Bemü-

hungen von Gelehrten wie T. F. Torrance3. Innerhalb der biblischen Wissenschaft sind sie na-

hezu unbekannt geblieben. Kurz gesagt: Theologen und Kirchenhistoriker müssen deutlich 

mehr Anstrengungen unternehmen, um die ehrwürdigen exegetischen Werkzeuge der Kirche 

einer Generation verständlich zu machen, die weitgehend im Geist der Aufklärung ausgebildet 

wurde.4 

Es gibt einen weiteren ernüchternden Punkt. Das Feld der Bibelwissenschaften ist in den letz-

ten zweihundert Jahren von zahllosen Versuchen durchzogen, eine ernsthafte theologische 

Exegese wiederzugewinnen – doch diese haben nicht zum Erfolg geführt. Damit soll nicht ge-

sagt werden, dass diese Bemühungen völlig vergeblich waren. Man sollte vielmehr für jene 

kurzen Momente echter Erleuchtung dankbar sein, selbst wenn sie dem Ansturm mächtiger 

und gelehrter Gegner nicht standhalten konnten. Ein Beispiel ist der beherzte Versuch wäh-

rend der frühen Jahre der Oxford-Bewegung, große Teile der Exegese der Kirchenväter ins 

Englische zu übersetzen – in der Hoffnung, dass die Wiedergewinnung der exegetischen Tra-

ditionen der Kirche die zersetzenden Auswirkungen der historisch-kritischen Methode, die so-

wohl von innen als auch von außen nach England drang, aufhalten könnte. Dennoch ist es tief 

 
3 Theology in Reconstruction, London, 1965; Divine Meaning: Studies in Patristic Hermeneutics, Edinburgh, 

1994. 
4 Ein großer Teil des bemerkenswerten Erfolgs von Hans Freis Buch The Eclipse of Biblical Narrative (New Ha-

ven, 1974) rührte von seiner Wahl hermeneutischer Kategorien wie Referentialität und narrativer Funktion her, 

die sowohl für Theologen als auch für Bibelwissenschaftler sofort aufschlussreich waren. 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 3 13.03.2025 

betrüblich zu sehen, wie weit selbst E. B. Pusey5 in seinen biblischen Kommentaren von den 

Kirchenvätern entfernt war und wie sehr er den Schlüssel zur theologischen Interpretation ver-

loren hatte. Ebenso war W. Vischers programmatische Interpretation des Alten Testaments als 

ein „Zeugnis für Jesus Christus“6 nicht nur ein Warnruf für die deutsche Kirche, sondern auch 

eine Stütze für zahlreiche bedrängte Pastoren während der Zeit der nationalsozialistischen Be-

drohung – Pastoren, die im Alten Testament weiterhin ein Wort Gottes suchten. Doch letztlich 

konnte Vischers Rückgriff auf Luthers christologische Exegese nicht aufrechterhalten werden 

und wurde bald selbst von den bekenntnisorientiertesten alttestamentlichen Gelehrten Europas 

(von Rad, Vriezen, Zimmerli, Wolff)7 verworfen. 

Schließlich ragt Karl Barths Name im 20. Jahrhundert über alle anderen heraus, wenn es um 

den ehrgeizigsten Versuch geht, die Dogmatik der Kirche auf der Grundlage biblischer Exe-

gese zu errichten. Ein bloßer Vergleich zwischen Barths anhaltender, detaillierter Exegese in 

seiner Kirchlichen Dogmatik mit den Werken von Brunner, Althaus, Niebuhr, Tillich und E-

beling – um nur einige zu nennen – zeigt, dass er eine völlig andere Welt betrat als seine Zeit-

genossen. Dennoch blieb Barths Exegese, trotz ihrer brillanten Einsichten und enormen Im-

pulse, eine „Virtuosenleistung“ (ein Begriff von Paul McGlasson), die nicht reproduziert wer-

den konnte und die weder in der biblischen Wissenschaft noch in der Kirche bleibende Spuren 

hinterließ. Der schmerzhafte Kontrast zum bleibenden biblischen Beitrag der Reformatoren ist 

hier unübersehbar. 

EINIGE POSITIVE SCHRITTE NACH VORNE 

Trotz der anhaltenden Unfähigkeit der modernen Bibelwissenschaft, sich ernsthaft der theolo-

gischen Exegese zu widmen, wäre es irreführend zu behaupten, es habe keinerlei bedeutende 

Entwicklungen in der akademischen Welt gegeben. Man muss anerkennen, dass es auf mehre-

ren hermeneutischen Ebenen beachtliche Fortschritte gab. Im Gegensatz zu J. P. Gablers irr-

tümlichem Versuch von 1787, die historischen von den theologischen Komponenten der Exe-

gese strikt zu trennen, ist heute vielen Gelehrten zunehmend bewusst, dass das Verhältnis 

zwischen Exegese und Theologie weitaus komplexer und subtiler ist als ursprünglich ange-

nommen. Wahre Exegese ist ihrem Wesen nach dialektisch. Jeder Leser nähert sich einem 

Text bereits mit bestimmten theologischen (ideologischen) Annahmen, doch die Aufgabe gu-

ter Exegese besteht darin, so tief in den Text einzudringen, dass selbst diese Annahmen hin-

terfragt, geprüft und durch die Sache selbst (den Gegenstand der Schrift) überarbeitet werden. 

Daraus folgt, dass Exegese sich nicht darauf beschränkt, lediglich den Wortlaut eines Textes 

festzuhalten, sondern vielmehr durch den Text hindurch auf das res (die Sache) vordringt, auf 

die er verweist. In diesem Sinne gehören erklären und verstehen untrennbar zusammen und 

können nicht dauerhaft voneinander getrennt werden. Das Vorhandensein eines dogmatischen 

Urteils im exegetischen Prozess ist daher keineswegs problematisch – entscheidend ist viel-

mehr die Qualität sowohl der exegetischen Analyse als auch der theologischen Reflexion in 

Bezug auf den Text und seinen Gegenstand. 

Zudem haben jüngste kritische Arbeiten zur Bestimmung des sensus literalis8 eines Textes 

 
5 Daniel the Prophet, Oxford, 1865; The Minor Prophets, Oxford, 1877. 
6 Das Christuszeugnis des Alten Testaments, Bd. I, Das Gesetz, Zollikon-Zürich, 1934. 
7 Vgl. meinen Artikel „Old Testament in Germany 1920–1940. The Search for a New Paradigm“, in Altes Testa-

ment Forschung und Wirkung, Festschrift Henning Graf Reventlow, hrsg. von P. Mommer und W. Thiel, Bern, 

1994, S. 233–246. 
8 R. Loewe, „The Plain Meaning of Scripture in Early Jewish Exegesis“, Papers of the Institute of Jewish Stud-

ies, London I, Jerusalem, 1964, S. 140–185; B. S. Childs, „The Sensus Literalis of Scripture: An Ancient and 

Modern Problem“, in Beiträge zur Alttestamentlichen Theologie, Festschrift W. Zimmerli, hrsg. von H. Donner 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 4 13.03.2025 

klar gezeigt, dass der wörtliche Sinn nie auf eine rein sprachliche oder philologische Übung 

beschränkt war. Vielmehr funktionierte er sowohl im jüdischen als auch im christlichen Kon-

text als eine „geregelte Lesart“, bei der ein Gleichgewicht zwischen einer grammatischen Lek-

türe und der Struktur gemeinschaftlicher Praxis bzw. einer „Regel des Glaubens“ (regula fi-

dei) gefunden wurde. 

Schließlich hat das jüngste Interesse am Thema des Kanons bestimmte Aspekte der Interpreta-

tion hervorgehoben, die in eine positive Richtung weisen. Es besteht ein breiter Konsens dar-

über, dass ein verantwortungsvoller Ausleger das Alte Testament nicht „christianisieren“ darf, 

indem er spätere religiöse Anliegen in den biblischen Text hineinliest. Vielmehr muss er der 

eigenständigen Stimme des Alten Testaments in seinem tatsächlichen historischen Kontext 

gerecht werden. Eines der wiederkehrenden Argumente gegen W. Vischer war, dass es „un-

aufrichtig“ sei, eine ursprüngliche historische Bedeutung durch eine von außen aufgezwun-

gene zu ersetzen. Doch die Verteidigung der Integrität des Alten Testaments „gemäß seiner 

eigenen Stimme“ beruht mittlerweile auf einem weit tiefergehenden theologischen Verständ-

nis als auf jenen typischen Aufklärungsreflexen, die früher vorgebracht wurden. Zeitgenössi-

sche christliche Alttestamentler der Nachkriegszeit sind zunehmend darum bemüht, das Alte 

Testament als die hebräische Schrift der jüdischen Synagoge anzuerkennen, die erst in einem 

sekundären Schritt von der christlichen Kirche übernommen wurde. Mit anderen Worten: 

Derselbe biblische Text wird von zwei Glaubensgemeinschaften als maßgebliche Schrift ge-

hört und praktiziert. 

Für Christen bleiben diese jüdischen Schriften – nun in Form des christlichen Alten Testa-

ments – für die Kirche maßgeblich, weil sie dauerhaft als Prophetie fungieren. Das Neue Tes-

tament stellt die Erfüllung jener Ereignisse dar, die Israel zuvor als Verheißung offenbart wor-

den waren. Die jüdischen Schriften in ihrer überlieferten Form erfüllten diese Rolle innerhalb 

der entstehenden christlichen Bibel, ohne dass es eines christlichen Kommentars oder einer 

umfangreichen Redaktion bedurfte. Allerdings wurde die Anordnung der Bücher gemäß der 

Tradition der Septuaginta (LXX) für Christen bald zur Norm, da sie die Kontinuität zwischen 

dem Alten und dem Neuen Testament innerhalb der einen göttlichen Ökonomie deutlicher 

machte. Zudem führten weitere Schriften des hellenistischen Judentums in einigen Gruppen 

der frühen Kirche zu einem erweiterten Kanon. Aufgrund der bleibenden Autorität des Alten 

Testaments als integraler kanonischer Einheit bestand ein zentrales Anliegen der Reformato-

ren darin, zumindest den Versuch zu unternehmen – wenn auch nicht immer erfolgreich –, 

den wörtlichen Sinn des Alten Testaments ernst zu nehmen und allegorische Deutungen zu 

vermeiden. Das Alte Testament war die Stimme Israels und sollte auf einer bestimmten Ebene 

historisch und wörtlich interpretiert werden, unabhängig von einer übergeordneten theologi-

schen Agenda. 

GRUNDLEGENDES PROBLEM 

Genau an dieser Stelle beginnen für viele moderne Bibelwissenschaftler die zentralen Schwie-

rigkeiten einer theologischen Exegese. Die kritische Forschung ist einer historisch ausgerich-

teten Lesart des Alten Testaments verpflichtet, um dessen eigene Stimme in seinem kulturel-

len Kontext wahrzunehmen. Diese Position wird theologisch durch die kanonische Funktion 

 
u. a., Göttingen, 1976, S. 80–93; Kathryn Greene-McCreight, Ad Litteram: Understanding the Plain Sense of 

Scripture in the Exegesis of Augustine, Calvin and Barth of Genesis 1-3, Yale University Dissertation, 1994. 

Eine sehr unterschiedliche Position vertreten K. E. Tanner in „Theology and Plain Sense“, in Scriptural Author-

ity and Narrative Interpretation, hrsg. von G. Green, Philadelphia, 1987, S. 59–78, sowie R. Williams in „The 

Literal Sense of Scripture“, Modern Theology 7, 1991, S. 121–134. In unterschiedlicher Weise bewegen sich 

beide in den liberalen hermeneutischen Denkansatz von David Kelsey und sind erneut in dessen Theorie der ge-

meinschaftlichen „Deutung“ gefangen. 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 5 13.03.2025 

des Alten Testaments innerhalb der christlichen Bibel untermauert. Doch wie lässt sich in die-

sem Zusammenhang mit Yeago argumentieren, dass es im biblischen Text eine inhaltliche 

Dynamik gibt, die Interpretationen hervorruft, welche über eine bloße zeitliche Beziehung der 

beiden Testamente hinausgehen? Öffnet ein solcher Ansatz nicht Tür und Tor für eine unkon-

trollierte Allegorie? 

Zur Antwort ist zunächst festzuhalten, dass nicht nur die Kirchenväter versucht haben, die 

Botschaft des Evangeliums mit den jüdischen Schriften in einer Weise zu verbinden, die über 

eine rein historische Abfolge hinausgeht. Das Neue Testament selbst beschränkt sich nicht auf 

eine bloß zeitliche Beziehung von Prophetie und Erfüllung. Vielmehr schließt seine Verwen-

dung dieses Musters gleichzeitig eine ontologische Dimension ein. So wird in Johannes 1,1 

Jesus Christus als das ewige Wort beschrieben, das von Anfang an bei Gott war. Kolosser 

1,15 bezeichnet ihn als „das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, den Erstgeborenen aller 

Schöpfung; denn in ihm wurde alles geschaffen.“ Schließlich erwähnt Offenbarung 13,8 „das 

Lamm, das geschlachtet ist von Grundlegung der Welt an.“ 

Natürlich löst diese neutestamentliche Verwendung für sich genommen nicht das Problem der 

theologischen Exegese der gesamten christlichen Bibel. Doch sie stellt einen ernstzunehmen-

den Präzedenzfall für die theologische Reflexion dar und hinterfragt den weit verbreiteten Re-

flex der Bibelwissenschaft, jede andere Kategorie als die der historischen Abfolge als illegi-

time philosophische Einmischung abzutun. 

Im Zentrum des christlichen Glaubens steht ein scheinbares Paradox in Bezug auf seine 

Schriften. Einerseits erfordert die kanonische Form der Bibel mit ihren zwei Testamenten die 

Anerkennung zweier eigenständiger Stimmen im wörtlichen/plänen Sinn der Texte. Anderer-

seits bekennt sich die christliche Kirche dazu, dass ihre Bibel ein einheitliches Zeugnis ist, das 

auf einen Herrn, Jesus Christus, verweist – die göttliche Wirklichkeit, die dem gesamten bibli-

schen Kanon zugrunde liegt. Sind diese beiden Zugänge unvereinbar? 

DIE NOTWENDIGKEIT EINER MEHRSCHICHTIGEN INTERPRETATION 

Zur Lösung dieser Spannung plädiere ich für eine mehrstufige Lektüre der Schrift, die ver-

schiedenen Kontexte ernst nimmt. Dies bedeutet jedoch nicht einfach eine Rückkehr zum tra-

ditionellen vierfachen Schriftsinn des Mittelalters, der einige ernsthafte theologische Prob-

leme mit sich brachte. Zum einen bestand von Anfang an – bereits bei Origenes – die Gefahr, 

dass der wörtliche Sinn des Textes als peripher oder gar als „fleischlich“ betrachtet wurde. 

Zudem wurden die verschiedenen Bedeutungsebenen oft in einer statischen und willkürlichen 

Weise konstruiert, die die Einheit des Textes zersplitterte – wie sich etwa in der Exegese Be-

das zeigt. Schließlich wurde die enge Verbindung von Text und Sache häufig stark verwischt, 

und der theologische skopus ging in einer Vielzahl unzusammenhängender Beobachtungen 

unter, wie man es oft bei Hieronymus findet.9 

Am Ende wurden die protestantischen Reformatoren zunehmend kritisch gegenüber der tradi-

tionellen Exegese, da die klare Stimme der Schrift durch ein Durcheinander widersprüchlicher 

Stimmen kompromittiert wurde. Dennoch erkannte die mittelalterliche Exegese, trotz ihrer 

Mängel, korrekt die Notwendigkeit, die Schrift auf eine Weise zu interpretieren, die ihrer 

 
9 Vgl. die interessante Korrespondenz zwischen Hieronymus und Augustinus zu bestimmten biblischen Passa-

gen. Sie wurde praktisch ediert von J. Schmid: S. S. Eusebii Hieronymi et Aurelii Augustini Epistulae mutuae 

(Florilegium Patristicum, XXII), Bonn, 1930. Obwohl Hieronymus weitaus gelehrter war als Augustinus in Be-

zug auf die Bibel, gewinnt man aus der Debatte den Eindruck, dass Augustinus die wesentlichen hermeneuti-

schen und theologischen Fragen weit klarer erfasste als Hieronymus. 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 6 13.03.2025 

Vielfalt und ihrem Reichtum gerecht wird – insbesondere in Bezug auf ihre unterschiedlichen 

Kontexte und Funktionen innerhalb der Unterweisung der Kirche über die Wege Gottes. Die 

monumentalen Werke von H. de Lubac10 bleiben bis heute unübertroffen in ihrer Einsicht, wie 

dieser oft gescholtene Ansatz tatsächlich gedacht war. 

Ein mehrstufiger Zugang zur Schrift bedeutet daher eine einheitliche Methode der Interpreta-

tion, die sowohl die verschiedenen Dimensionen des biblischen Textes als auch die unter-

schiedlichen Kontexte, in denen er wirksam ist, ernst nimmt. Es gibt kein einziges hermeneu-

tisches Prinzip, das eine feste zeitliche Ordnung in der Exegese vorschreiben oder einen be-

stimmten Zugang zum Text priorisieren könnte. Der Erfolg der Exegese zeigt sich vielmehr 

darin, inwieweit sie in der Lage ist, den vollen Sinn des Textes zu erschließen und dabei 

Zeugnis und Inhalt in einer Einheit zu halten, die seiner kanonischen Funktion entspricht. 

Aus didaktischen Gründen würde ich drei exegetische Ansatzpunkte unterscheiden: 

1. Um die eigenständige Stimme des Alten Testaments in vollem Umfang wahrzuneh-

men, ist es essenziell, jede Passage in ihrem historischen, literarischen und kanoni-

schen Kontext zu interpretieren. Wenn man das alttestamentliche Erzählgenre als eine 

legitime Form des Zeugnisses ernst nimmt, dann bedeutet es eine Verzerrung, in diese 

Erzählungen rückwirkend die Person Jesu Christi hineinzulesen – wie es Vischer tat – 

oder Theophanien als Manifestationen der zweiten Person der Trinität zu deuten. Auf 

der Ebene der Erzählung lassen sich Verheißung und Erfüllung nicht vermischen. 

Klassisch ausgedrückt geht es hier um den sensus literalis der Schrift. Doch selbst 

wenn man sich ausschließlich auf die hebräische Bibel in ihrer kanonischen Gestalt 

beschränkt, bleibt der ernsthafte Ausleger gezwungen, den Wortlaut des Textes mit der 

theologischen Wirklichkeit zu verknüpfen, die das historische Israel in seinem Zeugnis 

herausgefordert hat. 

2. Es gibt einen weiteren Zugang zur christlichen Bibel, der die wörtlich-historische Les-

art nicht widerspricht, sondern sie vielmehr erweitert. Diese Lesart ergibt sich aus der 

Anerkennung eines zweigeteilten Kanons und zielt darauf ab, strukturelle Ähnlichkei-

ten und Unterschiede zwischen den Zeugnissen beider Testamente, des Alten und des 

Neuen, zu analysieren. Dieser Ansatz zu den beiden Testamenten ist weder ein phäno-

menologischer, religionsgeschichtlicher Vergleich zweier Schriftensammlungen, noch 

lediglich eine deskriptive Exegesegeschichte. Vielmehr handelt es sich um ein exegeti-

sches und theologisches Unternehmen, das eine inhaltliche Beziehung verfolgt. Zum 

Beispiel wird in Bezug auf das Gottesverständnis untersucht, welche Merkmale die 

beiden Testamente hinsichtlich der Art, Absicht und Zielsetzung von Gottes Offenba-

rungen gemeinsam haben. Es wird ein Vergleich angestellt, jedoch nicht nur auf kon-

zeptioneller Ebene. Vielmehr handelt es sich um ein theologisches Unternehmen, in 

dem weder das eine Zeugnis vom anderen absorbiert wird noch ihre Inhalte miteinan-

der verschmolzen werden. Erneut wird eine theologische Beziehung sowohl auf der 

Ebene des textlichen Zeugnisses als auch auf derjenigen der eigenständigen Thematik 

(res) der beiden Sammlungen angestrebt. 

3. Schließlich gibt es einen dritten Zugang zur biblischen Exegese, der sich aus der 

christlichen Überzeugung ergibt, dass die Bibel der Kirche eine theologische Einheit 

darstellt, obwohl sie zwei getrennte Teile mit jeweils eigener Stimme umfasst. Die Un-

tersuchung der Natur dieser theologischen Beziehung bildet den Fokus dieses exegeti-

schen Ansatzes. Eine Ebene theologischer Konstruktion wird in einer rigorosen Refle-

xion zusammengeführt, bei der die volle Wirklichkeit des biblischen Themas, die 

 
10 H. de Lubac, Exégèse Médiévale, 4 Bde., Paris, 1959–1962. 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 7 13.03.2025 

durch genaues Hören jedes einzelnen Testaments gewonnen wurde, erforscht wird. 

Viele moderne Interpreten würden wohl zustimmen, dass es für einen christlichen Exegeten 

legitim ist, in einer späten Phase der Exegese in einen homiletischen Modus überzugehen, um 

sich an ein kirchliches Publikum anzupassen, und aus einer subjektiven, bekenntnishaften Per-

spektive die Zeugnisse der beiden Testamente zu einer Art christlicher biblischer Theologie 

zu verbinden. Die Wirkung dieser persönlichen Deutung liegt jedoch außerhalb aller kriti-

schen Kriterien und kann weder bewiesen noch widerlegt werden. Der Leser oder Hörer wird 

oft dazu eingeladen, sich auf eine kreative Erkundung einzulassen [127] und eine Welt zu be-

treten, die durch befreiende Imagination neu gestaltet wird. Die Folge dieses interpretativen 

Schritts ist, dass das Produkt dieser Aktivität der menschlichen schöpferischen Kraft seines 

Autors und seiner Rezipienten zugewiesen wird. Diese Vorstellung von biblischer Interpreta-

tion ist jedoch genau das, was ich nicht meine, wenn ich von einem dritten Zugang zur Exe-

gese spreche. Meiner Meinung nach teilt dieser Ansatz alle Annahmen und fatalen Schwächen 

des klassischen protestantischen theologischen Liberalismus und stellt letztlich eine Selbsttäu-

schung menschlicher Hybris dar. 

Vielmehr schlage ich vor, dass die Konfrontation mit der Thematik der beiden eigenständigen 

Zeugnisse eine Notwendigkeit schafft, sich dem biblischen Text aus dem vollen Wissen über 

das Thema zu nähern, das durch das Hören der Stimmen beider Testamente gewonnen wurde. 

Der Exeget bewegt sich nun in eine Richtung, die von der Wirklichkeit selbst zurück zum 

textlichen Zeugnis führt. Der zentrale Punkt ist, dass der biblische Text selbst einen theologi-

schen Druck auf den Leser ausübt, der verlangt, dass die Wirklichkeit, die den beiden Zeug-

nissen zugrunde liegt, nicht getrennt und fragmentiert bleibt, sondern vielmehr kritisch wieder 

vereint wird. 

Ein besonders offensichtliches Beispiel für diesen Druck seitens des biblischen Textes findet 

sich in der kirchlichen Formulierung einer trinitarischen Gotteslehre als Antwort auf das bibli-

sche Zeugnis, wie Yeago gezeigt hat. Ebenso bedeutet es, vom Zeugnis des Alten Testaments 

über Jesus Christus (Christuszeugnis) zu sprechen, dass man über das bloße Hören der hebräi-

schen Propheten hinausgeht, die von einer kommenden königlichen Gestalt zeugen. Vielmehr 

nehmen die Texte beider Testamente, im Licht von Leben, Tod und Auferstehung Jesu Christi 

in der Geschichte Israels, in ihrem fragmentarischen Zeugnis von Gottes geheimnisvollem 

Plan einer neuen Schöpfung neues Leben an. Wenn also der Exeget von der Wirklichkeit des 

in Handlung manifesten Gottes zurück zur Schrift geht, um weitere Erhellung über die göttli-

che Ökonomie zu gewinnen, ist er oder sie gezwungen, auf ein neues Lied zu hören, das aus 

denselben alten, heiligen Texten hervorgeht. Infolgedessen können trotz Generationen der 

wissenschaftlichen Ablehnung nur wenige Christen Jesaja 53 lesen, ohne die erstaunliche 

morphologische Übereinstimmung mit dem Leiden Jesu Christi zu spüren. 

Wie kann man behaupten, Jesaja als Stimme Israels in den hebräischen Schriften zu lesen und 

zugleich von seinem Zeugnis für Jesus Christus zu sprechen? Es ist nicht nur möglich, son-

dern geradezu verpflichtend für jede ernsthafte christliche theologische Reflexion. Weil die 

Schrift in verschiedenen Kontexten unterschiedliche Funktionen erfüllt, ist eine mehrstufige 

Lesart erforderlich, um überhaupt zu beginnen, das gesamte Spektrum der Rolle der Schrift 

als absichtliches Medium fortwährender göttlicher Offenbarung zu erfassen. 

Im ersten Schritt versucht man, die historische Stimme Israels in ihrem wörtlichen/einfachen 

Sinn zu hören. Die Stimmen der Propheten zeugen von einer wachsenden Hoffnung auf zu-

künftige Erlösung mitten in politischer Katastrophe. Diese Zeugnisse sind oft fragmentarisch, 

manchmal widersprüchlich und immer von Dunkelheit umhüllt. Dennoch ist eine wörtliche 

und historische Interpretation des Alten Testaments exegetisch entscheidend, insbesondere um 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 8 13.03.2025 

zu offenbaren, wie fragmentarisch, geheimnisvoll und obskur die Natur von Gottes messiani-

scher Verheißung an Israel war, die selbst nach dem Exil weiterhin in eine Vielzahl von Rich-

tungen expandierte. 

Im zweiten Schritt nutzt man die Schrift als eine autoritative Sammlung heiliger Schriften, die 

eine einzigartige Gestalt angenommen hat und innerhalb der christlichen Glaubensgemein-

schaft eine besondere Rolle als fortwährendes Medium göttlicher Offenbarung spielt. In dieser 

Funktion entfaltet der Schrifttext, wenn er durch den Geist mit der vollen ontischen Realität 

Gottes durchdrungen wird, eine neue Stimme und ruft bei seinen Lesern eine Reaktion des 

Lobes und Staunens hervor. Diese Stimme, die ihre ursprünglichen historischen Ursprünge 

übersteigt, bringt in immer neuen Formen des dankbaren Antwortens die Hymnen, die Litur-

gie und die Kunst der Kirche hervor. Dies ist das Genre des Lobes und der Danksagung. 

Dieselben Worte der Schrift erfüllen nun eine andere Funktion, indem sie die Kirche zu einem 

gehorsamen und freudigen Leben anleiten. Diese Tiefe der Bedeutung und Erfahrung in die 

Vergangenheit zurückzuprojezieren, als müsse diese Interpretation mit dem ursprünglichen 

Wortsinn identisch sein, ist nicht nur eine grundlegende Verwechslung der Gattung, sondern 

entzieht zudem dem kanonischen Zeugnis der beiden eigenständigen Teile der christlichen Bi-

bel fälschlicherweise seine historische Verankerung. Vom Christuszeugnis in dem hier vorge-

schlagenen Sinn zu sprechen bedeutet vielmehr, eine textorientierte Rezeption der Schrift 

durch eine christliche Glaubensgemeinschaft zu beschreiben, die den biblischen Texten er-

laubt, aus der Kraft einer göttlichen Wirklichkeit heraus zu erklingen, die durch die Begeg-

nung mit der gesamten christlichen Bibel gewonnen wurde. Dieser Ansatz unterscheidet sich 

grundlegend von Vischers, da sein Genre das Bekenntnis und nicht die Apologetik ist, seine 

Funktion der Gottesdienst und nicht die Disputation, sein Inhalt die Eschatologie und nicht 

eine zeitgebundene Geschichte, und seine Wahrheit sich selbst bezeugend und nicht analyti-

sche Demonstration ist. 

Zusammenfassend lässt sich sagen: Falls diese Beschreibung des Wesens wahrhaft theologi-

scher Exegese in irgendeiner Weise überzeugt, ist die Schlussfolgerung unausweichlich. Un-

ser modernes kritisches Verständnis der exegetischen Aufgabe, sei es auf der linken oder 

rechten Seite des gegenwärtigen theologischen Spektrums, bedarf einer grundlegenden Über-

arbeitung. Bloß geringfügige Anpassungen vorzuschlagen ist völlig unzureichend, um den 

wahren Zielen der Interpretation gerecht zu werden, und wird lediglich zu einer Wiederholung 

vergangener Fehlschläge führen. Mindestens aber impliziert dies, dass biblische Interpretation 

nicht weiterhin isoliert betrieben werden kann, abgeschnitten von der essenziellen Hilfe der 

Kirchengeschichte, der Patristik und der Dogmatik. Stattdessen muss sie danach streben, sich 

innerhalb des größtmöglichen Rahmens einer rigorosen theologischen Ausbildung im Dienst 

der Kirche und der Welt zu verankern. 

IMPLIKATIONEN FÜR DEN JÜDISCH-CHRISTLICHEN DIALOG 

Ein letzter wichtiger Punkt ist, dass das Christentum keinen legitimen theologischen Anspruch 

darauf erheben kann, dem Judentum überlegen zu sein, oder dass das Neue Testament von hö-

herer moralischer Qualität sei als das Alte Testament. Menschliche Blindheit und Sünde um-

hüllen das eine ebenso sehr wie das andere. Vielmehr besteht die hier vertretene Behauptung 

darin, dass die in Jesus Christus offenbarte göttliche Wirklichkeit sowohl über dem Christen-

tum als auch über dem Judentum als Richter steht. Diese Aussage bedeutet, dass das Juden-

tum durch Gottes Barmherzigkeit göttliche Wahrheit in der Tora erfasst hat – selbst wenn es 

darin nicht die wahre Manifestation Gottes in Jesus Christus erkennt. Umgekehrt verfehlt das 

Christentum, das für sich beansprucht, die göttliche Wahrheit im Namen Christi zu besitzen, 

immer wieder die eigentliche Wirklichkeit, die es zu benennen glaubt. Kurz gesagt: Zwei 



Childs - Auf dem Weg zur Wiedergewinnung theologischer Exegese

 9 13.03.2025 

Jahrtausende Geschichte haben gezeigt, dass Juden oft von der göttlichen Wirklichkeit ergrif-

fen wurden, die in ihren Schriften bezeugt wird, ohne jedoch deren wahren Namen zu erken-

nen, während Christen den Namen angerufen, aber häufig die eigentliche Realität nicht ver-

standen haben. 

Die eigentliche Aufgabe des theologischen Dialogs zwischen Juden und Christen liegt nicht 

darin, die religiösen Grenzen eines kleinsten gemeinsamen Nenners innerhalb einer säkularen 

Gesellschaft auszuloten, noch in der Zusammenarbeit bei gemeinsamen ethischen Anliegen – 

so gut Letzteres auch sein mag. Für ernsthafte Juden und Christen bleiben solche Unterneh-

mungen letztlich theologisch uninteressant und berühren nicht das Herzstück beider Gemein-

schaften. Vielmehr muss ein wahrhaftiger Dialog sich mit den Elementen der Einzigartigkeit 

beider Gruppen befassen und sich auf ihren höchsten gemeinsamen Nenner konzentrieren. Ein 

möglicher Ausgangspunkt könnte sein, dass Juden und Christen sich darauf einigen, ihren 

Glauben an den einen ewigen Gott Israels zu bekennen, der auch das Heil für die Heiden will. 

Jede Gemeinschaft wird ihre eigene Formulierung als Antwort auf den biblischen Anspruch 

finden, Israels Besonderheit mit der universalen Herrschaft Gottes in Einklang zu bringen. Für 

die christliche Kirche liegt das anhaltende Paradox ihres Glaubens darin, dass sie in der Be-

gegnung mit den jüdischen Schriften derselben göttlichen Gegenwart begegnet, die sie im 

Antlitz Jesu Christi zu finden bekennt. 

Quelle: Pro Ecclesia 6, Nr. 1 (1997), S. 16–26. 


