
Bloch - Über die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)

 1 22.03.2025 

Über die Musik als praeludium vitae aeternae (Das Prinzip Hoffnung) 

Von Ernst Bloch 

 

Prunk, Elysium in Oper und Oratorium 

Der Klang schwebt, es ist nicht klar, wo er sich befindet. Ebenso ist nicht ganz deutlich, was 

er ausdrückt, mit der gleichen Weise wurden schon gänzlich verschiedene Texte vertont. 

Doch kann ein Klang besser als jede Farbe oder Worte auch jenen Übergang ausdrücken, an 

dem man nicht mehr weiß: ist hier Klage oder Trost. Musik bleibt insgesamt nicht bei der 

Stange, gewiß nicht im Dur, aber auch nicht im Moll. Sie hat ein völlig einsames, aber lang 

hinziehendes, unerlöschendes Licht im ausgesagten Schmerz, und für den Ernst hat sie einen 

Gesang, der noch den schwersten Schritt des Grave als einen zur Hoffnung zurücklegt. Daß es 

überhaupt Musik gibt, als nirgends sonst vorgebildeten Weg oder Ausweg, dieses durch-

scheint, überholt bereits die Stoffe, denen sie sich zuwendet. Freilich suchend schwebender 

Weise zuwendet, so daß die Lösung noch nicht verpflichtend ist; wenige große musikalische 

Aussagen ausgenommen. Der Weg der Musik ist länger als der malerische, selbst poetische; 

so ist sie noch lange nicht so gegenständlich wie andere Künste, obzwar weit intensiver auf 

Gegenstände bezogen, die nicht im Horizont der Empfindung und des Gedankens, sondern 

des Affekts liegen. Das bedeutet aber zugleich, da alle Affekte auf Lösung drängen: Musik ist 

unter allen Künsten am meisten darauf ausgerichtet und, kraft des Trostcharakters ihrer Über-

schwebung, am stärksten dazu imstande, einen Vor-Schein von Mündung zu geben. Freilich 

auch am unbeschwertesten, mindestens in der nicht so strengen Form der Musik, das heißt 

dort, wo Kadenz und Finale ohnehin zum Glanz, zur Schaubarkeit des Glanzes hindrängen: in 

der Oper. An sich, gleich dem Oratorium, ist die Oper nur eine Form, worin das Instrument 

der menschlichen Stimme mitspielen kann und, ohne Verkehrshindernis zu erregen, zur Gel-

tung kommt. Aber darüber hinaus setzt die Oper sichtbare Handlung; ihre singenden Instru-

mente sind übers Orchester gerückt, sind Menschen auf einem Schauplatz. Und dazu noch 

dient die Oper seit dem Barock, worin sie erst breit aufblühte, dem Fest, der Repräsentation, 

dem gehobenen Dasein. Sie geht, noch weit entschiedener als ein symphonisches Finale, auf 

Glück aus, auf Triumph, wenn auch gegebenenfalls auf einen stillen, ausatmenden. Bereits die 

kühlen, antikischen Versuche, mit denen die Oper in Florenz begann, ja mittels derer sie er-

funden wurde, zeigten eine überraschende Lust zum hellen Ausgang und seinem Land, trotz 

des elegischen Stoffes, den sie wählten. Die „Eurydice“ Peris, 1600, endete freundlich, der 

wenig spätere „Orfeo“ Monteverdis stellt zwar die traurige Rückkehr Eurydikes in die Unter-

welt wieder her, aber Apollo versetzt das Paar unter die Sterne. Erst recht braucht die prunk-

volle Barock-Oper das per aspera ad astra in ihrer Musik: nichts füllte die Festdekoration bes-

ser, nichts erlaubte üppigere Zeremonien, nichts evidenteren Prunk des happy-end. Das Or-

chester besaß noch kein Crescendo, doch gerade der ruckweise Wechsel der Tonstärke er-

laubte Terrassenbildung des Klangs, vor allem jähen Kontrast. Zusammen mit dem Indivi-

duum stiegen nun der dramatische Sologesang auf und die Vertikale des Akkords, mit der 

dadurch erst möglichen Kadenzwirkung des Siegs; die Dominant- und Tonikawirkung wurde 

unterstützt durch harmonische Neuerungen wie der neapolitanischen Sext, einem der stärksten 

Ausdrucksmittel der Barockoper, eben im Hinblick auf erscheinenden Triumph. Der Renais-

sanceoper bei ihrem Beginn in Florenz lag zweifellos noch Still-Arkadisches näher, und sie 

hat sich mindestens so an Schäferspiele angeschlossen wie an Antike; die Barockoper aber 

machte daraus Apotheose. Die Barockopern selber sind verschollen, haben, gleich dem Ro-

man, dem Trauerspiel, sogar der Lyrik dieser Zeit, die neuere Schätzung, welche für Barock-

bauten, auch Barockplastik kam, noch nicht erlangt. Diese verschiedene Wertauslese 



Bloch - Über die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)

 2 22.03.2025 

zwischen den einzelnen Kunstarten der gleichen Zeit ist seltsam und ohne Beispiel; doch hat 

beständiges Espressivo, beständiges Maestoso in der Nachreife offenbar Grenzen, es erzwingt 

Fraktionen und Rationen, wonach es aufgenommen werden kann. Auch Meisterwerke wie 

Scarlattis „Theodora“, wie Purcells „Dido und Aeneas“, selbst Händels „Julius Caesar“ sind 

als Gesamtgebilde, in ihrem großen Ton und Hintergrund, noch nicht recht reproduzierbar ge-

worden. Josef Fux, der Autor des berühmten „Gradus ad Parnassum“, hatte 1723 zur Königs-

krönung in Prag eine Festoper komponiert, die von hundert Sängern und einem zweihundert 

Mann starken Orchester aufgeführt wurde: kein Laut von solchen Kolossen, auch solch fleißi-

ger Üppigkeit dringt mehr herüber. Aber die Aufbautechnik der Opernform selber hat den Ba-

rockglanz im Schlechten wie Guten fast nie vergessen; war doch die Oper von der Wiege an 

bereits auf Elysisches, dann auf Prunkvolles gerichtet. Der großartige Stil der Scarlatti-Arie: 

langgezogene Anfangstöne mit großen Intervallen, denen bewegter Satz folgt, - dieser Stil 

wurde zwar in Mozarts „Cosi fan tutte“ (Arie Fiordiligis) verspottet, doch er wirkt bis Weber 

und darüber hinaus. Nicht in der opera buffa, wohl aber in der opera seria hält selbst Mozart 

die große Szene vom Barock her, die theatralische über jedem Alltag, mit Glanz des Schrecks 

und der Apotheose: so den Seesturm im „Idomeneo“, den Brand des Kapitols im „Titus“. 

Beide sind zwar keine adäquaten Mozartopern, und das Elysium dieses Genius liegt statt in 

Apotheosen in der Gartenmusik des „Figaro“, aber auch die „Zauberflöte“ (mit der Regie-An-

weisung zuletzt: „Das ganze Theater verwandelt sich in eine Sonne“) endet in dem Triumph-

ton, Triumphland, dem die Barockoper verschworen war. Der Apollo Monteverdis versetzt 

nach allen Dunkelheiten des Opernschicksals das Paar immer wieder unter die Sterne: die 

Oper ist optimistisch, und die bedeutenden Ausnahmen davon sind keine oder bestätigen nur 

die Regel. Wie sehr erst im neunzehnten Jahrhundert (als die Bourgeoisie sich um Repräsenta-

tionsglanz bemühte und dazu das Opern-Instrument übernahm) haben Spontini und Meyer-

beer, gar Wagner Barockfeste angestellt, Haupt- und Staatsaktionen mit beliehener oder eige-

ner Aurora. Hier drängte sich zugleich die Banalität der großen Szene vor, sofern in ihr zu 

verabredet Victoria geblasen wird, und die gefährliche Mischung zwischen Wagnis und Kon-

vention im siegreichen Opernfinale; eine Gefahr, die übrigens auch in so viel höherem Stil: 

eben im symphonischen Finale auftreten kann. Nichts ist dringender in der Opernkomposi-

tion, als vor dramatischen Höhepunkten, Tiefepunkten. mit einem Einfall zur Stelle zu sein, 

der des großen, gar des seligen Augenblicks würdig ist, aber nichts war im neunzehnten Jahr-

hundert auch mehr von der Routine des Effekts bedroht. Effekt, sagte Wagner, der Meister 

vom tönenden Schweigen, aber wie sehr erst des Kolosses, ist Wirkung ohne Ursache; dies 

Wesen oder Nichtwesen also zog vor allem in die großen Ausbrüche, großen Aktschlüsse und 

Schlußveduten der Oper. Als richtigsten war Effekt noch dort, wo ohnehin Musik der linken 

Hand, Musik als Schaubegleitung zulässig war: im Ballett, vor allem im Außersichsein des 

(mit dem Ballett verbindbaren) Bacchanale. Der hier musizierte Liebesgarten enthielt noch ein 

Erbe an Festlichkeit, worin die Dekoration ein großer Teil der anziehenden und geilen Sache 

selber ist. Die Einschiffung nach Cythera, die feine, zögernde, ist fern, es sei denn, sie klinge, 

rückwärts wie vorwärts vereinsamt, in Offenbachs Einleitungsmusik zur Barcarole, in seinen 

kostbaren Evoes und in seines Orpheus „neuestem Konzert“, aber die Liebesgärten und Zau-

berinseln des Barock erscheinen allerdings, so vergröbert wie magisiert, in den großen Bac-

chanale durchaus, vorzüglich in dem des Pariser „Tannhäuser“. Hier ist ein Meisterstück von 

Lust und von sonst nichts mehr in der Welt, ein Abgrund der Satyriasis, aus Tristanklängen 

herunterdämonisiert, und fern im Abgrund, von dem Ufer, das er nicht hat, tönt der Gesang 

der Nymphen herüber, der Bordellglanz höherer Ordnung, mit Höllenrose. Doch fragwürdiger 

eben als im Bacchanale konnten Strand- und Glanz-Salut dort zur Stelle sein, wo Höhepunkte 

der Opernhandlung, wo vor allem auch Aktschlüsse und die Landschaft des Finale präsent zu 

machen sind. Ein Klischee wurden hier die diversen Schwerterweihen, Prière-Szenen und 

Trumpf-Schlüsse bei Meyerbeer und folglich auch bei Wagner. Ein Klischee in statu nascendi 

wurden Siegmunds Liebesleid und Siegfrieds Schwertgesang, der Einzug der Götter in Wal-

hall und all die anderen transportablen Fortissimi eines angeblich Rechten oder 



Bloch - Über die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)

 3 22.03.2025 

Wunderlandhaften, das nun durchzubrechen scheint und doch nur Rhetorik bleibt, Wirkung 

ohne Ursache, großmäuliger Ton. Verdi, obzwar gleichfalls der Meyerbeerzeit zugehörend, 

hat sich vom Klischee solcher Höhepunkte gerade dadurch freier gehalten, daß er es in den 

geringeren Partien ausgab und sozusagen darauf beschränkte. Dergestalt strahlt, um ein einzi-

ges Beispiel zu geben, der Triumphmarsch in Aida, als so äußerlich gehalten, wie es sich ge-

hört, aber der Augenblick nachher, wo Amneris den Sieger bekränzt, strahlt musikalisch nicht, 

und die Liebesszene zwischen Othello und Desdemona, wenn die Plejaden das Meer berüh-

ren, wenn der Raum klein wird und die Welt tief, unterscheidet sich in diesem ihrem eigenen 

Tiefepunkt charakteristisch vom verabredeten Höhepunkt eines anderen Aktschlusses, zwi-

schen Siegmund und Sieglinde, wenn hochaufglüht Wilsungenblut. Der Wagner des „Tristan“ 

braucht gewiß nicht ins Piano und gänzlich Ungemeine gewiesen zu werden, er ist ein Lehrer 

des Piano und der Aurora zur Nacht ohnegleichen, aber die Konvention des Höhepunkts ist 

vom „Rienzi“ bis zum „Ring des Nibelungen“ und darüber hinaus der Satansengel, der diesen 

schlimmgroßen Genius mit Fäusten schlägt. Der Satansengel ist der Repräsentationsglanz des 

Barock mitten in der Bourgeoisie, in ihrem deutschen Bündnis mit dem abgestandenen, aufge-

frischten, romantisierten Feudalismus; so wurde die angegebene Gefahr des falschen Vor- 

Scheins von Glanzmündung, Mündungsglanz bei Wagner ebenso deutlich, wie gewiß auch 

der echte Vor-Schein in der Opern Wunschlandschaft, kraft Musik und kraft eines Geniewerks 

in Musik, immer wieder vortritt. Und nicht etwa, als wäre das Spektakulum an sich, mit For-

tissimo, das vom Barock her so gewaltig bekannte, am Höhepunkt, gegebenenfalls selbst am 

Tiefepunkt von vornherein unzuständig; das Unzuständige daran bleibt wesentlich nur das 

Klischee, das beim Pompös- Wunderbaren immer so leicht mit Leere verbundene. Daß auch 

das Pompös- Wunderbare, sogar das besonders aufgegipfelte, Wirkung mit Ursache sein kann, 

gewaltig erfüllte Tonika auch in der Oper, sobald nur der verabredete Schwung fehlt: das zeigt 

im letzten Akt der „Meistersinger“ der Chor des „Wachet auf“, diese unerwartet mächtige 

Morgenröte, nachdem doch jede Steigerung des Tags schon gekommen zu sein schien. Und 

auch die feine, die geheimnisvollere Morgenröte wird frei, wo immer ein Höhepunkt, ein Ru-

hepunkt ohne das Klischee, sich als Höhepunkt zu geben, seine Landschaft zeigt: so bereits im 

Paukenklang um die erste Begegnung Sentas und des Holländers; so im Quintett der „Meister-

singer“; so selbst im Violinklang der Karfreitagswiese. Das ist das Legitime an bedeutender 

Oper überhaupt: daß sie aus dem ihr eingeborenen Tonika-Glanz auch aus Trauerspiel, wie 

erst aus Glück, in der Handlung eine Lösung aufgehen lassen kann, die dem gesprochenen 

Wort in diesem Weithinaus-Ozeanischen fehlt. Mit welch großbogigem Jubel endet und endet 

auch nicht die seligmachende Melodie in den letzten Takten der „Götterdämmerung“, das Ge-

genland zum bombastischen Einzug in Walhall, der hier auch musikhaft entsühnt wird. Es 

gibt hohe Zeit in der Oper, tönend dargestelltes Wunschland, dem es wohlansteht, wenn es 

kraft des noch schwebenden Klangs, wie in der gewaltigsten aller Opern: in „Fidelio“, über 

einem namenlosen Meer mit namenloser Freude aufgeht.  

All das setzt freilich einen gespannten Klang voraus, der sich überraschend löst. Das Toben 

legt sich dann so, daß es im eintretenden Gesang der Ruhe mündet. Aber dieses Münden ist 

noch selber von der vorhergehenden Unruhe erfüllt, daher ist der Gesang, der es wiedergibt, 

bezeichnenderweise heiß. Und die Gefahr bleibt hier stets ein reißerischer Eintritt der Tonika 

(im weiteren als dem grundlegenden harmonischen Sinn). Nun aber gibt es noch eine oft klei-

nere, immer kühle melodische Gegend, wo eine Art silbern Gelöstes selber in der Oper aus 

der Handlung hervortritt. Als arkadische Melodie, ohne vorherige Überhitzung, als Vorraum 

zu der Wunschlandschaft, wo man das gehabte Wünschen vergißt. Ein scheinbar bescheidenes 

und sicher sinnfälliges Beispiel hierfür geben die Reigenklänge in Glucks „Orpheus“, vor al-

lem die Elysiumsszene: „Welch reiner Himmel deckt diesen Ort.“ Gluck gab hier mehr als die 

klangvolle Sinnlichkeit der neapolitanischen Schule und auch mehr als den dramatischen Ge-

gensatz zu den Erregungen und Unseligkeiten seines Höllenchors, vielmehr: hier ist überdra-

matisches Lento, zugleich durchsichtig einfach. Elysium tritt hervor, hinter dem besiegten 



Bloch - Über die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)

 4 22.03.2025 

Tod, im Blick des Orpheus auf den reinen Himmel und sein sanfteres Licht, im verklärten Dur 

des Reigens, dann Chors, zu dessen Klängen Orpheus Eurydike empfängt. Das ist das Modell 

seraphischer Ruhe in der Oper, vorzüglich aber im Oratorium (zu dem Glucks „Orpheus“ halb 

gehört); es ist nichts Majestätisches daran, nur Friede, Friede, wie der Koran sagt. Die klassi-

sche Erscheinung dessen, was man Ankunfts-Stil in der Musik nennen kann, mag allerdings 

überhaupt nicht in theatralischen, also Handlungsformen gedeihen, sofern sie auch noch ins 

Oratorium reichen. Es ist vielmehr gänzlich auf tranquillitas animi aufgetragen, und sein Mu-

siker: Palestrina ist der Meister solcher Verklärung. Ihr reiner Regenbogenklang lebt schon in 

den weltlichen Madrigalen aus Palestrinas Jugend, sie triumphiert in der plötzlichen Einfach-

heit seiner Messen, sobald das dogmatische Kernwort klingt. Der Rhythmus wird auf ein Min-

destmaß der Bewegung zurückgebracht, Chromatik ist vermieden, als Ausdruck individuell 

gebrochener und Abstandsgefühle. Melodie und Polyphonie werden völlig aufgehellt, vier-

stimmiger Satz wirkt hier schlechthin behauptend, zeigt herrschende Schlichtheit; Homopho-

nie (oft in reinen Dreiklängen schweigend) unterbricht nicht, sondern krönt einen meisterli-

chen, von den Niederländern her erhaltenen Kontrapunkt. Palestrina sucht einen Nachhall des-

sen, was die heilige Cäcilie hört, von der die Legende sagt, daß sie bereits auf der Erde die 

Engelchöre vernommen hätte. Solche auditio beatifica entspricht dem Thomas- und Dante-

Ideal einer visio beatifica Dei; sie entspricht noch genauer dem Augustin-Ideal der Musik als 

eines praeludium vitae aeternae. Der Palestrina-Stil machte so als einziger praktisch kenntlich, 

was im Musikideal des ganzen Mittelalters Theorie geblieben war, gelehrte, wenn auch 

fromme Theorie des Paradieses. Palestrinas Kunst ist wirklich aufgetragen aufs Wunschbild 

Engelgesang, seine Musik wurde faktisch gehört als Echo himmlischer Klänge. Seit Augustin 

war die Musik als dieses Echo theoretisch gefeiert worden, er selber hatte dem Hymnenge-

sang der Kirche Anteil an seiner eigenen Bekehrung zugeschrieben, er selber hatte die alte 

Sphärenharmonie, diesen astral-mythischen Psalter, zuerst zum Engelgesang umgedeutet, zu 

einem Paradiesklang in nicht mehr planetarischer, sondern menschenähnlicher Gestalt. Dieser 

Engelsgesang wird die Erlösten des Herrn aufnehmen und umgeben, also ist jede irdische Mu-

sik, die ihre Inspiration aus diesem Oben nimmt, für Augustin eine offene Himmelstür, eben 

ein „praeludium vitae aeternae, ut a corporeis ad incorporea transeamus“ (de musica VI, 2). 

Augustin war so die eine Quelle des Elysium-Traums in mittelalterlicher Musikanschauung; 

die andere aber war Dionysios Areopagita, er machte Musik gänzlich bereits zur Engelsprache 

selber, das ist hier: zu hierarchisch gestufter Botschaft. Musik sollte nun erst völlig von den 

Zusammenhängen der himmlischen und menschlichen Harmonie handeln; vom Paradies 

herab senkt sie sich zur musica mundana, der kosmischen Harmonie, dann zur musica hu-

mana, der Harmonie von Leib und Seele, und kehrt zum Paradies zurück. Astralmythisch war 

das alles freilich noch durchaus, eine astronomische Musiktheorie, christlich umgetauft, und 

ihre Einwirkung auf wirkliche Musik war das ganze Mittelalter hindurch gering. Nun, bei Pa-

lestrina drang Intention auf eine musica coelestis in Praxis durch, dergestalt, daß Pius IV. hier 

einen Superlativ wagte, der, ganz im Geist Augustins, nur an einem Musiker, nicht in Malerei 

oder Dichtung, das praeludium vitae aeternae finden wollte und konnte: „Hier gibt ein Johan-

nes in dem irdischen Jerusalem uns eine Empfindung jenes Gesangs, den der Apostel Johan-

nes im himmlischen Jerusalem, prophetisch entzückt, vernahm.“ Die Engelchöre allerdings, 

sie sind eine hypostasierte Mythologie, gleich der Himmelsrose, und musica coelestis, sie ge-

hört einzig in die große menschliche Hoffnungsgeschichte und ihre postulierten Räume, nicht 

in den so sehr als taub erfundenen vorhandenen Himmel. Keine Musik seit Palestrina hat da-

her diese musica coelestis als Besitz wiederzugeben gewagt; gerade als Musik waren alle 

Sanctus und Gloria dazu gehalten, Berufungen oder Beschwörungen zu sein und keine präten-

dierten Spiegelungen, auch nicht im scheuesten Pianissimo. Beethoven hat Seraphisches ge-

wiß als letztes Wort, aber stets als unbegreifliche Entronnenheit oder als Verheißung des Be-

nedictus, der zu der Hoffnung gekommen ist. Es gibt zwar Ankunftsmusik bei Beethoven 

durchaus: die signifikantest-erfüllte klingt dort, wo Leonore Florestan die Ketten abnimmt, im 

Vorgefühl des höchsten Augenblicks; aber die Ankunft und ihr Land breiten sich nirgends zu 



Bloch - Über die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)

 5 22.03.2025 

englischen Sphären aus. „Über Sternen muß er wohnen“: Das Misterioso dieses Chors der 

neunten Symphonie ist von dem empirischen Zweifel eines bloßen Kantischen Gottespostulats 

bewegt und umgeben, es landet nicht in transzendenter, in ausgesungener und aussingbarer 

Vollendetheit. Musik teilt darum in besonders starkem Maß den Untergang der himmlischen 

Seinsgewißheit, jedoch so, daß sie, durch Nicht-Entsagen wie durch die angegebene vieldeu-

tige, jedoch mit Wunschaffekt, Wunschlösung zielende Überschwebung zugleich, durch ihren 

Tendenz-Gegenstand also, den stärksten Vor-Schein eines Gutgewordenen geben konnte. Ei-

nes menschenmöglichen Elysium, für das noch keine Konkretion, aber an dem auch keine 

Mythologie ist. Die utopische Ferne schlägt sich in die Unmittelbarkeit musikhafter Selbst-

Berührung ein, die Nähe dieser Musiklandschaft ist wiederum geladen mit Bedeutungen einer 

extrem humanisierten Fernwelt. Musik hat derart jene paradoxe Perspektive, daß ihre Gegen-

stände immer größer, folglich näher erscheinen, je mehr sie dem Horizont zurücken, auf dem 

die Musik liegt und Hoffnung bildet. Auch die durch Palestrina angezeigte Ruhe ist vor dem 

viel weiterziehenden Wunsch- und Willenswesen Beethoven insuffizient geworden. Sie bleibt 

aber ihrerseits wiederum ein Korrektiv für ein noch so selten mögliches Andante-Finale, des-

sen Ankunft die Musik zugleich still und groß klingen läßt. 

Quelle: Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1967, S. 969-

977. 


