Uber die Musik als praeludium vitae aeternae (Das Prinzip Hoffnung)

Von Ernst Bloch

Prunk, Elysium in Oper und Oratorium

Der Klang schwebt, es ist nicht klar, wo er sich befindet. Ebenso ist nicht ganz deutlich, was
er ausdruckt, mit der gleichen Weise wurden schon géanzlich verschiedene Texte vertont.
Doch kann ein Klang besser als jede Farbe oder Worte auch jenen Ubergang ausdriicken, an
dem man nicht mehr weil3: ist hier Klage oder Trost. Musik bleibt insgesamt nicht bei der
Stange, gewil3 nicht im Dur, aber auch nicht im Moll. Sie hat ein vollig einsames, aber lang
hinziehendes, unerldschendes Licht im ausgesagten Schmerz, und fur den Ernst hat sie einen
Gesang, der noch den schwersten Schritt des Grave als einen zur Hoffnung zuriicklegt. DaR es
Uberhaupt Musik gibt, als nirgends sonst vorgebildeten Weg oder Ausweg, dieses durch-
scheint, uberholt bereits die Stoffe, denen sie sich zuwendet. Freilich suchend schwebender
Weise zuwendet, so dal die Losung noch nicht verpflichtend ist; wenige groRe musikalische
Aussagen ausgenommen. Der Weg der Musik ist langer als der malerische, selbst poetische;
so ist sie noch lange nicht so gegenstandlich wie andere Kiinste, obzwar weit intensiver auf
Gegenstande bezogen, die nicht im Horizont der Empfindung und des Gedankens, sondern
des Affekts liegen. Das bedeutet aber zugleich, da alle Affekte auf Ldsung drangen: Musik ist
unter allen Kiinsten am meisten darauf ausgerichtet und, kraft des Trostcharakters ihrer Uber-
schwebung, am starksten dazu imstande, einen VVor-Schein von Mindung zu geben. Freilich
auch am unbeschwertesten, mindestens in der nicht so strengen Form der Musik, das heil3t
dort, wo Kadenz und Finale ohnehin zum Glanz, zur Schaubarkeit des Glanzes hindréangen: in
der Oper. An sich, gleich dem Oratorium, ist die Oper nur eine Form, worin das Instrument
der menschlichen Stimme mitspielen kann und, ohne Verkehrshindernis zu erregen, zur Gel-
tung kommt. Aber darlber hinaus setzt die Oper sichtbare Handlung; ihre singenden Instru-
mente sind Ubers Orchester gertickt, sind Menschen auf einem Schauplatz. Und dazu noch
dient die Oper seit dem Barock, worin sie erst breit aufbliihte, dem Fest, der Reprasentation,
dem gehobenen Dasein. Sie geht, noch weit entschiedener als ein symphonisches Finale, auf
Gliick aus, auf Triumph, wenn auch gegebenenfalls auf einen stillen, ausatmenden. Bereits die
kihlen, antikischen Versuche, mit denen die Oper in Florenz begann, ja mittels derer sie er-
funden wurde, zeigten eine tberraschende Lust zum hellen Ausgang und seinem Land, trotz
des elegischen Stoffes, den sie wéhlten. Die ,,Eurydice* Peris, 1600, endete freundlich, der
wenig spatere ,,Orfeo* Monteverdis stellt zwar die traurige Ruckkehr Eurydikes in die Unter-
welt wieder her, aber Apollo versetzt das Paar unter die Sterne. Erst recht braucht die prunk-
volle Barock-Oper das per aspera ad astra in ihrer Musik: nichts fiillte die Festdekoration bes-
ser, nichts erlaubte Uppigere Zeremonien, nichts evidenteren Prunk des happy-end. Das Or-
chester besal noch kein Crescendo, doch gerade der ruckweise Wechsel der Tonstarke er-
laubte Terrassenbildung des Klangs, vor allem jahen Kontrast. Zusammen mit dem Indivi-
duum stiegen nun der dramatische Sologesang auf und die Vertikale des Akkords, mit der
dadurch erst moglichen Kadenzwirkung des Siegs; die Dominant- und Tonikawirkung wurde
unterstitzt durch harmonische Neuerungen wie der neapolitanischen Sext, einem der starksten
Ausdrucksmittel der Barockoper, eben im Hinblick auf erscheinenden Triumph. Der Renais-
sanceoper bei ihrem Beginn in Florenz lag zweifellos noch Still-Arkadisches naher, und sie
hat sich mindestens so an Schéferspiele angeschlossen wie an Antike; die Barockoper aber
machte daraus Apotheose. Die Barockopern selber sind verschollen, haben, gleich dem Ro-
man, dem Trauerspiel, sogar der Lyrik dieser Zeit, die neuere Schatzung, welche fir Barock-
bauten, auch Barockplastik kam, noch nicht erlangt. Diese verschiedene Wertauslese

Bloch - Uber die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)
1 22.03.2025



zwischen den einzelnen Kunstarten der gleichen Zeit ist seltsam und ohne Beispiel; doch hat
bestéandiges Espressivo, bestandiges Maestoso in der Nachreife offenbar Grenzen, es erzwingt
Fraktionen und Rationen, wonach es aufgenommen werden kann. Auch Meisterwerke wie
Scarlattis ,, Theodora*, wie Purcells ,,.Dido und Aeneas*, selbst Handels ,,Julius Caesar* sind
als Gesamtgebilde, in ihrem groRen Ton und Hintergrund, noch nicht recht reproduzierbar ge-
worden. Josef Fux, der Autor des berihmten ,,Gradus ad Parnassum®, hatte 1723 zur Konigs-
kronung in Prag eine Festoper komponiert, die von hundert Sangern und einem zweihundert
Mann starken Orchester aufgefiihrt wurde: kein Laut von solchen Kolossen, auch solch fleif3i-
ger Uppigkeit dringt mehr heriiber. Aber die Aufbautechnik der Opernform selber hat den Ba-
rockglanz im Schlechten wie Guten fast nie vergessen; war doch die Oper von der Wiege an
bereits auf Elysisches, dann auf Prunkvolles gerichtet. Der groRartige Stil der Scarlatti-Arie:
langgezogene Anfangstone mit grolRen Intervallen, denen bewegter Satz folgt, - dieser Stil
wurde zwar in Mozarts ,,Cosi fan tutte* (Arie Fiordiligis) verspottet, doch er wirkt bis Weber
und dartber hinaus. Nicht in der opera buffa, wohl aber in der opera seria halt selbst Mozart
die grol3e Szene vom Barock her, die theatralische tber jedem Alltag, mit Glanz des Schrecks
und der Apotheose: so den Seesturm im ,,lJdomeneo*, den Brand des Kapitols im ,, Titus*.
Beide sind zwar keine adaquaten Mozartopern, und das Elysium dieses Genius liegt statt in
Apotheosen in der Gartenmusik des ,,Figaro*, aber auch die ,,Zauberflote* (mit der Regie-An-
weisung zuletzt: ,,Das ganze Theater verwandelt sich in eine Sonne*) endet in dem Triumph-
ton, Triumphland, dem die Barockoper verschworen war. Der Apollo Monteverdis versetzt
nach allen Dunkelheiten des Opernschicksals das Paar immer wieder unter die Sterne: die
Oper ist optimistisch, und die bedeutenden Ausnahmen davon sind keine oder bestétigen nur
die Regel. Wie sehr erst im neunzehnten Jahrhundert (als die Bourgeoisie sich um Représenta-
tionsglanz bemihte und dazu das Opern-Instrument Gbernahm) haben Spontini und Meyer-
beer, gar Wagner Barockfeste angestellt, Haupt- und Staatsaktionen mit beliehener oder eige-
ner Aurora. Hier drangte sich zugleich die Banalitat der grof3en Szene vor, sofern in ihr zu
verabredet Victoria geblasen wird, und die geféhrliche Mischung zwischen Wagnis und Kon-
vention im siegreichen Opernfinale; eine Gefahr, die tbrigens auch in so viel htéherem Stil:
eben im symphonischen Finale auftreten kann. Nichts ist dringender in der Opernkomposi-
tion, als vor dramatischen Hohepunkten, Tiefepunkten. mit einem Einfall zur Stelle zu sein,
der des grof3en, gar des seligen Augenblicks wiirdig ist, aber nichts war im neunzehnten Jahr-
hundert auch mehr von der Routine des Effekts bedroht. Effekt, sagte Wagner, der Meister
vom ténenden Schweigen, aber wie sehr erst des Kolosses, ist Wirkung ohne Ursache; dies
Wesen oder Nichtwesen also zog vor allem in die groen Ausbriiche, grofRen Aktschliisse und
SchluBveduten der Oper. Als richtigsten war Effekt noch dort, wo ohnehin Musik der linken
Hand, Musik als Schaubegleitung zuldssig war: im Ballett, vor allem im AuBersichsein des
(mit dem Ballett verbindbaren) Bacchanale. Der hier musizierte Liebesgarten enthielt noch ein
Erbe an Festlichkeit, worin die Dekoration ein groRer Teil der anziehenden und geilen Sache
selber ist. Die Einschiffung nach Cythera, die feine, z0gernde, ist fern, es sei denn, sie klinge,
rickwarts wie vorwaérts vereinsamt, in Offenbachs Einleitungsmusik zur Barcarole, in seinen
kostbaren Evoes und in seines Orpheus ,,neuestem Konzert“, aber die Liebesgarten und Zau-
berinseln des Barock erscheinen allerdings, so vergrobert wie magisiert, in den groRen Bac-
chanale durchaus, vorziglich in dem des Pariser ,,Tannhduser. Hier ist ein Meisterstiick von
Lust und von sonst nichts mehr in der Welt, ein Abgrund der Satyriasis, aus Tristanklangen
herunterddmonisiert, und fern im Abgrund, von dem Ufer, das er nicht hat, toént der Gesang
der Nymphen heruber, der Bordellglanz héherer Ordnung, mit Hollenrose. Doch fragwirdiger
eben als im Bacchanale konnten Strand- und Glanz-Salut dort zur Stelle sein, wo Hohepunkte
der Opernhandlung, wo vor allem auch Aktschliisse und die Landschaft des Finale présent zu
machen sind. Ein Klischee wurden hier die diversen Schwerterweihen, Priere-Szenen und
Trumpf-Schlusse bei Meyerbeer und folglich auch bei Wagner. Ein Klischee in statu nascendi
wurden Siegmunds Liebesleid und Siegfrieds Schwertgesang, der Einzug der Gotter in Wal-
hall und all die anderen transportablen Fortissimi eines angeblich Rechten oder

Bloch - Uber die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)
2 22.03.2025



Wunderlandhaften, das nun durchzubrechen scheint und doch nur Rhetorik bleibt, Wirkung
ohne Ursache, groBmauliger Ton. Verdi, obzwar gleichfalls der Meyerbeerzeit zugehdrend,
hat sich vom Klischee solcher Hohepunkte gerade dadurch freier gehalten, dal er es in den
geringeren Partien ausgab und sozusagen darauf beschrankte. Dergestalt strahlt, um ein einzi-
ges Beispiel zu geben, der Triumphmarsch in Aida, als so &uRerlich gehalten, wie es sich ge-
hort, aber der Augenblick nachher, wo Amneris den Sieger bekranzt, strahlt musikalisch nicht,
und die Liebesszene zwischen Othello und Desdemona, wenn die Plejaden das Meer beriih-
ren, wenn der Raum klein wird und die Welt tief, unterscheidet sich in diesem ihrem eigenen
Tiefepunkt charakteristisch vom verabredeten Hohepunkt eines anderen Aktschlusses, zwi-
schen Siegmund und Sieglinde, wenn hochaufgliht Wilsungenblut. Der Wagner des ,, Tristan*
braucht gewil3 nicht ins Piano und génzlich Ungemeine gewiesen zu werden, er ist ein Lehrer
des Piano und der Aurora zur Nacht ohnegleichen, aber die Konvention des Hohepunkts ist
vom ,,Rienzi bis zum ,,Ring des Nibelungen* und daruber hinaus der Satansengel, der diesen
schlimmgrof3en Genius mit Fausten schlagt. Der Satansengel ist der Représentationsglanz des
Barock mitten in der Bourgeoisie, in ihrem deutschen Biindnis mit dem abgestandenen, aufge-
frischten, romantisierten Feudalismus; so wurde die angegebene Gefahr des falschen Vor-
Scheins von Glanzmiindung, Mundungsglanz bei Wagner ebenso deutlich, wie gewil3 auch
der echte Vor-Schein in der Opern Wunschlandschaft, kraft Musik und kraft eines Geniewerks
in Musik, immer wieder vortritt. Und nicht etwa, als wére das Spektakulum an sich, mit For-
tissimo, das vom Barock her so gewaltig bekannte, am Hohepunkt, gegebenenfalls selbst am
Tiefepunkt von vornherein unzustandig; das Unzustéandige daran bleibt wesentlich nur das
Klischee, das beim Pompds- Wunderbaren immer so leicht mit Leere verbundene. Dal} auch
das Pompos- Wunderbare, sogar das besonders aufgegipfelte, Wirkung mit Ursache sein kann,
gewaltig erflillte Tonika auch in der Oper, sobald nur der verabredete Schwung fehlt: das zeigt
im letzten Akt der ,,Meistersinger der Chor des ,,Wachet auf, diese unerwartet méchtige
Morgenroéte, nachdem doch jede Steigerung des Tags schon gekommen zu sein schien. Und
auch die feine, die geheimnisvollere Morgenréte wird frei, wo immer ein Hohepunkt, ein Ru-
hepunkt ohne das Klischeeg, sich als Hohepunkt zu geben, seine Landschaft zeigt: so bereits im
Paukenklang um die erste Begegnung Sentas und des Holl&nders; so im Quintett der ,,Meister-
singer*; so selbst im Violinklang der Karfreitagswiese. Das ist das Legitime an bedeutender
Oper Uberhaupt: dal sie aus dem ihr eingeborenen Tonika-Glanz auch aus Trauerspiel, wie
erst aus Gluck, in der Handlung eine Losung aufgehen lassen kann, die dem gesprochenen
Wort in diesem Weithinaus-Ozeanischen fehlt. Mit welch grol3bogigem Jubel endet und endet
auch nicht die seligmachende Melodie in den letzten Takten der ,,Gotterddmmerung®, das Ge-
genland zum bombastischen Einzug in Walhall, der hier auch musikhaft entsiihnt wird. Es
gibt hohe Zeit in der Oper, tonend dargestelltes Wunschland, dem es wohlansteht, wenn es
kraft des noch schwebenden Klangs, wie in der gewaltigsten aller Opern: in ,,Fidelio®, tber
einem namenlosen Meer mit namenloser Freude aufgeht.

All das setzt freilich einen gespannten Klang voraus, der sich Gberraschend 16st. Das Toben
legt sich dann so, daf es im eintretenden Gesang der Ruhe miundet. Aber dieses Miinden ist
noch selber von der vorhergehenden Unruhe erfullt, daher ist der Gesang, der es wiedergibt,
bezeichnenderweise heil. Und die Gefahr bleibt hier stets ein reierischer Eintritt der Tonika
(im weiteren als dem grundlegenden harmonischen Sinn). Nun aber gibt es noch eine oft klei-
nere, immer kithle melodische Gegend, wo eine Art silbern GelGstes selber in der Oper aus
der Handlung hervortritt. Als arkadische Melodie, ohne vorherige Uberhitzung, als Vorraum
zu der Wunschlandschaft, wo man das gehabte Wiinschen vergif3t. Ein scheinbar bescheidenes
und sicher sinnfalliges Beispiel hierfur geben die Reigenklange in Glucks ,,Orpheus®, vor al-
lem die Elysiumsszene: ,,Welch reiner Himmel deckt diesen Ort.* Gluck gab hier mehr als die
klangvolle Sinnlichkeit der neapolitanischen Schule und auch mehr als den dramatischen Ge-
gensatz zu den Erregungen und Unseligkeiten seines Hollenchors, vielmehr: hier ist Gberdra-

matisches Lento, zugleich durchsichtig einfach. Elysium tritt hervor, hinter dem besiegten

Bloch - Uber die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)
3 22.03.2025



Tod, im Blick des Orpheus auf den reinen Himmel und sein sanfteres Licht, im verklarten Dur
des Reigens, dann Chors, zu dessen Klangen Orpheus Eurydike empféangt. Das ist das Modell
seraphischer Ruhe in der Oper, vorzuglich aber im Oratorium (zu dem Glucks ,,Orpheus* halb
gehort); es ist nichts Majestétisches daran, nur Friede, Friede, wie der Koran sagt. Die klassi-
sche Erscheinung dessen, was man Ankunfts-Stil in der Musik nennen kann, mag allerdings
Uberhaupt nicht in theatralischen, also Handlungsformen gedeihen, sofern sie auch noch ins
Oratorium reichen. Es ist vielmehr génzlich auf tranquillitas animi aufgetragen, und sein Mu-
siker: Palestrina ist der Meister solcher Verklarung. Ihr reiner Regenbogenklang lebt schon in
den weltlichen Madrigalen aus Palestrinas Jugend, sie triumphiert in der pl6tzlichen Einfach-
heit seiner Messen, sobald das dogmatische Kernwort klingt. Der Rhythmus wird auf ein Min-
destmaR der Bewegung zurlickgebracht, Chromatik ist vermieden, als Ausdruck individuell
gebrochener und Abstandsgefiihle. Melodie und Polyphonie werden vollig aufgehellt, vier-
stimmiger Satz wirkt hier schlechthin behauptend, zeigt herrschende Schlichtheit; Homopho-
nie (oft in reinen Dreikldngen schweigend) unterbricht nicht, sondern krént einen meisterli-
chen, von den Niederl&dndern her erhaltenen Kontrapunkt. Palestrina sucht einen Nachhall des-
sen, was die heilige Cécilie hort, von der die Legende sagt, dal3 sie bereits auf der Erde die
Engelchdre vernommen hatte. Solche auditio beatifica entspricht dem Thomas- und Dante-
Ideal einer visio beatifica Dei; sie entspricht noch genauer dem Augustin-ldeal der Musik als
eines praeludium vitae aeternae. Der Palestrina-Stil machte so als einziger praktisch kenntlich,
was im Musikideal des ganzen Mittelalters Theorie geblieben war, gelehrte, wenn auch
fromme Theorie des Paradieses. Palestrinas Kunst ist wirklich aufgetragen aufs Wunschbild
Engelgesang, seine Musik wurde faktisch gehort als Echo himmlischer Klange. Seit Augustin
war die Musik als dieses Echo theoretisch gefeiert worden, er selber hatte dem Hymnenge-
sang der Kirche Anteil an seiner eigenen Bekehrung zugeschrieben, er selber hatte die alte
Spharenharmonie, diesen astral-mythischen Psalter, zuerst zum Engelgesang umgedeutet, zu
einem Paradiesklang in nicht mehr planetarischer, sondern menschenahnlicher Gestalt. Dieser
Engelsgesang wird die Erldsten des Herrn aufnehmen und umgeben, also ist jede irdische Mu-
sik, die ihre Inspiration aus diesem Oben nimmt, fiir Augustin eine offene Himmelstdr, eben
ein ,,praeludium vitae aeternae, ut a corporeis ad incorporea transeamus* (de musica VI, 2).
Augustin war so die eine Quelle des Elysium-Traums in mittelalterlicher Musikanschauung;
die andere aber war Dionysios Areopagita, er machte Musik ganzlich bereits zur Engelsprache
selber, das ist hier: zu hierarchisch gestufter Botschaft. Musik sollte nun erst véllig von den
Zusammenhdangen der himmlischen und menschlichen Harmonie handeln; vom Paradies
herab senkt sie sich zur musica mundana, der kosmischen Harmonie, dann zur musica hu-
mana, der Harmonie von Leib und Seele, und kehrt zum Paradies zuriick. Astralmythisch war
das alles freilich noch durchaus, eine astronomische Musiktheorie, christlich umgetauft, und
ihre Einwirkung auf wirkliche Musik war das ganze Mittelalter hindurch gering. Nun, bei Pa-
lestrina drang Intention auf eine musica coelestis in Praxis durch, dergestalt, daf3 Pius IV. hier
einen Superlativ wagte, der, ganz im Geist Augustins, nur an einem Musiker, nicht in Malerei
oder Dichtung, das praeludium vitae aeternae finden wollte und konnte: ,,Hier gibt ein Johan-
nes in dem irdischen Jerusalem uns eine Empfindung jenes Gesangs, den der Apostel Johan-
nes im himmlischen Jerusalem, prophetisch entziickt, vernahm.* Die Engelchdre allerdings,
sie sind eine hypostasierte Mythologie, gleich der Himmelsrose, und musica coelestis, sie ge-
hort einzig in die groRe menschliche Hoffnungsgeschichte und ihre postulierten Raume, nicht
in den so sehr als taub erfundenen vorhandenen Himmel. Keine Musik seit Palestrina hat da-
her diese musica coelestis als Besitz wiederzugeben gewagt; gerade als Musik waren alle
Sanctus und Gloria dazu gehalten, Berufungen oder Beschwdrungen zu sein und keine préten-
dierten Spiegelungen, auch nicht im scheuesten Pianissimo. Beethoven hat Seraphisches ge-
wil3 als letztes Wort, aber stets als unbegreifliche Entronnenheit oder als VVerheiung des Be-
nedictus, der zu der Hoffnung gekommen ist. Es gibt zwar Ankunftsmusik bei Beethoven
durchaus: die signifikantest-erfullte klingt dort, wo Leonore Florestan die Ketten abnimmt, im
Vorgefuhl des héchsten Augenblicks; aber die Ankunft und ihr Land breiten sich nirgends zu

Bloch - Uber die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)
4 22.03.2025



englischen Spharen aus. ,,Uber Sternen muR er wohnen*: Das Misterioso dieses Chors der
neunten Symphonie ist von dem empirischen Zweifel eines bloRen Kantischen Gottespostulats
bewegt und umgeben, es landet nicht in transzendenter, in ausgesungener und aussingbarer
Vollendetheit. Musik teilt darum in besonders starkem Mal} den Untergang der himmlischen
SeinsgewiRheit, jedoch so, dal? sie, durch Nicht-Entsagen wie durch die angegebene vieldeu-
tige, jedoch mit Wunschaffekt, Wunschlsung zielende Uberschwebung zugleich, durch ihren
Tendenz-Gegenstand also, den stérksten VVor-Schein eines Gutgewordenen geben konnte. Ei-
nes menschenmaglichen Elysium, fiir das noch keine Konkretion, aber an dem auch keine
Mythologie ist. Die utopische Ferne schlagt sich in die Unmittelbarkeit musikhafter Selbst-
Berlihrung ein, die Ndhe dieser Musiklandschaft ist wiederum geladen mit Bedeutungen einer
extrem humanisierten Fernwelt. Musik hat derart jene paradoxe Perspektive, dal ihre Gegen-
stdnde immer grolier, folglich néher erscheinen, je mehr sie dem Horizont zurlicken, auf dem
die Musik liegt und Hoffnung bildet. Auch die durch Palestrina angezeigte Ruhe ist vor dem
viel weiterziehenden Wunsch- und Willenswesen Beethoven insuffizient geworden. Sie bleibt
aber ihrerseits wiederum ein Korrektiv fir ein noch so selten mégliches Andante-Finale, des-
sen Ankunft die Musik zugleich still und grof3 klingen 1aRt.

Quelle: Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1967, S. 969-
977.

Bloch - Uber die Musik als praeludium vitae aeternae (Prinzip Hoffnung)
5 22.03.2025



