
Wolf - Die Unmittelbarkeit des Rufs zur Nachfolge 1 03.02.2025 

Die Unmittelbarkeit des Rufs zur Nachfolge 

Von Ernst Wolf 

Die neutestamentliche Forderung des „Nachfolgens“, die als Ausdruck für die Ausschließlich-

keit der Jüngerschaft streng auf Jesus bezogen ist – von einer Nachfolge Gottes ist nicht die 

Rede! – und die durchweg ein Geschehen meint und daher nicht auch durch ein begriffliches 

Nomen ausgedrückt wird, meint als messianische Forderung ein Dreifaches: 1. das Leben in 

der Fremdlingsschaft: die zum Nachfolgen Gerufenen sind aus der Welt herausgerufen: 2. die 

Bereitschaft, „um des Namens willen“ zu leiden; 3. den Dienst in Selbsterniedrigung an der 

Welt und für die Welt als Dienst in Liebe aus Freiheit zur Errettung dieser Welt. In allem ist 

die Nachfolge gebunden an Jesus Christus. 

Daraus ergeben sich für die theologische Ethik im wesentlichen drei Problemkreise, wenn 

man in bezug auf dieses Nachfolgen die „Nachfolge“ als den bezeichnenden Namen für das 

christliche Leben in der Welt verstehen darf: einmal das Problem der ethischen Autorität Jesu 

Christi; sodann das Problem der Ermöglichung der Entscheidung für die Nachfolge samt dem-

jenigen des Vollzugs der Nachfolge; anders gesagt: die Frage nach den Maßstäben und Nor-

men für die Nachfolge; drittens das Problem des „Sinnes“ der Nachfolge. 

Die wesentlichen Erkenntnisse der Reformation scheinen dem zweiten Problemkreis zuzu-

gehören. Dagegen scheint für den ersten und für den dritten gerade die Unmittelbarkeit des 

Rufs zum Nachfolgen gewisse Schwierigkeiten bereitet zu haben. Sie, die Unmittelbarkeit, 

wird im allgemeinen wenig deutlich, auch nicht bei Calvin, weder in seiner Ethik, die er im 

zweiten und dritten Buch der „Institutio“ entwickelt hat (vor allem III, 6-10), noch auch im 

Zusammenhang seiner speziellen Exegese. 

Wenn man zum Beispiel seine Auslegung zu Philipper 2,5ff. aufschlägt, zur Aussage also 

über die Selbsterniedrigung des in der Daseinsweise Gottes Befindlichen, so ist man erstaunt, 

daß Calvin im Grunde nur Dürftiges dazu zu sagen weiß, etwa auf der Linie, daß hier der Grö-

ßere, nämlich Jesus der Christus, und der Kleinere, der Christenmensch, miteinander vergli-

chen werden, und daß etwa die Herrlichkeit Jesu konfrontiert wird mit falscher Anmaßung auf 

unserer Seite; kurz, die Exegese hat hier kaum irgendeinen deutlicheren Bezug auf das Prob-

lem der Nachfolge. Dennoch ist die Ethik Calvins eine Nachfolge-Ethik, und zwar als Regel 

des Lebens in der Wiedergeburt. Das Ziel der Wiedergeburt ist, „daß im Leben der Gläubigen 

Symmetrie und Übereinstimmung zutage treten zwischen der Gerechtigkeit Gottes und ihrem 

(der Gläubigen) Gehorsam, damit sie so die Adoption befestigen, durch Jie sie von Gott zu 

Kindern angenommen sind“. Das Ziel wird zwar erst in der eschatologischen Vollendung er-

reicht sein, aber die Eschatologie darf nicht mißbraucht werden als Entbindung von Forde-

rungen durch die Gegenwart. 

Die Norm des Handelns ist einerseits Gottes allgemein gültiges Gesetz, das bei Calvin nicht 

biblizistisch verengt wird; Gott ist und bleibt selbst der Inhalt des Gesetzes, und seine Ehre ist 

das Ziel des Gehorsams. Noch wichtiger aber als das Gesetz ist die providentielle Situation, 

nämlich der Gedanke der Führung Gottes im Sinne eines Vorangehens Gottes, der Gedanke 

also, daß Gott jeweils in der besonderen, konkreten, geschichtlichen Lage selbst sozusagen 

vorangehe. Dort, wo bei den Lutheranern der Gedanke der Schöpfungsordnung später Platz 

greift, steht bei Calvin diese providentielle Situation. Beides, das Gesetz Gottes und Gottes 

Vorangehen, faßt sich für den Christen zusammen in der „vocatio Dei“, in der Berufung durch 

Gott. Und so kommt Calvin zu dem zentralen Satz, daß die „vocatio Dei“ unser Leben gestal-

te. „Verwirrt wird darum“, heißt es in der Jonas-Auslegung, „der ganze Zustand unseres Le-

bens, wenn nicht Gott vorangeht, uns leitet und gleichsam sein Feldzeichen erhebt.“ So steht 



Wolf - Die Unmittelbarkeit des Rufs zur Nachfolge 2 03.02.2025 

das Christenleben unter der Parole des „sequi deum vocantem“, des dem berufenden Gott 

Nachfolgens. Und diese Parole bewährt die Neugestaltung des ganzen Lebens dessen, der sich 

unter Gottes Forderung gestellt weiß, ist aber nicht identisch mit der Forderung irgendeiner 

Weltumgestaltung. Sondern die Neugestaltung des Lebens ist von Calvin primär verstanden 

als „abnegatio nostri“, als Selbstverleugnung, als das Zurücktreten all unseres persönlichen 

Begehrens und Wünschens hinter dem, was wir Gott und dem Menschen schuldig sind: alle 

Gaben, die wir empfangen haben, sind dankbar und demütig in den Dienst der Menschen zu 

stellen. Es ist wichtig, daß aus dieser Betonung der Selbstverleugnung zugleich auch positiv 

die Verpflichtung nicht nur gegenüber der Ehre Gottes, sondern auch gegenüber dem Dienst 

an den Menschen schlechthin abgeleitet wird. 

Diese im Grunde ganz einfachen Gedanken bestimmen die Ethik Calvins durchweg, und man 

begreift, daß in diesen Gedanken sich dann sehr mannigfache Einzelausführungen einzeichnen 

lassen. Entscheidend ist der Grundtenor: „nos esse Deo consecratos ac dedicatos“; wir gehö-

ren nicht uns an, wir gehören Gott an, das heißt: wir wollen nicht das Unsrige suchen, sondern 

das, was Gottes ist. Calvin hat das in den Satz zusammengefaßt: „Dies ist jene Selbstverleug-

nung (nostri abnegatio), welche Christus von seinen Schülern von der ersten Lehrzeit an mit 

so großer Genauigkeit fordert.“ In diesem Sinn begegnet in der Tat der Nachfolgegedanke bei 

Calvin an einer ganz zentralen Stelle. 

Luther hat vor 1523 – was zu betonen nicht unwichtig ist – in seinem Traktat „De libertate 

christiana“ eine ausgesprochene Nachfolge-Ethik entwickelt, und zwar wesentlich als Sozial-

Ethik. Der Titel dieses Traktats müßte geradezu sachgemäß und dem mittelalterlich-germani-

schen Begriff von „libertas“ entsprechend, auch im Blick auf seine Anwendung bei anderen 

Autoren, übersetzt werden mit: „Von christlicher Sozialethik.“ Luther hat hier die zu seiner 

Zeit übliche mystisch-moralische Predigt der Nachahmung Christi abgelehnt: „non esse satis 

nec Christianum“, sie reiche nicht zu und sie sei auch nicht einmal christlich. Er hat sodann an 

der entscheidenden Stelle die Aussagen in dem Christushymnus Philipper 2,5ff. anders gedeu-

tet als die dogmatische Tradition, die die Rede von der „forma dei“ und der „forma servi“, 

von der Gestalt Gottes und der Gestalt des Knechtes, auf die zwei Naturen Christi bezogen 

hat. Luther bezieht sie ganz unmittelbar und in der Grundsicht exegetisch zutreffend auf die 

Daseinsweise des Herrschenden und des Dienenden und wendet sie von daher nicht nur auf 

Christus, sondern mit der ganzen Strenge auch auf den Christenmenschen an. Er verlangt 

dementsprechend von dem im Glauben gerechtfertigten Christenmenschen die Selbsternied-

rigung in und auf Grund seiner neu geschenkten Freiheit. 

Diese Selbsterniedrigung zum Dienst ist das notwendige Wirksamwerden des Glaubens. Und 

Luther kommt dabei bekanntlich zu den kühnen Konsequenzen: „Dabo itaque me quendam 

Christum“, „So gebe ich mich selbst wie einen gewissen Christus“, also gleichsam wie Chri-

stus, ja, als einen Christus, „meinem Nächsten, so wie Christus sich mir dargegeben hat: so 

werde ich nichts in diesem Leben tun, außer dem, von dem ich sehe, daß es meinem Nächsten 

nützlich, förderlich und heilsam sein wird, zumal ich durch den Glauben an allen Gütern in 

Christus überreich bin.“ 

Was Luther damit umschreibt, ist weit entfernt von der zuletzt doch spielerischen Heiligungs-

übung der „imitatio“-Frömmigkeit. Sein Verständnis der Rechtfertigung dispensiert nicht vom 

Werk, sondern verschärft den Ruf in die Nachfolge. Und da das Leben in der Heiligung das 

Widerfahrnis der Rechtfertigung zur Voraussetzung und das Dasein unter den Nöten dieser 

Welt zur Bedingung hat, vollzieht sich auch das Tun der Nachfolge als Akt der Solidarität mit 

den Nöten der Welt oder, wie es hier formuliert wird, als das Besorgen dessen, was dem 

Nächsten nützlich, förderlich und heilsam ist. Dabei weist das „heilsam“ zugleich über diese 

Welt hinaus. Gerade diese Solidarität mit den Nöten dieser Welt weiß darum, daß diese Welt 



Wolf - Die Unmittelbarkeit des Rufs zur Nachfolge 3 03.02.2025 

gerichtet ist. Dennoch bleibt das Handeln in der Nachfolge ein weltliches Tun, vollzieht sich 

im weltlichen Beruf, der nun freilich, sofern er in der Nachfolge geübt wird, vom Evangelium 

her neues Recht empfängt. Diese seine „Herkunft“ ist hier entscheidend. Auf sie blickt auch 

das von W. Herrmann als Begründung der sittlichen Autonomie – „der Christ, das heißt: der 

wahrhaft für Gott gewonnene Mensch, gibt sich selbst Gesetze“ – in Anspruch genommene 

Zitat aus den Disputationsthesen Luthers für Hieronymus Weller (1535): „habito enim Christo 

facile condemus leges, et omnia recte iudicabimus. – Imo novos Decalogos faciemus, sicut 

Paulus facit per omnes Epistolas, et Petrus, maxime Christus in Evangelio. – Et hi Decalogi 

clariores sunt, quam Mosi decalogus, sicut facies Christi clarior est, quam facies Mosi“. Für 

Luther sind das Aussagen über die Vollmacht des neuen Lebens im Glauben und aus Glauben. 

Sie umschreiben hier, was man als „schöpferische Aufgabe“ der Nachfolge bezeichnet hat. 

Aber es ist nichts darüber gesagt, daß diese neuen Gesetze etwa aus einer naturrechtlichen 

oder an einer Ordnungstheologie orientierten Interpretation des Rufes in die Nachfolge in 

Richtung auf jenen Kompromiß zwischen Gebot und irdischer Erfüllbarkeit zu verstehen sei-

en, der die Unmittelbarkeit des Hörens zur Relativität des Tuns vermittelt. Luther denkt jeden-

falls in dem Traktat „De libertate“ diese Fragen sehr unmittelbar von dem als Evangelium 

gefaßten wirksamen Wort Gottes aus. Vom Evangelium her geschieht das neue Handeln in 

der Nachfolge auf Grund der im Glauben geschenkten Freiheit der Selbstverleugnung. Diese 

Freiheit der Selbstverleugnung ist der Ausdruck für die Spannung, in der der Christenmensch 

sich zur Welt der Selbstbehauptung befindet. Denn solange der Mensch sich selbst und seine 

Wünsche will, gehört er auch der Welt der Selbstbehauptung an. Durch den Glauben ist er 

davon befreit. Aus der Verleugnung seiner selbst hat er die neue Freiheit gewonnen: vom 

Evangelium her im Auftrag Gottes, gleichsam in Verlängerung des Handelns Jesu Christi 

selbst, aber nie von ihm gelöst, neu mit der Welt als der Schöpfung Gottes umzugehen. Nach-

folge ist so der Name für das christliche Leben in der Welt. „In der Welt“, heißt dabei stets, 

„für die Welt als Schöpfung Gottes“ und „gegen die Welt als Macht der Selbstbehauptung.“ 

Von da aus werden nun die Probleme neu gestellt. Gerade auch gegenüber einer christlichen 

Sozialethik, die die Unmittelbarkeit des Rufes zur Nachfolge dadurch abschwächt, daß sie ihn 

durch Beziehung auf „ Urgesetze“ oder auf vorfindliche Ordnungen und Institutionen dieser 

Welt interpretiert. Mit dieser Abschwächung geschieht stets der Versuch einer gewissen 

Rechtfertigung der als auch für den Christen verbindlich erachteten sogenannten Eigengesetz-

lichkeiten des irdischen Daseins. Ist aber zum Beispiel ein Krieg als Manifestation der Macht 

der Selbstbehauptung erkannt, dann wird jeglicher Versuch zu seiner christlichen Rechtferti-

gung vom Ruf zur Nachfolge her grundsätzlich ausgeschlossen. Auch ein Versuch, ihn als 

eine nun doch zu erduldende Notwendigkeit des „noachitischen Äon“ zu begreifen („Kriege 

müssen immer sein“) und rein kasuistisch zu beurteilen. Die Nachfolge, die die ausschließ-

liche normative Geltung des Evangeliums für das Sein und Handeln des Christen in dieser 

Welt gleichsam proklamiert, verhindert solche Zweigleisigkeit einer Interimsethik. 

Allerdings ist solches Denken über die Nachfolge, in der allein die Herrschaft Christi über 

Kirche und Welt sich in der Christenheit verborgen und geheimnisvoll verwirklicht und be-

zeugt, in der Reformationszeit dann doch bald wieder verlassen worden. Der Fortgang des 

Reformationswerkes hat in eigentümlicher Weise den theologischen Ansatz verändert, der zu 

ihm geführt hat. Der Radikalismus der sogenannten Schwärmer ließ bei den Reformatoren in 

verschiedenem Maß neben den Ruf zur Nachfolge aus der neugeschenkten Freiheit die Sorge 

um die Ordnung und die Ordnungen treten. Der neugefaßte Berufsgedanke wurde mit einer 

mehr und mehr sich normativ gestaltenden Lehre von den beiden Reichen verknüpft. Diese 

Entwicklung hatte zur Folge, daß an die Stelle der einheitlichen Verantwortung des Christen 

vor Gott für Kirche und Welt die Frage nach der jeweiligen Kompetenz von Kirche und Welt 

getreten ist. Diese Frage hat die Verantwortung zerteilt und späterhin dann und wann den 

Christen von der Verantwortung für die Welt ganz oder teilweise dispensiert. Hinzu kam das 

wachsende Interesse an den neuen Landeskirchentümern, durch das der Satz, daß die Kirche 



Wolf - Die Unmittelbarkeit des Rufs zur Nachfolge 4 03.02.2025 

Gott verantwortlich sei für die Welt, dahin gewendet wurde, daß die Kirche mehr und mehr 

ihre eigene Sache besorgte und nicht die Sache des Interesses Gottes an der Welt, daß sie 

nicht primär den Willen Gottes mit seinem Menschen besorgt hat. Beides, die Auflösung der 

Einheitlichkeit der Verantwortung und das wachsende Interesse auch der reformatorischen 

Kirche an ihrem eigenen Bestand, hat Erhebliches zu tun mit der Auflösung der Einheit der 

Kirche in Christus und zugleich mit der Abschwächung dessen, was bei den Reformatoren mit 

der Nachfolge im Licht der Leidensbereitschaft noch verbunden war. Luther selbst hat diese 

Leidensbereitschaft und das Leiden als das Kennzeichen der einen Kirche immer wieder ge-

nannt. Aber diese Leidensbereitschaft wurde dann mehr und mehr de facto den „Schwärmern“ 

zugeschoben, und sie haben in einer sehr eigentümlichen Weise dieses Vorzeichen der Chris-

tusnachfolge schon in der Reformationszeit vorgelebt. Gewiß nicht frei von einer gesetzlichen 

Fassung der stark am Alten Testament orientierten Gebote Gottes, aber in einem Verständnis 

dieser Gebote als von Gott durch Christus proklamierter und darum verbindlicher, als unmit-

telbarer Weisungen, ohne die Möglichkeit, in das zuletzt bequeme Nebeneinander zweier 

„Reiche“ auszuweichen. 

Was in der neueren Grundlagendebatte christlicher Sozialethik unter dem zu eilig zum 

Schlagwort entwerteten Versuch „christologischer Begründung“ auf den Plan tritt, bedeutet, 

recht verstanden, nichts anderes als ein erneutes Aufgreifen eines schon in der Reformation 

angelegten Verständnisses der Nachfolge Christi als des Wort- und Tatzeugnisses für seine im 

Verborgenen wirkliche Königsherrschaft. Melanchthon hat das einmal sehr kühn formuliert, 

als er in bezug auf die „guten Werke“ feststellte, sie seien „propter fidem“, um ihrer Herkunft 

aus dem Glauben willen, „heilige, göttliche Opfer“, die zugleich die „politia Christi regnum 

suum ostendentis coram hoc mundo“ darstellen. „In his enim sanctificat corda et reprimit dia-

bolum, et ut retineat evangelium inter homines, foris opponit regno diaboli confessionem 

sanctorum et in nostra imbecillitate declarat potentiam suam.“ Man kann das auch so sagen: 

Das auf Grund des Rufs zum Nachfolgen in Hoffnung wandernde Gottesvolk wird durch die-

se seine auf Christus hin gerichtete Nachfolge nicht nur zur Beunruhigung für die trotz aller 

Hoffnungen angesichts der Vielzahl und Unüberschaubarkeit der Institutionen und Strukturen 

hoffnungslos mit sich selbst beschäftigte Gesellschaft, sondern auch zu einer „richtungs-

konstanten Weisung“ für die Gestaltung der Lebensverhältnisse. 

Die Frage nach der „christologischen Begründung“ bedeutet im Licht eines neuen Ernstneh-

mens des Problems der Nachfolge eine entscheidende Verschiebung der Fragestellung. Diese 

richtet sich nicht mehr auf ein System der Ordnungen oder auf die Struktur von Institutionen, 

um von da aus Weisungen für die Frage nach dem Wie christlichen Lebens angesichts der 

Unordnung der Welt zu gewinnen, sondern primär auf den Vorrang der Frage nach dem Was 

des Tuns, auf den Inhalt des Gehorsams gegen das Gebot Gottes in Christus, dessen einzelne 

Weisungen an der Forderung der Nachfolge ihren kritischen Maßstab haben. Und da die 

Nachfolge eben – wie das Neue Testament zeigt – ein Geschehen ist, ein Nachfolgen, steht bei 

allem die Frage nach dem jeweiligen Sichverhalten des Christen in der vorfindlichen „ Welt“, 

die als Gottes gute Schöpfung geglaubt wird, steht das Leben in Mitmenschlichkeit als in der 

geschenkten Anteilhabe an der Sendung des Heilands in die durch den Menschen – „sed ori-

ginale (peccatum) per hominem unum“ – „arge“ Welt im Vordergrund evangelischer Sozial-

ethik. Es geht ihr um den Menschen, um seine Rettung, sein Heil und in diesem Licht auch 

um sein Wohl, um die Bewahrung seiner Menschlichkeit, die allein in dem Gekreuzigten ihm 

enthüllt wird. „Schöpferische Nachfolge“ kann mithin nicht bedeuten, Jesu Ruf: Folge mir 

nach! durch die Reflexion auf „Urgesetze“ praktikabel vor der Vernunft zu machen, sondern 

ihn im Wagnis des Dienstes und in der Absage an jegliche Selbstbehauptung, an den „sensus 

proprius“, wie Luther sagt, einfach zu hören. Dazu bedarf es freilich jenes Freimutes auch 

zum Ungewöhnlichen – zum Beispiel gegenüber einer Institutionalisierung des „ständisch“ 

verengten Berufsgedankens, wie etwa bei Ritschl – und zum Leiden „um des Namens willen“ 



Wolf - Die Unmittelbarkeit des Rufs zur Nachfolge 5 03.02.2025 

(das zugleich ein Leiden oder Mitleiden um des Menschen Gottes willen ist). Es bedarf des 

Mutes zur Freiheit der „rücksichtslosen“ Hingabe, der die Herrlichkeit Gottes als „Lohn“ ver-

heißen ist. Nachfolge muß im Entscheidungsfall jeweils den ersten und gültigen Satz bestim-

men, und alle anderen Erwägungen der Vernunft, die - bei den sogenannten Ermessensfragen 

- notwendig und gefordert sind, haben dann ihren sinnvoll verantwortbaren Ort unter ihr. 

Denn auch bei ihnen muß die Freiheit des Glaubens das Regiment führen. 

Ernst Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen, Göttingen 1975, 154-160. 


