
Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 1 22.02.2025 

Otto Dibelius (1880-1967) 

Von Klaus Scholder 

Als Otto Dibelius am 10. April 1966 in der Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche in Berlin seine 

Abschiedspredigt hielt, war er 86 Jahre alt. Von diesen 86 Jahren stand er mehr als 40 Jahre in 

leitenden Ämtern der evangelischen Kirche. Er war in den Zwanziger Jahren der jüngste Ge-

neralsuperintendent der altpreußischen Kirche, wurde 1933 abgesetzt, trat in den Dienst der 

Bekennenden Kirche, wurde nach dem Zweiten Weltkrieg Bischof von Berlin-Brandenburg, 

dann Ratsvorsitzender der Evangelischen Kirche in Deutschland und als erster Deutscher ei-

ner der Präsidenten des Ökumenischen Rates der Kirchen. In den ungeheuren Umbrüchen der 

Zeit, die den deutschen Protestantismus tieferschütterten und veränderten, repräsentierte er 

mehr als irgendein anderer die Dauer, die Festigkeit und den Selbstbehauptungswillen der 

evangelischen Kirche in Deutschland. Wenn man in diesem Jahrhundert den Titel eines evan-

gelischen Kirchenfürsten zu vergeben hätte – kein Zweifel, daß er Dibelius gebühren würde. 

Aber kirchliche Karrieren, auch wenn sie so außergewöhnlich sind wie diese, sagen im 

Grunde nur wenig über das besondere Profil derer aus, die sie durchmessen haben. Und in der 

Tat genügt es nicht, die Stationen seiner Karriere zu beschreiben, wenn man die Bedeutung 

von Dibelius begreifen will. Vielmehr muß man sich an die Sache selbst machen, die ihn be-

schäftigt hat, an das große Thema seines Lebens, das zugleich das große Thema seiner Zeit 

war. Es ging ihm fast von Anfang an um das Verhältnis von Kirche und Staat, genauer um die 

Frage, wie sich die evangelischen Kirchen in Deutschland zur Monarchie, zur Weimarer Re-

publik, zum totalitären Regime des Dritten Reiches und danach im geteilten Deutschland zur 

westlichen und zur östlichen Staatsform verhalten sollten. 

Dibelius hat in diesen Fragen eine eigentümliche, vielumstrittene, und doch auf ihre Weise 

höchst eindrucksvolle Stellung eingenommen. In der selbständigen Erarbeitung, der bibli-

schen Begründung und der mutigen und unerschrockenen Verteidigung dieser Stellung lag 

nicht zuletzt das unverwechselbar Protestantische dieses evangelischen Bischofs. 

Was es damit im einzelnen auf sich hatte, wird vielleicht am besten deutlich durch eine Dar-

stellung der Konflikte, in die er mit seinen Thesen in den drei wichtigsten Abschnitten seines 

Lebens geriet. 

Der Generalsuperintendent der Kurmark und „Das Jahrhundert der Kirche“ 

In der zweiten Hälfte der Zwanziger Jahre verband sich in der weiteren Öffentlichkeit der 

Name von Otto Dibelius vor allem mit einem Buch. Es trug den provozierenden Titel „Das 

Jahrhundert der Kirche“ und erlebte in rascher Folge sechs Auflagen. Die Analyse der politi-

schen und kirchlichen Situation der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg, die dieses Buch enthielt, 

war für einen preußischen Generalsuperintendenten durchaus ungewöhnlich. Denn diese 

höchsten Geistlichen der preußischen Kirche galten als durch und durch konservativ. 

Auch Otto Dibelius war von Hause aus ein preußischer Konservativer. Er war aufgewachsen 

und hatte sich zum Pfarrberuf entschlossen in einer Kirche, die in Preußen ihre Heimat und im 

preußischen Königshaus beides, ihre weltliche und ihre geistliche Obrigkeit gesehen hatte. 

Obwohl Dibelius keineswegs blind für die Schäden dieser Kirche war, blieb doch dies, die 

Herrschaft einer christlichen Obrigkeit in einem christlichen Land, für den jungen Theologen 

Vorbild einer sittlich begründeten Staatsordnung. Unter diesen Voraussetzungen erlebte er die 

Revolution vom November 1918 wie unzählige andere evangelische Konservative auch als 

„einen Verrat an der deutschen Vergangenheit, eine furchtbare Gefahr für die deutsche 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 2 22.02.2025 

Zukunft“. Aber anders als fast alle anderen Konservativen – und damit begann Dibelius’ ganz 

eigener Weg –, zog er daraus nicht den Schluß, daß die Kirche mit allen Mitteln eine Restau-

ration der alten Verhältnisse zu betreiben habe. Vielmehr sah er in der Revolution von Anfang 

an vor allem eine Chance. Es war freilich nicht – darin blieb er Konservativer – die Chance, 

die die Revolution selber sah, die Chance eines neuen, freien und sozialen Staatswesens. Die 

Chance, die er sah, war vielmehr eine Chance der Kirche. Gerade weil er von der Republik 

wenig erwartete, erwartete er umso mehr von der Kirche. Durch den Sturz der Monarchien, 

das Ende des landesherrlichen Kirchenregiments und die Errichtung eines religionslosen Staa-

tes hatte die Revolution wider ihren Willen das Tor zum „Jahrhundert der Kirche“ aufgesto-

ßen. 

„Die Selbständigkeit der Kirche ist da“, schrieb er. „Nicht ohne Einschränkung! Aber aufs 

Ganze gesehen, darf es gelten: sie ist da! Eine Kirche ist geworden! Eine selbständige Kir-

che!... Was den aufbauenden Mächten nach menschlichem Ermessen erst in langen Jahrzehn-

ten mühseliger Arbeit hätte gelingen können, ist jetzt mit einem Schlage geworden.“ Diese 

Kirche war, Dibelius betonte es mit Nachdruck, kein Selbstzweck. Ihr Auftrag war es, dem 

Willen Jesu auf Erden Geltung zu verschaffen. Mit diesem Auftrag aber wuchsen ihr außeror-

dentliche Aufgaben zu. Denn da der religionslose Staat nach Dibelius’ Überzeugung sittliche 

Normen nicht mehr zu setzen vermochte, mußte hier die Kirche eintreten und klare Weisun-

gen geben. Wie wenig sich die Probleme seither verändert haben, zeigt eine Aufzählung von 

Fragen, die Dibelius in diesem Zusammenhang damals aufwarf. „Was sagt der Christ zur 

Frage der Geburtenbeschränkung? Zur Frage der Ehescheidung? Was ist für den christlichen 

Glauben der Sinn der Strafe? Wie steht der Christ zur Spekulation ...? Gibt es eine Grenze für 

den Gewinn, den der Produzent aus seiner Ware herausholt? Wie verhält sich das Recht des 

Kapitals zum Recht des Arbeiters? Wie steht es um das Recht des Staates auf das Leben sei-

ner Bürger?“ 

Dibelius erwartete auf diese Fragen keine dogmatischen Antworten, sondern er erwartete 

durch intensive Diskussion in der Kirche eine allmähliche Übereinstimmung bei denen, „die 

aus den Kräften des Evangeliums heraus leben wollen“. 

Noch aufregender und unorthodoxer als das „Jahrhundert der Kirche“ war Dibelius’ eigener 

Beitrag zu dieser Diskussion. Es ging um die damals in Deutschland heiß umstrittene Frage 

nach der Bewertung des Krieges. Das Buch „Friede auf Erden?“ gab darauf eine Antwort, die 

in mehrfacher Hinsicht überraschend war. 

Zunächst wandte sich Dibelius gegen jede Verherrlichung des Krieges. In einer Zeit, in der 

allzu viele in Deutschland von „Stahlgewittern“ träumten und auf Rache für den verlorenen 

Weltkrieg sannen, beschrieb Dibelius den modernen Krieg als das, was er war und ist, ein 

sinnloses und grauenhaftes Morden und Abschlachten. Dibelius hatte durchaus einen Sinn da-

für, daß frühere Zeiten den Krieg als sittliche Leistung begriffen hatten. Heute dagegen mußte 

man ihn eher mit den Augen von Erich Maria Remarque sehen, aus dessen berühmtem, der 

Rechten tief verhaßten Antikriegsbuch „Im Westen nichts Neues“ der preußische Generalsup-

erintendent ausführlich zitierte. Daraus folgerte Dibelius, was damals weniger selbstverständ-

lich war als es heute scheint: „Ohne Wenn und Aber, ohne Einschränkung und Kompromiß ... 

Krieg soll nicht sein, weil Gott den Krieg nicht will.“ 

Weil Gott den Krieg nicht will, müssen Christen alles tun, um den Krieg zu verhindern. Was 

Dibelius in diesem Zusammenhang formulierte, ist heute noch so aktuell wie damals. Viel-

leicht begreifen wir inzwischen in Ost und West sogar noch genauer, was Dibelius meinte, als 

er schrieb: „Denn was Gott will, das will er durch Menschen. Die Anschauung, daß Kriege 

Naturkatastrophen sind, die nicht abgewendet werden können, ist dahin. Unwiederbringlich. 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 3 22.02.2025 

Wenn sie aber abgewendet werden können, dann sollen sie auch abgewendet werden. Und es 

ist Pflicht der Christen, dabei zu helfen.“ Deshalb habe die evangelische Kirche einzutreten 

„für die allgemeine Abrüstung der Völker“, „für ein bindendes internationales Recht“, „für 

den Völkerbund“, „für die kulturelle Autonomie der nationalen Minderheiten“ und „das 

Selbstbestimmungsrecht der Nationen“ einschließlich der Beendigung der Kolonialherrschaft. 

Dibelius war kein Pazifist und konnte in einem Aufruf zum Pazifismus keine Lösung der 

Probleme sehen. Deshalb konnte nach seiner Überzeugung die Kirche als ganze auch nicht zur 

Kriegsdienstverweigerung aufrufen. Aber – und das war ein weiterer bemerkenswerter Punkt 

– „wenn jemand sich weigert, die Waffe in die Hand zu nehmen, weil er das für unvereinbar 

hält mit den Pflichten eines Jüngers Jesu“, dann müsse und werde die Kirche fordern, „daß 

sein Gewissen unbeschwert bleibe“. 

Daß sich die Evangelische Kirche in Deutschland 1950 auf der Synode in Weißensee aus-

drücklich zu diesem Grundsatz bekannt hat, hat Dibelius immer als eine späte Genugtuung 

empfunden. 

Das Buch „Friede auf Erden!“ erschien im gleichen Jahr 1930, in dem Hitler und seinen An-

hängern der erste große Einbruch in den deutschen Reichstag gelang. Dieser historische Hin-

weis mag genügen, um das Gewicht dieser Stellungnahme zum Krieg deutlich zu machen. 

„Das Jahrhundert der Kirche“ gehörte zu den umstrittensten kirchlichen Büchern seiner Zeit. 

Die liberale Presse kritisierte es, weil der konservative Generalsuperintendent die Revolution 

als Frevel bezeichnet habe. Wichtiger und nachhaltiger freilich war die theologische Kritik. 

Sie ging vor allem von Karl Barth und seinen Schülern aus und lief darauf hinaus, daß Di-

belius einem ganz und gar unangebrachten, ganz und gar unevangelischen kirchlichen Trium-

phalismus huldige. Im Kern ist dieser daraus nicht den Schluß, daß die Kirche mit allen Mit-

teln eine Restauration der alten Verhältnisse zu betreiben habe. Vielmehr sah er in der Revo-

lution von Anfang an vor allem eine Chance. Es war freilich nicht – darin blieb er Konservati-

ver – die Chance, die die Revolution selber sah, die Chance eines neuen, freien und sozialen 

Staatswesens. Die Chance, die er sah, war vielmehr eine Chance der Kirche. Gerade weil er 

von der Republik wenig erwartete, erwartete er umso mehr von der Kirche. Durch den Sturz 

der Monarchien, das Ende des landesherrlichen Kirchenregiments und die Errichtung eines 

religionslosen Staates hatte die Revolution wider ihren Willen das Tor zum „Jahrhundert der 

Kirche“ aufgestoßen. 

„Die Selbständigkeit der Kirche ist da“, schrieb er. „Nicht ohne Einschränkung! Aber aufs 

Ganze gesehen, darf es gelten: sie ist da! Eine Kirche ist geworden! Eine selbständige Kir-

che!... Was den aufbauenden Mächten nach menschlichem Ermessen erst in langen Jahrzehn-

ten mühseliger Arbeit hätte gelingen können, ist jetzt mit einem Schlage geworden.“ Diese 

Kirche war, Dibelius betonte es mit Nachdruck, kein Selbstzweck. Ihr Auftrag war es, dem 

Willen Jesu auf Erden Geltung zu verschaffen. Mit diesem Auftrag aber wuchsen ihr außeror-

dentliche Aufgaben zu. Denn da der religionslose Staat nach Dibelius’ Überzeugung sittliche 

Normen nicht mehr zu setzen vermochte, mußte hier die Kirche eintreten und klare Weisun-

gen geben. Wie wenig sich die Probleme seither verändert haben, zeigt eine Aufzählung von 

Fragen, die Dibelius in diesem Zusammenhang damals aufwarf. „Was sagt der Christ zur 

Frage der Geburtenbeschränkung? Zur Frage der Ehescheidung? Was ist für den christlichen 

Glauben der Sinn der Strafe? Wie steht der Christ zur Spekulation ...? Gibt es eine Grenze für 

den Gewinn, den der Produzent aus seiner Ware herausholt? Wie verhält sich das Recht des 

Kapitals zum Recht des Arbeiters? Wie steht es um das Recht des Staates auf das Leben sei-

ner Bürger?“ 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 4 22.02.2025 

Dibelius erwartete auf diese Fragen keine dogmatischen Antworten, sondern er erwartete 

durch intensive Diskussion in der Kirche eine allmähliche Übereinstimmung bei denen, „die 

aus den Kräften des Evangeliums heraus leben wollen“. 

Noch aufregender und unorthodoxer als das „Jahrhundert der Kirche“ war Dibelius’ eigener 

Beitrag zu dieser Diskussion. Es ging um die damals in Deutschland heiß umstrittene Frage 

nach der Bewertung des Krieges. Das Buch „Friede auf Erden?“ gab darauf eine Antwort, die 

in mehrfacher Hinsicht überraschend war. 

Zunächst wandte sich Dibelius gegen jede Verherrlichung des Krieges. In einer Zeit, in der 

allzu viele in Deutschland von „Stahlgewittern“ träumten und auf Rache für den verlorenen 

Weltkrieg sannen, beschrieb Dibelius den modernen Krieg als das, was er war und ist, ein 

sinnloses und grauenhaftes Morden und Abschlachten. Dibelius hatte durchaus einen Sinn da-

für, daß frühere Zeiten den Krieg als sittliche Leistung begriffen hatten. Heute dagegen mußte 

man ihn eher mit den Augen von Erich Maria Remarque sehen, aus dessen berühmtem, der 

Rechten tief verhaßten Antikriegsbuch „Im Westen nichts Neues“ der preußische Generalsup-

erintendent ausführlich zitierte. Daraus folgerte Dibelius, was damals weniger selbstverständ-

lich war als es heute scheint: „Ohne Wenn und Aber, ohne Einschränkung und Kompromiß ... 

Krieg soll nicht sein, weil Gott den Krieg nicht will.“ 

Weil Gott den Krieg nicht will, müssen Christen alles tun, um den Krieg zu verhindern. Was 

Dibelius in diesem Zusammenhang formulierte, ist heute noch so aktuell wie damals. Viel-

leicht begreifen wir inzwischen in Ost und West sogar noch genauer, was Dibelius meinte, als 

er schrieb: „Denn was Gott will, das will er durch Menschen. Die Anschauung, daß Kriege 

Naturkatastrophen sind, die nicht abgewendet werden können, ist dahin. Unwiederbringlich. 

Wenn sie aber abgewendet werden können, dann sollen sie auch abgewendet werden. Und es 

ist Pflicht der Christen, dabei zu helfen.“ Deshalb habe die evangelische Kirche einzutreten 

„für die allgemeine Abrüstung der Völker“, „für ein bindendes internationales Recht“, „für 

den Völkerbund“, „für die kulturelle Autonomie der nationalen Minderheiten“ und „das 

Selbstbestimmungsrecht der Nationen“ einschließlich der Beendigung der Kolonialherrschaft. 

Dibelius war kein Pazifist und konnte in einem Aufruf zum Pazifismus keine Lösung der 

Probleme sehen. Deshalb konnte nach seiner Überzeugung die Kirche als ganze auch nicht zur 

Kriegsdienstverweigerung aufrufen. Aber – und das war ein weiterer bemerkenswerter Punkt 

— „wenn jemand sich weigert, die Waffe in die Hand zu nehmen, weil er das für unvereinbar 

hält mit den Pflichten eines Jüngers Jesu“, dann müsse und werde die Kirche fordern, „daß 

sein Gewissen unbeschwert bleibe“. 

Daß sich die Evangelische Kirche in Deutschland 1950 auf der Synode in Weißensee aus-

drücklich zu diesem Grundsatz bekannt hat, hat Dibelius immer als eine späte Genugtuung 

empfunden. 

Das Buch „Friede auf Erden!“ erschien im gleichen Jahr 1930, in dem Hitler und seinen An-

hängern der erste große Einbruch in den deutschen Reichstag gelang. Dieser historische Hin-

weis mag genügen, um das Gewicht dieser Stellungnahme zum Krieg deutlich zu machen. 

„Das Jahrhundert der Kirche“ gehörte zu den umstrittensten kirchlichen Büchern seiner Zeit. 

Die liberale Presse kritisierte es, weil der konservative Generalsuperintendent die Revolution 

als Frevel bezeichnet habe. Wichtiger und nachhaltiger freilich war die theologische Kritik. 

Sie ging vor allem von Karl Barth und seinen Schülern aus und lief darauf hinaus, daß Di-

belius einem ganz und gar unangebrachten, ganz und gar unevangelischen kirchlichen Trium-

phalismus huldige. Im Kern ist dieser Streit bis in die 60er Jahre hinein unverändert der 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 5 22.02.2025 

gleiche geblieben. Wenn Dibelius schrieb: „Daß ein Bollwerk da sei für die Güter unseres 

christlichen Glaubens …, daß eine Mauer stehe, die die christliche Kultur des Abendlandes 

schirme, nachdem kein Staat sie mehr schirmen will – dafür brauchen wir eine Kirche“, so 

setzte Karl Barth dem entgegen: „Evangelische Kirche kann grundsätzlich nur Gott dienen. 

Gewiß am Menschen, aber darum nicht dem Menschen. Sic hat in abstracto keine menschli-

chen Belange, keine menschlichen Ziele. Sie kann nicht Geltung, Einfluß, materielle oder 

geistige Macht an sich und für sich, sie kann das alles nur unter Hinblick auf ihren Dienst und 

unter dem Vorbehalt der ihrer Entscheidungen entnommenen Offenbarung Gottes selbst ha-

ben wollen.“ 

Trotz dieses scheinbar unüberbrückbaren Gegensatzes stellte sich bald heraus, daß sich die 

beiden Männer in der Sache näher standen als sie wahrhaben wollten. Der – freilich folgenrei-

che – Unterschied lag eher in der Methode: was der eine nur dialektisch begreifen konnte, wa-

ren für den anderen ganz einfache, undialektische Wahrheiten. Den Beweis für die sachliche 

Nähe lieferte der Fortgang der Geschichte, nämlich Dibelius’ Weg im Dritten Reich. 

Im Dienst der Bekennenden Kirche 

Hätte Dibelius wirklich einen triumphalistischen Kirchenbegriff vertreten, wäre es ihm also 

vor allem um Macht, Ansehen und Einfluß der Kirche gegangen, so hätte er fast unfehlbar den 

Weg der deutschchristlichen Reichskirche gehen müssen. Und wenn er auch nur, wie viele 

seiner Kollegen im Amt, die Erhaltung der Kirche als Institution im Blick gehabt hätte, so 

hätte er zumindest alle unmittelbaren Auseinandersetzungen mit dem neuen Regime meiden 

müssen. 

Das Gegenteil war der Fall. Er ließ sich nichts gefallen, was der Wahrheit widersprach und in 

sein Amt eingriff, weder vom nationalsozialistischen Gauleiter und neuen kurmärkischen 

Oberpräsidenten Wilhelm Kube, noch vom preußischen Kirchenkommissar August Jäger. So 

war es durchaus konsequent, daß Dibelius als Wortführer des Widerstandes in der preußischen 

Kirche schon im Juni 1933 seines Amtes enthoben wurde. Und es war nicht weniger konse-

quent, daß er daraufhin in einem offenen Brief an den staatlichen Kirchenkommissar erklärte, 

der Staat könne ihn zwar von seinen Verwaltungsgeschäften, nicht aber von der geistlichen 

Leitung seines Sprengels entbinden. „Hier handelt es sich um bischöfliche und priesterliche 

Funktionen“, so belehrte er den Staatskommissar. „Bischöfliche und priesterliche Funktionen 

können aber nur von der Kirche übertragen und von der Kirche zurückgenommen werden; 

auch von ihr nicht willkürlich ... Darauf beruht die Unabhängigkeit und Autorität des geistli-

chen Amtes. Aus diesen ernsten Pflichten unseres Amtes kann ich mich daher von keinem 

Staatskommissar beurlauben lassen.“ „Es ist unserem Volke nichts nötiger“, so schloß der 

Brief, „als daß es Männer hat, die nach dem Wort der Heiligen Schrift zu leben wissen: Man 

muß Gott mehr gehorchen als den Menschen.“ 

Otto Dibelius hat sich Zeit seines Lebens unbedingt an dieses Wort gehalten. Zwar hatte er zu 

diesem Zeitpunkt den wahren Charakter Hitlers und seines Regimes noch keineswegs durch-

schaut. Aber sein Mißtrauen gegen alle moderne Staatlichkeit machte ihn gegenüber den Ver-

führungen des Dritten Reiches – die für andere Konservative über kürzere oder längere Zeit 

hinweg ja durchaus ihre Anziehungskraft besaßen – so gut wie völlig immun. Und sein Ver-

trauen in die Selbständigkeit der Kirche und in die Unabhängigkeit ihrer Wahrheit von allem 

staatlichen Gesetz und Wollen ließ ihn im Dritten Reich mit einem Freimut und einer Uner-

schrockenheit auftreten, wie es nur ganz wenige in dieser Zeit taten. 

Die Geschichte der Bedeutung von Dibelius für die Bekennende Kirche in Preußen und in 

Deutschland ist noch nicht geschrieben worden. Er selbst hat nur wenig dazu gesagt und die 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 6 22.02.2025 

Historiker der Bekennenden Kirche nach dem Kriege hatten mancherlei Gründe, seine Rolle 

in diesen Jahren nicht eben zu betonen. 

Umso notwendiger ist es, einige Dinge aus dieser Zeit festzuhalten, an denen sein Verhältnis 

zur Kirche, zum Staat und zur Obrigkeit deutlich wird. 

Im Herbst 1934 folgte der amtsenthobene Generalsuperintendent einem Ruf des Pfarrers Kurt 

Scharf, der später als Ratsvorsitzender einmal sein Nachfolger werden sollte, in den Bruderrat 

der Bekennenden Kirche der Kirchenprovinz Brandenburg. Damit entschied sich Dibelius zur 

Mitarbeit und Mitverantwortung in einem illegalen Kirchenregiment, dessen Einfluß nur ge-

nau so weit reichte wie die Kraft seiner theologischen und kirchlichen Argumente. 

Alles, was man ihm vor 1933 wohl hatte vorwerfen können, die Selbstverständlichkeit, mit 

der er die großen kirchlichen Apparate bediente, die Überlegenheit in seinen Ämtern und der 

autoritäre Stil, in dem er seine Entscheidungen zu treffen pflegte, all das tauschte er nun ein 

gegen die Mitgliedschaft in einem kleinen Gremium von Brüdern, in dem er weitaus der Äl-

teste unter einem halben Dutzend junger Pfarrer war, und gegen ein kleines Amtszimmer, von 

dem aus er die Geschäfte des brandenburgischen Bruderrates nicht etwa leitete, sondern nur 

ausführte. 

Zu den Umständen und Gründen dieser Entscheidung heißt es in seinen Erinnerungen ledig-

lich: „Daß eine solche Mitarbeit ihre Schwierigkeiten haben werde, war mir klar ... Aber 

meine kirchliche Heimat konnte nun einmal nur in diesem Kreise sein.“ 

Tatsächlich war Dibelius in diesem Kreise der einzige, der über eine umfassende kirchliche 

Verwaltungserfahrung und – was ebenso wichtig war – über Zeit verfügte. Beides hat er in 

diesen ganzen Jahren nie mißbraucht, sondern anspruchslos und loyal in die Dienste des Bru-

derrats gestellt. Und doch blieb er ein Stück weit immer noch der Vertreter der alten Kirche 

und erst nach langem Zögern wurde er 1938 auch in das Leitungsgremium der ganzen Beken-

nenden Kirche in Preußen, den altpreußischen Bruderrat, berufen. Seit dieser Zeit gab es 

kaum eine wichtige Entscheidung, kaum eine Verlautbarung oder Erklärung der Bekennenden 

Kirche, an der Dibelius nicht beteiligt war. 

Zugleich aber blieb er der zwar vom Amt, nicht aber von der Verantwortung für die Kirche 

suspendierte Generalsuperintendent. In dieser Eigenschaft kam es 1937 zu einem dramati-

schen Zusammenstoß mit dem Staat, der nur wegen besonderer Umstände nicht zu einer dau-

ernden KZ-Haft führte. 

Der Gegenstand des Zusammenstoßes war einigermaßen kompliziert. Hitlers Kirchenminister 

Hanns Kerrl hatte im Februar 1937 vor einer Reihe von kirchlichen Vertretern neue Pläne an-

gekündigt. Dabei hatte er unter anderem erklärt, der katholische Bischof Graf Galen und der 

evangelische Generalsuperintendent Zoellner hätten ihm „beibringen wollen, was Christentum 

sei, daß es um die Anerkennung ginge, Jesus sei Gottes Sohn. Dies sei lächerlich und neben-

sächlich! Die Gestalt Jesu auf sich wirken lassen, ein Christentum der Tat leben, das sei al-

les.“ Daraufhin richtete Dibelius Ende Februar einen offenen Brief an den Reichsminister, der 

alsbald in zehntausenden von Exemplaren verbreitet wurde. Darin stellte er fest, daß der Satz, 

den der Minister als lächerlich und nebensächlich bezeichnet habe, „die grundlegende Ver-

kündigung der Heiligen Schrift“ sei. Ganz im Sinne des ersten Artikels der „Barmer Erklä-

rung“, des Grundbekenntnisses der Bekennenden Kirche, erklärte er: „An diesem Satz hängt 

unser Glauben. Aus ihm nehmen wir den Halt für unser Leben und den Trost für unser Ster-

ben.“ Daß der Staat dagegen seine Grundsätze und Meinungen der Kirche aufnötige, das sei 

„die Wurzel des ganzen Kampfes zwischen Staat und Evangelischer Kirche“. Der Staat Adolf 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 7 22.02.2025 

Hitlers, schrieb Dibelius, könne sich „auf die Einsatzbereitschaft der evangelischen Christen 

Deutschlands verlassen“. Aber sobald der Staat Kirche sein und die Macht über die Seelen der 

Menschen und über die Predigt der Kirche an sich nehmen will, sind wir nach Luthers Worten 

gehalten, Widerstand zu leisten in Gottes Namen. Und wir werden das tun!“ 

Die daraufhin von Kerrl erwirkte Anklage, die zweifellos den ganzen widersetzlichen Flügel 

der Kirche treffen sollte, warf Dibelius vor, „vorsätzlich und öffentlich unwahre Behauptun-

gen aufgestellt zu haben, die geeignet waren, das Ansehen der Reichsregierung und das Wohl 

des Reiches schwer zu schädigen“. 

Der Prozeß fand im August 1937 statt. Minister Kerrl trat persönlich als Zeuge auf und bestritt 

kurzerhand die Äußerungen. Der Staatsanwalt forderte für Dibelius sechs Monate Gefängnis, 

aber trotz massiven politischen Drucks kam das Gericht zu einem Freispruch. Vergebens ver-

suchte Kerrl, die Einweisung von Dibelius in ein KZ zu erreichen. Nach der offenkundigen 

Niederlage des Ministers mochte ihn auch von seinen Freunden niemand mehr stützen. 

So blieb Dibelius in Freiheit und er zögerte keinen Augenblick, diese Freiheit weiter im 

Dienst der Kirche zu nützen. 

Noch war er dabei bereit, trotz aller Bedrängnisse und Zweifel Hitlers Regierung grundsätz-

lich als Obrigkeit im Sinne des berühmten 13. Kapitels des Römerbriefes anzuerkennen. Der 

endgültige Bruch mit diesem Verständnis kam erst im Krieg. In einem Lebensbericht, den er 

als Bischof 1960 der Berlin-Brandenburgischen Provinzialsynode vortrug, schilderte er, wie 

er von Euthanasie und Judenmord erfuhr und wie ihm klar wurde, daß eine Regierung des Un-

rechts und der Gewalt, wie die Hitlers, nicht mehr unter die Gehorsamsforderung von Römer 

13 fiel. Jetzt erst, so sagte er im Rückblick, fühlte er sich frei, ohne Beschwerung seines Ge-

wissens gegen die Gesetze des Staates zu handeln, Juden zu verstecken, gemeinsam mit Carl 

Goerdeler, Gerhard Ritter, Dietrich Bonhoeffer und anderen Pläne für eine Neuordnung nach 

dem Kriege auszuarbeiten und Aufrufe und Memoranden gegen staatliche Anordnungen aus-

gehen zu lassen. 

Der Konflikt um die Geltung von Römer 13, um den Gehorsam gegen die Obrigkeit, die Ge-

walt über uns hat, ist im Rückblick vor allem für Jüngere nur noch schwer verständlich. In 

Wahrheit war es doch ein Jahrhundertkonflikt der Kirche. Und was Dibelius befähigte, sich 

schließlich so zu entscheiden, wie er sich entschied, das war nichts anderes als seine Überzeu-

gung „Man muß Gott mehr gehorchen als den Menschen“, und sein Vertrauen in die Kirche 

und ihre Verkündigung, die angesichts des Fiaskos der staatlichen Ordnung nun erst ganz her-

ausgefordert war. 

Der evangelische Bischof von Berlin 

In der entscheidenden Zeit nach dem Zusammenbruch des Dritten Reiches im Frühjahr 1945 

sind in unserem Zusammenhang vor allem drei Ereignisse zu registrieren, die alle auf ihre 

Weise umstritten sind. 

Das erste Ereignis betrifft die Einrichtung eines evangelischen Bischofsamtes für Berlin. Es 

war klar, daß die Mitglieder des Bruderrates, soweit sie vom Krieg verschont geblieben wa-

ren, eine Neuordnung der Kirche im Auge hatten, die im Prinzip den brüderlichen Leitungs-

strukturen der Bekennenden Kirche entsprach. Ebenso klar war, daß Dibelius eine Kirche an-

strebte, die wohlorganisiert unter einer einheitlichen Leitung den neuen Herausforderungen 

der Zeit entgegentrat. Schon im „Jahrhundert der Kirche“ hatte er erklärt: „Kirche kann nicht 

sein ohne das bischöfliche Amt!“ Und er hatte dieses Amt beschrieben als das Amt der 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 8 22.02.2025 

Kirche, „das ganz in sich selbst ruht, das grundsätzlich keinem Einfluß von außen unterwor-

fen sein soll, das kraft seiner religiösen Autorität die Güter und Gaben, die der Kirche anver-

traut sind, rein und unverletzt zu erhalten hat“. Genau das hatte er auch gegenüber den natio-

nalsozialistischen Machthabern vertreten. Und so war es nur konsequent, daß er dieses Amt 

nun anstrebte. 

Er war in diesen Sommermonaten 1945 bereit, einem einzigen den Platz in der Leitung der 

Berliner Kirche freizumachen, und das war Martin Niemöller. Aber Niemöller kam nicht – 

aus welchen Gründen ist bis heute umstritten. So trat Dibelius als evangelischer Bischof an 

die Spitze der Kirche; und der Synode, als sie endlich zusammentrat, blieb – nach seinen eige-

nen Worten! — „kaum etwas anderes übrig“, als ihn in diesem Amt zu bestätigen. 

Niemand hat Dibelius je bestritten, daß er dieses Amt hervorragend ausgefüllt hat. Und seine 

Entscheidung scheint durch die Tatsache bestätigt zu werden, daß in allen anderen evangeli-

schen Landeskirchen in Deutschland die Dinge sehr ähnlich verliefen – auch dort, wo die jun-

gen Vertreter der Bruderräte das Kirchenregiment übernahmen, wie etwa im Rheinland oder 

in Westfalen. 

Gleichwohl ist durch diese Entwicklung ein Bruch entstanden zwischen Dibelius und Teilen 

der ehemaligen Bekennenden Kirche, ein Bruch in den Meinungen und, was schwerer wog, 

ein Stück weit auch ein Bruch im Vertrauen. Plötzlich waren die alten Fronten aus den Zwan-

ziger Jahren wieder da. Karl Barth fand seine alten Urteile und Vorurteile bestätigt und Di-

belius erschien wieder als der Reaktionär und Vertreter der alten Kirche, die man gerade über-

wunden zu haben glaubte. 

Ganz so einfach, wie die Dinge sich damals und später für manche darstellen mochten, waren 

sie freilich nicht. Das zeigte ein anderes Ereignis, an dem Dibelius wesentlich beteiligt war, 

und das keineswegs zur Restauration, sondern vielmehr zum Neuanfang in der Kirche ge-

hörte. 

Vom 17. bis 19. Oktober 1945 tagte in Stuttgart der Rat der Evangelischen Kirche, die vorläu-

fige Gesamtleitung der evangelischen Christen in Deutschland. Es ging dabei wesentlich um 

die Frage, ob die evangelische Kirche ihre Schuld und Mitschuld an den Verbrechen der Ver-

gangenheit vor der deutschen und ökumenischen Öffentlichkeit aussprechen sollte. Die Frage 

hatte eine lange Vorgeschichte und der Tatbestand selbst – eben Schuld und Mitschuld – war 

im Grunde unbestritten. Was fehlte, war ein Text, der dies in wenigen Sätzen zum Ausdruck 

brachte. Wie nicht selten in solchen Situationen war es Dibelius, der im Rückgriff auf Äuße-

rungen der zurückliegenden Wochen einen Entwurf vorlegte, der dann noch von Martin Nie-

möller um einen entscheidenden Satz erweitert wurde. So entstand das „Stuttgarter Schuldbe-

kenntnis“, das tatsächlich einen neuen Anfang bildete. 

Das Dritte, das zu den grundsätzlichen Entscheidungen von Dibelius in diesen Jahren zu rech-

nen ist, war ein neuer Versuch, sich über das Wesen des Staates im 20. Jahrhundert klar zu 

werden. Das Büchlein hieß „Grenzen des Staates“ und erschien 1949. Es enthielt die Summe 

der Erfahrungen aus dem Zusammenbruch des Kaiserreiches, der unsicheren Zeit der „religi-

onslosen Republik“ und der tödlichen Wendung, die das Dritte Reich genommen hatte. Was 

Dibelius zu sehen glaubte, war eine unaufhaltsame Entwicklung der modernen Staaten hin 

zum Totalitären. Dies galt ausdrücklich nicht nur für die Entwicklung im Osten, sondern auch 

im Westen. Es sei eine lebensgefährliche Selbsttäuschung, so schrieb Dibelius, wenn die 

Christenheit des Abendlandes meine, „daß sie den Staat von Römer 13 gepachtet habe, wäh-

rend der Staat von Offenbarung 13“ – das Tier aus der Tiefe – „nur in Rußland und einigen 

russisch beherrschten Ländern existiere. Es muß gesehen werden, daß der Staat über die ganze 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 9 22.02.2025 

Welt hin in einer bestimmten Entwicklung begriffen ist, daß diese Entwicklung überall in der 

gleichen Richtung geht und daß sie die Menschheit mit Untergang und Vernichtung bedroht.“ 

Kein Vertreter einer modernen linken Staatskritik hätte schärfer die Tendenzen zur Omniprä-

senz staatlicher Macht, zur Ausbreitung materialistischer Gesinnungen, zur Manipulation des 

Volkes und zur Gefahr eines Krieges darstellen können. „Der Staat mit seinen materiellen 

Machtinteressen“, schrieb der Bischof, „triumphiert über den Menschen und bedroht seine 

Menschenwürde. Denn wo völlige Abhängigkeit da ist, ist die Menschenwürde immer be-

droht.“ 

Was war zu tun? Für den 69jährigen verschärfte sich alles, was er seit dem „Jahrhundert der 

Kirche“ gesehen, gedacht, geschrieben und getan hatte, in dem einen Gedanken, daß allein die 

Kirche noch der Allmacht des Staates Schranken setzen könne. Die Kirche, sagte er, „ist das 

erste, feste Bollwerk gegen die Tyrannei der staatlichen Gewalt. Sie ist unter Verhältnissen, 

wie sie jetzt geworden sind, ein Hort der menschlichen Freiheit und alles echten Menschen-

tums überhaupt.“ 

Es wird heute kaum jemand geben, der diese Sicht der Dinge ohne weiteres zu übernehmen 

bereit wäre. Im Gegenteil, sie weckt eher Verlegenheit, weil sie der Kirche etwas zumutet, 

was wir ihr heute weder zumuten wollen noch zumuten können. Es ist ja in der Tat ein hoch-

problematisches Kirchenverständnis, in dem sie vor allem als Bollwerk und Bastion gegen die 

Ausbreitung staatlicher Herrschaft erscheint, und man kann zu Recht fragen, ob dies die Art 

und Weise ist, in der heute Nachfolge Jesu geschieht. Und schließlich haben wir ja auch die 

Wirklichkeit unserer Kirche vor Augen, der so gut wie alles zu Bollwerk und Bastion zu feh-

len scheint, und die in ihrer Schwäche und Mutlosigkeit und Zerstrittenheit wenig Hoffnung 

verheißt, wenn es denn zum Treffen kommen sollte. 

Das kann man alles sehen und fragen und kann dann doch auch einiges dagegen fragen, näm-

lich ob sich nicht doch manches von dem, was Dibelius über die Bedrohung des Menschen 

durch den Staat und staatsähnliche Zusammenschlüsse festgehalten hat, durchaus bewahrhei-

tet hat? Und man kann weiter fragen, worauf wir uns denn als Christen in dieser Zeit anders 

verlassen sollen als auf das Wort Gottes, das uns in der Gemeinschaft der Kirche gegeben und 

anvertraut ist? Und wäre es nicht schließlich denkbar, daß – wenn schon Dibelius der Kirche 

zuviel zuzutrauen scheint – wir ihr jedenfalls zu wenig zutrauen und zumuten? 

Inzwischen weiteten sich Amt und Aufgaben des 70jährigen Bischofs von Berlin weiter aus. 

1949 wurde er zum ersten Ratsvorsitzenden der Evangelischen Kirche in Deutschland gewählt 

und behielt dieses Amt zwölf Jahre lang. Dazu kamen von Jahr zu Jahr neue ökumenische Be-

ziehungen. Schon seit 1948 gehörte Dibelius zum Zentralausschuß des Ökumenischen Rates, 

nun, 1954, wurde er einer der sechs Präsidenten. 

Und wenige Jahre später geriet der Achtzigjährige noch einmal in den Mittelpunkt einer erbit-

terten Auseinandersetzung. Anlaß war sein altes Thema: der Christ und die Obrigkeit. In einer 

kleinen, zunächst privaten, dann aber sehr schnell in der Öffentlichkeit verbreiteten Schrift 

hatte Dibelius erneut die Frage nach der Bedeutung von Römer 13 aufgeworfen. Er kam dabei 

zu dem Ergebnis, daß man unter Obrigkeit im christlichen Sinne, die den Christen im Gewis-

sen binde, nur eine Staatsgewalt verstehen könne, die sich ihrerseits an das christliche Sitten-

gesetz gebunden wisse. Allen anderen staatlichen Gewalten gegenüber, insbesondere den mo-

dernen totalitären Staaten, habe der Christ aus Römer 13 keine Gehorsamspflicht. 

Hätte Dibelius dies in der Abstraktion belassen oder auch nur auf das Dritte Reich bezogen, so 

wäre es kaum zur Auseinandersetzung gekommen. Aber gewohnt, klar zu sagen, was er 

meinte, bezog er dies alles unmittelbar auf die DDR, die er „als radikale Verneinung“ von 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 10 22.02.2025 

allem bezeichnete, „was Römer 13 geschrieben steht“. Und um die Folgen dieser grundsätzli-

chen Entscheidung zu verdeutlichen, wählte er ein Beispiel, das wegen seiner schlagenden 

Einfachheit jedermann im Gedächtnis blieb. Einem Straßenschild in der freien Welt nämlich, 

so meinte er, habe man zu gehorchen, weil das System, das dahinterstehe, legitim sei; das-

selbe Schild in der DDR dagegen habe „keinerlei verpflichtende Kraft“, weil alle „Anordnun-

gen im Bereich eines totalitären Staates ... unter bewußter Ausschaltung von allem, was ich 

als Christ sittlich zu nennen imstande bin, lediglich aus dem Machtwillen des totalitären Re-

gimes heraus erlassen sind.“ 

Provozierender konnte man die Dinge kaum formulieren und entsprechend fielen auch die Re-

aktionen aus.Es gab in der anschließenden Diskussion nicht eine einzige namhafte Stimme in 

Theologie und Kirche, die dem Bischof in seiner Meinung vorbehaltlos beigetreten wäre. 

Gleichwohl bleibt die Frage zu prüfen. 

Es geht dabei um zwei verschiedene Aspekte. Zunächst handelt es sich um den politischen 

Begriff des Totalitären. Bedeutet totalitär eine Frage der Erscheinungsformen von Herrschaft, 

dann sind totalitäre Staaten gleich welcher Herkunft grundsätzlich vergleichbar. Sind totalitäre 

Formen von ihrer Herkunft und Absicht jedoch nicht abzulösen, dann sind Faschismus und 

Kommunismus grundsätzlich nicht vergleichbar. Daß der alte Bischof die erste Antwort 

wählte, ist deutlich. Die seit Jahren in der Bundesrepublik geführte große Totalitarismus-Dis-

kussion zeigt, daß er damit keineswegs allein stand. 

Wichtiger freilich ist der zweite Aspekt. Kann der Christ zu einer Staatsform so grundsätzlich 

und ausschließlich Nein sagen, wie dies hier geschehen ist? Die einhellige Antwort der evan-

gelischen Theologie und Kirche in der Bundesrepublik wie in der DDR lautet: er kann es 

nicht. Zwar ist unbestritten, daß es einen Punkt geben kann, an dem für den Christen im Staat 

nur noch Widerstand geboten ist. Aber dieser Punkt ist weder grundsätzlich festzulegen noch 

ein- für allemal mit bestimmten Staatsformen zu verbinden. Denn dies schlösse aus, was der 

christliche Glaube unter keinen Umständen ausschließen kann und darf, weil es der Inhalt sei-

ner Botschaft ist: daß die Verkündigung des Evangeliums die Welt verändert, auch die staatli-

che, auch die politische Welt. 

Die Angriffe, denen sich Dibelius nach dem Bekanntwerden der Obrigkeitsschrift ausgesetzt 

sah, waren von außerordentlicher Schärfe. Das galt nicht nur für die DDR, von der der Bi-

schof freilich seit Jahren nicht viel anderes gewohnt war, sondern es galt auch für seine eigene 

Kirche. 

Dibelius hat diese Angriffe mit Gelassenheit getragen. Im Januar 1960 hat er sich dort verant-

wortet, wo ein evangelischer Bischof sein Amt nächst Gott zu verantworten hat, vor der Sy-

node seiner Kirche. In einer bewegenden Erklärung legte er der Synode die Erfahrungen sei-

nes Lebens und die Grundlinien seines Denkens vor, die ihn zu seinen Überzeugungen geführt 

hatten. 

Am Ende dieser Rede aber wurde deutlich, daß es ihm bei all dem gar nicht in erster Linie um 

Staat und Politik, um Obrigkeit und Sittengesetz, um Bundesrepublik und DDR gegangen 

war, sondern um die Kirche. 

Am Ende dieser Rede legte Dibelius der Synode sein „kirchliches Testament“ vor. „Ich habe 

mein Leben für die Kirche gelebt“, sagte der alte Bischof. „Ich glaube und bekenne, daß diese 

sichtbare Kirche, in die hinein ich getauft und ordiniert worden bin, diejenige Form der heili-

gen, allgemeinen christlichen Kirche ist, die Gott mir für mein Leben, für meine Arbeit und 



Scholder - Otto Dibelius (Protestanten) 11 22.02.2025 

für meinen Glauben gegeben hat... 

Ich kenne diese meine Kirche mit ihren reichen Gaben und mit ihren Unzulänglichkeiten, un-

ter denen ich oft gelitten und an denen ich auch selber teilgehabt habe. Aber ich glaube, daß 

mein Herr Jesus Christus diese Kirche nicht verworfen oder abgeschrieben hat. Ich glaube, 

daß er sie dazu ausersehen hat, auf dem Felde, auf dem nun zwei verschiedene Lebenshaltun-

gen am härtesten aufeinanderstoßen, das Zeugnis von seiner Gnade und Wahrheit unüberhör-

bar aufzurichten, daß er ihr damit eine ungeheure Aufgabe gestellt hat und daß er sie bei der 

Arbeit an dieser Aufgabe nicht allein lassen wird.“ 

Dies war der Inhalt seines Lebens und darum fuhr er fort: 

„Ich bitte diejenigen, die nach mir kommen, dieser Aufgabe allezeit eingedenk zu sein und 

niemals etwas anderes darstellen zu wollen als die Kirche dessen, der für uns gekreuzigt und 

auferweckt worden ist.“ 

Das war der Kern seines kirchlichen Testaments. 

Was wäre diesen Worten hinzuzufügen? 

Literaturhinweise: 

Dibelius. Otto: Ein Christ ist immer im Dienst. Erlebnisse und Erfahrungen in einer Zeiten-

wende, 2. Aufl., Stuttgart 1963. 

Ders.: So habe ich’s erlebt. Selbstzeugnisse, hrsg. von Wilhelm Dittmann, zusammengestellt 

und kommentiert von Wolf-Dieter Zimmermann, Berlin 1980. 

Stupperich, Robert (unter Mitarbeit von Stupperich, Martin): Otto Dibelius. Ein evangelischer 

Bischof im Umbruch der Zeiten, Göttingen 1989. 

Otto Dibelius. Sein Denken und Wollen. Eine Gedenkschrift zu seinem 90. Geburtstag mit ei-

nem Geleitwort von Bischof D. Kurt Scharf und einer Bibliographie, hrsg. von Robert 

Stupperich, Berlin 1970. 

Quelle: Klaus Scholder/Dieter Kleinmann (Hrsg.), Protestanten von Martin Luther bis Diet-

rich Bonhoeffer. Portraits, Frankfurt am Main: Anton Hain, 21992, S. 324-336. 


