
1 
 

Arbeit als geistliche Übung – 12 Übungsschritte zu einem evangelischen Ar-

beitsethos1 

Von Johannes Rehm 

 

Hinführung 

Arbeit und Spiritualität, was hat das eine mit dem anderen zu tun? Möglicherweise haben die 

beiden Begriffe auf den ersten Blick nichts oder wenig gemeinsam. Schließlich handelt es 

sich um zwei Themen, mit denen sich gewöhnlich Assoziationen von sehr unterschiedlichen 

Lebenswelten verbinden. Alltag und Sonntag, Öffentlichkeit und Privatheit, Wirtschaftsleben 

und Frömmigkeitspraxis, das sind Gegensatzpaare, welche einem in diesem Zusammenhang 

gewöhnlich unmittelbar in den Sinn kommen und die signalisieren, dass Arbeit und Spirituali-

tät in der Regel zu verschiedenen Zeiten, an verschiedenen Orten und mit unterschiedlichen 

Interessen erledigt und ausgeübt werden.2  

Die angezeigte Spannung wird aber gleichzeitig auch wieder dadurch überbrückt, dass es sich 

sowohl bei der Arbeit als auch bei der Spiritualität nicht um theoretische Abstraktionen, son-

dern um eine ausgeübte Praxis menschlichen Tuns handelt, die einen leiblichen und häufig 

auch gemeinschaftlichen Ausdruck findet. Arbeit und Spiritualität sind jedenfalls beide Be-

grifflichkeiten, denen schon einmal dies gemeinsam ist, dass sie bekanntlich sehr unterschied-

lich inhaltlich gefüllt und im Sprachgebrauch verschieden verwendet werden können. 

Nun machen sozialwissenschaftliche Untersuchungen seit einigen Jahren darauf aufmerksam, 

dass es bei einer beträchtlichen Anzahl von arbeitenden Menschen den ausgesprochenen 

Wunsch bzw. die empfundene Sehnsucht gibt, Arbeit und Spiritualität im Leben gerade nicht 

zu trennen, sondern aufeinander zu beziehen.3 Dieses nachgewiesene individuelle Bedürfnis 

Spiritualität im arbeitsweltlichen Kontext zum Ausdruck zu bringen, ist sicher in einem säku-

laren Umfeld nicht mehrheitlich vorauszusetzen, aber doch erstaunlicherweise in einem be-

trächtlichen Umfang bei vielen Menschen vorhanden.4 Das gilt nicht nur für Deutschland, 

sondern besonders profiliert auch für die USA, wo der Begriff und die Programmatik einer 

 
1 Bei diesem Aufsatz handelt es sich um die ergänzte und ausgearbeitete Fassung meines Vortrags, den ich auf 

Einladung der Kollegen Klaus Raschzok und Christian Eyselein am 11.12.2023 im Rahmen eines Seminars des 

Instituts für Evangelische Aszetik an der Augustana-Hochschule Neuendettelsau gehalten habe. 
2 Vgl. Johannes Rehm, „In Gottes Namen fang ich an…“ Arbeit als Berufung in: Peter Zimmerling (Hg.), Hand-

buch Evangelischer Spiritualität, Bd. 3, Göttingen 2020, S. 760ff. 
3 Derzeit widmet sich ein Forschungsprojekt am Lehrstuhl für Personalwirtschaft an der Universität Hamburg 

der Fragestellung „Spiritualität und Religiosität am Arbeitsplatz.“ Dorothea Alewell, Tobias Moll, Spiritualität 

am Arbeitsplatz – ein Thema auch für die Personalarbeit in Deutschland? In: Heike Surrey und Victor Tiberius 

(Hg.), Die Zukunft des Personalmanagements. Herausforderungen, Lösungsansätze und Gestaltungsoptionen, 

Zürich 2018, S. 33ff. 
4 Dorothea Alewell und Tobias Moll, Religion, Religiosität und Spiritualität am Arbeitsplatz in deutschen Unter-

nehmen, in: Dorothea Alewell und Wenzel Matiaske (Hg.), Standards Guter Arbeit. Disziplinäre Positionen und 

interdisziplinäre Perspektiven, Schriftenreihe Zentrum und Peripherie, Bd. 13, Baden – Baden 2019, S. 107ff. 



2 
 

„Workplace-Spirituality“5 zunehmend Beachtung findet.6 Die Workplace Spirituality7 ver-

zichtet allerdings auf ein geistlich–konfessionelles Profil und ist für alle Religionen sowie 

auch für säkular lebende Menschen offen.8  

In den folgenden Ausführungen soll diese aktuelle Suchbewegung nach einer Verbindung und 

wechselseitigen Durchdringung von Arbeit und Spiritualität aufgegriffen und praktisch-theo-

logisch bearbeitet sowie auch eine entsprechende Praxisanleitung gewagt werden. Doch alles 

kommt zunächst darauf an, dass eine Spiritualität der Arbeit von einer geklärten inhaltlichen 

Basis her entwickelt wird. Diese wird für den evangelischen Glauben zuerst in der Bibel zu 

suchen und zu finden sein, welche von jeher dem Glauben, aber auch menschlichem Leben 

und Arbeiten Korrektur und Orientierung zu geben vermag.9  

In 12 Übungsschritten möchte ich mich einem gelebten evangelischen Arbeitsethos annähern. 

Ich versuche zu beschreiben, was es bedeutet als Geschöpf Gottes zu arbeiten und mit anderen 

Mitgeschöpfen zusammenzuarbeiten. Den Übungsschritten ist jeweils ein Bibelwort leitwort-

artig vorangestellt. Häufig handelt es sich dabei um biblische Kernstellen, welche in der Sozi-

alverkündigung der kirchlichen Industrie- und Sozialarbeit regelmäßig zitiert und ausgelegt 

werden.10 Im Folgenden verzichte ich in meinen Ausführungen weitgehend auf die Verwen-

dung des Begriffs Spiritualität, weil dieser auch rein säkular und für nicht christliche Fröm-

migkeitspraxis verwendet wird und damit missverständlich geworden ist. Mir geht es viel-

mehr um ein geistliches Geschehen im Sinne des Evangeliums von Jesus Christus, welches 

ich als Frömmigkeit der Arbeit verstehe. Die folgenden 12 Übungsschritte sollen anleiten zu 

einer meditativen Aneignung eines evangelischen Arbeitsethos einschließlich einer Praxis des 

Gebets für die Früchte menschlicher Arbeit sowie für arbeitende Menschen. Die 12 Schritte 

wollen eine Einübung in eine durch den Glauben veränderte Haltung eines gelebten evangeli-

schen Arbeitsethos ermöglichen und befördern, welches darum weiß, dass die Grundlagen al-

ler Arbeit dem Schöpfer zu verdanken sind, und in Bezug auf die Wirkungen menschlichen 

Tätigseins auf seinen Segen vertraut. 

Die derzeit festzustellende verstärkte Suche nach einer den beruflichen Bereich einschließen-

den Glaubens- und Frömmigkeitspraxis hängt auch mit der aktuell sich vollziehenden Trans-

formation der Arbeitswelt durch die Digitalisierung zusammen, welche dabei ist, die Kultur 
 

5„Spiritual health leads people to experience consciousness at a deeper level, improves their intuitive skills, en-

courages teamwork, develops purposeful and compelling organizational vision, and boosts innovation.“ Richard 

D. White Jr., Drawing the Line. Religion and Spirituality in the Workplace, in: Robert A. Giacalone and Carole J. 

Jurkiewicz, Handbook of Workplace Spirituality and Organizational Performance, New York 20102, S. 185. 

6 Prof. Dr. Manfred L. Pirner, Das Spirituelle an der Politik – Überlegungen aus Sicht einer Öffentlichen Theolo-

gie und Religionspädagokik, unveröffentlichte Keynote beim Symposion „Das Politische an der Spiritualität – 

das Spirituelle an der Politik.“ am 10.11.2023 in Nürnberg-St.Jobst. 
7 „Two of the most central and defining features of life for many people are their religion and spirituality (RS) 

and their work.“ Peter C. Hill and Gary S. Smith, Coming to terms with spirituality and religion in the work-

place, in: Robert A. Giacalone and Carole J. Jurkiewicz, Handbook of Workplace Spirituality and Organizational 

Performance, a.a.O., S. 171. 
8 Vgl. Judi Neal, Inspiring Workplace Spirituality, United Kingdom; North America; Japan, 2024, Robert A. Gi-

acalone and Carole J. Jurkiewicz, Handbook of Workplace Spirituality and Organizational Performance, a.a.O. 
9 Vgl. Oswald Bayer, Was macht die Bibel zur Heiligen Schrift? Luthers Verständnis zur Schriftautorität, in: Mi-

chael Krug, Ruth Lödel, Johannes Rehm (Hrsg.), Beim Wort nehmen. Die Schrift als Zentrum für kirchliches 

Reden und Gestalten, FS Friedrich Mildenberger, Stuttgart 2004, S. 24ff. 
10 Vgl. Konrad Müller, Johannes Rehm (Hrsg.), Arbeit als Gottesdienst? Wertschöpfung in christlicher Verkün-

digung, FS Roland Pelikan, Leipzig 2021; Traugott Jähnichen, Roland Pelikan, Sigrid Reihs, Johannes Rehm 

(Hg.), Priorität für die Arbeit. Profile kirchlicher Präsenz in der Arbeitswelt gestern und heute, FS Günter Bra-

kelmann, Berlin 2021; Johannes Rehm, Hans G. Ulrich (Hrsg.), Menschenrecht auf Arbeit? Sozialethische Per-

spektiven, Stuttgart 2009. 



3 
 

menschlichen Arbeitens insgesamt nachhaltig zu verändern.11 Durch den verstärkten Einsatz 

Künstlicher Intelligenz sind es längst nicht mehr nur Menschen, die autonom arbeiten. Die Di-

gitalisierung vereinfacht und beschleunigt Arbeitsprozesse, aber sie fordert arbeitende Men-

schen durch die notwendigen Lern- und Veränderungsprozesse auch heraus.12 Es bilden und 

finden sich unter Arbeitnehmenden digital affine Eliten von Fachkräften, welche am Arbeits-

markt begehrt sind und die durch ihre in der Wirtschaft gesuchten Kompetenzen profitieren 

von den durch die Entwicklungen unter dem Label New Work entstehenden neuen Gestal-

tungsmöglichkeiten und Freiheiten.13 Jedenfalls legt es sich nahe in solchen Zeiten des Um-

bruchs verstärkt nach Sinn und Ziel menschlichen Arbeitens zu fragen. Dabei stellt sich sofort 

die weitergehende Frage, ob die durch Digitalisierung zusätzlich beschleunigte Arbeitswelt 

noch Zeit und Raum lässt für einen am Arbeitsplatz gelebten Glauben? Oder ob nicht im Ge-

genteil beschleunigtes digitales Arbeiten gerade dringlich nach einem Ausgleich durch einen 

Ruhepol in einer gelebten Glaubenspraxis verlangt? 

Doch die klassischen Institutionen der Vermittlung von ethischen Orientierungen und Glau-

benstraditionen, im Fall von Deutschland die beiden großen Kirchen befinden sich in einer 

bisher nicht gekannten Krise des Mitgliederschwunds, einer Krise der öffentlichen Wahrneh-

mung und der moralischen Autorität. Wird ihnen noch zugetraut glaubwürdig die Weisheit 

und den Reichtum des jüdisch-christlichen Glaubens und seiner geistlichen Tradition authen-

tisch und zeitgemäß weiterzugeben? Kirchensoziologische Forschungen zeigen nun inzwi-

schen eindeutig, dass die gegenwärtige Relevanzkrise der Kirchen gleichzeitig paradoxer-

weise zu einer verbreiteten, vertieften Rückfrage nach der „Substanz“, also dem Wesen von 

Kirche einschließlich des Inhalts des christlichen Glaubens führt. Die Konjunktur von Spiritu-

alität spricht für diese Sehnsucht vieler nach einem „substanziellen Christentum“ jenseits ak-

tueller pragmatischer Strukturdebatten, die sich ihrerseits an gängigen Organisationslogiken 

orientieren. 14  

Die folgenden Überlegungen setzen bei dieser Frage nach der Gegenwartsbedeutung der 

geistlichen Tradition christlichen Glaubens einschließlich der sie beinhaltenden sozialethi-

schen Herausforderung an. Im Zentrum wird zunächst die Entfaltung eines evangelischen Ar-

beitsethos stehen, das zu einem guten und gelingenden Leben auch in einer Arbeitswelt 4.0 

verhilft. Ein evangelisches Arbeitsethos verlangt aber aus sich selbst heraus danach gelebt, 

praktiziert und ausgeübt zu werden. Allerdings setzt die Ausübung eines Ethos gewöhnlich 

 
11 Vgl. Robert Castel, Die Krise der Arbeit. Neue Unsicherheiten und die Zukunft des Individuums, Hamburg 

2011; Heinrich Bedford-Strohm u.a. (Hg.), Arbeitswelten, Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Bd. 5, Gütersloh 

2011; Lisa Herzog, Die Rettung der Arbeit. Ein politischer Aufruf, Berlin 2019. 
12 Wenn auch die sich zunehmend einstellenden arbeitserleichternden Effekte der Digitalisierung sich längst 

nicht in allen Branchen und für alle Arbeitnehmenden auswirken. Die bisherige händische Arbeit ist teilweise 

unverzichtbar und wird gesamtgesellschaftlich weiterhin benötigt. Vgl. Roland Pelikan, Johannes Rehm (Hg.), 

Arbeit im Alltag 4.0 – Wie Digitalisierung ethisch zu lernen ist, Berlin 2018; Traugott Jähnichen, Freiheit digi-

tal? Ansätze einer evangelischen Digitalethik in der Perspektive der EKD Denkschrift von 2021, in: Hanns Ker-

ner, Peter Lysy, Sabine Weingärtner (Hg.), Wort und Welt. Dimensionen gelebten Glaubens, FS Johannes Rehm, 

Leipzig 2023, S. 45ff.; vgl. Traugott Jähnichen/ Joachim Wiemeyer, Wirtschaftsethik 4.0. Der digitale Wandel 

als wirtschaftsethische Herausforderung, Stuttgart 2020. 
13 Steffen Fleßa, New Work – frommer Wunsch oder Zukunftspotential?, Theologische Beiträge, 54. Jg. 2023 – 

4, S. 199ff.; Swantje Allmers u.a., On the Way to New Work. Wenn Arbeit zu etwas wird, das Menschen stärkt, 

München 2022. 
14 Gerhard Wegner konstatiert: „Es geht in der Tat darum, dass Menschen von diesem Glauben angezogen und in 

die Realität Gottes hineingezogen werden, dass sie diese Realität prinzipiell als passive erfahren, die sie an sich 

selbst erleiden und von der sie sich genötigt fühlen, sich in Liebe zu anderen zu verhalten – und eben genau die-

sen Prozess als die größte Form der Befreiung erleben, die sie bisher erfuhren.“ Gerhard Wegner, Substanzielles 

Christentum. Soziotheologische Erkundungen, Leipzig 2022, S. 30.  



4 
 

zunächst seine Einübung voraus. Deshalb soll im Folgenden in 12 Übungsschritten ein geistli-

cher Weg zur praktischen Einübung und Umsetzung im Sinne einer gelebten Frömmigkeit der 

Arbeit skizziert werden.15  

Bevor Spiritualität zum Modethema wurde, hatte sich ungewöhnlich frühzeitig Manfred Seitz 

in der Praktischen Theologie seit den 60er Jahren praktisch und theoretisch wegweisend dem 

Themenkreis einer gelebten Frömmigkeit gewidmet.16 Seine einschlägigen Veröffentlichun-

gen verdienen weiterhin Beachtung, weil sie auch für die gegenwärtigen Herausforderungen 

hilfreich sind. Legt man etwa den mir einleuchtenden Vorschlag von Manfred Seitz für eine 

Systematik einer „Evangelischen Aszetik“ zugrunde, dann wäre das Folgende schwerpunkt-

mäßig den Gliederungspunkten 1.2. „Aszetik als Lehre vom gelebten Glauben“ und gleichzei-

tig ebenso III.1. „Das Zeugnis des Christen in der modernen Welt“ zuzuordnen.17 

12 Übungsschritte 

1. Dein Wort ist meines Fußes Leuchte und ein Licht auf meinem Wege. Ps 119, 105 

Als Christ zu leben und zu arbeiten bedeutet zuallererst dies: Einzuüben hoffnungsfroh dem 

Lichtkegel des göttlichen Wortes auf allen Lebens- und Arbeitswegen zu folgen und sich da-

von für die alltägliche Arbeit Orientierung, Hilfe, Trost und Korrektur zu erwarten. 

Evangelische Glaubenspraxis ist von jeher am biblischen Wort orientiert.18 Dies unterscheidet 

deshalb evangelische Aszetik von allgemeiner Spiritualität, welche sehr unterschiedliche Aus-

prägungen und Begründungen haben kann. Anhand von Martin Luthers Anleitungsschriften 

zum geistlichen Leben entfaltet Klaus Raschzok, was die Übung von reformatorischer Fröm-

migkeitspraxis beinhaltet. Der regelmäßige Umgang eines Christen mit der Bibel ist dafür 

grundlegend. Raschzok zeigt auf, dass Luther aus dem Psalm 119 drei zusammenhängende 

Einzelregeln geistlichen Lebens ableitet: „Oratio (Gebet), meditatio (Meditation) und tentatio 

(Anfechtung) bilden das Grundgerüst schriftbezogener Frömmigkeit.“19 Für den Protestantis-

mus insgesamt ist bis heute der Verweis und die Bezugnahme auf zentrale biblische Kernstel-

len prägend. „In Luthers Anleitungsschriften zum geistlichen Leben zeichnen sich Konturen 

einer biblischen Einzelspruchfrömmigkeit auf.“20 Für eine lebensnahe Frömmigkeit ist Lu-

thers Glaubenserfahrung von aktueller Bedeutsamkeit. „Die entscheidende Bedeutung der 

Modellvorstellung der Heiligen Schrift als Wahrnehmungsinstrument einer lebensnahen 

 
15 Die mir aufgegebene Thematik dieses Aufsatzes bewegt sich im Überschneidungsbereich von Praktischer The-

ologie mit theologischer Sozialethik und ist als Beitrag zur Forschungstätigkeit des Instituts für Evangelische 

Aszetik gedacht. Vgl. Christian Eyselein u.a. (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Programm macht Schule, Leipzig 

2021. 
16 Vgl. Manfred Seitz und Friedrich Thiele (Hrsg.) Wir beten. Gebete für Menschen von heute, Gladbeck 19788 

(Erstauflage 1967); Manfred Seitz, Praxis des Glaubens. Gottesdienst, Seelsorge und Spiritualität, Göttingen 

1978. 
17 Manfred Seitz, Die Dauerreflexion über Spiritualität beenden! Entwurf einer Lehre vom christlichen Leben 

(Evangelische Aszetik), in: Christian Eyselein u.a. (Hg.), Evangelische Aszetik. Ein Programm macht Schule, 

a.a.O., S. 33. 
18 Vgl. Michael Welker, Was ist Evangelische Spiritualität? In: Alexander Deeg, Markus Schmidt (Hg.), Spiritu-

alität und Gemeinschaft. Zugänge zu geistlichem Leben in Beziehungen, Darmstadt 2023, S. 29ff. 
19 Klaus Raschzok, Martin Luthers Anleitungsschriften zum geistlichen Leben als Übungsinstrumente einer le-

bensnahen bibeltextbezogenen Frömmigkeit, in: Hanns Kerner, Peter Lysy, Sabine Weingärtner (Hg.), Wort und 

Welt, a.a.O. S. 26. 
20 Ebd. S. 27. 



5 
 

Frömmigkeit besteht darin, dass diese an den biblischen Text als äußeres Wort gebunden 

ist.“21  

Der Gesprächsbeitrag von Klaus Raschzok verdient eingehende Beachtung, da er sehr konkret 

bewährte Erfahrungen einer geistlichen Schriftauslegung schildert. Diese könnten auch für 

Gruppierungen christlicher Arbeitnehmender und Unternehmer hilfreich und förderlich sein. 

Schließlich gilt: „Alle Schrift, von Gott eingegeben, ist nütze zur Lehre, zur Zurechtweisung, 

zur Besserung, zur Erziehung in der Gerechtigkeit.“ 2. Tim 3, 16 

In den letzten Jahren waren insbesondere „Christen in der Automobilindustrie“ sowie der 

„Arbeitskreis evangelischer Unternehmer“ mit Bibelgesprächsrunden am Arbeitsplatz oder 

nach Arbeitsschluss aktiv. Für sehr viele arbeitende Menschen ist die tägliche Meditation der 

Herrnhuter Losungen ihre bewährte und langjährig geübte Praxis der Bibellese. Seit einigen 

Jahren ist eine verstärkte Aufmerksamkeit für den Themenkreis Spiritualität bzw. geistliches 

Leben bei den arbeitsweltlichen Diensten der Kirchen festzustellen.22 

2. Dann geht der Mensch hinaus an seine Arbeit und an sein Werk bis an den Abend. Ps 

104, 23 

Geschöpfe Gottes entsprechen der Bestimmung des Schöpfers, indem sie ein tätiges und ar-

beitsames Leben führen. In der Gegenwart unterscheiden wir hauptamtliche Erwerbsarbeit, 

ehrenamtliche Tätigkeit und private Aktivitäten, die wir alle Arbeit nennen. Arbeiten ist von 

jeher menschliche Lebensform und gehört zum guten und gelingenden Leben dazu. Eine Auf-

gabe der christlichen Gemeinde und ihrer Mitglieder ist von daher die regelmäßige Übung 

von Fürbitte für arbeitende Menschen und ihre Nöte.  

Die Arbeit ist selbstverständlicher Ausdruck der Geschöpflichkeit des Menschen. Arbeit ist 

im Leben von Menschen noch viel mehr als Erwerbsarbeit. Diese ist fraglos für die meisten 

Menschen von grundlegend sozialer und existentieller Bedeutung. Hans Günter Ulrich 

schreibt: „Ein Mensch muss durch seine Arbeit für sein Leben und für das Leben derer, die 

ihm anvertraut sind, sorgen können und die Arbeit als zugehörig zu seiner menschlichen Le-

bensform erfahren.“23  

Aber es geht noch um mehr als die so bedeutsame Erwerbsarbeit, wie Torsten Meireis heraus-

stellt: „Vielmehr geht es um das gute Leben und zwar eines, das sein Profil durch die Muße 

des Hörens auf Gott gewinnt. Die solcher Muße entsprechende Tätigkeit dient weder der rast-

losen Selbstbeschäftigung noch allein dem Erwerb und schließt auch den Genuss nicht aus, 

sondern sie zielt auf den Nächsten. Dieser ist niemand anderes als der oder die andere, wie 

Gott sie mir zeigt.“24  

Ebenfalls im Gesamtzusammenhang menschlichen Lebens verortet die einschlägige EKD-

Denkschrift von 2015 die menschliche Arbeit. „Der christliche Glaube in seiner evangeli-

schen Ausprägung wertet die alltägliche Wirklichkeit als das exemplarische Begegnungsfeld 

von Gott und Mensch, in dem der Mensch Tag für Tag seinem Nächsten dient. Eine Engfüh-

rung auf Erwerbs- oder gar Lohnarbeit ist dabei in keiner Weise impliziert, wie beispielhaft 

 
21 Ebd. S. 28. 
22 Vgl. Nicole Beckmann u.a. (Hg.), 7 x 7 Morgenbriefing für Führungskräfte, Freiburg 2019.  
23 Hans Günter Ulrich, Menschliche Arbeit und die Formen der Gerechtigkeit, in: Johannes Rehm, Hans G. Ul-

rich (Hg.), Menschenrecht auf Arbeit? Sozialethische Perspektiven, a.a.O., S. 132. 
24 Torsten Meireis, Tätigkeit und Erfüllung. Protestantische Ethik im Umbruch der Arbeitsgesellschaft, Tübingen 

2008, S. 537. 



6 
 

Luthers Hochschätzung der Familien- und Reproduktionsarbeit zeigt. Insofern bezeichnet der 

Beruf alle Formen menschlicher Tätigkeit, sofern sie zur Befriedigung von Bedürfnissen im 

Dienst des Menschen geschehen.“ 25  

Die vornehmste geistliche Aufgabe für die christliche Gemeinde ist in diesem Zusammenhang 

die Fürbitte für arbeitende Menschen. Friedrich Mildenberger zeigt die solidarische Dimen-

sion der Fürbitte auf. „Rechte Fürbitte schließt ihre eigene Zukunft zusammen mit der Zu-

kunft derer, für die sie einsteht.“26 Die Fürbitte weist über die als bedrängend oder bedrü-

ckend erfahrene Situation hinaus. „Die Fürbitte nimmt in die Hoffnung mit. Indem sie dabei 

den eschatologischen Horizont ausmisst, gewinnt sie zugleich den Raum für die nahen Dinge, 

die der Fürbitte bedürfen.“27  

Die Fürbitte für alle Menschen, was arbeitende Mitmenschen selbstverständlich mitein-

schließt, ist auch eine Aufgabe für das persönliche tägliche Gebet des einzelnen Christen, die 

verdient wahr- und ernstgenommen zu werden. 

3. Im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot essen, bis du wieder zu Erde wirst, 

davon du genommen bist. 1. Mose 3, 19 

Geschöpfe kommen der Beauftragung des Schöpfers zum tätigen Leben nach im Wissen da-

rum, dass Arbeit die begrenzte Lebenszeit verbraucht und nicht selten die Gesundheit ver-

schleißt sowie der Vergänglichkeit alles Geschaffenem unterliegt. Trotzdem ist Arbeit gleich-

zeitig existentielle Notwendigkeit und deshalb ein allgemeines Menschenrecht. Arbeitslosig-

keit darf nicht sein. 

 

Arbeit ist nicht zu idealisieren, sondern auch in seiner Gefährlichkeit und Abgründigkeit für 

arbeitende Menschen wahrzunehmen. Die Menschheit hat eine schwierige Geschichte mit der 

Arbeit, die leider noch nicht zu Ende ist. Darauf verweist eindrücklich Dorothee Sölle. “Die 

vorindustrielle Tradition hat immer wieder ein altes Bild für diese Form der Selbstzerstörung 

des Menschen in und durch Arbeit benutzt; es ist die Tretmühle, in der Menschen dem Pro-

duktionszwang und dem mechanischen Zeitablauf der Arbeit unterworfen sind. Die Tretmühle 

sinnloser Schufterei war für Jahrhunderte ein treffendes Bild für menschliche Arbeit als 

Fluch.“28  

Das ändert aber nichts an der Bedeutsamkeit von Arbeit für den Menschen. Günter Brakel-

mann spricht deshalb von einem theologisch begründeten Mandat zur Arbeit: „Diese soziale 

Pflicht zur Arbeit impliziert das individuelle Recht auf Arbeit.“29  

Ähnlich argumentiert Friedhelm Hengsbach S.J., der auf die Verankerung des Rechts auf Ar-

beit in Länderverfassungen und in der europäischen Sozialcharta verweist. „Deshalb liegt es 

 
25 Kirchenamt der EKD (Hg.), Solidarität und Selbstbestimmung im Wandel der Arbeitswelt. Eine Denkschrift, 

Gütersloh 2015, S. 26; vgl. auch Harry Jablonowski, Art. Arbeit, in: Werner Heun u.a. (Hg.), Evangelisches 

Staatslexikon, Neuausgabe, Stuttgart 2006, Bd. 1, S. 67ff. 
26 Friedrich Mildenberger, Das Gebet als Übung und Probe des Glaubens, Stuttgart 1968, S. 54. 
27 Ebd. S. 63. 
28 Dorothee Sölle, Lieben und arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung, München 2001, S. 85. 
29 Günter Brakelmann, Das Recht auf Arbeit. Eine Thesenreihe, in: Jürgen Moltmann (Hg.), Recht auf Arbeit, 

Sinn der Arbeit, München 1979, S. 13. 



7 
 

nahe, das soziale Grundrecht auf Arbeit in den Verfassungsrang zu erheben und als objektive 

Rechtsnorm auszugestalten.“30  

Der bayerische Sozialpfarrer Werner Schanz verwies in seinen öffentlichen Verlautbarungen 

regelmäßig darauf, dass in der Bibel die menschliche Arbeit dem 1. Gebot zugeordnet ist. 

„Arbeit wird verstanden als Auftrag Gottes an die Menschen, gemeinsam und gleichberechtigt 

die Erde zu bebauen und zu bewahren, um sich von den Früchten der Arbeit zu ernähren. Gott 

schuf den Menschen zu seinem Bilde. Darum muss der Mensch seine Würde nicht erst erar-

beiten, aber zu seiner Würde gehört das Recht auf Arbeit, dass jeder nach seinen Fähigkeiten 

arbeiten kann und darf. Arbeitslosigkeit widerspricht dem Auftrag Gottes.“31 

Christlicher Glaube erschöpft sich nicht in reiner Innerlichkeit, sondern fordert und fördert die 

hilfreiche Zuwendung zum Mitmenschen, der als Nächster angesehen und erlebt wird. Dies 

gilt auch für den Lebensbereich Arbeit. Von daher bildet die Arbeitslosenhilfe eine unver-

zichtbare und selbstverständliche sozialdiakonische Ausübung christlichen Glaubens, denn 

diese ist Hilfe zur Selbsthilfe. 

4. Ich habe das Elend meines Volkes in Ägypten gesehen, und das Geschrei über ihre 

Bedränger habe ich gehört; ich habe ihre Leiden erkannt. 2. Mose 3, 7 

Entfremdete Arbeit, die nicht dem arbeitenden Menschen dient, ist nicht im Sinne des Schöp-

fers. Es gilt die Sichtweise des Herrn der Schöpfung sich anzueignen und das Elend ausge-

beuteter Mitgeschöpfe wahrzunehmen, auf ihre Bedrängnis zu hören und ihr Leiden zu erken-

nen. Arbeit darf auch nicht verherrlicht werden, da sie immer wieder zu Ausbeutung von 

Menschen und nicht selten zu Selbstausbeutung führt. Deshalb übt christliche Kirche öffentli-

che Fürsprache für unter Ungerechtigkeit leidende Mitmenschen. 

Arbeit, welche keine erfüllende Tätigkeit ist, sondern lediglich ausschließlich zur Bestreitung 

des Lebensunterhalts geschieht und dem arbeitenden Menschen kein Verhältnis zum Produkt 

seiner Arbeit ermöglicht, nennt Karl Marx im 19. Jahrhundert entfremdete Arbeit im Sinne 

von Zwangsarbeit. „Die entfremdete Arbeit kehrt das Verhältnis dahin um, dass der Mensch, 

eben weil er ein bewusstes Wesen ist, seine Lebenstätigkeit, sein Wesen nur zu einem Mittel 

für seine Existenz macht.“32  

Dabei handelt es sich nicht um eine rein historische Problematik, sondern um eine aktuelle 

grundsätzliche theologische und ethische Herausforderung, wie Dorothee Sölle nachdrücklich 

konstatiert. „Entfremdung verneint die Bestimmung des Menschen. Einem Menschen die 

Möglichkeit zu lebensnotwendiger und erfüllter Arbeit zu nehmen heißt, ihm seine Got-

tesebenbildlichkeit zu bestreiten.“33  

Weil es bei entfremdeter Arbeit um einen theologisch-ethischen Skandal geht, ist die christli-

che Gemeinde und mit ihr jeder Christenmensch aufgefordert zur parteilichen Fürsprache für 

Menschen in prekären, unwürdigen und entfremdeten Arbeitsverhältnissen im Sinne der bibli-

schen Weisung: „Tu deinen Mund auf für die Stummen und für die Sache aller, die verlassen 

 
30 Friedhelm Hengsbach, ein Menschenrecht auf Arbeit? Orientierungen christlicher Gesellschaftsethik, in: Jo-

hannes Rehm, Hans G. Ulrich (Hg.), Menschenrecht auf Arbeit? Sozialethische Perspektiven, a.a.O., S. 184., 
31 Werner Schanz zitiert bei Johannes Rehm, Werner Schanz (1931-2020) – Sozialpfarrer und Kirchenreformer, 

ZBKG 91 (2022), S. 333. 
32 Karl Marx, Frühe Schriften, Erster Band, Hg. Hans-Joachim Lieber, Darmstadt 19895, S. 567. 
33 Dorothee Sölle, Lieben und arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung, a.a.O., S. 105. 



8 
 

sind. Tu deinen Mund auf und richte in Gerechtigkeit und schaffe Recht dem Elenden und Ar-

men.“ Spr 31, 8f. 

Arbeit ist ein unverzichtbarer Wirtschaftsfaktor, deshalb wird im Wirtschaftsleben fast 

zwangsläufig immer wieder versucht werden sich die Arbeitskraft von Menschen möglichst 

billig nutzbar zu machen.34 Die Versuchung ist groß, so den Gewinn bei der Wertschöpfung 

für die Arbeitgeberseite zu maximieren. Dies ist um der betroffenen Menschen willen nicht 

hinnehmbar, sondern erfordert die öffentliche Fürsprache von Gemeindemitgliedern und Kir-

chenvertretern in Gottesdiensten, durch öffentliche Verlautbarungen und in den Organen 

kirchlicher Publizistik. Solche hier geforderte öffentliche Fürsprache ist als Sprachform ein-

deutig vom Gebet zu unterscheiden, das in diesem inhaltlichen Zusammenhang ebenfalls 

seine Zeit und seinen Ort hat. 

5. Und so vollendete Gott am siebenten Tage seine Werke, die er machte, und ruhte am 

siebenten Tage von allen seinen Werken, die er gemacht hatte. Und Gott segnete den 

siebenten Tag und heiligte ihn, weil er an ihm ruhte von allen seinen Werken, die Gott 

geschaffen und gemacht hatte. 1. Mose 2, 2f. 

Biblische Rede von der menschlichen Arbeit gründet im Schöpferhandeln Gottes, der selbst 

sein Werk durch einen Tag der Ruhe unterbricht. Ein gesunder Wechsel von Arbeit und Ruhe 

im menschlichen Leben entspricht von daher dem Rhythmus der Schöpfung, welchem Segen 

verheißen ist. Deshalb üben Christen die Sonntagsheiligung ein und praktizieren Feiertags-

ruhe.35 

Das biblische Gebot der Feiertagsruhe verbindet Juden und Christen. Der Rabbiner Abraham 

Joshua Heschel etwa weiß um die Schwierigkeit der Ruhe von der Arbeit. „Arbeit ist eine 

Fertigkeit, vollkommene Ruhe ist eine Kunst.“36 Um diese Kunst zu erlernen und einzuüben 

ist die Rückbesinnung auf den Sabbat hilfreich. “Die Bedeutung des Sabbat ist, die Zeit zu 

feiern und nicht den Raum. Sechs Tage der Woche leben wir unter der Tyrannei der Dinge 

des Raumes; am Sabbat versuchen wir, uns einzustimmen auf die Heiligung der Zeit. An die-

sem Tag sind wir aufgerufen, Anteil zu nehmen an dem, was ewig ist in der Zeit, uns vom Ge-

schaffenen dem Geheimnis der Schöpfung selbst zuzuwenden, von der Welt der Schöpfung 

zur Schöpfung der Welt.“37  

Das christologische Verständnis des Sonntags als „Fest des Anfangs“ rückt Jürgen Moltmann 

ins Zentrum seines Verständnisses des Feiertags. „Die christliche Kirche hat demgegenüber 

den wöchentlichen Festtag vom siebten auf den ersten Tag der Woche verlegt. Das hat einen 

tiefen symbolischen Sinn: Sie feiert das Fest der Auferstehung Christi am `achten Tag`, wie es 

in der Alten Kirche hieß, also am Tag nach dem jüdischen Sabbat. Der jüdische Sabbat geht 

in den christlichen Sonntag über: Aus der Ruhe kommt der Auferstehungsjubel, aus dem Ende 

der neue Anfang. Auch der christliche Sonntag ist ein Fest der Schöpfung: Es ist die mit 

 
34 Johannes Rehm, Evangelische Wirtschaftsethik im Dialog – eine praktisch–theologische Perspektive, in: Arne 

Manzeschke (Hg.), Evangelische Wirtschaftsethik – wohin? Perspektiven und Positionen, Münster 2018, S. 

179ff. 
35 Vgl. Friedrich Heckmann, Arbeitszeit und Sonntagsruhe, Essen 1986; Uwe Becker, Sabbat und Sonntag. Plä-

doyer für eine sabbattheologisch begründete Zeitpolitik, Neukirchen-Vluyn 2006; Oswald Bayer, Von der 

Würde des Sonntags, in: ders., Freiheit als Antwort, Tübingen 1995, S. 47ff. 
36 Abraham J. Heschel, Der Schabbat. Seine Bedeutung für den heutigen Menschen, Berlin 2001, S. 13. 
37 Ebd. S. 9f. 



9 
 

Christi Auferweckung beginnende Neuschöpfung aller Dinge. Es ist jene Vollendung, auf die 

die Schöpfung von Anfang an hinweist.“38  

Der katholische Betriebsseelsorger Manfred Böhm sieht im Schutz des arbeitsfreien Sonntags 

ein genuin ökumenisches Anliegen: „Die Ökumene ist dann kein trennendes, sondern ein ver-

bindendes Ereignis, wenn nicht die Plausibilitäten und Feinheiten der jeweiligen kirchlichen 

Identität, sondern die Belange und Bedürfnisse der Menschen, seien sie religiös oder nicht re-

ligiös, in den Mittelpunkt gerückt werden und das kirchliche Handeln bestimmen. Gerade im 

Absehen von den eigenen kirchlichen Interessen finden die Kirchen zu ihrer Bestimmung, 

nämlich Zeichen und Werkzeug des Heiles Gottes für diese Welt zu sein.“39  

Der Sonntag ist für den christlichen Glauben von identitätsstiftender Bedeutung.40 Für evan-

gelische Christen ist er der Tag des Sonntagsgottesdienstes der um Wort und Sakrament ver-

sammelten Gemeinde Jesu Christi. Für praktizierende Katholiken ist er der Tag der sonntägli-

chen Eucharistiefeier, der häufig als Gemeindemesse mitgefeiert wird. Für arbeitende Men-

schen in Deutschland geht es, unabhängig von ihrer vorhandenen oder nicht vorhandenen Kir-

chenzugehörigkeit, um den durch das Grundgesetz geschützten arbeitsfreien Sonntag, der in 

der beschleunigten Arbeitswelt um der Menschlichkeit willen so dringend gebraucht wird. 

Seit 2006 bemüht sich eine von Gewerkschaften und Kirchen bzw. von deren Mitgliedern 

durch die Kampagne „Allianz für den freien Sonntag“ das gemeinsame Interesse des arbeits-

freien Sonntags und den Sonntagsschutz insgesamt, trotz unterschiedlicher inhaltlicher 

Grundlagen, durch öffentlichkeitswirksame Aktionen sowie durch Beschreiten des Rechts-

wegs bei Rechtsverletzungen zu stärken. Dies wird langfristig nur überzeugend gelingen, 

wenn die geistlichen sowie die rechtlichen Grundlagen in dialogischer Weise in die öffentli-

che Debatte mit eingebracht werden. Die Kirchen stehen bei diesem Thema und bei anderen 

Anliegen vor der Herausforderung ihre eigene Kampagnenfähigkeit weiterentwickeln zu müs-

sen, wenn sie in der Zivilgesellschaft weiter gehört werden und Einfluss nehmen wollen. Die 

Problematik des arbeitsfreien Sonntags ist mit der Einhaltung des geltenden Rechts noch nicht 

in jeder Hinsicht geklärt. Es stellen sich vielmehr Fragen nach einer zeitgemäßen Sonntags-

kultur sowie in einer multikulturellen Gesellschaft die Herausforderungen durch die unter-

schiedlichen Feiertagstraditionen der Religionen. 

6. Weh dem, der sein Haus mit Sünden baut und seine Gemächer mit Unrecht, der seinen 

Nächsten umsonst arbeiten lässt und gibt ihm seinen Lohn nicht. Jer 22, 13 

Menschliche Erwerbsarbeit ist einen gerechten Lohn wert, denn die faire und auskömmliche 

Bezahlung bildet die Voraussetzung dafür, dass Menschen durch ehrliche Arbeit ihren Le-

bensunterhalt bestreiten können. Christen haben im Blick, dass dies seit biblischen Zeiten 

keine Selbstverständlichkeit ist, sondern immer wieder aufs Neue eingeklagt und häufig er-

kämpft werden muss. Deshalb stehen sie an der Seite von Menschen, die ihre Rechte einfor-

dern. 

Arbeit beinhaltet unmittelbar Fragen der Gerechtigkeit, was schon immer der Fall war. Franz 

Segbers verweist in diesem Zusammenhang auf die biblische Sozialgeschichte. „Biblische 

Gerechtigkeit ist nicht subjektlos, sie legt sich als eine Parteinahme aus. Die freigekommenen 

 
38 Jürgen Moltmann, Ethik der Schöpfung, Gütersloh 2010, S. 260. 
39 Manfred Böhm, Der Schutz des arbeitsfreien Sonntags - ein ökumenisches Anliegen, in: Hanns Kerner, Peter 

Lysy, Sabine Weingärtner (Hg.), Wort und Welt, a.a.O. S. 169. 
40 Vgl. Hans G. Ulrich, Wie Geschöpfe leben. Konturen evangelischer Ethik, Münster 2005, S. 376ff. 



10 
 

und aus ägyptischen Verhältnissen befreiten Sklaven schufen sich eine Sozial- und Wirt-

schaftsordnung, die einen Rückfall in ägyptische Verhältnisse mit erneuter Versklavung und 

Unterdrückung abwehren und die der Menschenwürde, insbesondere auch der arbeitenden 

Menschen, rechtlich und ökonomisch Gestalt geben wollte. Errungene Freiheit galt es zu be-

wahren.“41  

In der Gegenwart sind die Herausforderungen andere geworden. Sie stellen sich aber auch in 

einer digitalen Arbeitswelt erneut. Denn auf die Fortentwicklung von Arbeitseinkommen 

wirkt sich der aktuelle Wandel unmittelbar aus. „Problematisch ist die unterschiedliche Ent-

wicklung von Kapital- und Arbeitseinkommen ebenso wie die gestiegene Einkommensun-

gleichheit. Entscheidend ist, Teilhabe an Erwerbsarbeit zu ermöglichen (gerechte Teilhabe) 

und Armut wirksam zu bekämpfen (gerechter Lohn).“42  

In modernen Gesellschaften müssten Chancen- und Verteilungsgerechtigkeit für alle Men-

schen aufeinander bezogen sein, was die Denkschrift zur Armut in Deutschland theologisch 

eindrücklich begründete. „Das christliche Verständnis von Teilhabe gründet in der den Men-

schen geschenkten Teilhabe an der Wirklichkeit Gottes.“43 

Zu einem Verständnis und einer Praxis von Arbeit als geistlicher Übung gehört die differen-

zierte und empathische Wahrnehmung von mangelnder Verteilungsgerechtigkeit durch Chris-

ten notwendig hinzu. Biblische Maßstäbe einer gerechten Anteilgabe an den Gütern der 

Schöpfung sowie biblische Erzählungen vom guten und gelingenden Leben können in hilf-

reich orientierender Weise von engagierten Einzelnen sowie von den Kirchen gemeinsam öf-

fentlich ins Gespräch gebracht werden, um einen bibelfremden Gegensatz von geistlich und 

politisch von vorneherein zu vermeiden. 

7. Man mühe sich ab, wie man will, so hat man keinen Gewinn davon. Ich sah die Ar-

beit, die Gott den Menschen gegeben hat, dass sie sich damit plagen. Er hat alles ge-

macht zu seiner Zeit, auch hat er die Ewigkeit in ihr Herz gelegt, nur dass der Mensch 

nicht ergründen kann das Werk, das Gott tut, weder Anfang noch Ende. Pred 3, 9-11 

Die Unterscheidung von Gottes Werk und menschlichem Beitrag ist der Vernunft des Men-

schen entzogen. Die Erfahrung von Vergeblichkeit menschlicher Arbeit gehört seit biblischen 

Zeiten zum Arbeitsleben hinzu und bleibt eine Anfechtung. Alles menschliche Bemühen ist 

vorläufig und weist über sich hinaus auf seine Vollendung in Gottes Ewigkeit. 

In der jüdisch-christlichen Glaubenstradition ist das Bekenntnis zu dem selbst arbeitenden und 

in der Welt wirkmächtig wirtschaftenden Gott die gemeinsame Voraussetzung für alle Rede 

von der Arbeit des Menschen. „Wenn der Herr nicht das Haus baut, so arbeiten umsonst, die 

daran bauen.“ Ps 127, 144  

 
41 Franz Segbers, „Erinnere dich daran, dass du selbst ein Sklave, eine Sklavin in Ägypten warst…“ (Dtn 5,15) 

Biblische Impulse für Humanität in der Arbeit, in: Johannes Rehm, Hans G. Ulrich (Hg.), Menschenrecht auf 

Arbeit? Sozialethische Perspektiven, a.a.O, S. 30; vgl. Franz Segbers, Die Hausordnung der Tora. Biblische Im-

pulse für eine theologische Wirtschaftsethik, Luzern 20023. 
42 Kirchenamt der EKD (Hg.), Solidarität und Selbstbestimmung im Wandel der Arbeitswelt. Eine Denkschrift, 

a.a.O., S. 51. 
43 Kirchenamt der EKD (Hg.), Gerechte Teilhabe. Befähigung zu Eigenverantwortung und Solidarität. Eine 

Denkschrift des Rates der EKD zur Armut in Deutschland, Gütersloh 2006, S. 11. 
44 Hans G. Ulrich, „Sorget nicht…“ – Wirtschaften in Gottes Ökonomie. Unternehmensethik in theologischer 

Perspektive, in: Johannes Rehm, Joachim Twisselmann (Hg.), Wirtschaft um des Menschen willen. Stichworte 

für eine erneuerte Soziale Marktwirtschaft, Nürnberg 2010, S. 178ff.; Johannes Rehm, „Wo der Herr nicht das 



11 
 

Ins Spätmittelalter reicht die grundlegende Lebensregel zurück, welche historisch nur teil-

weise zurecht, mit dem Benediktinerorden verbunden wird. Ora, labora (et studia), Deus adest 

sine mora („Bete, arbeite (und studiere), Gott ist da (oder Gott hilft) ohne Verzug“).45 Ökume-

nisches Bekenntnis ist es insofern doch von jeher, dass menschliches Arbeiten und Wirtschaf-

ten in Gottes Gegenwart geschieht. Dem entspricht der gleichzeitige und wechselseitige Be-

zug von Beten und Arbeiten sowie dem Lesen der Heiligen Schrift. Alles das garantiert nicht 

den Erfolg menschlicher Bemühungen. 

Die evangelische Glaubenstradition wird nicht müde zu betonen, dass dieses Gelingen des Se-

gens Gottes bedarf. „Ich weiß, mein Gott, dass all mein Tun und Werk in deinem Willen ruhn, 

von dir kommt Glück und Segen; was du regierst, das geht und steht auf rechten, guten We-

gen.“ (Paul Gerhardt)46 

Arbeit wird zur geistlichen Übung, indem ich jederzeit mit der verborgenen Gegenwart Gottes 

in meinem Leben und bei meinem Arbeiten rechne. Beten ist Ausdruck des Glaubens an den 

wirkmächtig in dieser Welt und damit auch an mir handelnden dreieinigen Gott. Das Wissen 

darum, dass es des Segens Gottes bedarf, um erfolgreich lebensdienlich zu arbeiten, verhilft 

zu einer weisheitlichen Lebens- und Arbeitsweise und bewahrt vor einer sich selbst überhe-

benden Arbeitswut. 

8. Die Ernte ist groß, aber wenige sind der Arbeiter. Darum bittet den Herrn der Ernte, 

dass er Arbeiter in seine Ernte sende. Mt 9, 37f. 

Die Arbeitswelt war schon immer die Lebenswelt von Menschen. Deshalb bildete sie auch den 

Erfahrungshintergrund für Jesu Verkündigung. In den Gleichnissen Jesu ist die Arbeitswelt 

der rechte Ort und die Arbeitszeit die rechte Zeit des nahe herbeigekommenen Gottesreiches.  

Die Verkündigung in arbeitsweltlichen Kontexten47 war in den beiden letzten Dekaden des 

20. Jahrhunderts das besondere Charisma des bayerischen Sozialpfarrers Werner Schanz, der 

aus seiner Erfahrung heraus feststellt: „Die Bibel enthält keine Betriebswirtschaftslehre, keine 

Wirtschaftsprogramme, aber in den Glaubenserfahrungen, die sie mitteilt, werden Kriterien 

und Perspektiven erkennbar, die für menschliches Leben und menschliches Wirtschaften auch 

heute noch aktuell und wegweisend sind.“ 48 Schanz weist immer wieder daraufhin, dass die 

Menschwerdung Gottes in Jesus Christus nicht zufällig als Geschehen in einem arbeitsweltli-

chen Kontext erzählt wird. „Mit dieser Verkündigung der heilenden und befreienden Liebe 

Gottes unterbricht er Frauen und Männer bei ihrer Arbeit. Er setzt fort, was die Hirten auf 

dem Felde erlebten, als ihnen mitten in ihrer Nachtschicht das Licht aufging.“49  

 
Haus baut…“ (Psalm 127) – mit der Bibel wirtschaften, in: Homiletische Monatshefte, Jg. 87, Heft 10 Juli 2012, 

S. 492ff. 
45 Vgl. Michaela Pfeifer Art. Benediktsregel in: RGG 4, Bd. 1, S. 1298; Oliver J. Kaften OSB, Ora et labora – 

(k)ein benediktinisches Motto. Eine Spurensuche, in: Erbe und Auftrag, 90 (2014), S. 415ff.; Volker Leppin, Ru-

hen in Gott. Geschichte der christlichen Mystik, München 2021, S. 115ff. 
46 EG 497, 1. 
47 Vgl. hierzu: Konrad Müller und Johannes Rehm (Hg.), Arbeit als Gottesdienst? Wertschöpfung in christlicher 

Verkündigung, FS Roland Pelikan, a.a.O. 
48 Werner Schanz zitiert bei: Ruth Lödel/ Johannes Rehm, „…auf der Suche nach Gottes verborgener Wirklich-

keit“ – Verkündigung in arbeitsweltlichen Kontexten am Beispiel von Sozialpfarrer Werner Schanz, in: Traugott 

Jähnichen, Roland Pelikan, Sigrid Reihs, Johannes Rehm (Hg.), Priorität für die Arbeit. Profile kirchlicher Prä-

senz in der Arbeitswelt gestern und heute, FS Günter Brakelmann, a.a.O., S. 212. 
49 Ebd. S. 219. 



12 
 

Obwohl es in der biblischen Überlieferung keinen unüberbrückbaren Gegensatz von geistli-

chem Geschehen und weltlicher Arbeit gibt, ist das in der kirchlichen Praxis noch ein Deside-

rat, wie Hanns Kerner feststellt: „Trotz des verstärkten Engagements auf verschiedenen Ebe-

nen, der Arbeitswelt auch im gemeinschaftlichen gottesdienstlichen Gebet einen breiteren 

Raum zu erobern, muss nach wie vor festgehalten werden, dass dies in den letzten Jahrzehn-

ten verstärkt, aber doch nur in Ansätzen gelungen ist. Themen aus der Arbeitswelt bleiben 

nach wie vor im gottesdienstlichen Gebet der Gemeinden unterrepräsentiert.“50 

Warum kommt die Arbeitswelt in der Bibel so breit und in der heutigen kirchlichen Praxis so 

unzureichend vor? Diese Problemanzeige der Gefahr von Weltfremdheit mag damit zusam-

menhängen, dass kirchliches Leben und damit oft auch das Nachdenken über den christlichen 

Glauben als freiwillige Freizeitbeschäftigung jenseits des Arbeitslebens und eben meist nicht 

während der Arbeitszeit stattfindet. Glaube ist Privatsache und viele Menschen möchten in öf-

fentlichen Zusammenhängen nicht darauf angesprochen werden. Arbeit als geistliche Übung 

respektiert die religiösen Persönlichkeitsrechte von Mitmenschen, aber ermöglicht die Entfal-

tung der orientierenden Kraft der christlichen Überlieferung für das Arbeiten praktizierender 

Christen durch biblische Lesung, durch Gebet und durch den Gedankenaustausch untereinan-

der. 

9. So halten wir nun dafür, dass der Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes Werke, al-

lein durch den Glauben. Röm 3, 28 

Arbeit, insbesondere handwerkliche Arbeit, wird in der Bibel hochgeschätzt, aber auch nicht 

überschätzt. Ein Laborismus oder gar eine Selbsterlösung durch Arbeitsleistung ist ausge-

schlossen. Allein im Glauben an den dreieinigen Gott ist ewiges Heil, was die Versöhnung in 

Jesus Christus grundlegend miteinschließt. 

Die klassische kontroverstheologische Lehre von der Rechtfertigung des Sünders wirkt sich 

von jeher unmittelbar sowohl auf Spiritualität als auch auf Arbeitsethos aus. Denn die Arbeit 

wird gewöhnlich als Ausdruck der umfassenden Selbstwirksamkeit des Menschen empfun-

den. Können wir ausgerechnet für unser Heil wirklich gar nichts tun? Die Rechtfertigung des 

Menschen vor Gott ist nach traditionell evangelischem Verständnis hingegen in der Tat als al-

leiniges Wirken Gottes zu verstehen. Die ökumenische theologische Differenz zum Katholi-

zismus, der traditionell mehr menschliche Mitwirkungsmöglichkeiten zu sehen scheint, hielt 

ungewöhnlich frühzeitig Hans Küng für überbrückbar. „Es gilt Gottes Alleswirksamkeit, aber 

aus Gottes Alleswirksamkeit folgt nicht Gottes Alleinwirksamkeit, sondern – und das ist das 

schönste Wunder von Gottes Alleswirksamkeit – die Mitwirkung des Menschen aus Gottes 

Wirksamkeit.“51  

Jahrzehnte später sind die konfessionellen Differenzen bezüglich dieser Mitwirkung des Men-

schen, also der Heiligung, nicht vollständig überwunden. Eberhard Jüngel insistiert auf fol-

gendes: „Die Exklusivpartikel allein durch Glauben ist deshalb die Pointe des Rechtferti-

gungsartikels, weil sie in positiver Weise zur Geltung bringt, wie der durch die drei anderen 

Exklusivpartikel allein Christus, allein aus Gnade, allein durch das Wort in einem präzisen 

Sinne aus dem Rechtfertigungsgeschehen ausgeschlossene Mensch nunmehr durch einen von 

 
50 Hanns Kerner, Gebet und Arbeitswelt. Beobachtungen zu individuellen und gemeinschaftlichen Ausformun-

gen, in: Hanns Kerner, Peter Lysy, Sabine Weingärtner (Hg.), Wort und Welt, a.a.O. S. 43.  
51 Hans Küng, Rechtfertigung, Einsiedeln 1957, S. 258. 



13 
 

ihm selbst zu vollziehenden Lebensakt positiv in das Geschehen seiner Rechtfertigung einbe-

zogen wird als Glaubender und nur als Glaubender ist er von sich aus an seiner eigenen 

Rechtfertigung beteiligt.“52  

Der Rechtfertigungsglaube beinhaltet die Selbstrelativierung menschlicher Alleswirksamkeit 

und Arbeitsleistung, die eben gerade nicht heilsvermittelnd ist. Es steht aber heute zu befürch-

ten, dass die Rechtfertigungslehre außerhalb von Theologenkreisen weitgehend vergessen 

worden ist und ihre lebensverändernde Kraft auch bei kirchlich hochverbundenen evangeli-

schen Christen nicht entfalten kann. Arbeit verstanden als geistliche Übung, übt in Verkündi-

gung und Seelsorge ein, sich Gottes Alleinwirksamkeit gefallen zu lassen und aus dieser Ge-

wissheit zu leben. Das eigene geistliche Leben kann nicht beanspruchen Voraussetzung bzw. 

Bedingung der Rechtfertigung zu sein. Dasselbe gilt für die menschliche Arbeit, welche, trotz 

aller biblischer Hochschätzung eines arbeitssamen und tätigen Lebens nicht heilsvermittelnd 

ist. Vielmehr führt der Glaube an die Rechtfertigung durch Gott notwendig und unmittelbar 

zu einem Leben mit und aus dem Evangelium, welches in Gebet und tätiger Nächstenliebe 

seinen lebenspraktischen Ausdruck findet. 

10. Denn schon als wir bei euch waren, geboten wir euch: Wer nicht arbeiten will, der soll 

auch nicht essen. Denn wir hören, dass einige unter euch unordentlich wandeln und 

arbeiten nichts, sondern treiben unnütze Dinge. Solchen aber gebieten wir und ermah-

nen sie in dem Herrn Jesus Christus, dass sie still ihrer Arbeit nachgehen und ihr eige-

nes Brot essen. 2. Thess 3, 10ff. 

Die frühen Christen wurden bereits ernstlich ermahnt zu ehrlicher Arbeit, die ihre Würde hat. 

Denn die Hoffnung auf das Kommen von Gottes Reich entbindet nicht von der Verpflichtung 

durch Arbeit für sich selbst und die Seinen sowie für Mitgeschöpfe zu sorgen. 

Anhand von drei charakteristischen Beispielen aus unterschiedlichen Epochen und gegensätz-

lichen Hintergründen der Kirchen- und Geistesgeschichte sei die Bedeutsamkeit menschlicher 

Arbeit veranschaulicht: 

Diese Hochschätzung der menschlichen Arbeit hat im christlichen Glauben eine lange bib-

lisch begründete Tradition. Besonders profiliert und nachhaltig wirksam kommt diese Haltung 

in der Regel des heiligen Benedikt zum Ausdruck. Unter den Werkzeugen der geistlichen 

Kunst wird auch aufgeführt, was für die Mönche gilt, nämlich „nicht faul sein“53. Stattdessen 

sollen sie u.a.: „Fest überzeugt sein, dass Gott überall auf uns schaut.“54 Bei der Ordnung für 

Handarbeit und Lesung heißt es gleich eingangs: „Müßiggang ist der Seele Feind. Deshalb 

sollen die Brüder zu bestimmten Zeiten mit Handarbeit, zu bestimmten Zeiten mit Handwerk, 

zu bestimmten Stunden mit heiliger Lesung beschäftigt sein.“55 

Karl Barth trägt im 20. Jahrhundert grundlegend zu einer Erneuerung auch der theologischen 

Arbeitsethik bei. In der Spannung von Evangelium und Gesetz hebt er in seiner Ethik die So-

zialität und die Grenzen von Arbeit besonders nachdrücklich hervor. „Arbeit ist ein soziales, 

ein geselliges, ein kameradschaftliches Werk. Recht arbeiten kann man im Grunde nur, wenn 

man sich in die Hände arbeitet. Und nährendes Brot, durch die Arbeit zu erwerben, kann wie-

der nur das mit dem Mitarbeiter gebrochene und geteilte Brot sein…Gott fordert wohl, dass 

 
52 Eberhard Jüngel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als Zentrum des christlichen Glau-

bens, Tübingen 1998, S. 200f. 
53 Salzburger Äbtekonferenz (Hg.), Die Regel des heiligen Benedikt, Beuron 2006, RB 4, 38. 
54 Ebd., RB 4, 49. 
55 Ebd. RB 48, 1. 



14 
 

der Mensch arbeite; er fordert aber auch, dass er ruhe, dass es in seinem Leben auch einen 

Raum gebe, wo er frei ist für ihn und eben damit auch frei für sich selber und vor der Überge-

walt, die seine Arbeit, der Blick auf ihren Ertrag, ihre Zwecke, ihre Sachlichkeit über ihn ge-

winnen könnte.“56  

Die Philosophin Hannah Arendt kontrastiert eine der Heldentaten des Herkules, nämlich die 

Reinigung des Augiasstalls, mit den sich täglich wiederholenden und oft eintönigen Arbeiten. 

„Von solchen Heldentaten ist allerdings faktisch in dem täglichen Kleinkampf, den der 

menschliche Körper um die Erhaltung und Reinhaltung der Welt zu führen hat, wenig zu spü-

ren; die Ausdauer, dessen es bedarf, um jeden Tag von neuem aufzuräumen, was der gestrige 

Tag an Unrat gebracht hat, ist nicht Mut, und es ist nicht Gefahr, was diese Anstrengung so 

mühevoll macht, sondern ihre endlose Wiederholung. Die `Arbeiten` des Herkules haben mit 

allen Heldentaten gemein, dass sie einmalig sind; leider hat nur der Augiasstall die wunder-

bare Eigenschaft, sauber zu bleiben, wenn er einmal gesäubert ist.“57  

Arbeit als geistliche Übung beinhaltet auch die Beförderung der realistischen Einsicht, dass in 

allen menschlichen Gemeinschaften belastende und lästige Aufgaben anfallen, die fair unter 

allen Gemeinschaftsmitgliedern aufzuteilen und anteilig gemeinschaftlich zu bewältigen sind. 

Nachdem Arbeit meist ein gemeinschaftliches Tun ist, verlangt eine gelebte Frömmigkeit der 

Arbeit nach angemessenen Formen gemeinschaftlichen Glaubens. Dabei ist selbstverständlich 

zu berücksichtigen und produktiv zu nutzen, dass das Gemeinschaftsprojekt Arbeit in einer 

multikulturellen Gesellschaft zu bewerkstelligen ist. In diese gemeinschaftliche Unterneh-

mung sind Menschen von sehr unterschiedlichen kulturellen und damit auch religiösen Hin-

tergründen zu integrieren. 

11. Dienet einander, ein jeder mit der Gabe, die er empfangen hat, als die guten Haushal-

ter der mancherlei Gnade Gottes. 1. Petr 4, 10 

Geschöpfe leben als mit dem Heiligen Geist begabte aus dem Empfang vielfältiger Gnadenga-

ben Gottes des Schöpfers, der sie zu wechselseitigem Dienst aneinander weist. Der Dank ge-

genüber dem Herrn der Schöpfung lässt Arbeit zum mitmenschlichen Dienst werden, zu dem 

Christen aufgefordert und ermächtigt bleiben. Dienst verdient eine erfüllende Tätigkeit ge-

nannt zu werden, welche auch dem Wohl des arbeitenden Menschen dient. 

Dienst ist kein Modewort. Der Begriff weckt häufig bereits Aversionen und Fragen: Wie ist 

die selbstlose Zuwendung zum Nächsten als Dienst mit einem lohnabhängigen Arbeitsverhält-

nis zu vereinbaren? Trotz dieser berechtigten Frage lohnt auch heute die selbstkritische Ausei-

nandersetzung mit dem bekannten und wirkmächtigen „Diakonissenspruch“ Wilhelm Löhes: 

„Was will ich? Dienen will ich. Wem will ich dienen? Dem Herrn in seinen Elenden und Ar-

men. Und was ist mein Lohn? Ich diene weder um Lohn noch um Dank, sondern aus Dank 

und Liebe, mein Lohn ist, dass ich darf.“58 

In Dietrich Bonhoeffers Schrift „Gemeinsames Leben“ kommt dem Begriff des „Dienstes“ 

und die damit gemeinte Haltung ebenfalls eine zentrale Bedeutung zu. „Der erste Dienst, den 

einer dem andern in der Gemeinschaft schuldet, besteht darin, dass er ihn anhört. Wie die 

Liebe zu Gott damit beginnt, dass wir sein Wort hören, so ist es der Anfang der Liebe zum 

 
56 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik III/4, Zürich 19693, S. 616 und 633. 
57 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 20076, , S. 119. 
58 Wilhelm Löhe, Gesammelte Werke, herausgegeben von Klaus Ganzert, Bd. 4, Neuendettelsau 1962, S. S. 614 

mit 718.  



15 
 

Bruder, dass wir lernen auf ihn zu hören. Es ist Gottes Liebe zu uns, dass er uns nicht nur sein 

Wort gibt, sondern uns auch sein Ohr leiht. So ist es sein Werk, das wir an unserem Bruder 

tun, wenn wir lernen, ihm zuzuhören.“59 Bonhoeffers programmatische Schrift aus der Zeit 

des Kirchenkampfs als Rektor eines Predigerseminars mit jungen Theologen konnte natürlich 

noch nicht heutige Betriebs- und Dienstgemeinschaften aus Frauen und Männern sowie von 

Menschen unterschiedlichster soziokultureller Herkunft im Blick haben. 

Gerade an den verschiedenen Bedeutungsebenen des biblischen Begriffes Dienst in der christ-

lichen Tradition wird deutlich, dass ein naiver Übertrag in die Gegenwart genauso wenig hilf-

reich für die heutige Arbeitsweltpraxis ist wie die Negierung seines Sinngehalts. Insofern be-

steht der kirchliche Auftrag doch in der Initiierung und Begleitung von Lernprozessen, welche 

der langjährige Industrie- und Sozialpfarrer Roland Pelikan als „Ethik lernen in der Arbeits-

welt“ bezeichnet, die er als „Schöpferische Nachfolge“ verstehen lehrt.60 Seine Erfahrung ist: 

„Menschen in Arbeitswelt und betrieblicher Wirtschaft warten auf die Chance der Begegnung 

und des Dialogs zu ihren Fragen moralischen Handelns und der Ethik von und in Unterneh-

men.“61 

Die bleibende Bedeutung des Begriffs Dienst einschließlich des dahinterstehenden Ethos ist 

darin zu erblicken, dass die hilfreiche Zuwendung an eine berufliche Aufgabe bzw. zu ande-

ren Menschen sich nicht in der Vorstellung eines Tauschgeschäfts von Geld gegen Arbeit er-

schöpft. Die Rede vom Dienst hält fest, dass die Zuwendung zu anderen Menschen und die 

Hinwendung an eine Aufgabe sich der bedingungslosen und verschwenderischen Liebe Got-

tes verdankt, die nicht rechnet und nicht berechenbar ist. Arbeit als geistliche Übung wird den 

Vorgang des Arbeitens als geistig-leiblichen Einsatz zu Wertschöpfung und Weltgestaltung 

immer auch als Dienst am Nächsten verstehen und leben, an den Christen in Nächstenliebe 

gewiesen sind. 

12.Ein jeder bleibe in der Berufung, in der er berufen wurde. 1. Kor 7, 20 

Menschen der Hoffnung des Glaubens führen so ein tätiges Leben als Beauftragte des Schöp-

fers. In dieser gelebten Berufung verschränken sich aktives und geistliches Leben zugunsten 

der Erwartung von Gottes kommendem Reich. So wird Arbeit zum Beruf. 

Durch Martin Luther erfuhren weltliche Berufe und alltägliche Arbeiten eine neue Wertschät-

zung in geistlicher Hinsicht: „Wir sollen mit fröhlichem Gewissen in unserem Berufe bleiben 

und wissen, dass durch solche Werke mehr ausgerichtet sei, als wenn jemand alle Klöster ge-

stiftet und alle Orden gehalten hätte; und ob es gleich die allergeringste Hausarbeit ist.“62 

Die Denkschrift der EKD „Solidarität und Selbstbestimmung im Wandel der Arbeitswelt“ aus 

dem Jahr 2015 verweist auf die Wertschätzung der Arbeit als Beruf durch die Reformation. 

 
59 Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München 193915, S. 83. 
60 Roland Pelikan, Ethik lernen in der Arbeitswelt. Perspektiven einer missionarischen Ethik am Beispiel des In-

dustriepraktikums für Theologiestudierende der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern, Berlin 2009, S. 

309ff. 
61 Roland Pelikan, Ethik lernen am Beispiel von TheologInnen und PfarrerInnen in Unternehmen, in: Johannes 

Rehm, Sigrid Reihs (Hg.), Kirche und unternehmerisches Handeln. Neue Perspektiven der Dialogarbeit, Stuttgart 

2010, S. 116. 
62 WA 29, 566, 39-367,20. 



16 
 

„Der Beruf wird damit zum konkreten Ort der Verantwortungsübernahme für alle Christen.“ 
63 

Welche geistliche Haltung entspricht nun der Weltzugewandtheit des christlichen Glaubens? 

Der erste Prior von Taize Frere Roger Schutz widmet sich dieser Fragestellung in seinem 

wirkmächtigen Buch „Kampf und Kontemplation“64. Er wendet sich damit gegen eine falsche 

Innerlichkeit, welche den Willen Gottes verfehlt. „Gottes Wille ist das Engagement für die 

Menschen, die Opfer des Menschen sind.“65 Genauso entschieden, wie eine selbstgenügsame 

Innerlichkeit lehnt Roger Schutz extreme politische Positionen ab, welche nachtäglich ge-

rechtfertigt werden mit der Berufung auf Christus. „Wie kann man im Kampf an der Seite der 

unterdrückten Menschen sein ganzes Leben einsetzen und das Risiko wagen, es um der Liebe 

willen zu verlieren, wenn man nicht unaufhörlich aus den christlichen Quellen schöpft und 

trinkt? Nur so kommt die Schöpferkraft Gottes im Menschen zur Wirkung. Wenn er sich auf 

ein inneres Abenteuer mit dem Auferstandenen einlässt, Schritt für Schritt, in einem brennen-

den Kampf für Gerechtigkeit, dann nimmt er teil am Marsch des Menschen und der Mensch-

heit, die als Ziel die Befreiung von der Unterdrückung hat.“66 

Arbeit als geistliche Übung beinhaltet die Gewissheit des arbeitenden Menschen nicht auf ei-

gene Rechnung, sondern im Auftrag des Herrn der Schöpfung tätig und letztlich ihm verant-

wortlich zu sein. Jenseits eines falschen Gegensatzes von aktivem Tun und kontemplativen 

Leben lassen sich Christen bei ihrer Arbeit immer wieder heilsam unterbrechen, um hinzuhö-

ren auf Gottes Wort und um die anderen Mitarbeitenden, Kollegen, Vorgesetzten, Kunden 

usw. als Nächste im Sinne Jesu wahrzunehmen. Arbeit als geistliche Übung beinhaltet die re-

flektierte Offenheit für den in dieser Welt mitarbeitenden und unter uns wirksamen dreieini-

gen Gott. 

Ertrag und Fortführung 

Abschließend komme ich noch einmal zur Ausgangsfrage zurück, was es denn bedeute als 

Christ zu arbeiten. Ich möchte diese grundsätzliche Frage christlichen Lebens einer Beantwor-

tung näherbringen, indem ich die Themenstellung dieses Vortrags bzw. dieses Aufsatzes noch 

einmal zusammenfassend aufgreife und an einigen Stellen ergänzend weiterführe.  

Arbeit als geistliche Übung nimmt ihren Ausgang bei der Feier des Sonntagsgottesdienstes. 

Auch für evangelische Christen ist die Berücksichtigung der einschlägigen Mahnung der Re-

gel Benedikts hilfreich und lebensförderlich: „Dem Gottesdienst soll nichts vorgezogen wer-

den.“67 Die alltägliche Arbeit, sei sie Erwerbsarbeit, ehrenamtliche Tätigkeit oder private bzw. 

häusliche Aktivität wird geistlich begleitet, theologisch ausgerichtet und sozialethisch korri-

giert durch die täglich gelesene, meditierte und ausgelegte heilige Schrift. Arbeitende Christen 

lassen sich im Hinblick auf ihr eigenes Tätigsein dabei die apostolische Mahnung gefallen: 

„Ich ermahne euch nun, Brüder und Schwestern, durch die Barmherzigkeit Gottes, dass ihr 

euren Leib hingebt als ein Opfer, das lebendig, heilig und Gott wohlgefällig sei. Das sei euer 

 
63 Kirchenamt der EKD (Hg.), Solidarität und Selbstbestimmung im Wandel der Arbeitswelt. Eine Denkschrift, 

a.a.O., S. 24.; vgl. Ernst Wolf, Sozialethik. Theologische Grundfragen, Göttingen 19883, S. 196ff; Traugott 

Jähnichen, Wirtschaftsethik, in: Wolfgang Huber u.a. (Hg.), Handbuch der Evangelischen Ethik, München 2015, 

S. 387ff. 
64 Frere Roger Prior von Taize, Kampf und Kontemplation. Auf der Suche nach Gemeinschaft mit allen, Frei-

burg 1974.  
65 Ebd. S. 64. 
66 Ebd. S. 64f. 
67 RB 43, 3. 



17 
 

vernünftiger Gottesdienst.“ Röm 12, 1 Christen führen deshalb ein gottesdienstliches Leben, 

in welchem der vernünftige Gottesdienst in den alltäglichen Herausforderungen dieser Welt 

den letzten gefeierten Sonntagsgottesdienst mit dem nächsten Sonntagsgottesdienst verbin-

det.68 Gerhard Knoth sieht hier den „Beruf“ als Bindeglied. „Entsprechend verbindet der 

christliche `Beruf` Sonntags- und Alltagsgottesdienst.“69 

Die allein oder gemeinsam gelesene Schrift drängt erfahrungsgemäß aus sich selbst heraus da-

nach mit anderen geteilt und mitgeteilt zu werden. Insofern beinhaltet Arbeit, welche sich als 

geistliche Übung versteht und ausdrückt, Formen und Gelegenheiten von Sozialverkündigung 

am Arbeitsplatz sowie selbstverständlich Gespräche über Themen des Glaubens möglicher-

weise bei der Arbeit bzw. am Rande oder im Anschluss an die Arbeitszeit. Dies kann das per-

sönliche oder seelsorgliche dialogische Gespräch unter bzw. mit Kollegen sowie Kolleginnen 

oder, Andachten und geistliche Impulse bei Teamsitzungen, aber auch öffentliche Ereignisse 

des Arbeitslebens betreffen.70 Evangelische Sozialverkündigung wird dabei immer die öffent-

liche parteiliche Fürsprache für notleidende Mitmenschen lokal und global miteinschließen, 

dann, wenn es an der Zeit ist.71 Die in einer arbeitsweltlichen Perspektive gelesene Schrift 

kann zur Wahrnehmung von Entsprechungen zwischen Evangelium und Erfahrungen in der 

Arbeitswelt führen.72 Rudolf Bohren akzentuiert die Bedeutung der Sprache für den Arbeits-

vollzug. Er bezeichnet das Gebet als „Poesie der Arbeit“. Denn: „Indem eine Arbeit auf ihre 

Urform zurückgebracht, indem sie vor Gott zur Sprache gebracht wird, hört die Entfremdung 

der Arbeit auf, die Arbeit wird schön, indem sie für Gott getan wird.“73 

Arbeit und Gebet haben gemeinsam, dass sie beide Lebensäußerungen sind, die zum ge-

schöpflichen Leben einfach selbstverständlich dazugehören. Das Gebet vor Beginn des Ar-

beitstags, auf der Höhe eines Tages zur Mittagszeit, eventuell zum Klang von Glocken einer 

nahegelegenen Kirche, sowie am Abend eines möglicherweise langen Arbeitstages vermag 

die eigene Einstellung eines arbeitenden Menschen zu seiner Arbeit sowie zu seinem Arbeits-

umfeld und seiner Kollegenschaft nachhaltig zu verändern und zu vertiefen. Es wird wohl 

kein bewusst gelebtes Arbeitsleben geben ohne die schlechten Erfahrungen des Scheiterns, 

des Übersehenwerdens, der Schuld und der Orientierungslosigkeit. Es gibt aber auch kein Ar-

beitsleben ohne die beglückende Erfahrung des Gelingens und des erfüllenden Tätigseins. 

Lob und Klage haben von jeher im gemeinschaftlichen Gebet sowie im Gebet des Einzelnen 

seinen Zufluchtsort gehabt. Die apostolische Mahnung beinhaltet eine bewährte Lebensregel 

guten und gelingenden Lebens. „Seid allezeit fröhlich, betet ohne Unterlass, seid dankbar in 

allen Dingen; denn das ist der Wille Gottes in Christus Jesus für euch.“ 1. Thess 5, 16ff. 

Arbeit, von arbeitenden Menschen als geistliche Übung verstanden und praktiziert wird diese 

nicht tatenlos zusehen lassen, wenn Menschen in Armut und Not geraten durch Verlust ihres 

 
68 Vgl. Johannes Rehm, Römer 12, 1-2, in: Konrad Müller und Johannes Rehm (Hg.), Arbeit als Gottesdienst? 

Wertschöpfung in christlicher Verkündigung, FS Roland Pelikan, a.a.O., S. 53ff.; Johannes Rehm, Wirtschafts-

wunder. 52 Lichtblicke für den Arbeitsalltag, Leipzig 2021, S. 11ff.. 
69 Gerhard Knodt, Discretio. Drei Wege der Unterscheidung, in: Christian Eyselein u.a.(Hg.), Evangelische As-

zetik. Ein Programm macht Schule, a.a.O., S. 79. 
70 Vgl. hierzu: Konrad Müller und Johannes Rehm (Hg.), Arbeit als Gottesdienst? Wertschöpfung in christlicher 

Verkündigung, FS Roland Pelikan, a.a.O. 
71 Vgl. Ruth Lödel/ Johannes Rehm, „…auf der Suche nach Gottes verborgener Wirklichkeit“ – Verkündigung in 

arbeitsweltlichen Kontexten am Beispiel von Sozialpfarrer Werner Schanz, in: Traugott Jähnichen, Roland Peli-

kan, Sigrid Reihs, Johannes Rehm (Hg.), Priorität für die Arbeit. Profile kirchlicher Präsenz in der Arbeitswelt 

gestern und heute, FS Günter Brakelmann, a.a.O., S. 211. 
72 Roland Hacker/ Johannes Rehm (Hg.), Lebenskunst Handwerk. 16 mal in den Blick genommen, Leipzig 2023. 
73 Rudolf Bohren, Das Gebet 2, edition bohren Bd. 4, Waltrop 2005, S. 40. 



18 
 

Arbeitsplatzes oder eine gesundheitliche Krise. Sozialdiakonische Hilfe ist deshalb selbstver-

ständlicher Ausdruck geistlichen Lebens. Gerade in den schweren Zeiten, die zum menschli-

chen (Arbeits-) Leben unvermeidlich dazu gehören, erweist es sich, dass actio und contempla-

tio im christlichen Glauben keine Gegensätze bilden oder ein Nacheinander implizieren, son-

dern vielmehr eine dialektische Spannung beschreiben, die in diesem irdischen Leben unauf-

löslich ist. Actio und contemplatio sind gleichberechtigte und gleichgewichtige Ausdrucksfor-

men des Christseins.74 

Arbeit als geistliche Übung, insbesondere wenn es sich um Erwerbsarbeit handelt, übersieht 

nicht, dass die Arbeitswelt in der Regel hierarchisch strukturiert ist, was meist zu einem 

Machtungleichgewicht zwischen den arbeitenden Menschen führt. Dies führt zu Ohn-

machtserfahrungen bei Arbeitnehmenden und häufig zu einer ungerechten Verteilung des Ge-

winns aus menschlicher Arbeit. Das Evangelium vom gnädigen Gott konterkariert heilsam 

menschliches Geltungs- und Gewinnstreben. Menschliche Strukturen und Rangordnungen 

können lediglich eine vorläufige, organisatorische und begrenzte Gültigkeit für sich beanspru-

chen. Sie sind höchstens von menschlichem Recht und eben nicht von göttlichem Recht für 

eine begrenzte Zeit gültig. Auch wenn sich mit dem Schlagwort New Work heute manche 

allzu utopischen Hoffnungen auf eine veränderte Arbeitswelt verbinden, so hat der Ökonom 

Steffen Fleßa recht mit seiner Einschätzung, dass die damit verbundene grundlegende Denk-

haltung interessant und weiterführend ist: „Was auch immer eine Organisation tut – sie sollte 

die Bedürfnisse der Mitarbeiter in den Fokus stellen. Nur wenn die Mitarbeiter ihre kreativen 

Potentiale, ihre Hingabe und ihre Suche nach Lebenssinn in den Organisationen ausleben kön-

nen, werden sie zu den Problemlösern, die die Organisationen heute im Angesicht von zuneh-

mender Dynamik, Komplexität und Unsicherheit so dringend benötigen.“75 

Arbeit verstanden und gelebt als geistliche Übung verändert Menschen, indem sie zwangsläu-

fig zu einem erneuerten evangelischen Arbeitsethos führt. Sie bewirkt Umkehr. Bei der Frage 

nach dem Arbeitsethos geht es um die ethisch begründete und verantwortete geistliche Hal-

tung, mit welcher Menschen, seien sie lohnabhängig Beschäftigte, Handwerker, unternehme-

risch Tätige sowie ehrenamtlich Engagierte ihrer Arbeit nachgehen. Ein protestantisches Ar-

beitsethos hingegen, das einseitig die alltägliche Arbeitsleistung und den menschlichen Fleiß 

verherrlicht, verfehlt die Differenziertheit und Vielschichtigkeit der biblischen Rede von der 

Arbeit.76 Vielmehr hat Gott doch am Menschen in der Taufe bereits heilsam gehandelt, bevor 

dieser überhaupt selbst arbeitend und gestaltend in Gottes Schöpfung tätig wird. Insofern be-

deutet ein evangelisches Arbeitsethos gegenüber dem früheren sogenannten protestantischen 

Arbeitsethos einen Paradigmenwechsel vom Gesetz zum Evangelium, vom Appell zum Zu-

spruch und zum Sonntag vom Werktag. 

Arbeitsethos verdient dann als evangelisch bezeichnet zu werden, wenn es von der Rechtferti-

gung des Sünders durch den gnädigen Gott ausgeht. Denn das gnädige Handeln Gottes geht 

grundsätzlich allem menschlichen Handeln und Arbeiten voraus. Das ist umso bedeutsamer 

als die Welt der Arbeit nun wahrnehmbar keine sündlose Welt ist, sondern eine Welt, in wel-

cher Menschen aneinander, an sich selbst und vor ihrem Schöpfer sowie an seiner Schöpfung 

durch ihr Tun und ihr Unterlassen schuldig werden und an erfahrener und erlittener Schuld oft 

 
74 Mirjam Schambeck/ Elisabeth Wöhrle, Im Innern barfuß. Auf der Suche nach alltagstauglichem Beten, Fran-

ziskanische Akzente, Bd. 25, Würzburg 20202, S. 75ff. 
75 Steffen Fleßa, a.a.O., S. 212; vgl. auch Richard David Precht, Freiheit für alle. Das Ende der Arbeit wie wir sie 

kannten, München 2022. 
76 Vgl. Torsten Meireis, Arbeit als Beruf – eine protestantische Perspektive, in: Arbeitswelten, Jahrbuch Sozialer 

Protestantismus, Bd. 5, Heinrich Bedford – Strohm u.a. (Hg.), a.a.O., S. 15ff; W.M. Sprondel, Art. Arbeitsethos 

in: Joachim Ritter Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1, Darmstadt 1971, S. 489. 



19 
 

schwer zu tragen haben.77 Eine Befreiung von diesen Schuld- und Unrechtszusammenhängen 

ist im Rahmen eines Arbeitsverhältnisses und im Arbeitsleben aus eigener Kraft vielfach un-

möglich, deshalb bedürfen Menschen des Zuspruchs des Evangeliums z.B. bei einem sonntäg-

lichen Abendmahlsgottesdienst, wenn ihnen zugesagt wird: „Für dich gegeben zur Vergebung 

deiner Sünden.“ Konrad Müller weist in einer Rückbesinnung auf die für die Entwicklung der 

sozialen Marktwirtschaft der Bundesrepublik Deutschland grundlegende Freiburger Denk-

schrift auf die grundlegende Bedeutung der Sündenlehre hin. „Jene weltanschauliche Mitte 

und Mäßigung, jene politische Balance, die auf der Einsicht ruht, dass jegliche Ordnung, ja 

alles Menschliche der Macht des Bösen Zugriffsmöglichkeiten bietet, scheint mir im Zusam-

menwirken eines allzu optimistischen Geschichtsverständnis, das dem `Wesen´ des Menschen 

oder der Wirkkraft der Veränderung der `Umstände` allzu viel zutraut, mit einem letztlich 

vernunftwidrigen Erkenntnisoptimismus verloren zu gehen.“78 

Jeder Arbeitstag kann durch anstehende Entscheidungen die Ernsthaftigkeit des Arbeitsethos 

eines arbeitenden Menschen auf die Probe stellen. Immer wieder gilt es die apostolische Mah-

nung zu beherzigen: „Und stellt euch nicht dieser Welt gleich, sondern ändert euch durch Er-

neuerung eures Sinnes, auf dass ihr prüfen könnt, was Gottes Wille ist, nämlich das Gute und 

Wohlgefällige und Vollkommene.“ Röm 12, 2 Dieser geforderte Prüfprozess im beruflichen 

Alltag ist es, welcher ein evangelisches Arbeitsethos über eine reine Gesinnungsethik hinaus 

zu einer Verantwortungsethik gelebten Glaubens werden lässt. 

Aus einem evangelischen Arbeitsethos heraus können Menschen hoffnungsfroh und beherzt 

eine neue Aufgabe in Angriff nehmen bzw. täglich aufs Neue einen Arbeitstag beginnen.79 

Dieses Arbeitsethos stärkt arbeitenden Menschen den Rücken und lässt sie Durststrecken des 

Arbeitslebens durchhalten.80 Ein evangelisches Arbeitsethos beinhaltet aber auch das Wissen 

um das eigene Verwiesensein auf den Schöpfer sowie die Einsicht in die Begrenztheit auch 

des wohlmeinensten Bemühens.81 Alle menschliche Arbeit ist endlich und muss deshalb auch 

rechtzeitig ein Ende finden. Zum Arbeitsleben gehören in Gottes Namen und Auftrag Anfan-

gen, Durchhalten und Aufhören. 

Die dargelegten 12 Übungsschritte können als geistlicher Weg82 verstanden und meditiert 

werden, aber auch als Beichtspiegel dienen, anhand dessen man sich selbstkritisch hinterfra-

gen und zu einer neuen Haltung finden kann. Sie dienen einer vertieften Wahrnehmung arbei-

tender Menschen und sollen ein gedeihliches Miteinander befördern. Könnte so nicht aus 

mühseliger Arbeit erfüllendes Tätigsein werden: Indem wir unsere Lebens- und Arbeitszeit 

sowie die für unser Arbeiten notwendigen Ressourcen, als uns von unserem Schöpfer ge-

schenkte Gaben annehmen und gebrauchen? Indem wir uns auch in der Arbeit als durch Jesus 

Christus mit unserem Schicksal versöhnte Menschen wahrnehmen lernen, welcher unsere 

Kollegen sowie die uns umgebenden Mitmenschen uns als Nächste ans Herz legt. Und indem 

wir insbesondere auf Gottes Segen in allem Arbeiten und Gestalten vertrauen sowie auf das 

gnädige Wirken des Heiligen Geistes, der uns selbst zu erneuern und der Vollendung in Gott 

ewigem Reich entgegenzuführen vermag, praktizieren wir unsere Arbeit als eine geistliche 

Übung. 

 
77 Hanns Kerner u.a. (Hg.), Versöhnung feiern. Praktisch-liturgische Hilfen, Nürnberg 1993. 
78 Konrad Müller, Impulse zur Grundlegung einer christlichen Sozialethik, in: Hanns Kerner, Peter Lysy, Sabine 

Weingärtner (Hg.), Wort und Welt, a.a.O. S. 123. 
79 EG 494, 1 In Gottes Namen fang ich an 
80 EG 494, 2 Gott ist`s der das Vermögen schafft und EG 494, 4 Drum komm, Herr Jesu, stärke mich 
81 EG 497, 1 Ich weiß, mein Gott, dass all mein Tun. 
82 Vgl. Johannes Rehm, Arbeitswege, Nürnberg 2014. 



20 
 

Mit der Rede von einem spezifisch evangelischen Arbeitsethos soll in ökumenischer Absicht 

der Beitrag des evangelischen Glaubens in ein Nachdenken über gute Arbeit und gelingendes 

Leben eingebracht werden. Dieses evangelische Arbeitsethos kann, wie gezeigt, auf eine 

„Wolke von Zeugen“ (Hebr. 12,1) aus der evangelischen Theologie verweisen. Im Sinne öku-

menischen Lernens83 lohnt die bereichernde und unverzichtbare Auseinandersetzung mit der 

spirituellen Tradition der katholischen Kirche. Da in einer zunehmend multikulturellen Ge-

sellschaft Menschen unterschiedlicher religiöser und weltanschaulicher Beheimatung zusam-

menarbeiten, stellt sich um des Betriebsfriedens willen regelmäßig oft sehr praktisch die 

Frage nach dem Arbeitsethos anderer Religionen. Dieses will respektvoll wahrgenommen und 

in geeigneter Weise dialogisch bearbeitet sein in einer Weise, welche die Unterschiedlichkeit 

religiöser Überzeugungen berücksichtigt und Gemeinsamkeiten ethisch reflektierten Handelns 

eröffnet.84 

In einer Zeit eines erneuten fundamentalen Wandels der Arbeitswelt insbesondere durch die 

Digitalisierung und einer bisher nicht gekannten Relevanzkrise der Kirchen erscheint mir eine 

lebenspraktische und alltagstaugliche Beförderung und Pflege einer Frömmigkeit der Arbeit 

von größter seelsorglicher Bedeutung für arbeitende Menschen zu sein. Anselm Grün und Fi-

delis Ruppert betonen zurecht: „Die Arbeit, der Alltag ist nicht das Gottfremde, sondern ein 

geistlicher Ort, an dem wir Liebe, Geduld, Selbstlosigkeit, Ehrfurcht, Gehorsam und Offen-

heit Gott und den Menschen gegenüber einüben können.“85 Aufgrund der notwendigerweise 

politischen Strittigkeit erfährt der Themenbereich Arbeit innerkirchlich meist eine eher stief-

mütterliche Behandlung. Eine Rückbesinnung auf die 2. These der Theologischen Erklärung 

der Bekenntnissynode von Barmen könnte hier erneut wegweisend sein und eine Umkehr be-

fördern: 

„Wie Jesus Christus Gottes Zuspruch der Vergebung aller unserer Sünden ist, so und mit glei-

chem Ernst ist er auch Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes Leben, durch ihn erfährt 

uns frohe Befreiung aus den gottlosen Bindungen dieser Welt zu freiem, dankbarem Dienst an 

seinen Geschöpfen.“86 

Quelle: Theologische Beiträge, 55. Jg., Heft 5 (Oktober 2024), S. 333–356. 

 
83 Vgl. Johannes Rehm, Ökumenisches Lernen im 21. Jahrhundert. Eine Herausforderung für Gemeindepädago-

gik und Erwachsenenbildung, in: Uta Pohl-Patalong, Religiöse Bildung im Plural. Konzeptionen und Perspekti-

ven, Schenefeld 2003, S. 171ff. 
84 Vgl. Johannes Rehm, Weltethos und Arbeit – interreligiöse Diskussion über menschenwürdige Arbeit, in: Est-

her Kuhn-Luz (Hg.), Religion prägt Arbeit – prägt Arbeit Religion? Interreligiöses Gespräch über die Bedeutung 

von Arbeit, Bad Boll 2009, S. 14ff. 
85 Anselm Grün/ Fidelis Ruppert, Bete und arbeite. Eine christliche Lebensregel, Münsterschwarzach 201510, S. 

105; vgl. Christian Möller, Evangelische Spiritualität und Alltag, in: Peter Zimmerling (Hg.), Handbuch Evange-

lischer Spiritualität, Bd. 2, Göttingen 2018, S. 527ff. 
86 EG Nr. 907. 


