Vortrag am 22. Januar 1946 in der Neustadter Kirche in Erlangen (auf Ein-
ladung der dortigen Evangelischen Studentengemeinde)

Von Martin Niemoller
»Liebe Kommilitonen! Liebe, verehrte Brider im Amt!

Der Vortrag, den ich heute abend vor Ihnen halte, hat kein Thema. Ich habe einiges zu sagen,
und es ist eigentlich das, was ich immer und uberall jetzt sagen muf, weil ich spire, wie wir
alle uns damit herumschlagen innerlich und auf dem Weg, auf dem wir vorwaérts gehen méch-
ten, nicht einen Schritt vorwértskommen, ehe wir nicht Klarheit in uns selbst und mit uns
selbst gewonnen haben. Ich spreche als ein Mann, der jetzt den Zusammenbruch unseres Vol-
kes und Vaterlandes mit heiRem Herzen miterlebt hat, als ein Mann, der Zeit gehabt hat, mehr
als ihm lieb war, Gber die Zusammenhénge und Hintergriinde unserer gegenwaértigen Situation
nachzudenken, und der gegen alles eigene und fremde menschliche Erwarten noch einmal
mitten hineingestellt wurde in den Strom der Menschheit, und der genau so vor den Fragen
steht wie Sie, die Sie Mithelfer sein wollen, um den Karren aus dem Dreck zu fahren.

Als ich mich 1918 entschloB, Theologe zu werden, stellte ich mich auf die eine Grundlage, die
wirklich tragen kann, und habe dann enttduscht zugesehen, dal} man den Neubau nicht auf
dem christlichen Ethos auffiihrte, sondern die Restbestéande aus der VVergangenheit hinuberret-
tete, ohne sich innerlich umzustellen. Der Weg ging gradlinig weiter zum immer gesteigerten
LebensgenuR und dem Wohlbefinden des einzelnen. Man meinte, mit dem Restbestand von
geretteten lIdealen auskommen zu kdnnen. Doch es ging nicht mehr weiter. Diese Entwicklung
hat uns 1933 zu diesem Schritt gefuhrt: Es kam der groRe Griff und die grof3e Suche nach dem
Heros und Ubermenschen.

Heute sind wir nun gefragt, ob wir es diesmal wieder so machen wollen wie 1918. Getrauen
wir es uns noch einmal, mit diesen Restbestdnden wieder neu anzufangen? Heute sieht cs auch
so aus. als ob dazu allerhand Neigung vorhanden ware. Die Ideale des Nazismus waren nicht
alle schlecht. ldealistische Philosophie und PreufRentum. In diesem Zusammenhang ist ethisch
nichts mehr tbriggeblieben als das gute Gewissen des Mannes, der geglaubt hat und tber-
zeugt ist. seine Pflicht getan zu haben, der Stolz des anstédndigen Soldaten, der dem Ruf seines
Vaterlandes gefolgt ist, dem es duRerst sauer wird, einzugestehen. dal er sich flr eine falsche
Sache, flr eine verbrecherische Sache, eingesetzt hat. Und wenn man ihm sagen muf3, daR al-
les Betrug war, dann ist das eine fiirchterliche Situation fiir einen jungen Menschen, der etwas
schaffen mdchte. Ich kann das gut nachfiihlen. Als nach dem ersten Weltkrieg in der Zionskir-
che in Bethel in einem Gottesdienst das Lied »Gottlob, nun ist erschollen das edle Fried- und
Freudenwort« gesungen und von Dr. Jager gesagt wurde, daR wir, die Christenheit in
Deutschland, an diesem Krieg und seinem Ausgang unser gerittelt und geschuttelt Mal3 an
Schuld haben, und das zu einem Zeitpunkt, da der Versailler Vertrag eben unterzeichnet war,
da konnte ich nicht anders und ging hinaus.

Es ist zu verstehen, dal der Stolz des anstandigen Menschen gegen diese Art, es sei nichts
mehr am deutschen Volk als Verbrechen, sich wehrt. Es ist auch der Stolz des Deutschen zu
verstehen, der sich fragt: Ist das wirklich so? Sind die andern so viel besser als wir, sind wir
denn so viel schlechter als die anderen? Kdnnen die anderen uns Anstand, Ethik und Moral
beibringen? So fragte man damals und heute. Es ist nicht so! Und dennoch: Die Krankheit, die
in ein Verbrechen, wie es die Welt noch nicht erlebt hat, ausgeartet ist. diese Krankheit ist nun
mal bei uns ausgebrochen und nicht bei einem anderen Volk. Was bleibt uns noch weiter, um
noch einmal anzufangen? Es ist fur unseren Stolz nichts mehr geblieben.«

Niemoller - Vortrag in der Neustéadter Kirche in Erlangen (1946)1 24.02.2025



Nach einer kurzen Einleitung tber die gegenwaértige Aufgabe der Kirche fuhr Pfarrer Niemol-
ler fort: »Die evangelische Kirche hat durch ihre Leitung ein Schuldbekenntnis ausgespro-
chen, auch im Namen des deutschen Volkes. Und das hat eine flrchterliche Debatte gegeben.
Der Haupteinwand lautet nicht: Wir sind unschuldig gewesen; das sagen nur noch wenige. Es
geht uns jetzt Verschiedenes auf! Es geht uns Christen auf, dal8 wir zu den Verbrechen an den
Kommunisten, daR wir an deren Schicksal keinen Anteil genommen haben. Wir sind nicht un-
schuldig an ihrem Schicksal. Nur ein gewissenloser Mensch kénnte das behaupten. Dieses
Schuldgefiihl und SchuldbewuBtsein ist heute schon sehr lebhaft da. Aber der Einwand lautet
dann: Dal} die Kirche von ihrer Schuld spricht, das ist schon recht, daf sie aber von der
Schuld des deutschen Volkes spricht, das ist nicht zu verantworten. Keine menschliche Autori-
tat hat der Kirche einen Auftrag gegeben, fir das deutsche Volk zu sprechen. — Es wadre auch
gar keine Autoritét da! Keine Kritik kann die Kirche von der Verantwortung fiir unser Volk
freisprechen! Die Antwort an Hitler war ebenso. Die Verantwortung ist doppelt groR! Die Kir-
che ist heute der einzige Mund, den unser armes Volk noch nach drauf3en hin hat: Der einzige
Mund, der noch fir das deutsche VVolk im Ausland sprechen kann. Damit ist die VVerantwor-
tung der Kirche flr das deutsche Volk gegeben. — Aber, so wird weiter eingewendet: VVon der
Schuld Deutschlands diirfen wir nicht sprechen, wir dirfen sie vor Gott bekennen, aber doch
nicht vor Menschen. Wenn wir es tun, so sagen die Menschen: »1hr sagt ja selbst, daf3 ihr
schuld seid, also beklagt euch nicht, wenn ihr jetzt bestraft werdet!«

Rettung fur den, der Bul3e tut

Und trotzdem befreit uns diese Lage nicht davon, dal? wir unsere Schuld vor Gott und vor den
Menschen bekennen. Ohne dieses Bekenntnis gibt es keine VVergebung und keinen Neuan-
fang. Es ist seltsam, dal3 sich an dieser Rede — Schuldbekenntnis vor Menschen und nicht nur
vor Gott — auch Theologen, ach das wére nicht so seltsam, nein, auch ernste Christen, stoRRen.
Man erinnere sich an den verlorenen Sohn. Es ist unsere Situation! Er ist bei den Sduen gelan-
det, wie wir heute. Da schlug er in sich. Er ging aber nicht zum Tempel, um dort seine Schuld
zu bekennen , sondern er ging zum Vater! So geht es in unserem Christenleben. Es gibt kein
Schuldbekenntnis, ohne dal} wir uns beugen vor dem, an dem wir gesindigt haben. Aber die
Forderung Christi geht noch ein Stiick weiter: »Darum, wenn du deine Gabe auf dem Altar op-
ferst und wirst allda eingedenk, dal? dein Bruder etwas wider dich habe, so lal3 allda vor dem
Altar deine Gabe und gehe zuvor hin und verséhne dich mit deinem Bruder, und alsdann
komm und opfere deine Gabe!« (Mt. 5[,23f].)

Ich begegnete einem Juden, der alles verloren hatte, Eltern und Geschwister, und der allein
von seiner Familie Ubriggeblieben war. Ich konnte nicht anders, ich muf3te zu ihm sagen: >Lie-
ber Bruder, Mensch und Jude, bevor du etwas sagst, sage ich dir: Ich bekenne mich schuldig
und bitte dich: Vergib mir und meinem Volk diese Schuld.< Nur so wird der Weg frei, nur so
kann die Botschaft wieder wirken und neues Leben schaffen.

Und dann gehort zu dieser Christenbotschaft von dem Heiland und Retter, flir den, der BuRe
tut, die Botschaft von der Rettung: Welche der Sohn frei macht, die sind recht frei. Das gibt
dann allerdings eine Umstellung unseres Lebens aus dem Leerlauf des Lebensgenusses hin-
uber in den Frieden mit Gott. Dann ist nicht mehr das Leben, das genossen werden kann, der
Guter hochstes, sondern ein anderes Leben tritt an seine Stelle: Das Leben aus dem Frieden
mit Gott und den Menschenbriidern. VVon daher soll man heute das Schuldbekenntnis der Kir-
che verstehen, so sollen wir uns heute in dieses Schuldbekenntnis einfligen, wenn uns daran
liegt, daB wir die Wendung vollfiihren aus dem Nichts hin zu Gott. Wir haben ja auch das Le-
ben zum Gott gemacht. Das ganze Schuldbekenntnis geht nirgends so tief als bei uns Christen.
Wir wissen, dal} Gott selber in dem leidenden Menschenbruder unsere Hilfe begehrt. Wir soll-
ten wissen, daR der Leidende doch unser Herr Christus ist, der unsere Hilfe in Anspruch neh-
men will. Wir sollten wissen, was 5,6 Millionen hingemordeter Juden bedeuten! Wer kein

Niem®ller - Vortrag in der Neustéadter Kirche in Erlangen (1946)2 24.02.2025



Christ ist, der kann das Leiden seiner Mitmenschen auch sehen, aber die Verantwortung
braucht er nicht zu kennen.

»Ich bin mitverantwortlich«

Wir konnen nicht sagen: Wir Christen haben es ja immer gesagt, an der Sache ist etwas nicht
echt, diese Sache ist verbrecherisch. Damit sind wir ja nicht gerechtfertigt. Gerade weil wir
deutlicher sehen konnten, ist auch unsere Schuld groRer. Es ist die Frage, ob die SS.-Henker
vor Gott schuldiger sind als wir, die wir geschwiegen haben, wo wir hétten reden mussen; es
kann sein, daB unsere Schuld viel schwerer wiegt, die wir die Botschaft von Bul3e und Glau-
ben kannten. Wir hétten das wache Gewissen haben miissen, aber wir haben auch das Leben
zum Gotzen gemacht! Ich habe auch bekannt, so lange es ging, aber als ich im KZ sah, wie
man die Juden miBhandelte, habe ich selbst nicht mehr gewagt, meinen Mund aufzutun. Auch
ich bin verantwortlich flr das, was im deutschen Volk geschehen ist. Wir Christen haben
diese Schuld anzufassen und zu bekennen. Wenn wir sie nicht anfassen, bleibt diese Schuld:
dreiRig bis vierzig Millionen Tote durch die Hande deutscher Menschen: aber keiner in
Deutschland findet sich bereit, diese Schuld zu bekennen. Adolf Hitler und Himmler haben
sich aus dem Staub gemacht, aber die Schuld haben sie dagelassen. Auch in 1000 Jahren lage
die Schuld noch da und keiner wiirde sich an sie wagen. Wenn nicht ein Neues gemacht wird,
dann wird es so bleiben. Und ein Anfang muf3 gemacht werden. Wir sind schuld, wir wissen
uns strafwiirdig! Wenn wir das sagen, konnte die Botschaft von Christus vielleicht in unseres
Volkes Mitte wieder gehort werden und damit auch bei den Volkern drauf3en. Denn wir
Christen in Deutschland sind schuldig geworden durch die Blindheit und die Kalte unserer
Liebe und den Mangel unserer Liebe. Wir sind schuldig geworden an der Welt. Es ist etwas
vom Firchterlichsten, wenn man nach Hause kommt und mit deutschen Volksgenossen
spricht, wenn man so Predigten und Reden hort: Es wird viel gejammert und geklagt, aber es
ist wenig die Rede von unserer Schuld. Gewil3, die Augen missen uns erst gedffnet werden!
Es ist viel Jammer uber unser Elend, tiber unseren Hunger, aber ich habe in Deutschland noch
nicht einen Mann sein Bedauern aussprechen héren von der Kanzel oder sonst Gber das
furchtbare Leid, das wir, wir Deutsche, Uber andere VVolker gebracht haben, iber das, was in
Polen passierte, tber die Entvdlkerung von RufRland (Empérung, Scharren und Zwischenrufe:
»Und die Schuld der anderen?«) und tber die 5,6 Millionen toten Juden! Das steht auf unseres
Volkes Schuldkonto, das kann niemand wegnehmen! Es gibt nur eine Macht, die Vergiftung,
die diese Schuld in der ganzen Welt hervorgerufen hat, wieder gutzumachen, die Luft wieder
rein zu machen: Das ist die vergebende Liebe Gottes, die, wenn sie Wirklichkeit wirde, ein so
unglaubliches Wunder ware, dal wir mit unserem Verstand es niemals fassen konnten. Ohne
den Heiligen Geist kann diese Liebe nicht geglaubt werden. Diese Liebe Gottes kann allein
den Frieden des eigenen Volkes und den mit anderen Vélkern herstellen!

Wir haben dieses Schuldbekenntnis vor den Vertretern auslandischer Kirchen abgelegt. Aber
wir haben sie auch als Christenmenschen angesprochen. Wir haben gesagt: »Liebe Brider!
Wir fuhlen uns schuldig«. (Erneute Zwischenrufe, Scharren und Beifall. Der Studentenpfarrer
erinnert an die Wirde der Statte und fordert Disziplin.) »Wir fuhlen uns schuldig deshalb,
weil wir unserer Verantwortung, die wir trugen, nicht gerecht geworden sind. Das ist unsere
Schuld. Wir haben nicht offen genug bekannt, wo es zu bekennen galt, nicht treu genug ge-
liebt, wo es Liebe galt. Darum sind wir schuldig geworden an dem, was in unserem Volk ge-
schehen ist, und damit haben wir auch unendliches Leid tber andere VVolker gebracht. Ehe wir
miteinander sprechen kénnen als Bruder zu Brudern, sagen wir es Euch: Wir bitten Euch um
Gottes willen: Erkennt uns als Brider in Jesu Christo an und helft uns, die wir diese Schuld zu
tragen haben!«

Nihilismus oder Glaube
Wir erhielten zur Antwort: »Ihr habt vor Gottes Angesicht gesprochen und vor den Ohren

Niem®ller - Vortrag in der Neustéadter Kirche in Erlangen (1946)3 24.02.2025



christlicher Bruder. Wir haben Euer Wort gehort und erkannt, dal? wir in Jesu Christo mit
Euch verbunden sind und bleiben. Es ist nicht unsere Aufgabe zu richten, aber wir sagen
Euch, da® wir um Jesu Christo willen mit Euch verbunden sind und bleiben.«

Sind denn die anderen nicht auch schuldig? GewiB sind sie es, gar keine Frage! Aber — bei
uns ist die Krankheit ausgebrochen und am schlimmsten in Erscheinung getreten. Ein Christ
hat nie AnlaB, auf die Stinden der anderen zu sehen, er soll erst einmal seine eigenen sehen!
Wir dirfen es Gott Uberlassen, was aus den anderen wird. Aber wir diirfen nicht bei dem
Schuldbekenntnis, das wir ausgesprochen. auf das Schuldbekenntnis der anderen warten. So
kann es nicht gehen! Denn dann geht es los mit dem Hin- und Herschieben der Schuld, mit
dem gegenseitigen Ausrechnen, wer der letztlich Schuldige sei, und wir sind froh, wenn wir
schlielich im Teufel einen gefunden haben, auf den wir alles abwalzen kénnen. Wenn die
Christenbotschaft heute wieder eine Macht werden soll in unserem Leben, fir das es sonst
keine Aussicht mehr gibt, dann besteht gewil3 die Gefahr, dall wir uns gegen eine solche Bot-
schaft mit Trotz auflehnen. Aber es kommt nichts Positives dabei heraus! Christus l6st unsern
Trotz und gibt uns den Mut zur Wahrhaftigkeit.

Gibt es angesichts des Nichts nur noch ein Verzweifeln, ein »den Tod wollen<? Christus gibt
uns die Moglichkeit, ein Leben in bruderlicher Liebe und Opferbereitschaft zu fuhren; wir
missen dienen als Dank fiir das, was Gott uns gibt. indem er uns unsere Siinde vergibt. Diese
Opferbereitschaft wird zu einer positiven Lebenskraft. (Hier folgte die Beschreibung der Op-
ferbereitschaft im Osten und in Berlin). Dort wird wirklich geopfert! Das ist ein Faktum, in
den dortigen christlichen Gemeinden gibt es keine Schuldfrage. Die hiesige Aufregung gibt es
dort nicht! Die Gemeinde dort weil3, dal sie keinen Grund hat, sich zu beklagen, sondern nur
Ursache zum Dank. Und darum gibt es wohl keine Kirche heute in der weiten Weit, wo die
Liebe zum Preise Gottes so frohlich gesungen wird, wie dort in den &uBersten Notgebieten.
Wo Christus ist, da ist der alte selbstherrliche Weg zu Ende, da ist ein neuer Anfang im Glau-
ben. Der Glaube will gewagt werden — er wird die Wunder Gottes schauen. Das ist heute
meine groRe Hoffnung und Zuversicht auf der einen und meine Sorge auf der anderen Seite:
Fangen wir wieder an. mit den letzten Restbestdnden und Schiffstrimmern etwas Neues zu
bauen, oder legen wir das neue Fundament auf Grund dessen, was wir nicht haben, sondern
das uns Gott schenkt? Diese Frage ist noch nicht entschieden. Das Alte soll vergangen sein,
das Neue soll aus ihm genommen werden, daR etwas daraus werden kann, das hélt und tragt.
Wir wollen hoffen, daf dies erkannt wird! Diese Botschaft verkiinden wir: Nihilismus oder
Glaube! Gott schenke uns, dafl wir aus dieser Not herausgerissen werden, empor zum Glau-
ben!«

Nach einer stenographischen Mitschrift abgedruckt in: Die Neue Zeitung, 2. Jg., Nr. 13,
Munchen, 15. Februar 1946.

Quelle: Martin Greschat (Hrsg.), Die Schuld der Kirche. Dokumente und Reflexionen zur
Stuttgarter Schulderklarung vom 18./19. Oktober 1945, Miinchen: Chr. Kaiser, 1982, S. 188-
192.

Niem®ller - Vortrag in der Neustéadter Kirche in Erlangen (1946)4 24.02.2025



