
Niemöller - Vortrag in der Neustädter Kirche in Erlangen (1946)1 24.02.2025 

Vortrag am 22. Januar 1946 in der Neustädter Kirche in Erlangen (auf Ein-

ladung der dortigen Evangelischen Studentengemeinde) 

Von Martin Niemöller 

»Liebe Kommilitonen! Liebe, verehrte Brüder im Amt! 

Der Vortrag, den ich heute abend vor Ihnen halte, hat kein Thema. Ich habe einiges zu sagen, 

und es ist eigentlich das, was ich immer und überall jetzt sagen muß, weil ich spüre, wie wir 

alle uns damit herumschlagen innerlich und auf dem Weg, auf dem wir vorwärts gehen möch-

ten, nicht einen Schritt vorwärtskommen, ehe wir nicht Klarheit in uns selbst und mit uns 

selbst gewonnen haben. Ich spreche als ein Mann, der jetzt den Zusammenbruch unseres Vol-

kes und Vaterlandes mit heißem Herzen miterlebt hat, als ein Mann, der Zeit gehabt hat, mehr 

als ihm lieb war, über die Zusammenhänge und Hintergründe unserer gegenwärtigen Situation 

nachzudenken, und der gegen alles eigene und fremde menschliche Erwarten noch einmal 

mitten hineingestellt wurde in den Strom der Menschheit, und der genau so vor den Fragen 

steht wie Sie, die Sie Mithelfer sein wollen, um den Karren aus dem Dreck zu fahren. 

Als ich mich 1918 entschloß, Theologe zu werden, stellte ich mich auf die eine Grundlage, die 

wirklich tragen kann, und habe dann enttäuscht zugesehen, daß man den Neubau nicht auf 

dem christlichen Ethos aufführte, sondern die Restbestände aus der Vergangenheit hinüberret-

tete, ohne sich innerlich umzustellen. Der Weg ging gradlinig weiter zum immer gesteigerten 

Lebensgenuß und dem Wohlbefinden des einzelnen. Man meinte, mit dem Restbestand von 

geretteten Idealen auskommen zu können. Doch es ging nicht mehr weiter. Diese Entwicklung 

hat uns 1933 zu diesem Schritt geführt: Es kam der große Griff und die große Suche nach dem 

Heros und Übermenschen. 

Heute sind wir nun gefragt, ob wir es diesmal wieder so machen wollen wie 1918. Getrauen 

wir es uns noch einmal, mit diesen Restbeständen wieder neu anzufangen? Heute sieht cs auch 

so aus. als ob dazu allerhand Neigung vorhanden wäre. Die Ideale des Nazismus waren nicht 

alle schlecht. Idealistische Philosophie und Preußentum. In diesem Zusammenhang ist ethisch 

nichts mehr übriggeblieben als das gute Gewissen des Mannes, der geglaubt hat und über-

zeugt ist. seine Pflicht getan zu haben, der Stolz des anständigen Soldaten, der dem Ruf seines 

Vaterlandes gefolgt ist, dem es äußerst sauer wird, einzugestehen. daß er sich für eine falsche 

Sache, für eine verbrecherische Sache, eingesetzt hat. Und wenn man ihm sagen muß, daß al-

les Betrug war, dann ist das eine fürchterliche Situation für einen jungen Menschen, der etwas 

schaffen möchte. Ich kann das gut nachfühlen. Als nach dem ersten Weltkrieg in der Zionskir-

che in Bethel in einem Gottesdienst das Lied »Gottlob, nun ist erschollen das edle Fried- und 

Freudenwort« gesungen und von Dr. Jäger gesagt wurde, daß wir, die Christenheit in 

Deutschland, an diesem Krieg und seinem Ausgang unser gerüttelt und geschüttelt Maß an 

Schuld haben, und das zu einem Zeitpunkt, da der Versailler Vertrag eben unterzeichnet war, 

da konnte ich nicht anders und ging hinaus. 

Es ist zu verstehen, daß der Stolz des anständigen Menschen gegen diese Art, es sei nichts 

mehr am deutschen Volk als Verbrechen, sich wehrt. Es ist auch der Stolz des Deutschen zu 

verstehen, der sich fragt: Ist das wirklich so? Sind die andern so viel besser als wir, sind wir 

denn so viel schlechter als die anderen? Können die anderen uns Anstand, Ethik und Moral 

beibringen? So fragte man damals und heute. Es ist nicht so! Und dennoch: Die Krankheit, die 

in ein Verbrechen, wie es die Welt noch nicht erlebt hat, ausgeartet ist. diese Krankheit ist nun 

mal bei uns ausgebrochen und nicht bei einem anderen Volk. Was bleibt uns noch weiter, um 

noch einmal anzufangen? Es ist für unseren Stolz nichts mehr geblieben.« 



Niemöller - Vortrag in der Neustädter Kirche in Erlangen (1946)2 24.02.2025 

Nach einer kurzen Einleitung über die gegenwärtige Aufgabe der Kirche fuhr Pfarrer Niemöl-

ler fort: »Die evangelische Kirche hat durch ihre Leitung ein Schuldbekenntnis ausgespro-

chen, auch im Namen des deutschen Volkes. Und das hat eine fürchterliche Debatte gegeben. 

Der Haupteinwand lautet nicht: Wir sind unschuldig gewesen; das sagen nur noch wenige. Es 

geht uns jetzt Verschiedenes auf! Es geht uns Christen auf, daß wir zu den Verbrechen an den 

Kommunisten, daß wir an deren Schicksal keinen Anteil genommen haben. Wir sind nicht un-

schuldig an ihrem Schicksal. Nur ein gewissenloser Mensch könnte das behaupten. Dieses 

Schuldgefühl und Schuldbewußtsein ist heute schon sehr lebhaft da. Aber der Einwand lautet 

dann: Daß die Kirche von ihrer Schuld spricht, das ist schon recht, daß sie aber von der 

Schuld des deutschen Volkes spricht, das ist nicht zu verantworten. Keine menschliche Autori-

tät hat der Kirche einen Auftrag gegeben, für das deutsche Volk zu sprechen. – Es wäre auch 

gar keine Autorität da! Keine Kritik kann die Kirche von der Verantwortung für unser Volk 

freisprechen! Die Antwort an Hitler war ebenso. Die Verantwortung ist doppelt groß! Die Kir-

che ist heute der einzige Mund, den unser armes Volk noch nach draußen hin hat: Der einzige 

Mund, der noch für das deutsche Volk im Ausland sprechen kann. Damit ist die Verantwor-

tung der Kirche für das deutsche Volk gegeben. – Aber, so wird weiter eingewendet: Von der 

Schuld Deutschlands dürfen wir nicht sprechen, wir dürfen sie vor Gott bekennen, aber doch 

nicht vor Menschen. Wenn wir es tun, so sagen die Menschen: ›Ihr sagt ja selbst, daß ihr 

schuld seid, also beklagt euch nicht, wenn ihr jetzt bestraft werdet!‹ 

Rettung für den, der Buße tut 

Und trotzdem befreit uns diese Lage nicht davon, daß wir unsere Schuld vor Gott und vor den 

Menschen bekennen. Ohne dieses Bekenntnis gibt es keine Vergebung und keinen Neuan-

fang. Es ist seltsam, daß sich an dieser Rede – Schuldbekenntnis vor Menschen und nicht nur 

vor Gott – auch Theologen, ach das wäre nicht so seltsam, nein, auch ernste Christen, stoßen. 

Man erinnere sich an den verlorenen Sohn. Es ist unsere Situation! Er ist bei den Säuen gelan-

det, wie wir heute. Da schlug er in sich. Er ging aber nicht zum Tempel, um dort seine Schuld 

zu bekennen , sondern er ging zum Vater! So geht es in unserem Christenleben. Es gibt kein 

Schuldbekenntnis, ohne daß wir uns beugen vor dem, an dem wir gesündigt haben. Aber die 

Forderung Christi geht noch ein Stück weiter: ›Darum, wenn du deine Gabe auf dem Altar op-

ferst und wirst allda eingedenk, daß dein Bruder etwas wider dich habe, so laß allda vor dem 

Altar deine Gabe und gehe zuvor hin und versöhne dich mit deinem Bruder, und alsdann 

komm und opfere deine Gabe!‹ (Mt. 5[,23f].) 

Ich begegnete einem Juden, der alles verloren hatte, Eltern und Geschwister, und der allein 

von seiner Familie übriggeblieben war. Ich konnte nicht anders, ich mußte zu ihm sagen: ›Lie-

ber Bruder, Mensch und Jude, bevor du etwas sagst, sage ich dir: Ich bekenne mich schuldig 

und bitte dich: Vergib mir und meinem Volk diese Schuld.‹ Nur so wird der Weg frei, nur so 

kann die Botschaft wieder wirken und neues Leben schaffen. 

Und dann gehört zu dieser Christenbotschaft von dem Heiland und Retter, für den, der Buße 

tut, die Botschaft von der Rettung: Welche der Sohn frei macht, die sind recht frei. Das gibt 

dann allerdings eine Umstellung unseres Lebens aus dem Leerlauf des Lebensgenusses hin-

über in den Frieden mit Gott. Dann ist nicht mehr das Leben, das genossen werden kann, der 

Güter höchstes, sondern ein anderes Leben tritt an seine Stelle: Das Leben aus dem Frieden 

mit Gott und den Menschenbrüdern. Von daher soll man heute das Schuldbekenntnis der Kir-

che verstehen, so sollen wir uns heute in dieses Schuldbekenntnis einfügen, wenn uns daran 

liegt, daß wir die Wendung vollführen aus dem Nichts hin zu Gott. Wir haben ja auch das Le-

ben zum Gott gemacht. Das ganze Schuldbekenntnis geht nirgends so tief als bei uns Christen. 

Wir wissen, daß Gott selber in dem leidenden Menschenbruder unsere Hilfe begehrt. Wir soll-

ten wissen, daß der Leidende doch unser Herr Christus ist, der unsere Hilfe in Anspruch neh-

men will. Wir sollten wissen, was 5,6 Millionen hingemordeter Juden bedeuten! Wer kein 



Niemöller - Vortrag in der Neustädter Kirche in Erlangen (1946)3 24.02.2025 

Christ ist, der kann das Leiden seiner Mitmenschen auch sehen, aber die Verantwortung 

braucht er nicht zu kennen. 

»Ich bin mitverantwortlich« 

Wir können nicht sagen: Wir Christen haben es ja immer gesagt, an der Sache ist etwas nicht 

echt, diese Sache ist verbrecherisch. Damit sind wir ja nicht gerechtfertigt. Gerade weil wir 

deutlicher sehen konnten, ist auch unsere Schuld größer. Es ist die Frage, ob die SS.-Henker 

vor Gott schuldiger sind als wir, die wir geschwiegen haben, wo wir hätten reden müssen; es 

kann sein, daß unsere Schuld viel schwerer wiegt, die wir die Botschaft von Buße und Glau-

ben kannten. Wir hätten das wache Gewissen haben müssen, aber wir haben auch das Leben 

zum Götzen gemacht! Ich habe auch bekannt, so lange es ging, aber als ich im KZ sah, wie 

man die Juden mißhandelte, habe ich selbst nicht mehr gewagt, meinen Mund aufzutun. Auch 

ich bin verantwortlich für das, was im deutschen Volk geschehen ist. Wir Christen haben 

diese Schuld anzufassen und zu bekennen. Wenn wir sie nicht anfassen, bleibt diese Schuld: 

dreißig bis vierzig Millionen Tote durch die Hände deutscher Menschen: aber keiner in 

Deutschland findet sich bereit, diese Schuld zu bekennen. Adolf Hitler und Himmler haben 

sich aus dem Staub gemacht, aber die Schuld haben sie dagelassen. Auch in 1000 Jahren läge 

die Schuld noch da und keiner würde sich an sie wagen. Wenn nicht ein Neues gemacht wird, 

dann wird es so bleiben. Und ein Anfang muß gemacht werden. Wir sind schuld, wir wissen 

uns strafwürdig! Wenn wir das sagen, könnte die Botschaft von Christus vielleicht in unseres 

Volkes Mitte wieder gehört werden und damit auch bei den Völkern draußen. Denn wir 

Christen in Deutschland sind schuldig geworden durch die Blindheit und die Kälte unserer 

Liebe und den Mangel unserer Liebe. Wir sind schuldig geworden an der Welt. Es ist etwas 

vom Fürchterlichsten, wenn man nach Hause kommt und mit deutschen Volksgenossen 

spricht, wenn man so Predigten und Reden hört: Es wird viel gejammert und geklagt, aber es 

ist wenig die Rede von unserer Schuld. Gewiß, die Augen müssen uns erst geöffnet werden! 

Es ist viel Jammer über unser Elend, über unseren Hunger, aber ich habe in Deutschland noch 

nicht einen Mann sein Bedauern aussprechen hören von der Kanzel oder sonst über das 

furchtbare Leid, das wir, wir Deutsche, über andere Völker gebracht haben, über das, was in 

Polen passierte, über die Entvölkerung von Rußland (Empörung, Scharren und Zwischenrufe: 

»Und die Schuld der anderen?«) und über die 5,6 Millionen toten Juden! Das steht auf unseres 

Volkes Schuldkonto, das kann niemand wegnehmen! Es gibt nur eine Macht, die Vergiftung, 

die diese Schuld in der ganzen Welt hervorgerufen hat, wieder gutzumachen, die Luft wieder 

rein zu machen: Das ist die vergebende Liebe Gottes, die, wenn sie Wirklichkeit würde, ein so 

unglaubliches Wunder wäre, daß wir mit unserem Verstand es niemals fassen könnten. Ohne 

den Heiligen Geist kann diese Liebe nicht geglaubt werden. Diese Liebe Gottes kann allein 

den Frieden des eigenen Volkes und den mit anderen Völkern herstellen! 

Wir haben dieses Schuldbekenntnis vor den Vertretern ausländischer Kirchen abgelegt. Aber 

wir haben sie auch als Christenmenschen angesprochen. Wir haben gesagt: ›Liebe Brüder! 

Wir fühlen uns schuldig«. (Erneute Zwischenrufe, Scharren und Beifall. Der Studentenpfarrer 

erinnert an die Würde der Stätte und fordert Disziplin.) »Wir fühlen uns schuldig deshalb, 

weil wir unserer Verantwortung, die wir trugen, nicht gerecht geworden sind. Das ist unsere 

Schuld. Wir haben nicht offen genug bekannt, wo es zu bekennen galt, nicht treu genug ge-

liebt, wo es Liebe galt. Darum sind wir schuldig geworden an dem, was in unserem Volk ge-

schehen ist, und damit haben wir auch unendliches Leid über andere Völker gebracht. Ehe wir 

miteinander sprechen können als Brüder zu Brüdern, sagen wir es Euch: Wir bitten Euch um 

Gottes willen: Erkennt uns als Brüder in Jesu Christo an und helft uns, die wir diese Schuld zu 

tragen haben!« 

Nihilismus oder Glaube 

Wir erhielten zur Antwort: ›Ihr habt vor Gottes Angesicht gesprochen und vor den Ohren 



Niemöller - Vortrag in der Neustädter Kirche in Erlangen (1946)4 24.02.2025 

christlicher Brüder. Wir haben Euer Wort gehört und erkannt, daß wir in Jesu Christo mit 

Euch verbunden sind und bleiben. Es ist nicht unsere Aufgabe zu richten, aber wir sagen 

Euch, daß wir um Jesu Christo willen mit Euch verbunden sind und bleiben.‹ 

Sind denn die anderen nicht auch schuldig? Gewiß sind sie es, gar keine Frage! Aber – bei 

uns ist die Krankheit ausgebrochen und am schlimmsten in Erscheinung getreten. Ein Christ 

hat nie Anlaß, auf die Sünden der anderen zu sehen, er soll erst einmal seine eigenen sehen! 

Wir dürfen es Gott überlassen, was aus den anderen wird. Aber wir dürfen nicht bei dem 

Schuldbekenntnis, das wir ausgesprochen. auf das Schuldbekenntnis der anderen warten. So 

kann es nicht gehen! Denn dann geht es los mit dem Hin- und Herschieben der Schuld, mit 

dem gegenseitigen Ausrechnen, wer der letztlich Schuldige sei, und wir sind froh, wenn wir 

schließlich im Teufel einen gefunden haben, auf den wir alles abwälzen können. Wenn die 

Christenbotschaft heute wieder eine Macht werden soll in unserem Leben, für das es sonst 

keine Aussicht mehr gibt, dann besteht gewiß die Gefahr, daß wir uns gegen eine solche Bot-

schaft mit Trotz auflehnen. Aber es kommt nichts Positives dabei heraus! Christus löst unsern 

Trotz und gibt uns den Mut zur Wahrhaftigkeit. 

Gibt es angesichts des Nichts nur noch ein Verzweifeln, ein ›den Tod wollen‹? Christus gibt 

uns die Möglichkeit, ein Leben in brüderlicher Liebe und Opferbereitschaft zu führen; wir 

müssen dienen als Dank für das, was Gott uns gibt. indem er uns unsere Sünde vergibt. Diese 

Opferbereitschaft wird zu einer positiven Lebenskraft. (Hier folgte die Beschreibung der Op-

ferbereitschaft im Osten und in Berlin). Dort wird wirklich geopfert! Das ist ein Faktum, in 

den dortigen christlichen Gemeinden gibt es keine Schuldfrage. Die hiesige Aufregung gibt es 

dort nicht! Die Gemeinde dort weiß, daß sie keinen Grund hat, sich zu beklagen, sondern nur 

Ursache zum Dank. Und darum gibt es wohl keine Kirche heute in der weiten Weit, wo die 

Liebe zum Preise Gottes so fröhlich gesungen wird, wie dort in den äußersten Notgebieten. 

Wo Christus ist, da ist der alte selbstherrliche Weg zu Ende, da ist ein neuer Anfang im Glau-

ben. Der Glaube will gewagt werden – er wird die Wunder Gottes schauen. Das ist heute 

meine große Hoffnung und Zuversicht auf der einen und meine Sorge auf der anderen Seite: 

Fangen wir wieder an. mit den letzten Restbeständen und Schiffstrümmern etwas Neues zu 

bauen, oder legen wir das neue Fundament auf Grund dessen, was wir nicht haben, sondern 

das uns Gott schenkt? Diese Frage ist noch nicht entschieden. Das Alte soll vergangen sein, 

das Neue soll aus ihm genommen werden, daß etwas daraus werden kann, das hält und trägt. 

Wir wollen hoffen, daß dies erkannt wird! Diese Botschaft verkünden wir: Nihilismus oder 

Glaube! Gott schenke uns, daß wir aus dieser Not herausgerissen werden, empor zum Glau-

ben!« 

Nach einer stenographischen Mitschrift abgedruckt in: Die Neue Zeitung, 2. Jg., Nr. 13, 

München, 15. Februar 1946. 

Quelle: Martin Greschat (Hrsg.), Die Schuld der Kirche. Dokumente und Reflexionen zur 

Stuttgarter Schulderklärung vom 18./19. Oktober 1945, München: Chr. Kaiser, 1982, S. 188-

192. 


