
Gadamer - Verstehen (RGG) 1 15.02.2025 

Verstehen 

Von Hans-Georg Gadamer 

Das alte Wort »Verstehen« erfährt seine Prägung zum Begriff – nach einer Vorphase, in der 

die Mystik Verstehen im Sinne von Verstand gebraucht und die Aufklärung Verstand im Sin-

ne von Verstehen – im Zusammenhang der Wissenschaftstheorie des 19. Jh.s. Rankes panthe-

istisch gefärbte Privattheologie der Geschichte und Droysens Formel »forschend verstehen« 

verleihen dem Wort einen fast religiösen Klang, sofern wir durch die historische Forschung 

eine gewisse Einsicht in die göttliche Vorsehung gewinnen. Dilthey, der in der Besinnung auf 

die logischen Grundlagen der Geisteswissenschaften dem Begriff des Verstehens seine end-

gültige Bestimmung gibt, ist nüchterner. Er unterscheidet durch den Begriff des Verstehens 

diejenige Psychologie, die allein den Geisteswissenschaften ihre erkenntnistheoretische 

Grundlage bieten könne, von der mechanistisch-naturwissenschaftliche »erklärenden« Psy-

chologie. Doch wurde ihm immer klarer, daß die Theorie des Verstehens sich nicht auf die 

Psychologie beschränkt, d. h. auf die seelischen Erlebnisse, sondern auf alle Sinngebilde und 

Sinnzusammenhänge objektiver Art in gleicherweise geht (»objektiver Geist«). Die Lehre 

vom Verstehen wird von ihm als Hermeneutik sowohl geschichtlich erforscht als auch syste-

matisch entwickelt. 

Verstehen ist bezogen auf Ausdruck. Ausdruck aber ist zweideutig, ursprünglich ein gramma-

tischer (rem verbis exprimere) und seit dem 18. Jh. auch ein psychologischer Begriff (Aus-

druck des Innern). Entsprechend geht das Verstehen in erster Linie auf den sprachlichen Aus-

druck sowie auf das durch Zeichen und Winke Gezeigte. In diesem Sinne meint es den Sinn 

bzw. die Bedeutung und findet seine Perfektion in der hermeneutischen Kunst. Im zweiten 

Sinne weist der Ausdruck nicht auf eine »Sache«, sondern zurück auf das Innere. Das Zeichen 

ist Anzeichen, das Wort ist nicht nur Bedeutung, sondern wird in seiner Kundgabefunktion (E. 

Husserl) gedeutet, d. i. als seelischer Ausdruck verstanden, so gut wie Mienenspiel und Ge-

bärden. Der erste Sinn von Verstehen ist das Ziel der Hermeneutik und dort genauer zu be-

handeln. Hier ist vor allem von dem zweiten Sinn zu sprechen, der eine erkenntnistheoreti-

sche, denkpsychologische, moralphilosophische und sozialtheoretische Problemdimension 

hat. 

Das erkenntnistheoretische Problem des Verstehens ist wie die Fragestellung der Erkenntnis-

theorie überhaupt durch die Auszeichnung des Selbstbewußtseins, der cartesianischen res co-

gitans bestimmt. Wie kann die ihrer selbst inneseiende Subjektivität das außer ihr Seiende 

erkennen? Kant hat in seiner Kritik der reinen Vernunft die Möglichkeit der mathematischen 

Naturwissenschaft legitimiert. Wie aber soll man einen anderen verstehen, der Subjektivität, 

Innerlichkeit ist? Die Lehre vom Analogieschluß (z. B. Spencer und noch Dilthey) sowie die 

psychologische Lehre von der Einfühlung (Th. Lipps) sind phänomenologisch unbefriedigen-

de Konstruktionen. Husserls phänomenologische Reduktion aller Seinsgeltung auf das trans-

zendentale Ego, also auf ein radikales »Selbstverständnis«, sah in dem Problem der Intersub-

jektivität ihre schwierigste Bewährung (Cartesianische Meditationen, V). Er suchte die Lö-

sung in der Richtung, daß das Verstehen des fremden Ich mit der Gemeinsamkeit der Welt 

verknüpft ist, die für uns alle gilt. Darin aber setzt sich durch, daß Verstehen nicht primär die 

Aufgabe eines psychologischen Deutens einschließt: Einander verstehen heißt primär, in dem 

oder jenem oder in allem übereinstimmen. Dem entspricht auch der theoretische Sinn von 

Verstehen. Ein Sinnzusammenhang als solcher wird »verstanden«, z. B. ein mathematischer 

Beweis, eine musikalische Komposition, eine Äußerung in fremder Sprache, eine belehrende 

Unterweisung, wenn die immanente Kohärenz als solche (die »Bündigkeit«, H. Freyer) ein-

leuchtet, unabhängig vom eigenen Urteil oder eigener Stellungnahme. Hier geht Psychologie 

über in geisteswissenschaftliche Hermeneutik. 



Gadamer - Verstehen (RGG) 2 15.02.2025 

Der Fall der Zurechtweisung meint Verstehen als ein moralisches Phänomen, das im morali-

schen Sinne Selbstverständnis einschließt. An den moralischen Sinn von Verstehen schließt 

nun der religiöse Sinn an. Wo die Menschen einander mißverstehen oder nicht mehr verste-

hen, bes. aber, wo sie sich selber nicht oder nicht mehr verstehen, finden sie am Ende das 

Verständnis ihrer selbst in Gott. Derart gehört das Phänomen des Verstehens in das Konversi-

onserlebnis (Augustins Confessiones, pietistische Erweckung, Hamanns Begriff des Selbst-

verständnisses). Solches moralisches oder religiöses Selbstverständnis ist die Grundlage, von 

der her das Verstehen anderer ein zentrales moralisches Phänomen ist (griech.: synesis). Des-

halb ist Verstehen auch mit Nachsicht verwandt und begünstigt das Verzeihen (Aristoteles, 

Eth. Nic. VI, 11). Hier entspringt die Forderung der Toleranz, des geistigen oder sittlichen 

Geltenlassens des anderen. – Der Begriff des Verstehens hat aber nicht nur moralisch restrik-

tive Funktion. Es kann auch positiv sein. Menschen, die sich gut miteinander verstehen, sind 

Freunde. Die Rolle der Freundschaft in der philosophischen Ethik und Politik schließt das 

Einander-Verstehen ein (homonoia, homologia). Scheler hat mit Recht betont, daß Sympathie 

eine ursprüngliche Bezeugung hat und nicht aus der Analogie zum Verhältnis zu sich selber 

gedeutet werden darf. In den Spuren Nietzsches hat er bes. die Idole der Selbsterkenntnis auf-

gedeckt. 

Doch gibt es nicht nur Grenzen des Selbstverständnisses, sondern auch solche des Verständ-

nisses anderer, die einzusehen dem Mißverstehen vorbeugen kann. Das spielt sowohl in der 

Psychologie (Typenpsychologie) wie in der Ethnologie und in der historischen Wissenschaft 

eine Rolle. Ferner hat die moderne Tiefenpsychologie eine ganz neue Dimension des seeli-

schen Verstehens geöffnet, sofern der Vordergrundsinn des bewußt Gemeinten eine Maskie-

rung unbewußter Triebwünsche sein kann. Eine absolute Grenze findet das Verstehen sowohl 

fremder Personen wie etwa geschichtlicher Ereignisse dann, wenn die Bedingung der Kohä-

renz des Sinnes nicht gegeben scheint. So ist der Geisteskranke im normalen Sinn des Wortes 

nicht mehr zu verstehen und auf der objektiven Seite der gar zu sinnlose Zufall. Die morali-

sche Dimension, die selbst solche Grenzphänomene noch umfaßt, etwa im Verhältnis von 

Arzt und Gemütskrankem, zeigt an, daß das Verstehen kein einseitiger Vorgang der Erfassung 

von etwas Vorfindlichem ist, sondern immer eine Lebensbeziehung zur Voraussetzung hat. 

An eine völlige Voraussetzungslosigkeit des Verstehens ist weder in der Wissenschaft noch in 

der moralischen Lebenserfahrung aus diesem Grunde zu denken (J. Wach). 

Eine noch ungelöste Aufgabe wäre eine Geschichte des Verstehens, die nicht eine Geschichte 

der Hermeneutik wäre. Sie hätte etwa zu fragen: Wie wird der andere aus der gemeinsamen 

Lebensbeziehung soweit herausgehoben, daß er als eine andere Individualität erfahren wird, 

die es zu verstehen gilt? Wann wird einer Aussage gegenüber die fremde Meinung als solche 

zum Gegenstand der Bemühung (statt der Frage ihrer Richtigkeit)? Wann wird fremdes 

Volkstum in seiner Sonderart »verstanden« und nicht mehr als »barbarisch« ausgegrenzt? 

Wann wird die naive Angleichung aller Überlieferung an das eigene Weltverständnis soweit 

brüchig, daß das geschichtlich Andere zur Aufgabe des Verstehens wird (Entstehung des his-

torischen Sinnes)? Am Ende dieser Geschichte müßte wohl die Frage stehen, wie weit die 

Bereitschaft des Verstehens getrieben werden darf, ohne die normativen Maßstäbe der Moral 

zu zersetzen (Nihilismus-Problem), und wieweit das christliche Existenzverständnis, das 

christliche Liebesgebot und seine Grundlage, das eigene Sündenbewußtsein, die Gefahr ban-

nen, die im Alles-Verstehen liegt. 

Bibliography. E. HUSSERL, Logische Unters.en, (1900/01) 19223 – DERS., Cartesianische 

Meditationen (Husserliana I), 1950 – M. SCHELER, Wesen u. Formen der Sympathie, (1913) 

19485 – DERS., Vom Umsturz der Werte I. II, 1919 (= GesW III, 1955) – W. DILTHEY, 

Ges. Schr. V-VIII, (1921-31) 1957-602 – H. FREYER, Theorie d. objektiven Geistes, (1923) 

19343 – J. WACH, Das Verstehen, 3 Bde, 1926-33 – J. G. DROYSEN, Historik, (1937) 19583 

– G. BORNKAMM, Homologia (Hermes 71, 1938, 377 bis 393) – O. F. BOLLNOW, Das 



Gadamer - Verstehen (RGG) 3 15.02.2025 

Verstehen, 1949 – K. O. APEL, Das »Verstehen«. Eine Probemgesch. als Begriffsgesch. (Ar-

chiv f. Begriffsgesch. 1, 1955, 142-199) – H.-G. GADAMER, Wahrheit u. Methode. Grund-

züge einer philos. Hermeneutik, 1960 – DERS., Zur Problematik des Selbstverständnisses 

(Einsichten, Gerh. Krüger z. 60. Geb., 1962, 71-85). 

RGG3, Bd. 6 (1962), Sp. 1381-1383. 


