
Gadamer - Hermeneutik (HWP) 1 15.02.2025 

Hermeneutik 

Von Hans-Georg Gadamer 

Hermeneutik ist die Kunst des ἑρμηνεύειν, d.h. des Verkündens, Dolmetschern, Erklärens und 

Auslegens. ‹Hermes› hieß der Götterbote, der die Botschaften der Götter den Sterblichen aus-

richtet. Sein Verkünden ist offenkundig kein bloßes Mitteilen, sondern Erklären von göttli-

chen Befehlen, und zwar so, daß er diese in sterbliche Sprache und Verständlichkeit übersetzt. 

Die Leistung der Hermeneutik besteht grundsätzlich immer darin, einen Sinnzusammenhang 

aus einer anderen «Welt» in die eigene zu übertragen. Das gilt auch von der Grundbedeutung 

von ἑρμηνεία, die «Aussage von Gedanken» ist, wobei der Begriff der Aussage selber viel-

deutig ist, Äußerung, Erklärung, Auslegung und Übersetzung umfassend. Die Aristotelische 

Schrift Περὴ ἑρμηνείας, ein Teil des ‹Organon›, ist gar keine Hermeneutik, sondern eine Art 

logischer Grammatik, die die logischen Strukturen des apophantischen Logos (des Urteils) un-

tersucht und alle anderen Arten des Logos, bei denen es nicht nur auf das Wahrsein ankommt, 

ausschließt. Die Hermeneutik als Kunst gehört nach PLATON1 nicht allem Ausdruck von Ge-

danken zu, sondern allein dem Wissen, das anweist, wie das des Königs, des Herolds usw. In 

der ‹Epinomis›2 steht die Hermeneutik in einer Reihe mit der Mantik – offenbar als eine 

Kunst, die den Götterwillen erklärt, im klaren Doppelsinn von Mitteilen und Gehorsamfor-

dern. Im späteren Griechischen kann dann ἑρμηνεία freilich sehr wohl «gelehrte Erklärung» 

und ἑρμηνεύς «Erklärer» wie «Übersetzer» heißen3. Aber es ist doch bezeichnend, daß die 

«Kunst» der ἑρμηνεία, die Hermeneutik, an die Sakralsphäre gebunden war, in der ein autori-

tativer Wille Maßgebliches dem Hörenden eröffnet. Davon ist in dem heutigen wissenschafts-

theoretischen Bewußtsein nichts mehr lebendig, auch wenn die Hauptformen, in denen Her-

meneutik ihre Ausbildung fand, die juristische Auslegung der Gesetze und die theologische 

oder philologische Auslegung heiliger oder klassischer Texte, den ursprünglich normativen 

Sinn durchaus noch implizieren. 

Wenn wir heute von Hermeneutik reden, stehen wir dagegen in der Wissenschaftstradition der 

Neuzeit. Der ihr entsprechende Wortgebrauch von ‹Hermeneutik› setzt genau damals, d.h. mit 

der Entstehung des modernen Methoden- und Wissenschaftsbegriffs ein. Die erste Bezeugung 

des Buchtitels ‹Hermeneutik› stammt aus dem Jahre 1654: bei J. K. DANNHAUER4. Wir un-

terscheiden seither eine theologisch-philologische und eine juristische Hermeneutik. 

Theologisch bedeutet Hermeneutik die Kunst der rechten Auslegung der Heiligen Schrift, die, 

an sich uralt, schon in patristischer Zeit zu methodischer Bewußtheit geführt wurde, vor allem 

durch AUGUSTIN in ‹De doctrina christiana›. Denn die Aufgabe einer christlichen Dogmatik 

war durch die Spannung zwischen der besonderen Geschichte des jüdischen Volkes, wie sie 

das Alte Testament heilsgeschichtlich auslegt, und der universalistischen Verkündigung Jesu 

im Neuen Testament gestellt. Hier mußte Hermeneutik helfen und Lösungen schaffen. Augus-

tin lehrt in ‹De doctrina christiana› mit Hilfe neuplatonischer Vorstellungen den Aufstieg des 

Geistes über den wörtlichen und den moralischen zum geistlichen Sinn. Damit faßt er unter 

einem einheitlichen Gesichtspunkt das antike hermeneutische Erbe zusammen. 

Der Kern der antiken Hermeneutik ist das Problem der allegorischen Interpretation. Diese ist 

an sich schon alt. ὑπόνοια, der Hintersinn, war das ursprüngliche Wort für allegorischen Sinn. 

Solche Auslegung wurde schon im Zeitalter der Sophistik gepflegt, d.h. von dem Augenblick 

 
1 PLATON, Politikos 260 d. 
2 Epinomis 975 c. 
3 PHOTIOS, Bibl. 7; PLATON, Jon 534 e; Leges 907 d. 
4 J. K. DANNHAUER: Hermeneutica sacra sive methodus exponendarum sacrarum littera-rum (1654). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 2 15.02.2025 

an, da die Wertewelt des homerischen Epos, das für eine Adelsgesellschaft gedacht war, ihre 

Verbindlichkeit einbüßte. Das geschah mit der Demokratisierung der Städte, deren Patriziat 

die Adelsethik übernommen hatte. Der Ausdruck des Wandels war die Bildungsidee der So-

phistik: Odysseus lief Achilles den Rang ab. Die Allegorese wurde dann besonders in der hel-

lenistischen Homerinterpretation der Stoa gepflegt. Die patristische Hermeneutik, die ORIGE-

NES und AUGUSTIN zusammenfaßten, wurde im Mittelalter durch CASSIAN systematisiert 

und zur Methode des vierfachen Schriftsinns entwickelt. 

Einen neuen Impuls erhielt die Hermeneutik durch den reformatorischen Rückgang zum 

Buchstaben der Heiligen Schrift, indem die Reformatoren sich polemisch gegen die Tradition 

der Kirchenlehre und deren Behandlung des Textes mit solchen Methoden richteten5. Insbe-

sondere wurde nun die allegorische Methode verworfen. Ineins damit erwachte ein neues Me-

thodenbewußtsein, das objektiv, objektgebunden, von aller subjektiven Willkür frei sein 

wollte. Doch bleibt das zentrale Motiv ein normatives: Es geht in der theologischen oder hu-

manistischen Hermeneutik der Neuzeit um rechte Auslegung von solchen Texten, die das ei-

gentlich Maßgebliche enthalten, das es zurückzugewinnen gilt. Insofern gehört zu der Moti-

vierung der hermeneutischen Anstrengung nicht so sehr, wie später bei Schleiermacher, daß 

eine Überlieferung schwer verständlich ist und zu Mißverständnissen Anlaß gibt, als viel-

mehr, daß eine bestehende Tradition durch Aufdeckung ihrer verschütteten Ursprünge aufge-

brochen oder verwandelt wird. Ihr verdeckter oder entstellter Sinn soll wieder aufgesucht und 

erneuert werden. Hermeneutik sucht im Rückgang zu den originalen Quellen ein neues Ver-

ständnis für etwas zu gewinnen, das durch Verzerrung, Entstellung oder Mißbrauch verdorben 

war – die Bibel durch die Lehrtradition der Kirche, die Klassiker durch das barbarische Latein 

der Scholastik. Dem sollte die neue Anstrengung gelten, Vorbildliches neu geltend zu ma-

chen, im selben Sinne, wie wenn es sich um die Verkündung einer Götterbotschaft, die Ausle-

gung eines Orakelspruches oder eines Gesetzes handelt. 

Neben dieser sachgerichteten Motivation wurde aber im Beginn der Neuzeit auch eine for-

male wirksam, sofern das Methodenbewußtsein der neuen Wissenschaft auf eine allgemeine 

Auslegungslehre hindrängte, die um ihrer Allgemeinheit willen als ein Teil der Logik abge-

handelt wurde6. Dafür hat gewiß die Aufnahme eines hermeneutischen Kapitels in die Logik 

CHR. WOLFFS7 die entscheidende Rolle gespielt. Hier war ein logisch-philosophisches Inte-

resse wirksam, das der Grundlegung der Hermeneutik in einer allgemeinen Semantik zu-

strebte. Eine solche liegt zuerst bei G. FR. MEIER in dem ‹Versuch einer allgemeinen Ausle-

gungskunst› (1756) vor, der in J. A. CHLADENIUS8 einen geistvollen Vorläufer hat. Im all-

gemeinen blieb aber bis zum 18. Jh. die in Theologie und Philologie aufkommende Disziplin 

der Hermeneutik fragmentarisch und diente nur didaktischen Zwecken. In pragmatischer Ab-

zweckung hat sie zwar einige methodische Grundregeln entwickelt, die sie größtenteils der 

antiken Grammatik und Rhetorik entnahm (QUINTILIAN9), ist aber im ganzen nur eine 

Sammlung von Stellenerklärungen, die das Verständnis der Schrift (oder, im humanistischen 

Bereich, der Klassiker) aufschließen soll. ‹Clavis› (Schlüssel) ist der häufige Titel, z.B. bei M. 

FLACIUS10. 

 
5 Vgl. K. HOLLS Untersuchungen zu Luthers Hermeneutik: Luthers Bedeutung für den Fortschritt der Ausle-

gungskunst (1920), und ihre Fortsetzung durch G. EBELING: Evang. Evangelienauslegung. Eine Untersuch, zu 

Luthers Hermeneutik (1942); Die An-fänge von Luthers Hermeneutik. Z. Theol. Kirche 48 (1951). 
6 Vgl. die Darstellung von L. GELDSETZER in der Einl. zum ND von G. FR. MEIER: Ver-such einer allg. Aus-

legungskunst (1965) bes. Xff. 
7 CHR. WOLFF: Philos. rationalis sive logica (21732) Teil 3, Abschn. 3, Kap. 6, 7. 
8 J. A. CHLADENIUS: Einl. zur richtigen Auslegung vernünftiger Reden und Schriften (1742, ND 1970). 
9 QUINTILIAN, Inst. orat. 
10 M. FLACIUS: Clavis scripturae sacrae (1567); vgl. auch De ratione cognoscendi sacras literas [Teil des Cla-

vis], dtsch./lat. (ND 1968). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 3 15.02.2025 

Das begriffliche Vokabular der altprotestantischen Hermeneutik entstammt durchweg der an-

tiken Rhetorik. MELANCHTHONS Umwendung der rhetorischen Grundbegriffe auf das 

rechte Studium der Bücher (bonis auctoribus legendis) war epochemachend. So geht die For-

derung, alles Einzelne aus dem Ganzen zu verstehen, auf das Verhältnis von caput und mem-

bra zurück, das sich die antike Rhetorik zum Vorbild nahm. Bei FLACIUS führt dieses her-

meneutische Prinzip freilich zu höchst spannungsvoller Anwendung, da die dogmatische Ein-

heit des Kanon, die er gegen die Einzelauslegung der neutestamentlichen Schriften ausspielt, 

den lutherischen Grundsatz: «sacra scriptura sui ipsius interpres» stark einschränkt, wie die 

scharfsinnige Kritik R. SIMONS11 alsbald geltend machte. Im Zusammenhang der Ablehnung 

der Lehre von der Verbalinspiration sucht schließlich auch die theologische Hermeneutik der 

frühen Aufklärung allgemeine Regeln des Verstehens zu gewinnen. Insbesondere die histori-

sche Bibelkritik findet damals ihre erste hermeneutische Legitimation. SPINOZAS theolo-

gisch-politischer Traktat (1670) war das Hauptereignis. Seine Kritik, beispielsweise am Wun-

derbegriff, war durch den Anspruch der Vernunft legitimiert, nur Vernünftiges, d.h. Mögli-

ches, anzuerkennen. Sie enthielt aber zugleich eine positive Wendung, sofern das in der 

Schrift, woran die Vernunft Anstoß nimmt, auch eine natürliche Erklärung erheischt. Das 

führt zur Wendung ins Historische, d.h. zur Wendung von den angeblichen (und unverständli-

chen) Wundergeschichten zu dem (verständlichen) Wunderglauben. 

Ihr tritt die pietistische Hermeneutik entgegen, die seit A. H. FRANCKE die erbauliche An-

wendung mit der Auslegung der Texte aufs engste verknüpfte. Die einflußreiche Hermeneutik 

von J. J. RAMBACH12 stellte (nach Morus) neben die subtilitas intelligendi und explicandi 

die subtilitas applicandi. Der wohl aus der humanistischen Wettbewerbsgesinnung stammende 

Ausdruck ‹subtilitas› (Feinheit) deutet auf elegante Weise an, daß die «Methodik» der Ausle-

gung – wie alle Anwendung von Regeln überhaupt – Urteilskraft verlangt, die nicht selber 

wieder durch Regeln gesichert werden kann13. Als Theologie sucht die Hermeneutik aber auch 

im späteren 18. Jh. noch beständig den Ausgleich mit dem dogmatischen Interesse (z.B. bei 

ERNESTI, SEMLER). 

Erst SCHLEIERMACHER löst (angeregt durch Fr. Schlegel) die Hermeneutik als eine uni-

versale Lehre des Verstehens und Auslegens von allen dogmatischen und okkasionellen Mo-

menten ab, die bei ihm nur anhangsweise in einer speziellen biblischen Wendung der Herme-

neutik zu ihrem Recht kommen. Der normative Grundsinn der Texte, der der hermeneutischen 

Bemühung allein den Sinn gab, ist damit in den Hintergrundgetreten. Verstehen ist reproduk-

tive Wiederholung der ursprünglichen gedanklichen Produktion aufgrund der Kongenialität 

der Geister. So lehrte Schleiermacher auf dem Hintergrundeiner metaphysischen Konzeption 

von der Individualisierung des All-Lebens. Die Rolle der Sprache tritt damit hervor, und das 

in einer Form, die die philologische Eingeschränktheit auf das Schriftliche grundsätzlich über-

wand. – Schleiermachers Hermeneutik bedeutete wegen ihrer Begründung des Verstehens auf 

das Gespräch und die zwischenmenschliche Verständigung überhaupt eine Tieferlegung ihrer 

Fundamente, die zugleich die Errichtung eines auf hermeneutischer Basis errichteten Wissen-

schaftssystems gestattete. Die Hermeneutik wurde zur Grundlage für alle historischen Geis-

teswissenschaften, nicht nur für die Theologie. Die dogmatische Voraussetzung des maßgebli-

chen Textes, unter der das hermeneutische Geschäft, sowohl das des Theologen wie das des 

humanistischen Philologen (von dem des Juristen gar nicht zu reden), seine ursprüngliche 

Funktion der Vermittlung hatte, ist nun verschwunden. Damit hat der Historismus freie Bahn. 

 
11 R. SIMON: Hist. critique du texte du Nouveau Testament (1689); De l'inspiration des livres sacrés (1687). 
12 J. J. RAMBACH: Institutiones hermeneuticae sacrae (1723). 
13 Vgl. I. KANT, KU (21799) VII. 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 4 15.02.2025 

Insbesondere die psychologische Interpretation wurde in der Nachfolge Schleiermachers, ge-

stützt durch die romantische Lehre vom unbewußten Schaffen des Genies, die immer ent-

schiedenere theoretische Basis der Geisteswissenschaften insgesamt. Das zeigt sich höchst 

lehrreich bereits bei H. STEINTHAL14 und führt bei DILTHEY zu einer systematischen Neu-

begründung der Idee der Geisteswissenschaften auf eine verstehende und beschreibende Psy-

chologie. Vorher schon hatte sich das neue erkenntnistheoretische Interesse bei A. BOECKH 

in seinen berühmten Vorlesungen über ‹Enzyklopädie und Methodologie der philologischen 

Wissenschaften› (1877) Bahn gebrochen. Boeckh bestimmt dort die Aufgabe der Philologie 

geradezu als das «Erkennen des Erkannten». Damit war der normative Sinn der klassischen 

Literatur, der im Humanismus neu entdeckt worden war und primär imitatio motivierte, zu 

historischer Indifferenz verblaßt. Von der Grundaufgabe des Verstehens her differenzierte 

Boeckh die verschiedenen Interpretationsweisen in die grammatische, die literarisch-gattung-

hafte, die historisch-reale und die psychologisch- individuale. DILTHEY knüpfte hier mit sei-

ner verstehenden Psychologie an. Doch bedeutete für ihn der geschichtsphilosophische, ja ge-

schichtstheologische Hintergrund, auf dem sich die geistvolle Historik J. G. DROYSENS er-

hob, sowie die strenge Kritik, die sein Freund, der spekulative Lutheraner P. YORCK VON 

WARTENBURG, an dem naiven Historismus des Zeitalters übte, eine beständige Mahnung. 

Beides hat dazu beigetragen, daß sich in der späteren Entwicklung DILTHEYS etwas Neues 

Bahn brach. Der Erlebnisbegriff, der bei ihm die psychologische Grundlage der Hermeneutik 

bildete, wurde durch die Unterscheidung von Ausdruck und Bedeutung ergänzt, teils unter 

dem Eindruck der Psychologismuskritik E. HUSSERLS (in den ‹Prolegomena› zu seinen ‹Lo-

gischen Untersuchungen› 1899) und durch seine platonisierende Bedeutungstheorie, teils im 

Wiederanschluß an Hegels Theorie des objektiven Geistes15. – Das hat im 20. Jh. seine Früch-

te getragen. Diltheys Arbeiten wurden fortgesetzt von G. MISCH, J. WACH, H. FREYER, E. 

ROTHACKER, O. F. BOLLNOW und anderen. Die Summe der idealistischen Tradition der 

Hermeneutik von Schleiermacher bis zu Dilthey und über ihn hinaus wurde von dem Rechts-

historiker E. BETTI16 gezogen. 

DILTHEY selbst ist freilich mit der Aufgabe nicht wirklich zu Rande gekommen, die ihn 

quälte, das «historische Bewußtsein», mit dem Wahrheitsanspruch der Wissenschaft theore-

tisch zu vermitteln. E. TROELTSCHS Formel «Von der Relativität zur Totalität», die die the-

oretische Lösung des Relativismusproblems im Sinne Diltheys darstellen sollte, blieb, wie 

Troeltschs eigenes Werk, im Historismus stecken, den es zu überwinden galt. Bezeichnend, 

daß Troeltsch auch in seinem Historismuswerk immer wieder in (glanzvolle) historische Ex-

kurse abschweifte. DILTHEY umgekehrt suchte hinter alle Relativität auf ein Konstantes zu-

rückzugehen und entwarf eine höchst einflußreiche Typenlehre der Weltanschauungen, die der 

Mehrseitigkeit des Lebens entsprechen sollte. Eine solche Überwindung des Historismus ent-

hielt freilich selber unreflektierte dogmatische Voraussetzungen (wenn auch nicht mehr so 

eindeutig wie bei FICHTE, dessen viel mißbrauchtes Wort «Was für eine Philosophie man 

wählt, hängt davon ab, was man für ein Mensch ist»17 ein eindeutiges Bekenntnis zum Idealis-

mus darstellte). Das sollte sich vor allem indirekt an den Nachfolgern zeigen: Die pädago-

gisch-anthropologischen, psychologischen, soziologischen, kunsttheoretischen, historischen 

Typenlehren, die sich damals ausbreiteten, demonstrierten ad oculos, daß ihre Fruchtbarkeit in 

Wahrheit von der geheimen Dogmatik abhing, die ihnen zugrunde lag. An allen diesen Typo-

logien von M. WEBER, E. SPRANGER, TH. LITT, W. PINDER, E. KRETSCHMER, E. R. 

JAENSCH, PH. LERSCH usw. zeigte sich, daß sie einen begrenzten Wahrheitswert hatten, 

 
14 H. STEINTHAL: Einl. in die Psychol. und Sprachwiss. (1881). 
15 W. DILTHEY, Ges. Schriften 4. 8 (1914ff.) 
16 E. BETTI: Zur Grundlegung einer allg. Auslegungslehre (1954); Allg. Auslegungslehre als Methodik der 

Geisteswiss. (1967). 
17 J. G. FICHTE, Werke, hg. I. H. FICHTE (1845/46) 1, 434. 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 5 15.02.2025 

aber denselben einbüßten, sowie sie die Totalität aller Erscheinungen erfassen, d.h. vollstän-

dig sein wollten. Solcher «Ausbau» einer Typologie ins Allumfassende bedeutet aus Wesens-

gründen ihre Selbstauflösung, d.h. den Verlust ihres dogmatischen Wahrheitskerns. Selbst K. 

JASPERS' ‹Psychologie der Weltanschauungen› (1919) war von dieser Problematik aller Ty-

pologie in der Nachfolge von M. Weber und Dilthey durchaus noch nicht so frei, wie es seine 

‹Philosophie› später verlangte (und erreichte). Das Denkmittel der Typologie ist in Wahrheit 

nur von einem extrem nominalistischen Standpunkt aus legitimierbar, aber sogar M. Webers 

nominalistische Radikalität der Selbstaskese hat ihre Grenzen18. 

Die theologische Hermeneutik der mit Schleiermachers allgemeiner Grundlegung beginnen-

den Epoche ist auf ähnliche Weise in ihren dogmatischen Aporien steckengeblieben. Schon 

der Herausgeber der Schleiermacherschen Hermeneutik-Vorlesungen, FR. LÜCKE, hatte das 

theologische Moment stärker akzentuiert. Die theologische Dogmatik des 19. Jh. kehrte im 

ganzen zu der altprotestantischen Problematik der Hermeneutik zurück, die mit der regula fi-

dei gegeben war. Ihr stand die an aller Dogmatik Kritik übende historische Forderung der li-

beralen Theologie mit zunehmender Indifferenz gegenüber. Insofern war es ein epochales Er-

eignis, als im Durchgang durch den radikalen Historismus und unter dem Anstoß der dialekti-

schen Theologie (K. BARTH, E. THURNEYSEN) die hermeneutische Besinnung R. BULT-

MANNS, die in der Parole der Entmythologisierung münden sollte, eine echte Vermittlung 

zwischen historischer und dogmatischer Exegese begründete. Das Dilemma zwischen histo-

risch-individualisierender Analyse und Weitertragung des Kerygma bleibt freilich ungelöst. 

Die Debatte über die Entmythologisierung, wie sie G. BORNKAMM mit großer Sachkunde 

dargestellt hat19, ist von hohem allgemeinem hermeneutischen Interesse, sofern in ihr die alte 

Spannung von Dogmatik und Hermeneutik in zeitgenössischer Modifikation wieder aufgelebt 

ist. BULTMANN hatte seine theologische Selbstbesinnung vom Idealismus weg und in die 

Nähe des Denkens von Heidegger geführt. Darin wirkte sich der Anspruch aus, den K. 

BARTH und die dialektische Theologie erhoben, indem sie die ebenso menschliche wie theo-

logische Problematik des «Redens über Gott» bewußt machten. BULTMANN suchte eine 

«positive», d.h. methodisch zu rechtfertigende, nichts von den Errungengeschaften der histori-

schen Theologie preisgebende Lösung. M. HEIDEGGERS Existenzialphilosophie von ‹Sein 

und Zeit› (1927) schien ihm in dieser Lage eine neutrale, anthropologische Position anzubie-

ten, von der aus das Selbstverständnis des Glaubens eine ontologische Begründung erfuhr20. 

Die Zukünftigkeit des Daseins im Modus der Eigentlichkeit und auf der Gegenseite das Ver-

fallen an die Welt ließen sich theologisch ausdeuten. Der hermeneutische Gewinn dessen lag 

vor allem in dem Begriff des Vorverständnisses – von dem reichen exegetischen Ertrag sol-

cher hermeneutischen Bewußtheit ganz zu schweigen. 

HEIDEGGERS philosophischer Neuansatz zeitigte aber nicht nur in der Theologie positive 

Wirkungen, sondern vermochte vor allem die relativistische und typologische Erstarrung zu 

brechen, die in der Schule Diltheys herrschte. G. MISCH kommt das Verdienst zu, durch 

Konfrontation von Husserl und Heidegger mit Dilthey die philosophischen Impulse Diltheys 

neu freigesetzt zu haben21. Auch wenn seine Konstruktion des lebensphilosophischen Ansat-

zes Diltheys einen letzten Gegensatz zu Heidegger fixiert – für HEIDEGGERS Ausarbeitung 

seiner Philosophie war Diltheys Rückgang hinter das «transzendentale Bewußtsein» auf den 

 
18 Vgl. D. HENRICH: Die Einheit der Wissenschaftslehre Max Webers (1952). 
19 G. BORNKAMM: Die Theol. Rudolf Bultmanns in der neueren Diskussion. Theol. Rdsch. NF 29 (1963) 33–

141. 
20 Über die Fragwürdigkeit einer solchen «neutralen» Inanspruchnahme der Existenzialphi-los. vgl. etwa K. LÖ-

WITH: Grundzüge der Entwicklung der Phänomenol. zur Philos. und ihr Verhältnis zur prot. Theol. Theol. 

Rdsch. NF 2 (1930) 26ff. 333ff. 
21 G. MISCH: Phänomenol. und Lebensphilos. (1929). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 6 15.02.2025 

Standpunkt des «Lebens» eine wichtige Stütze. Indem die Ideen Diltheys in die phänomenolo-

gische Grundlegung der Existenzialphilosophie eingingen, erfuhr das hermeneutische Problem 

seine philosophische Radikalisierung. Damals bildete HEIDEGGER den Begriff einer «Her-

meneutik der Faktizität» und formulierte damit gegen die phänomenologische Wesensontolo-

gie Husserls die paradoxe Aufgabe, das «Unvordenkliche» (SCHELLING) der «Existenz» 

dennoch auszulegen, ja Existenz selber als «Verstehen» und Sich-Entwerfen auf die Möglich-

keiten seiner selbst zu interpretieren. Hier war ein Punkt erreicht, an dem sich der instrumen-

talistische Methodensinn des hermeneutischen Phänomens ins Ontologische kehren mußte. 

Verstehen ist hier nicht mehr ein Verhalten des menschlichen Denkens unter anderen, sondern 

die Grundbewegtheit des menschlichen Daseins. Geschichtlichkeit hörte damit auf, das Ge-

spenst des historischen Relativismus heraufzubeschwören. 

Als aber dann Heidegger die transzendentale Grundlegung seiner Fundamentalontologie als 

unzureichend erkannte und als sich im Denken der «Kehre» die «Hermeneutik der Faktizität» 

in die «Lichtung», in das «Da» des Seins wandelte, erfuhr die hermeneutische Problematik 

der idealistischen Tradition eine nochmalige Zuspitzung. Auch die geistvolle Dialektik, durch 

die BETTI das Erbe der romantischen Hermeneutik im Zusammenspiel von Subjektivem und 

Objektivem zu rechtfertigen suchte, mußte unzureichend erscheinen, nachdem ‹Sein und Zeit› 

die ontologische Vorgreiflichkeit des Subjektbegriffs gezeigt und vollends, als der spätere 

HEIDEGGER im Denken der «Kehre» den Rahmen der transzendentalphilosophischen Refle-

xion gesprengt hatte. Das «Ereignis» der Wahrheit, die den Spielraum von Entbergung und 

Verbergung bildet, gab allem Entbergen – auch dem der verstehenden Wissenschaften – eine 

neue ontologische Valenz. Damit wurde eine Reihe neuer Fragen an die traditionelle Herme-

neutik möglich. 

Die psychologische Grundlage der idealistischen Hermeneutik erwies sich als problematisch: 

Erschöpft sich der Sinn eines Textes wirklich in dem «gemeinten» Sinn (mens auctoris)? Ist 

Verstehen nichts als die Reproduktion einer ursprünglichen Produktion? Daß das für die juris-

tische Hermeneutik, die eine offenkundige rechtsschöpferische Funktion ausübt, nicht gelten 

kann, ist klar. Aber das pflegt man auf die Seite ihrer normativen Aufgabenstellung zu schie-

ben. Dagegen verlange der Begriff der Objektivität in den Wissenschaften das Festhalten an 

diesem Kanon. Aber kann er wirklich genügen? Zum Beispiel bei der Auslegung von Kunst-

werken (die beim Regisseur, beim Dirigenten und beim Übersetzer selber noch die Gestalt ei-

ner praktischen Produktion hat)? Und mit welchem Rechte will man diesen reproduktiven 

Sinn von Interpretation von dem der Wissenschaft abscheiden? Geschieht eine solche Repro-

duktion nachtwandlerisch und ohne Wissen? Der Sinngehalt der Reproduktion ist hier gewiß 

nicht auf das zu beschränken, was einer bewußten Sinnverleihung durch den Verfasser ent-

stammt. Die Selbstinterpretation der Künstler ist bekanntlich von fragwürdiger Geltung. Der 

Sinn ihrer Schöpfung stellt gleichwohl der Interpretation eine eindeutige Approximationsauf-

gabe. 

Und wie ist es mit dem Sinn und der Deutung geschichtlicher Ereignisse? Das Bewußtsein der 

Zeitgenossen ist doch gerade dadurch gezeichnet, daß sie, die die Geschichte «erleben», nicht 

wissen, wie ihnen geschieht. Dagegen hielt DILTHEY an der systematischen Konsequenz sei-

nes Begriffes des Erlebnisses bis zum Schluß fest, wie das Modell der Biographie und Autobi-

ographie für Diltheys Theorie des geschichtlichen Wirkungszusammenhangs lehrt22. Auch die 

geistvolle Kritik des positivistischen Methodenbewußtseins durch R. G. COLLINGWOOD23, 

die sich des dialektischen Instrumentariums von Croces Hegelianismus bedient, bleibt mit ih-

rer Lehre vom «re-enactment» in subjektivistischer Problemverengung befangen, wenn sie als 

 
22 Vgl. DILTHEY, a.a.O. [15] Bd. 8. 
23 R. G. COLLINGWOOD: Denken, eine Autobiographie (1955). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 7 15.02.2025 

Modellfall für geschichtliches Verstehen den Nachvollzug ausgeführter Pläne zugrunde legt. 

Der Ausweg, dem Historiker Kongenialität mit seinem Gegenstande zuzumuten, den schon 

Schleiermacher beschritten hatte, führt offenkundig nicht wirklich weiter. Das hieße den His-

toriker überfordern und seine Aufgabe unterschätzen. 

Und wie steht es mit dem kerygmatischen Sinn der Heiligen Schrift? Hier führt sich der Be-

griff der Kongenialität ad absurdum, indem er das Schreckbild der Inspirationstheorie herauf-

beschwört. Aber auch die historische Exegese der Bibel stößt hier an Grenzen, insbesondere 

am Leitbegriff des «Selbstverständnisses». Ist der Heilssinn der Schrift nicht notwendig etwas 

anderes als das, was sich durch die bloße Summierung der theologischen Anschauungen der 

Schriftsteller des Neuen Testamentes ergibt? So verdient die pietistische Hermeneutik (A. H. 

FRANCKE, J. J. RAMBACH) in dem Punkte noch immer Beachtung, daß sie in ihrer Ausle-

gungslehre zu dem Verstehen und Explizieren die Applikation hinzufügte und damit den Ge-

genwartsbezug der «Schrift» auszeichnete. Hier liegt das Zentralmotiv einer Hermeneutik ver-

borgen, die die Geschichtlichkeit des Menschen wirklich ernst nimmt. Dem trägt gewiß auch 

die idealistische Hermeneutik Rechnung, insbesondere BETTI durch den «Kanon der Sinnent-

sprechung». Doch scheint erst die entschlossene Anerkennung des Begriffs des Vorverständ-

nisses und des Prinzips der Wirkungsgeschichte bzw. die Entfaltung des wirkungsgeschichtli-

chen Bewußtseins, eine zureichende methodische Basis zu bieten. Der Kanonbegriff der neu-

testamentlichen Theologie findet darin als ein Spezialfall seine Legitimation. Es entspricht 

dieser Sachlage, daß die neueste Diskussion der Hermeneutik auch auf die katholische Theo-

logie übergegriffen hat (G. STACHEL, E. BISER)24. In der Theorie der Literatur ist Ähnli-

ches unter dem Titel «Rezeptionsästhetik» (R. JAUSS) vertreten worden. Doch ist gerade auf 

diesem Gebiet auch der Widerstand der auf Methodologie fixierten Philologie laut geworden 

(E. D. HIRSCH, TH. SEEBOHM)25. 

Im Lichte dieser Frage gewinnt die ehrwürdige Tradition der juristischen Hermeneutik ein 

neues Leben. Innerhalb der modernen Rechtsdogmatik konnte sie nur eine kümmerliche Rolle 

spielen, gleichsam als der nie ganz vermeidbare Schandfleck an einer sich selbst vollendenden 

Dogmatik. Immerhin ließ sich nicht verkennen: Sie ist eine normative Disziplin und versieht 

die dogmatische Funktion der Rechtsergänzung. Als solche behält sie eine wesenhaft unent-

behrliche Aufgabe, weil sie den unaufhebbaren Hiat zwischen der Allgemeinheit des gesetz-

ten Rechts und der Konkretion des Einzelfalls zu überbrücken hat. – Indessen ist sie in ihrem 

Ursprung mehr und Wesentlicheres. Die Rückbesinnung auf ihre Geschichte26 zeigt, daß das 

Problem der verstehenden Auslegung auf unlösliche Weise mit dem der Anwendung ver-

knüpft ist. Solche Doppelaufgabe war der Rechtswissenschaft seit der Rezeption des römi-

schen Rechts gestellt. Denn damals galt es nicht nur, die römischen Juristen zu verstehen, son-

dern zugleich die Dogmatik des römischen Rechtes auf die neuzeitliche Kulturwelt anzuwen-

den27. Daraus erwuchs der Rechtswissenschaft eine nicht minder enge Bindung der hermeneu-

tischen an die dogmatische Aufgabe, als sie der Theologie auferlegt ist. Eine Auslegungslehre 

des römischen Rechts konnte sich auf historische Verfremdung so lange nicht einlassen, als 

das römische Recht seine gesetzliche Rechtsgeltung behielt. Noch die Auslegung des römi-

schen Rechts von A. F. J. THIBAUT 180628 sieht es als eine Selbstverständlichkeit an, daß 

die Auslegungslehre sich nicht allein auf die Absicht des Gesetzgebers stützen kann, sondern 

den «Grund des Gesetzes» zum eigentlichen hermeneutischen Kanon erheben muß. – Mit der 

Schaffung moderner Gesetzeskodifikationen mußte dann die klassische Hauptaufgabe der 

 
24 G. STACHEL: Die neue Hermeneutik (1967); E. BISER: Theol. Sprachtheorie und Her-meneutik (1970). 
25 R. JAUSS: Literaturgesch. als Provokation der Literaturwiss. (1970); E. D. HIRSCH: Validity in Interpretation 

(1967); TH. SEEBOHM: Zur Kritik der hermeneutischen Ver-nunft (1972). 
26 Vgl. C. FR. WALCH: Vorwort zur ‹Hermeneutica Juris› von C. H. ECKARD (1779). 
27 Vgl. u.a. P. KOSCHAKER: Europa und das römische Recht (31958). 
28 A. F. J. THIBAUT: Theorie der log. Auslegung des römischen Rechts (1799, 21806, ND 1967). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 8 15.02.2025 

Auslegung des römischen Rechtes ihr dogmatisches Interesse im praktischen Sinne verlieren 

und zugleich zum Glied einer rechtsgeschichtlichen Fragestellung werden. So konnte sie sich 

als Rechtsgeschichte dem Methodengedanken der historischen Wissenschaften vorbehaltlos 

einordnen. Umgekehrt wurde die juristische Hermeneutik als eine subsidiäre Disziplin der 

Rechtsdogmatik neuen Stils an den Rand der Jurisprudenz gewiesen. Als das grundsätzliche 

Problem der «Konkretisierung im Recht»29 bleibt freilich das hermeneutische Phänomen in 

aller Rechtswissenschaft ebenso beheimatet, wie das für die Theologie und ihre beständige 

Aufgabe der Entmythologisierung gilt. 

Man muß sich daher fragen, ob nicht Theologie und Rechtslehre einen wesentlichen Beitrag 

für eine allgemeine Hermeneutik bereithalten. Diese Frage zu entfalten, kann freilich die im-

manente Methodenproblematik der Theologie, der Rechtswissenschaft und der historisch-phi-

lologischen Wissenschaften nicht ausreichen. Denn es kommt gerade darauf an, die Grenzen 

der Selbstauffassung des historischen Erkennens aufzuweisen und der dogmatischen Interpre-

tation eine begrenzte Legitimität zurückzugeben30. Dem steht allerdings der Begriff der Vo-

raussetzungslosigkeit der Wissenschaft entgegen31. Aus diesen Gründen ging die Untersu-

chung, die ich in ‹Wahrheit und Methode› (1960) unternommen habe, von einem Erfahrungs-

bereich aus, der in gewissem Sinne immer dogmatisch genannt werden muß, sofern sein Gel-

tungsanspruch Anerkennung verlangt und sich nicht in suspenso halten läßt: von der Erfah-

rung der Kunst. Hier heißt Verstehen in aller Regel anerkennen und gelten lassen: «Begreifen, 

was uns ergreift» (E. STAIGER). Die Objektivität der Kunstwissenschaft oder Literaturwis-

senschaft, die als wissenschaftliche Bemühung ihren vollen Ernst behält, ist doch in jedem 

Falle der Erfahrung der Kunst oder Dichtung erst nachgeordnet. Nun ist in der Erfahrung der 

Kunst selber applicatio von intellectio und explicatio gar nicht zu trennen. Das kann auch für 

die Wissenschaft von der Kunst nicht ohne Folgen sein. So mußte die Applikationsstruktur, 

die in der juristischen Hermeneutik ihr angestammtes Heimatrecht hat, wichtig werden. Wenn 

auch die Wiederannäherung des rechtshistorischen und rechtsdogmatischen Verstehens, die 

sich von da aus aufdrängt, deren Unterschiede nicht aufheben kann, wie insbesondere von 

BETTI und FR. WIEACKER betont worden ist, darf doch im ganzen die Voraussetzungshaf-

tigkeit alles Verstehens als erwiesen gelten. Das hat keineswegs den Sinn, daß man die «Geis-

teswissenschaften» als die ungenauen Wissenschaften in all ihrer bedauerlichen Mangelhaf-

tigkeit weiter vegetieren lassen muß, solange sie nicht zur «science» erhoben und der «unity 

of science» eingegliedert werden können. Vielmehr wird eine philosophische Hermeneutik zu 

dem Ergebnis kommen, daß Verstehen nur so möglich ist, daß der Verstehende seine eigenen 

Voraussetzungen ins Spiel bringt. Der produktive Beitrag des Interpreten gehört auf eine un-

aufhebbare Weise zum Sinn des Verstehens selber. Das legitimiert nicht das Private und Ar-

biträre subjektiver Voreingenommenheiten, da die Sache, um die es jeweils geht, vollen Dis-

ziplinierungswert behält. Wohl aber ist der unaufhebbare, notwendige Abstand der Zeiten, der 

Kulturen, der Klassen, der Rassen ein selber übersubjektives Moment, das dem Verstehen 

Spannung und Leben verleiht. So hat sich sowohl in der neutestamentlichen Wissenschaft (vor 

allem bei E. FUCHS und G. EBELING) als auch beispielsweise in dem literary criticism, 

aber auch in der philosophischen Fortentwicklung des Heideggerschen Einsatzes, die Proble-

matik der Hermeneutik grundsätzlich von der subjektiv-psychologischen Basis weg und in die 

Richtung des objektiven, wirkungsgeschichtlich vermittelten Sinns hin verschoben. Die 

grundlegende Gegebenheit für die Vermittlung der Abstände ist die der Sprache, in der der 

 
29 K. ENGISCH: Die Idee der Konkretisierung in Recht und Rechtswiss. unserer Zeit. Abh. Heidelb. Akad. Wiss. 

(1953). 
30 Vgl. E. ROTHACKER: Die dogmatische Denkform in den Geisteswiss. und das Problem des Historismus 

(1954). 
31 Vgl. E. SPRANGER: Über die Voraussetzungslosigkeit der Wiss. Abh. Berl. Akad. Wiss. (1929), der die Her-

kunft dieses Schlagwortes aus der Kulturkampfstimmung der Zeit nach 1870 nachgewiesen hat, freilich ohne 

gegen seine uneingeschränkte Geltung auch nur den leisesten Verdacht zu schöpfen. 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 9 15.02.2025 

Interpret (oder Übersetzer!) das Verstandene neu zur Sprache bringt. Theologen wie Poetolo-

gen reden geradezu von dem Sprachereignis. In gewissem Sinne nähert sich die Hermeneutik 

damit auf ihrem eigenen Wege der von der neopositivistischen Metaphysikkritik ausgehenden 

analytischen Philosophie. Seit diese nicht mehr daran festhält, durch Analyse der Redeweisen 

und Eindeutigmachen aller Aussagen mit Hilfe künstlicher Symbolsprachen die «Verhexung 

durch die Sprache» ein für allemal aufzulösen, kann auch sie über das Funktionieren der Spra-

che im Sprachspiel am Ende nicht zurück, wie gerade L. WITTGENSTEINS ‹Philosophische 

Untersuchungen› gezeigt haben. K. O. APEL hat mit Recht betont, daß die Kontinuität der 

Überlieferung durch den Begriff des Sprachspiels freilich nur diskontinuierlich beschreibbar 

wird32. Sofern die Hermeneutik die positivistische Naivität, die im Begriff des Gegebenen 

liegt, durch die Reflexion auf die Verstehensbedingungen überwindet (Vorverständnis, Vor-

gängigkeit der Frage, Motivationsgeschichte jeder Aussage), stellt sie zugleich eine Kritik der 

positivistischen Methodengesinnung dar. Wieweit sie dabei dem Schema transzendentaler 

Theorie oder eher dem der historischen Dialektik folgt, ist umstritten33. 

Hermeneutik hat jedenfalls eine eigenständige Thematik. Ihrer formalen Allgemeinheit zum 

Trotz läßt sie sich nicht legitim in die Logik eingliedern. Sie versteht jede Aussage nicht bloß 

in ihrer logischen Valenz, sondern als Antwort, und da sie ihren Sinn dergestalt aus ihrer Mo-

tivationsgeschichte gewinnen muß, hat sie über den logisch faßbaren Aussagegehalt hinauszu-

gehen. Das liegt im Grunde schon in HEGELS Dialektik des Geistes und ist von B. CROCE, 

COLLINGWOOD und anderen erneuert und durch H. LIPPS ‹Hermeneutische Logik› auf der 

Grundlage von Husserls Lehre von den anonymen Intentionalitäten phänomenologisch be-

gründet worden. In England hat J. L. AUSTIN die Wendung des späten Wittgenstein in ähnli-

cher Richtung weitergeführt. – Sehr viel enger sind die Beziehungen der Hermeneutik zur 

Rhetorik, die das εἰκός, das persuasive Argument, mit ihr teilt. Die Tradition der Rhetorik, die 

in Deutschland im 18. Jh. besonders gründlich abbrach, ist auf unerkannte Weise im Bereich 

der Ästhetik wie der Hermeneutik wirksam geblieben, wie vor allem K. Dockhorn gezeigt 

hat34. Gegenüber den Monopolansprüchen der modernen mathematischen Logik melden sich 

daher auch von der Rhetorik und der forensischen Rationalität aus die Widerstände, so durch 

CH. PERELMAN und seine Schule35. 

Doch schließt sich daran noch eine weit umfassendere Dimension des hermeneutischen Prob-

lems, nämlich die Zentralstellung, die die Sprache im hermeneutischen Bereich einnimmt. 

Denn Sprache ist nicht nur ein Medium unter anderen – innerhalb der Welt der «symbolischen 

Formen» (CASSIRER) –, sondern steht in besonderer Beziehung zur potentiellen Gemein-

samkeit der Vernunft, die sich kommunikativ aktualisiert, wie schon R. HÖNIGSWALD be-

tont hat. Darauf beruht die Universalität der hermeneutischen Dimension. Solche Universalität 

begegnet bereits in der Bedeutungslehre von AUGUSTINUS und THOMAS, welche die Be-

deutung der Zeichen (der Worte) durch die Bedeutung der Sachen überboten sahen und damit 

das Hinausgehen über den sensus litteralis rechtfertigten. Die Hermeneutik wird dem gewiß 

heute nicht einfach folgen können und keine neue Allegorese inthronisieren. Denn hier wäre 

eine Sprache der Schöpfung vorausgesetzt, durch die Gott zu uns spricht. Wohl aber ist der 

Erwägung nicht auszuweichen, daß nicht nur in Rede und Schrift, sondern in alle menschliche 

Schöpfungen «Sinn» eingegangen ist, den herauszulesen eine hermeneutische Aufgabe ist. 

Nicht nur die Sprache der Kunst etwa stellt legitime Verständnisansprüche, sondern jegliche 

Form menschlicher Kulturschöpfung überhaupt. Ja, die Frage weitet sich noch weiter aus. 

Denn was gehört nicht zu unserer sprachlich verfaßten Weltorientierung? Alle Welterkenntnis 

 
32 K. O. APEL: Wittgenstein und das Problem des Verstehens. Z. Theol. Kirche 63 (1966) 49–87. 
33 Vgl. die Beiträge in: Hermeneutik und Dialektik. Festschr. H.-G. Gadamer (1970) und neuerdings das Nach-

wort zu H.-G. GADAMER: Wahrheit und Methode (31972). 
34 K. DOCKHORN: Rez. von H.-G. GADAMER: Wahrheit und Methode. Götting. Gel. Anz. 218 (1966). 
35 Vgl. auch: Philos., rhetoric and argumentation, hg. M. NATANSON/H. W. JOHN-STONE jr. (1965). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 10 15.02.2025 

des Menschen ist sprachlich vermittelt. Eine erste Weltorientierung vollendet sich im Spre-

chenlernen. Aber nicht nur das. Die Sprachlichkeit unseres In-der-Welt-Seins artikuliert am 

Ende den ganzen Bereich der Erfahrung. Die Logik der Induktion, die ARISTOTELES be-

schreibt und die FR. BACON entwickelt36, mag als logische Theorie der Erfahrung unbefrie-

digend sein und der Korrektur bedürfen37 – die Sachnähe zur sprachlichen Weltartikulation 

tritt an ihr glänzend heraus. Alle Erfahrung vollzieht sich in beständiger kommunikativer 

Fortbildung unserer Welterkenntnis. Sie ist selber Erkenntnis von Erkanntem in einem viel 

tieferen und allgemeineren Sinne, als die von BOECKH für das Geschäft des Philologen ge-

prägte Formel es meinte. Denn die Überlieferung, in der wir leben, ist nicht eine sogenannte 

kulturelle Überlieferung, die aus Texten und Denkmälern allein bestünde und einen sprachlich 

verfaßten oder geschichtlich dokumentierten Sinn vermittelte. Vielmehr wird uns die kommu-

nikativ erfahrene Welt selbst als eine offene Totalität beständig übergeben, «traditur», und 

hermeneutische Anstrengung gelingt überall da, wo Welt erfahren, Unvertrautheit aufgehoben 

wird, wo Einleuchten, Einsehen, Aneignung erfolgt, und am Ende auch dort, wo die Integra-

tion aller Erkenntnis der Wissenschaft in das persönliche Wissen des Einzelnen gelingt. 

So betrifft die hermeneutische Dimension im besonderen die Arbeit des philosophischen Be-

griffs, die durch die Jahrtausende geht. Denn die Begriffsworte, die in ihr geprägt und in ihr 

überliefert werden, sind nicht feste Marken und Signale, durch die etwas Eindeutiges bezeich-

net wird, sondern entspringen der kommunikativen Bewegung menschlicher Weltauslegung, 

die in der Sprache geschieht, werden von ihr fortbewegt und gewandelt und reichern sich an, 

rücken in neue Zusammenhänge, welche die alten verdecken, sinken ab zur halben Gedanken-

losigkeit und werden in neuem fragendem Denken wieder lebendig. So liegt aller philosophi-

schen Arbeit des Begriffs eine hermeneutische Dimension zugrunde, die man heutzutage mit 

dem etwas ungenauen Wort ‹Begriffsgeschichte› bezeichnet. Sie ist nicht eine sekundäre Be-

mühung, welche, statt von den Sachen zu reden, von den Verständigungsmitteln spräche, die 

wir dabei gebrauchen, sondern sie bildet das kritische Element im Gebrauch unserer Begriffe 

selbst. Der Furor des Laien, der nach willkürlichen und eindeutigen Definitionen verlangt, 

aber ebenso der Eindeutigkeitswahn einer einseitigen, semantischen Erkenntnistheorie verken-

nen, was Sprache ist und daß auch die Sprache des Begriffs nicht erfunden, nicht willkürlich 

verändert, gebraucht und weggelegt werden kann, sondern dem Element entstammt, in dem 

wir uns denkend bewegen. Nur die erstarrten Krusten dieses lebendigen Stroms von Denken 

und Sprechen begegnen in der Kunstform der Terminologie. Aber auch sie ist noch eingeführt 

und getragen von dem kommunikativen Geschehen, das wir sprechend vollziehen und in dem 

sich Verständnis und Einverständnis aufbauen38. 

Eine neue Virulenz erhielt das hermeneutische Problem im Felde der Logik der Sozialwissen-

schaften. Denn mit der hermeneutischen Kritik an dem naiven Objektivismus in den Geistes-

wissenschaften stimmt auch die marxistisch inspirierte Ideologiekritik zusammen (J. HABER-

MAS; vgl. auch die vehemente Polemik von H. ALBERT39), wenngleich die Ideologiekritik 

den Universalitätsanspruch der Hermeneutik als «idealistisch» bestreitet und das Modell der 

Psychoanalyse aufbietet, um den sozialkritischen Anspruch einer rechtverstandenen Herme-

neutik zu legitimieren: zwangsfreier, vernünftiger Diskurs soll falsches gesellschaftliches Be-

wußtsein ebenso «heilen», wie das psychotherapeutische Gespräch den Kranken in die Ge-

 
36 ARISTOTELES, Anal. post. II, 19; FR. BACON, Novum Organum II, 1ff. 
37 K. R. POPPER: Logik der Forsch. (21966). 
38 Vgl. H.-G. GADAMER: Die Begriffsgesch. und die Sprache der Philos. Arbeitsgemeinschaft für Forsch, des 

Landes Nordrhein-Westfalen, H. 170 (1971). 
39 J. HABERMAS: Zur Logik der Sozialwiss. Philos. Rdsch. Beih. (1967); (Hg.) Hermeneutik und Ideologiekri-

tik (1971); H. ALBERT: Konstruktion und Kritik (1972). 



Gadamer - Hermeneutik (HWP) 11 15.02.2025 

sprächsgemeinschaft zurückführt. In der Tat ist das Heilen durch Gespräch ein eminentes her-

meneutisches Phänomen, für das vor allem P. RICŒUR und J. LACAN40 die theoretischen 

Grundlagen neu diskutiert haben. Die Reichweite der Analogie zwischen Krankheiten des 

Geistes und Krankheiten der Gesellschaft ist aber zweifelhaft41. 

Die Universalität der Hermeneutik hängt davon ab, wie weit der theoretische, transzendentale 

Charakter der Hermeneutik auf ihre Geltung innerhalb der Wissenschaft beschränkt ist oder 

ob sie auch die Prinzipien des sensus communis ausweist und damit die Weise, wie aller Wis-

senschaftsgebrauch in das praktische Bewußtsein integriert wird. Die Hermeneutik rückt so 

universal verstanden in die Nachbarschaft zur praktischen Philosophie, deren Wiederbelebung 

inmitten der deutschen transzendentalphilosophischen Tradition durch die Arbeiten J. RIT-

TERS und seiner Schule begonnen hat. Die philosophische Hermeneutik ist sich dessen be-

wußt42. Eine Theorie der Praxis ist offensichtlich Theorie und nicht Praxis, aber eine Theorie 

der Praxis ist auch nicht eine «Technik» oder eine Verwissenschaftlichung der gesellschaftli-

chen Praxis: das sind Wahrheiten, die gegenüber dem neuzeitlichen Wissenschaftsbegriff zu 

verteidigen eine der wichtigsten Aufgaben einer philosophischen Hermeneutik ist43. 

Literaturhinweise. H. STEINTHAL s. Anm. [14]. – A. BOECKH: Enzyklop. und Methodol. 

der philol. Wiss. (1877). – E. HUSSERL: Log. Untersuchungen I/1 (11899). – W. DILTHEY: 

Ges. Schriften (1914–1936) Bd. 1. 5. 7. 11. – E. ROTHACKER: Einl. in die Geisteswiss. 

(1920); Logik und Systematik der Geisteswiss. (1926); s. Anm. [30]. – H. FREYER: Theorie 

des objektiven Geistes. Eine Einl. in die Kulturphilos. (1923). – M. HEIDEGGER: Sein und 

Zeit (11927). – J. WACH: Das Verstehen. Grundzüge einer Gesch. der hermeneutischen Theo-

rie im 19. Jh. 1–3 (1929ff.). – R. BULTMANN: Glauben und Verstehen. Ges. Aufsätze 1. 2 

(1933, 21952); Die Frage der Entmythologisierung (1954). – O. F. BOLLNOW: Dilthey. Eine 

Einf. in seine Philos. (1936); Das Verstehen (1949). – E. FORSTHOFF: Recht und Sprache. 

Abh. Königsberger Gel. Ges. (1940). – G. EBELING s. Anm. [5]; Wort Gottes und Herme-

neutik. Z. Theol. Kirche 56 (1959); RGG3 Art. ‹Hermeneutik›. – CH. PERELMAN: Rhet. et 

philos. (Paris 1952). – K. ENGISCH s. Anm. [29]; Log. Studien zur Gesetzesanwendung 

(31963). – L. WITTGENSTEIN: Philos. Untersuchungen (1953). – E. BETTI: Hermeneuti-

sches Manifest (1954); Zur Grundlegung einer allg. Auslegungslehre. Festschr. E. Rabel 2 

(1954); Teoria generale dell'interpretazione 1. 2 (Mailand 1955); gekürzte dtsch. Übers. s. 

Anm. [16]. – Stud. gen. 7 (1954) H. 6. 7. – H.-I. MARROU: De la connaissance hist. (Paris 

1956). – E. FUCHS: Hermeneutik. Erg.-H. mit Reg. (1958); Zum hermeneutischen Problem 

in der Theol. (1959). – CH. PERELMAN und L. OLBRECHTS-TYTECA: Traité de l'argu-

mentation (Paris 1958). – H.-G. GADAMER: Wahrheit und Methode (1960, 21965, 31972); 

Kleine Schriften 1: Philos., Hermeneutik (1967). – Poetik und Hermeneutik 1, hg. H. R. 

JAUSS (1964); 2, hg. W. ISER (1966). 

HWP, Bd. 3 (1974), Sp. 1061-1073. 

 
40 P. RICOEUR: De l'interprétation. Essai sur Freud (1965, dtsch. 1969); J. LACAN: Ecrits (1966). 
41 Vgl. HABERMAS, a.a.O. [39] Hermeneutik ... (1971). 
42 Vgl. J. RITTER: Met. und Politik (1969) und M. RIEDEL (Hg.): Rehabilitierung der prakt. Philos. 1. 2 

(1972/74). 
43 H.-G. GADAMER: Theorie, Technik, Praxis, in: Neue Anthropol. 1 (1972) Einf. 


