Hermeneutik
VVon Hans-Georg Gadamer

Hermeneutik ist die Kunst des £punvevetv, d.h. des Verkiindens, Dolmetschern, Erkldrens und
Auslegens. (Hermes» hiel der Gotterbote, der die Botschaften der Gotter den Sterblichen aus-
richtet. Sein Verkinden ist offenkundig kein bloRes Mitteilen, sondern Erkléren von gottli-
chen Befehlen, und zwar so, dal? er diese in sterbliche Sprache und Verstandlichkeit tibersetzt.
Die Leistung der Hermeneutik besteht grundsétzlich immer darin, einen Sinnzusammenhang
aus einer anderen «Welt» in die eigene zu Ubertragen. Das gilt auch von der Grundbedeutung
von gpunveia, die «Aussage von Gedanken» ist, wobei der Begriff der Aussage selber viel-
deutig ist, AuBerung, Erklarung, Auslegung und Ubersetzung umfassend. Die Aristotelische
Schrift ITepn épunveiog, ein Teil des «Organony, ist gar keine Hermeneutik, sondern eine Art
logischer Grammatik, die die logischen Strukturen des apophantischen Logos (des Urteils) un-
tersucht und alle anderen Arten des Logos, bei denen es nicht nur auf das Wahrsein ankommt,
ausschlieRt. Die Hermeneutik als Kunst gehort nach PLATON? nicht allem Ausdruck von Ge-
danken zu, sondern allein dem Wissen, das anweist, wie das des Konigs, des Herolds usw. In
der Epinomis»? steht die Hermeneutik in einer Reihe mit der Mantik — offenbar als eine
Kunst, die den Gotterwillen erklart, im klaren Doppelsinn von Mitteilen und Gehorsamfor-
dern. Im spéteren Griechischen kann dann £punveia freilich sehr wohl «gelehrte Erklarungy
und éppnmvede «Erklirer» wie «Ubersetzer» heiBen®. Aber es ist doch bezeichnend, daf die
«Kunst» der épunveia, die Hermeneutik, an die Sakralsphére gebunden war, in der ein autori-
tativer Wille MalRgebliches dem Hérenden erdéffnet. Davon ist in dem heutigen wissenschafts-
theoretischen BewuRtsein nichts mehr lebendig, auch wenn die Hauptformen, in denen Her-
meneutik ihre Ausbildung fand, die juristische Auslegung der Gesetze und die theologische
oder philologische Auslegung heiliger oder klassischer Texte, den urspriinglich normativen
Sinn durchaus noch implizieren.

Wenn wir heute von Hermeneutik reden, stehen wir dagegen in der Wissenschaftstradition der
Neuzeit. Der ihr entsprechende Wortgebrauch von <Hermeneutiks setzt genau damals, d.h. mit
der Entstehung des modernen Methoden- und Wissenschaftsbegriffs ein. Die erste Bezeugung
des Buchtitels <Hermeneutik> stammt aus dem Jahre 1654: bei J. K. DANNHAUER*. Wir un-
terscheiden seither eine theologisch-philologische und eine juristische Hermeneutik.

Theologisch bedeutet Hermeneutik die Kunst der rechten Auslegung der Heiligen Schrift, die,
an sich uralt, schon in patristischer Zeit zu methodischer Bewuf3theit gefiihrt wurde, vor allem
durch AUGUSTIN in <De doctrina christiana>. Denn die Aufgabe einer christlichen Dogmatik
war durch die Spannung zwischen der besonderen Geschichte des jldischen Volkes, wie sie
das Alte Testament heilsgeschichtlich auslegt, und der universalistischen Verkiindigung Jesu
im Neuen Testament gestellt. Hier muf3te Hermeneutik helfen und Lésungen schaffen. Augus-
tin lehrt in <De doctrina christiana> mit Hilfe neuplatonischer Vorstellungen den Aufstieg des
Geistes Uber den wortlichen und den moralischen zum geistlichen Sinn. Damit fal3t er unter
einem einheitlichen Gesichtspunkt das antike hermeneutische Erbe zusammen.

Der Kern der antiken Hermeneutik ist das Problem der allegorischen Interpretation. Diese ist
an sich schon alt. vtovola, der Hintersinn, war das urspriingliche Wort fiir allegorischen Sinn.
Solche Auslegung wurde schon im Zeitalter der Sophistik gepflegt, d.h. von dem Augenblick

L PLATON, Politikos 260 d.

2 Epinomis 975 c.

3 PHOTIOS, Bibl. 7; PLATON, Jon 534 e; Leges 907 d.

4J. K. DANNHAUER: Hermeneutica sacra sive methodus exponendarum sacrarum littera-rum (1654).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 1 15.02.2025



an, da die Wertewelt des homerischen Epos, das fiir eine Adelsgesellschaft gedacht war, ihre
Verbindlichkeit einblRte. Das geschah mit der Demokratisierung der Stadte, deren Patriziat
die Adelsethik tibernommen hatte. Der Ausdruck des Wandels war die Bildungsidee der So-
phistik: Odysseus lief Achilles den Rang ab. Die Allegorese wurde dann besonders in der hel-
lenistischen Homerinterpretation der Stoa gepflegt. Die patristische Hermeneutik, die ORIGE-
NES und AUGUSTIN zusammenfalten, wurde im Mittelalter durch CASSIAN systematisiert
und zur Methode des vierfachen Schriftsinns entwickelt.

Einen neuen Impuls erhielt die Hermeneutik durch den reformatorischen Riickgang zum
Buchstaben der Heiligen Schrift, indem die Reformatoren sich polemisch gegen die Tradition
der Kirchenlehre und deren Behandlung des Textes mit solchen Methoden richteten®. Insbe-
sondere wurde nun die allegorische Methode verworfen. Ineins damit erwachte ein neues Me-
thodenbewul3tsein, das objektiv, objektgebunden, von aller subjektiven Willkdr frei sein
wollte. Doch bleibt das zentrale Motiv ein normatives: Es geht in der theologischen oder hu-
manistischen Hermeneutik der Neuzeit um rechte Auslegung von solchen Texten, die das ei-
gentlich Mal3gebliche enthalten, das es zuriickzugewinnen gilt. Insofern gehdért zu der Moti-
vierung der hermeneutischen Anstrengung nicht so sehr, wie spater bei Schleiermacher, dal
eine Uberlieferung schwer verstindlich ist und zu MiRverstandnissen AnlaR gibt, als viel-
mehr, daR eine bestehende Tradition durch Aufdeckung ihrer verschitteten Urspriinge aufge-
brochen oder verwandelt wird. Ihr verdeckter oder entstellter Sinn soll wieder aufgesucht und
erneuert werden. Hermeneutik sucht im Rickgang zu den originalen Quellen ein neues Ver-
stéandnis fir etwas zu gewinnen, das durch Verzerrung, Entstellung oder MiRRbrauch verdorben
war — die Bibel durch die Lehrtradition der Kirche, die Klassiker durch das barbarische Latein
der Scholastik. Dem sollte die neue Anstrengung gelten, VVorbildliches neu geltend zu ma-
chen, im selben Sinne, wie wenn es sich um die Verkiindung einer Gotterbotschaft, die Ausle-
gung eines Orakelspruches oder eines Gesetzes handelt.

Neben dieser sachgerichteten Motivation wurde aber im Beginn der Neuzeit auch eine for-
male wirksam, sofern das MethodenbewuRtsein der neuen Wissenschaft auf eine allgemeine
Auslegungslehre hindrangte, die um ihrer Allgemeinheit willen als ein Teil der Logik abge-
handelt wurde®. Dafiir hat gewif die Aufnahme eines hermeneutischen Kapitels in die Logik
CHR. WOLFFS’ die entscheidende Rolle gespielt. Hier war ein logisch-philosophisches Inte-
resse wirksam, das der Grundlegung der Hermeneutik in einer allgemeinen Semantik zu-
strebte. Eine solche liegt zuerst bei G. FR. MEIER in dem «Versuch einer allgemeinen Ausle-
gungskunsty (1756) vor, der in J. A. CHLADENIUS® einen geistvollen Vorlaufer hat. Im all-
gemeinen blieb aber bis zum 18. Jh. die in Theologie und Philologie aufkommende Disziplin
der Hermeneutik fragmentarisch und diente nur didaktischen Zwecken. In pragmatischer Ab-
zweckung hat sie zwar einige methodische Grundregeln entwickelt, die sie groRtenteils der
antiken Grammatik und Rhetorik entnahm (QUINTILIAN?®), ist aber im ganzen nur eine
Sammlung von Stellenerkl&rungen, die das Verstdndnis der Schrift (oder, im humanistischen
Bereich, der Klassiker) aufschlieBen soll. «Clavisy (Schliissel) ist der hdufige Titel, z.B. bei M.
FLACIUS™.

5 Vgl. K. HOLLS Untersuchungen zu Luthers Hermeneutik: Luthers Bedeutung fir den Fortschritt der Ausle-
gungskunst (1920), und ihre Fortsetzung durch G. EBELING: Evang. Evangelienauslegung. Eine Untersuch, zu
Luthers Hermeneutik (1942); Die An-fange von Luthers Hermeneutik. Z. Theol. Kirche 48 (1951).

8Vqgl. die Darstellung von L. GELDSETZER in der Einl. zum ND von G. FR. MEIER: Ver-such einer allg. Aus-
legungskunst (1965) bes. Xff.

" CHR. WOLFF: Philos. rationalis sive logica (21732) Teil 3, Abschn. 3, Kap. 6, 7.

8J. A. CHLADENIUS: Einl. zur richtigen Auslegung verniinftiger Reden und Schriften (1742, ND 1970).

9 QUINTILIAN, Inst. orat.

10 M. FLACIUS: Clavis scripturae sacrae (1567); vgl. auch De ratione cognoscendi sacras literas [Teil des Cla-
vis], dtsch./lat. (ND 1968).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 2 15.02.2025



Das begriffliche VVokabular der altprotestantischen Hermeneutik entstammt durchweg der an-
tiken Rhetorik. MELANCHTHONS Umwendung der rhetorischen Grundbegriffe auf das
rechte Studium der Bucher (bonis auctoribus legendis) war epochemachend. So geht die For-
derung, alles Einzelne aus dem Ganzen zu verstehen, auf das Verhéltnis von caput und mem-
bra zuruck, das sich die antike Rhetorik zum Vorbild nahm. Bei FLACIUS fuhrt dieses her-
meneutische Prinzip freilich zu héchst spannungsvoller Anwendung, da die dogmatische Ein-
heit des Kanon, die er gegen die Einzelauslegung der neutestamentlichen Schriften ausspielt,
den lutherischen Grundsatz: «sacra scriptura sui ipsius interpres» stark einschrankt, wie die
scharfsinnige Kritik R. SIMONS?!! alsbald geltend machte. Im Zusammenhang der Ablehnung
der Lehre von der Verbalinspiration sucht schlieBlich auch die theologische Hermeneutik der
frihen Aufklarung allgemeine Regeln des Verstehens zu gewinnen. Insbesondere die histori-
sche Bibelkritik findet damals ihre erste hermeneutische Legitimation. SPINOZAS theolo-
gisch-politischer Traktat (1670) war das Hauptereignis. Seine Kritik, beispielsweise am Wun-
derbegriff, war durch den Anspruch der Vernunft legitimiert, nur Vernunftiges, d.h. Mogli-
ches, anzuerkennen. Sie enthielt aber zugleich eine positive Wendung, sofern das in der
Schrift, woran die Vernunft Ansto3 nimmt, auch eine natirliche Erklarung erheischt. Das
fuhrt zur Wendung ins Historische, d.h. zur Wendung von den angeblichen (und unverstandli-
chen) Wundergeschichten zu dem (verstandlichen) Wunderglauben.

Ihr tritt die pietistische Hermeneutik entgegen, die seit A. H. FRANCKE die erbauliche An-
wendung mit der Auslegung der Texte aufs engste verkniipfte. Die einflulreiche Hermeneutik
von J. J. RAMBACH?? stellte (nach Morus) neben die subtilitas intelligendi und explicandi
die subtilitas applicandi. Der wohl aus der humanistischen Wettbewerbsgesinnung stammende
Ausdruck «subtilitas) (Feinheit) deutet auf elegante Weise an, da3 die «Methodik» der Ausle-
gung — wie alle Anwendung von Regeln liberhaupt — Urteilskraft verlangt, die nicht selber
wieder durch Regeln gesichert werden kann®3. Als Theologie sucht die Hermeneutik aber auch
im spéteren 18. Jh. noch bestandig den Ausgleich mit dem dogmatischen Interesse (z.B. bei
ERNESTI, SEMLER).

Erst SCHLEIERMACHER Il6st (angeregt durch Fr. Schlegel) die Hermeneutik als eine uni-
versale Lehre des Verstehens und Auslegens von allen dogmatischen und okkasionellen Mo-
menten ab, die bei ihm nur anhangsweise in einer speziellen biblischen Wendung der Herme-
neutik zu ihrem Recht kommen. Der normative Grundsinn der Texte, der der hermeneutischen
Bemihung allein den Sinn gab, ist damit in den Hintergrundgetreten. Verstehen ist reproduk-
tive Wiederholung der urspringlichen gedanklichen Produktion aufgrund der Kongenialitét
der Geister. So lehrte Schleiermacher auf dem Hintergrundeiner metaphysischen Konzeption
von der Individualisierung des All-Lebens. Die Rolle der Sprache tritt damit hervor, und das
in einer Form, die die philologische Eingeschranktheit auf das Schriftliche grundséatzlich tiber-
wand. — Schleiermachers Hermeneutik bedeutete wegen ihrer Begriindung des Verstehens auf
das Gespréch und die zwischenmenschliche Verstandigung tiberhaupt eine Tieferlegung ihrer
Fundamente, die zugleich die Errichtung eines auf hermeneutischer Basis errichteten Wissen-
schaftssystems gestattete. Die Hermeneutik wurde zur Grundlage fur alle historischen Geis-
teswissenschaften, nicht nur flr die Theologie. Die dogmatische VVoraussetzung des mafRgebli-
chen Textes, unter der das hermeneutische Geschéft, sowohl das des Theologen wie das des
humanistischen Philologen (von dem des Juristen gar nicht zu reden), seine urspriingliche
Funktion der Vermittlung hatte, ist nun verschwunden. Damit hat der Historismus freie Bahn.

1 R. SIMON: Hist. critique du texte du Nouveau Testament (1689); De l'inspiration des livres sacrés (1687).
123.J. RAMBACH: Institutiones hermeneuticae sacrae (1723).
B3 vgl. 1. KANT, KU (21799) VII.

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 3 15.02.2025



Insbesondere die psychologische Interpretation wurde in der Nachfolge Schleiermachers, ge-
stiitzt durch die romantische Lehre vom unbewulten Schaffen des Genies, die immer ent-
schiedenere theoretische Basis der Geisteswissenschaften insgesamt. Das zeigt sich hochst
lehrreich bereits bei H. STEINTHAL* und fiihrt bei DILTHEY zu einer systematischen Neu-
begrindung der Idee der Geisteswissenschaften auf eine verstehende und beschreibende Psy-
chologie. Vorher schon hatte sich das neue erkenntnistheoretische Interesse bei A. BOECKH
in seinen berihmten Vorlesungen tiber <Enzyklopéddie und Methodologie der philologischen
Wissenschafteny (1877) Bahn gebrochen. Boeckh bestimmt dort die Aufgabe der Philologie
geradezu als das «Erkennen des Erkanntenx». Damit war der normative Sinn der klassischen
Literatur, der im Humanismus neu entdeckt worden war und primér imitatio motivierte, zu
historischer Indifferenz verblalt. Von der Grundaufgabe des Verstehens her differenzierte
Boeckh die verschiedenen Interpretationsweisen in die grammatische, die literarisch-gattung-
hafte, die historisch-reale und die psychologisch- individuale. DILTHEY knipfte hier mit sei-
ner verstehenden Psychologie an. Doch bedeutete fiir ihn der geschichtsphilosophische, ja ge-
schichtstheologische Hintergrund, auf dem sich die geistvolle Historik J. G. DROYSENS er-
hob, sowie die strenge Kritik, die sein Freund, der spekulative Lutheraner P. YORCK VON
WARTENBURG, an dem naiven Historismus des Zeitalters ubte, eine bestdndige Mahnung.
Beides hat dazu beigetragen, daB sich in der spateren Entwicklung DILTHEYS etwas Neues
Bahn brach. Der Erlebnisbegriff, der bei ihm die psychologische Grundlage der Hermeneutik
bildete, wurde durch die Unterscheidung von Ausdruck und Bedeutung erganzt, teils unter
dem Eindruck der Psychologismuskritik E. HUSSERLS (in den «Prolegomenay zu seinen <L.o-
gischen Untersuchungen> 1899) und durch seine platonisierende Bedeutungstheorie, teils im
WiederanschluB an Hegels Theorie des objektiven Geistes'®. — Das hat im 20. Jh. seine Friich-
te getragen. Diltheys Arbeiten wurden fortgesetzt von G. MISCH, J. WACH, H. FREYER, E.
ROTHACKER, O. F. BOLLNOW und anderen. Die Summe der idealistischen Tradition der
Hermeneutik von Schleiermacher bis zu Dilthey und tber ihn hinaus wurde von dem Rechts-
historiker E. BETTI*® gezogen.

DILTHEY selbst ist freilich mit der Aufgabe nicht wirklich zu Rande gekommen, die ihn
qualte, das «historische Bewultsein», mit dem Wahrheitsanspruch der Wissenschaft theore-
tisch zu vermitteln. E. TROELTSCHS Formel «Von der Relativitat zur Totalitat», die die the-
oretische Lésung des Relativismusproblems im Sinne Diltheys darstellen sollte, blieb, wie
Troeltschs eigenes Werk, im Historismus stecken, den es zu Uberwinden galt. Bezeichnend,
dal’ Troeltsch auch in seinem Historismuswerk immer wieder in (glanzvolle) historische Ex-
kurse abschweifte. DILTHEY umgekehrt suchte hinter alle Relativitat auf ein Konstantes zu-
rickzugehen und entwarf eine hochst einfluBreiche Typenlehre der Weltanschauungen, die der
Mehrseitigkeit des Lebens entsprechen sollte. Eine solche Uberwindung des Historismus ent-
hielt freilich selber unreflektierte dogmatische VVoraussetzungen (wenn auch nicht mehr so
eindeutig wie bei FICHTE, dessen viel mil3brauchtes Wort «Was fir eine Philosophie man
wiahlt, hangt davon ab, was man fiir ein Mensch ist»!’ ein eindeutiges Bekenntnis zum Idealis-
mus darstellte). Das sollte sich vor allem indirekt an den Nachfolgern zeigen: Die padago-
gisch-anthropologischen, psychologischen, soziologischen, kunsttheoretischen, historischen
Typenlehren, die sich damals ausbreiteten, demonstrierten ad oculos, dal? ihre Fruchtbarkeit in
Wabhrheit von der geheimen Dogmatik abhing, die ihnen zugrunde lag. An allen diesen Typo-
logien von M. WEBER, E. SPRANGER, TH. LITT, W. PINDER, E. KRETSCHMER, E. R.
JAENSCH, PH. LERSCH usw. zeigte sich, dal? sie einen begrenzten Wahrheitswert hatten,

14 H, STEINTHAL.: Einl. in die Psychol. und Sprachwiss. (1881).

15 W. DILTHEY, Ges. Schriften 4. 8 (1914ff.)

16 £, BETTI: Zur Grundlegung einer allg. Auslegungslehre (1954); Allg. Auslegungslehre als Methodik der
Geisteswiss. (1967).

173, G. FICHTE, Werke, hg. I. H. FICHTE (1845/46) 1, 434.

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 4 15.02.2025



aber denselben einbtiBten, sowie sie die Totalitat aller Erscheinungen erfassen, d.h. vollstan-
dig sein wollten. Solcher «Ausbaux einer Typologie ins Allumfassende bedeutet aus Wesens-
griinden ihre Selbstauflosung, d.h. den Verlust ihres dogmatischen Wahrheitskerns. Selbst K.
JASPERS' (Psychologie der Weltanschauungeny (1919) war von dieser Problematik aller Ty-
pologie in der Nachfolge von M. Weber und Dilthey durchaus noch nicht so frei, wie es seine
«<Philosophie> spater verlangte (und erreichte). Das Denkmittel der Typologie ist in Wahrheit
nur von einem extrem nominalistischen Standpunkt aus legitimierbar, aber sogar M. Webers
nominalistische Radikalitat der Selbstaskese hat ihre Grenzen®®,

Die theologische Hermeneutik der mit Schleiermachers allgemeiner Grundlegung beginnen-
den Epoche ist auf ahnliche Weise in ihren dogmatischen Aporien steckengeblieben. Schon
der Herausgeber der Schleiermacherschen Hermeneutik-Vorlesungen, FR. LUCKE, hatte das
theologische Moment starker akzentuiert. Die theologische Dogmatik des 19. Jh. kehrte im
ganzen zu der altprotestantischen Problematik der Hermeneutik zuriick, die mit der regula fi-
dei gegeben war. Ihr stand die an aller Dogmatik Kritik tibende historische Forderung der li-
beralen Theologie mit zunehmender Indifferenz gegeniiber. Insofern war es ein epochales Er-
eignis, als im Durchgang durch den radikalen Historismus und unter dem Anstol} der dialekti-
schen Theologie (K. BARTH, E. THURNEYSEN) die hermeneutische Besinnung R. BULT-
MANNS, die in der Parole der Entmythologisierung munden sollte, eine echte Vermittlung
zwischen historischer und dogmatischer Exegese begriindete. Das Dilemma zwischen histo-
risch-individualisierender Analyse und Weitertragung des Kerygma bleibt freilich ungel6st.
Die Debatte tber die Entmythologisierung, wie sie G. BORNKAMM mit grofRer Sachkunde
dargestellt hat'®, ist von hohem allgemeinem hermeneutischen Interesse, sofern in ihr die alte
Spannung von Dogmatik und Hermeneutik in zeitgendssischer Modifikation wieder aufgelebt
ist. BULTMANN hatte seine theologische Selbstbesinnung vom Idealismus weg und in die
Néhe des Denkens von Heidegger gefuhrt. Darin wirkte sich der Anspruch aus, den K.
BARTH und die dialektische Theologie erhoben, indem sie die ebenso menschliche wie theo-
logische Problematik des «Redens tiber Gott» bewult machten. BULTMANN suchte eine
«positive», d.h. methodisch zu rechtfertigende, nichts von den Errungengeschaften der histori-
schen Theologie preisgebende Losung. M. HEIDEGGERS Existenzialphilosophie von «Sein
und Zeit» (1927) schien ihm in dieser Lage eine neutrale, anthropologische Position anzubie-
ten, von der aus das Selbstverstindnis des Glaubens eine ontologische Begriindung erfuhr?.
Die Zukunftigkeit des Daseins im Modus der Eigentlichkeit und auf der Gegenseite das Ver-
fallen an die Welt lieRen sich theologisch ausdeuten. Der hermeneutische Gewinn dessen lag
vor allem in dem Begriff des Vorverstandnisses — von dem reichen exegetischen Ertrag sol-
cher hermeneutischen Bewul3theit ganz zu schweigen.

HEIDEGGERS philosophischer Neuansatz zeitigte aber nicht nur in der Theologie positive
Wirkungen, sondern vermochte vor allem die relativistische und typologische Erstarrung zu
brechen, die in der Schule Diltheys herrschte. G. MISCH kommt das Verdienst zu, durch
Konfrontation von Husserl und Heidegger mit Dilthey die philosophischen Impulse Diltheys
neu freigesetzt zu haben?!. Auch wenn seine Konstruktion des lebensphilosophischen Ansat-
zes Diltheys einen letzten Gegensatz zu Heidegger fixiert — fir HEIDEGGERS Ausarbeitung
seiner Philosophie war Diltheys Riickgang hinter das «transzendentale BewulRtsein» auf den

18 vgl. D. HENRICH: Die Einheit der Wissenschaftslehre Max Webers (1952).

19 G. BORNKAMM: Die Theol. Rudolf Bultmanns in der neueren Diskussion. Theol. Rdsch. NF 29 (1963) 33—
141.

20 Uber die Fragwiirdigkeit einer solchen «neutralen» Inanspruchnahme der Existenzialphi-los. vgl. etwa K. LO-
WITH: Grundziige der Entwicklung der Phdnomenol. zur Philos. und ihr Verhéltnis zur prot. Theol. Theol.
Rdsch. NF 2 (1930) 26ff. 333ff.

2L G. MISCH: Phanomenol. und Lebensphilos. (1929).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 5 15.02.2025



Standpunkt des «Lebens» eine wichtige Stiltze. Indem die Ideen Diltheys in die phd&nomenolo-
gische Grundlegung der Existenzialphilosophie eingingen, erfuhr das hermeneutische Problem
seine philosophische Radikalisierung. Damals bildete HEIDEGGER den Begriff einer «Her-
meneutik der Faktizitat» und formulierte damit gegen die phdnomenologische Wesensontolo-
gie Husserls die paradoxe Aufgabe, das «Unvordenkliche» (SCHELLING) der «Existenz»
dennoch auszulegen, ja Existenz selber als «Verstehen» und Sich-Entwerfen auf die Mdglich-
keiten seiner selbst zu interpretieren. Hier war ein Punkt erreicht, an dem sich der instrumen-
talistische Methodensinn des hermeneutischen Phdnomens ins Ontologische kehren mufte.
Verstehen ist hier nicht mehr ein Verhalten des menschlichen Denkens unter anderen, sondern
die Grundbewegtheit des menschlichen Daseins. Geschichtlichkeit horte damit auf, das Ge-
spenst des historischen Relativismus heraufzubeschworen.

Als aber dann Heidegger die transzendentale Grundlegung seiner Fundamentalontologie als
unzureichend erkannte und als sich im Denken der «Kehre» die «Hermeneutik der Faktizitat»
in die «Lichtung», in das «Da» des Seins wandelte, erfuhr die hermeneutische Problematik
der idealistischen Tradition eine nochmalige Zuspitzung. Auch die geistvolle Dialektik, durch
die BETTI das Erbe der romantischen Hermeneutik im Zusammenspiel von Subjektivem und
Objektivem zu rechtfertigen suchte, muflte unzureichend erscheinen, nachdem <Sein und Zeit»
die ontologische Vorgreiflichkeit des Subjektbegriffs gezeigt und vollends, als der spatere
HEIDEGGER im Denken der «Kehre» den Rahmen der transzendentalphilosophischen Refle-
xion gesprengt hatte. Das «Ereignis» der Wahrheit, die den Spielraum von Entbergung und
Verbergung bildet, gab allem Entbergen — auch dem der verstehenden Wissenschaften — eine
neue ontologische Valenz. Damit wurde eine Reihe neuer Fragen an die traditionelle Herme-
neutik moglich.

Die psychologische Grundlage der idealistischen Hermeneutik erwies sich als problematisch:
Erschdpft sich der Sinn eines Textes wirklich in dem «gemeinten» Sinn (mens auctoris)? Ist
Verstehen nichts als die Reproduktion einer urspriinglichen Produktion? DaR das fiir die juris-
tische Hermeneutik, die eine offenkundige rechtsschdpferische Funktion ausibt, nicht gelten
kann, ist klar. Aber das pflegt man auf die Seite ihrer normativen Aufgabenstellung zu schie-
ben. Dagegen verlange der Begriff der Objektivitat in den Wissenschaften das Festhalten an
diesem Kanon. Aber kann er wirklich gentigen? Zum Beispiel bei der Auslegung von Kunst-
werken (die beim Regisseur, beim Dirigenten und beim Ubersetzer selber noch die Gestalt ei-
ner praktischen Produktion hat)? Und mit welchem Rechte will man diesen reproduktiven
Sinn von Interpretation von dem der Wissenschaft abscheiden? Geschieht eine solche Repro-
duktion nachtwandlerisch und ohne Wissen? Der Sinngehalt der Reproduktion ist hier gewif3
nicht auf das zu beschranken, was einer bewuften Sinnverleihung durch den Verfasser ent-
stammt. Die Selbstinterpretation der Kinstler ist bekanntlich von fragwirdiger Geltung. Der
Sinn ihrer Schopfung stellt gleichwohl der Interpretation eine eindeutige Approximationsauf-
gabe.

Und wie ist es mit dem Sinn und der Deutung geschichtlicher Ereignisse? Das Bewul3tsein der
Zeitgenossen ist doch gerade dadurch gezeichnet, dal? sie, die die Geschichte «erleben», nicht
wissen, wie ihnen geschieht. Dagegen hielt DILTHEY an der systematischen Konsequenz sei-
nes Begriffes des Erlebnisses bis zum Schlul} fest, wie das Modell der Biographie und Autobi-
ographie fir Diltheys Theorie des geschichtlichen Wirkungszusammenhangs lehrt?2. Auch die
geistvolle Kritik des positivistischen MethodenbewuRtseins durch R. G. COLLINGWOOD?,
die sich des dialektischen Instrumentariums von Croces Hegelianismus bedient, bleibt mit ih-
rer Lehre vom «re-enactment» in subjektivistischer Problemverengung befangen, wenn sie als

22 gl. DILTHEY, a.a.0. [15] Bd. 8.
Z R. G. COLLINGWOOD: Denken, eine Autobiographie (1955).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 6 15.02.2025



Modellfall fiir geschichtliches Verstehen den Nachvollzug ausgefiihrter Plane zugrunde legt.
Der Ausweg, dem Historiker Kongenialitat mit seinem Gegenstande zuzumuten, den schon
Schleiermacher beschritten hatte, fuhrt offenkundig nicht wirklich weiter. Das hiel3e den His-
toriker Uberfordern und seine Aufgabe unterschatzen.

Und wie steht es mit dem kerygmatischen Sinn der Heiligen Schrift? Hier fihrt sich der Be-
griff der Kongenialitat ad absurdum, indem er das Schreckbild der Inspirationstheorie herauf-
beschwort. Aber auch die historische Exegese der Bibel stof3t hier an Grenzen, insbesondere
am Leitbegriff des «Selbstverstandnisses». Ist der Heilssinn der Schrift nicht notwendig etwas
anderes als das, was sich durch die bloRe Summierung der theologischen Anschauungen der
Schriftsteller des Neuen Testamentes ergibt? So verdient die pietistische Hermeneutik (A. H.
FRANCKE, J. J. RAMBACH) in dem Punkte noch immer Beachtung, daf sie in ihrer Ausle-
gungslehre zu dem Verstehen und Explizieren die Applikation hinzuftigte und damit den Ge-
genwartsbezug der «Schrift» auszeichnete. Hier liegt das Zentralmotiv einer Hermeneutik ver-
borgen, die die Geschichtlichkeit des Menschen wirklich ernst nimmt. Dem tragt gewil3 auch
die idealistische Hermeneutik Rechnung, insbesondere BETTI durch den «Kanon der Sinnent-
sprechung». Doch scheint erst die entschlossene Anerkennung des Begriffs des Vorverstand-
nisses und des Prinzips der Wirkungsgeschichte bzw. die Entfaltung des wirkungsgeschichtli-
chen Bewultseins, eine zureichende methodische Basis zu bieten. Der Kanonbegriff der neu-
testamentlichen Theologie findet darin als ein Spezialfall seine Legitimation. Es entspricht
dieser Sachlage, dal? die neueste Diskussion der Hermeneutik auch auf die katholische Theo-
logie iibergegriffen hat (G. STACHEL, E. BISER)?*. In der Theorie der Literatur ist Ahnli-
ches unter dem Titel «Rezeptionsésthetik» (R. JAUSS) vertreten worden. Doch ist gerade auf
diesem Gebiet auch der Widerstand der auf Methodologie fixierten Philologie laut geworden
(E. D. HIRSCH, TH. SEEBOHM)®,

Im Lichte dieser Frage gewinnt die ehrwirdige Tradition der juristischen Hermeneutik ein
neues Leben. Innerhalb der modernen Rechtsdogmatik konnte sie nur eine kiimmerliche Rolle
spielen, gleichsam als der nie ganz vermeidbare Schandfleck an einer sich selbst vollendenden
Dogmatik. Immerhin liel3 sich nicht verkennen: Sie ist eine normative Disziplin und versieht
die dogmatische Funktion der Rechtsergédnzung. Als solche behélt sie eine wesenhaft unent-
behrliche Aufgabe, weil sie den unaufhebbaren Hiat zwischen der Allgemeinheit des gesetz-
ten Rechts und der Konkretion des Einzelfalls zu Uberbriicken hat. — Indessen ist sie in ihrem
Ursprung mehr und Wesentlicheres. Die Riickbesinnung auf ihre Geschichte?® zeigt, daB das
Problem der verstehenden Auslegung auf unldsliche Weise mit dem der Anwendung ver-
knupft ist. Solche Doppelaufgabe war der Rechtswissenschaft seit der Rezeption des rémi-
schen Rechts gestellt. Denn damals galt es nicht nur, die romischen Juristen zu verstehen, son-
dern zugleich die Dogmatik des romischen Rechtes auf die neuzeitliche Kulturwelt anzuwen-
den?’. Daraus erwuchs der Rechtswissenschaft eine nicht minder enge Bindung der hermeneu-
tischen an die dogmatische Aufgabe, als sie der Theologie auferlegt ist. Eine Auslegungslehre
des rdmischen Rechts konnte sich auf historische Verfremdung so lange nicht einlassen, als
das romische Recht seine gesetzliche Rechtsgeltung behielt. Noch die Auslegung des rémi-
schen Rechts von A. F. J. THIBAUT 18067 sieht es als eine Selbstverstandlichkeit an, daf
die Auslegungslehre sich nicht allein auf die Absicht des Gesetzgebers stiitzen kann, sondern
den «Grund des Gesetzes» zum eigentlichen hermeneutischen Kanon erheben mul3. — Mit der
Schaffung moderner Gesetzeskodifikationen muf3te dann die klassische Hauptaufgabe der

2 G. STACHEL: Die neue Hermeneutik (1967); E. BISER: Theol. Sprachtheorie und Her-meneutik (1970).

%5 R. JAUSS: Literaturgesch. als Provokation der Literaturwiss. (1970); E. D. HIRSCH: Validity in Interpretation
(1967); TH. SEEBOHM: Zur Kritik der hermeneutischen Ver-nunft (1972).

% Vgl. C. FR. WALCH: Vorwort zur <Hermeneutica Juris> von C. H. ECKARD (1779).

27Vgl. u.a. P. KOSCHAKER: Europa und das rémische Recht (31958).

8 A F.J. THIBAUT: Theorie der log. Auslegung des rémischen Rechts (1799, 21806, ND 1967).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 7 15.02.2025



Auslegung des rémischen Rechtes ihr dogmatisches Interesse im praktischen Sinne verlieren
und zugleich zum Glied einer rechtsgeschichtlichen Fragestellung werden. So konnte sie sich
als Rechtsgeschichte dem Methodengedanken der historischen Wissenschaften vorbehaltlos
einordnen. Umgekehrt wurde die juristische Hermeneutik als eine subsidiare Disziplin der
Rechtsdogmatik neuen Stils an den Rand der Jurisprudenz gewiesen. Als das grundséatzliche
Problem der «Konkretisierung im Recht»?° bleibt freilich das hermeneutische Phanomen in
aller Rechtswissenschaft ebenso beheimatet, wie das fiir die Theologie und ihre bestandige
Aufgabe der Entmythologisierung gilt.

Man muf3 sich daher fragen, ob nicht Theologie und Rechtslehre einen wesentlichen Beitrag
fur eine allgemeine Hermeneutik bereithalten. Diese Frage zu entfalten, kann freilich die im-
manente Methodenproblematik der Theologie, der Rechtswissenschaft und der historisch-phi-
lologischen Wissenschaften nicht ausreichen. Denn es kommt gerade darauf an, die Grenzen
der Selbstauffassung des historischen Erkennens aufzuweisen und der dogmatischen Interpre-
tation eine begrenzte Legitimitat zuriickzugeben®. Dem steht allerdings der Begriff der Vo-
raussetzungslosigkeit der Wissenschaft entgegen®’. Aus diesen Griinden ging die Untersu-
chung, die ich in «<Wahrheit und Methode» (1960) unternommen habe, von einem Erfahrungs-
bereich aus, der in gewissem Sinne immer dogmatisch genannt werden muf, sofern sein Gel-
tungsanspruch Anerkennung verlangt und sich nicht in suspenso halten 1&R3t: von der Erfah-
rung der Kunst. Hier heif3t Verstehen in aller Regel anerkennen und gelten lassen: «Begreifen,
was uns ergreift» (E. STAIGER). Die Objektivitat der Kunstwissenschaft oder Literaturwis-
senschaft, die als wissenschaftliche Bemiihung ihren vollen Ernst behalt, ist doch in jedem
Falle der Erfahrung der Kunst oder Dichtung erst nachgeordnet. Nun ist in der Erfahrung der
Kunst selber applicatio von intellectio und explicatio gar nicht zu trennen. Das kann auch fur
die Wissenschaft von der Kunst nicht ohne Folgen sein. So muf3te die Applikationsstruktur,
die in der juristischen Hermeneutik ihr angestammtes Heimatrecht hat, wichtig werden. Wenn
auch die Wiederanndherung des rechtshistorischen und rechtsdogmatischen Verstehens, die
sich von da aus aufdrangt, deren Unterschiede nicht aufheben kann, wie insbesondere von
BETTI und FR. WIEACKER betont worden ist, darf doch im ganzen die VVoraussetzungshaf-
tigkeit alles Verstehens als erwiesen gelten. Das hat keineswegs den Sinn, dal? man die «Geis-
teswissenschaften» als die ungenauen Wissenschaften in all ihrer bedauerlichen Mangelhaf-
tigkeit weiter vegetieren lassen muf3, solange sie nicht zur «science» erhoben und der «unity
of science» eingegliedert werden kdnnen. Vielmehr wird eine philosophische Hermeneutik zu
dem Ergebnis kommen, daB Verstehen nur so mdglich ist, dal der Verstehende seine eigenen
Voraussetzungen ins Spiel bringt. Der produktive Beitrag des Interpreten gehort auf eine un-
aufhebbare Weise zum Sinn des Verstehens selber. Das legitimiert nicht das Private und Ar-
bitrare subjektiver Voreingenommenheiten, da die Sache, um die es jeweils geht, vollen Dis-
ziplinierungswert behalt. Wohl aber ist der unaufhebbare, notwendige Abstand der Zeiten, der
Kulturen, der Klassen, der Rassen ein selber ibersubjektives Moment, das dem Verstehen
Spannung und Leben verleiht. So hat sich sowohl in der neutestamentlichen Wissenschaft (vor
allem bei E. FUCHS und G. EBELING) als auch beispielsweise in dem literary criticism,
aber auch in der philosophischen Fortentwicklung des Heideggerschen Einsatzes, die Proble-
matik der Hermeneutik grundsatzlich von der subjektiv-psychologischen Basis weg und in die
Richtung des objektiven, wirkungsgeschichtlich vermittelten Sinns hin verschoben. Die
grundlegende Gegebenheit fur die Vermittlung der Abstande ist die der Sprache, in der der

29 K. ENGISCH: Die Idee der Konkretisierung in Recht und Rechtswiss. unserer Zeit. Abh. Heidelb. Akad. Wiss.
(1953).

%0vgl. E. ROTHACKER: Die dogmatische Denkform in den Geisteswiss. und das Problem des Historismus
(1954).

31 vgl. E. SPRANGER: Uber die Voraussetzungslosigkeit der Wiss. Abh. Berl. Akad. Wiss. (1929), der die Her-
kunft dieses Schlagwortes aus der Kulturkampfstimmung der Zeit nach 1870 nachgewiesen hat, freilich ohne
gegen seine uneingeschrankte Geltung auch nur den leisesten Verdacht zu schépfen.

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 8 15.02.2025



Interpret (oder Ubersetzer!) das Verstandene neu zur Sprache bringt. Theologen wie Poetolo-
gen reden geradezu von dem Sprachereignis. In gewissem Sinne nahert sich die Hermeneutik
damit auf ihrem eigenen Wege der von der neopositivistischen Metaphysikkritik ausgehenden
analytischen Philosophie. Seit diese nicht mehr daran festhalt, durch Analyse der Redeweisen
und Eindeutigmachen aller Aussagen mit Hilfe kiinstlicher Symbolsprachen die «Verhexung
durch die Sprache» ein fur allemal aufzulsen, kann auch sie tiber das Funktionieren der Spra-
che im Sprachspiel am Ende nicht zuriick, wie gerade L. WITTGENSTEINS <Philosophische
Untersuchungen> gezeigt haben. K. O. APEL hat mit Recht betont, dal} die Kontinuitét der
Uberlieferung durch den Begriff des Sprachspiels freilich nur diskontinuierlich beschreibbar
wird®, Sofern die Hermeneutik die positivistische Naivitat, die im Begriff des Gegebenen
liegt, durch die Reflexion auf die Verstehensbedingungen tberwindet (\Vorverstandnis, Vor-
gangigkeit der Frage, Motivationsgeschichte jeder Aussage), stellt sie zugleich eine Kritik der
positivistischen Methodengesinnung dar. Wieweit sie dabei dem Schema transzendentaler
Theorie oder eher dem der historischen Dialektik folgt, ist umstritten®,

Hermeneutik hat jedenfalls eine eigenstandige Thematik. Ihrer formalen Allgemeinheit zum
Trotz la6t sie sich nicht legitim in die Logik eingliedern. Sie versteht jede Aussage nicht blof3
in ihrer logischen Valenz, sondern als Antwort, und da sie ihren Sinn dergestalt aus ihrer Mo-
tivationsgeschichte gewinnen muf3, hat sie tiber den logisch falbaren Aussagegehalt hinauszu-
gehen. Das liegt im Grunde schon in HEGELS Dialektik des Geistes und ist von B. CROCE,
COLLINGWOOD und anderen erneuert und durch H. LIPPS <Hermeneutische Logik» auf der
Grundlage von Husserls Lehre von den anonymen Intentionalitdten phdnomenologisch be-
griindet worden. In England hat J. L. AUSTIN die Wendung des spaten Wittgenstein in ahnli-
cher Richtung weitergefiihrt. — Sehr viel enger sind die Beziehungen der Hermeneutik zur
Rhetorik, die das gikdc, das persuasive Argument, mit ihr teilt. Die Tradition der Rhetorik, die
in Deutschland im 18. Jh. besonders grindlich abbrach, ist auf unerkannte Weise im Bereich
der Asthetik wie der Hermeneutik wirksam geblieben, wie vor allem K. Dockhorn gezeigt
hat**. Gegeniiber den Monopolanspriichen der modernen mathematischen Logik melden sich
daher auch von der Rhetorik und der forensischen Rationalitét aus die Widerstande, so durch
CH. PERELMAN und seine Schule®.

Doch schlief3t sich daran noch eine weit umfassendere Dimension des hermeneutischen Prob-
lems, ndmlich die Zentralstellung, die die Sprache im hermeneutischen Bereich einnimmt.
Denn Sprache ist nicht nur ein Medium unter anderen — innerhalb der Welt der «symbolischen
Formen» (CASSIRER) —, sondern steht in besonderer Beziehung zur potentiellen Gemein-
samkeit der Vernunft, die sich kommunikativ aktualisiert, wie schon R. HONIGSWALD be-
tont hat. Darauf beruht die Universalitat der hermeneutischen Dimension. Solche Universalitat
begegnet bereits in der Bedeutungslehre von AUGUSTINUS und THOMAS, welche die Be-
deutung der Zeichen (der Worte) durch die Bedeutung der Sachen tberboten sahen und damit
das Hinausgehen uber den sensus litteralis rechtfertigten. Die Hermeneutik wird dem gewif
heute nicht einfach folgen kdnnen und keine neue Allegorese inthronisieren. Denn hier ware
eine Sprache der Schépfung vorausgesetzt, durch die Gott zu uns spricht. Wohl aber ist der
Erwégung nicht auszuweichen, dal} nicht nur in Rede und Schrift, sondern in alle menschliche
Schopfungen «Sinnx» eingegangen ist, den herauszulesen eine hermeneutische Aufgabe ist.
Nicht nur die Sprache der Kunst etwa stellt legitime Verstandnisanspriiche, sondern jegliche
Form menschlicher Kulturschépfung tiberhaupt. Ja, die Frage weitet sich noch weiter aus.
Denn was gehort nicht zu unserer sprachlich verfaliten Weltorientierung? Alle Welterkenntnis

%2 K. O. APEL: Wittgenstein und das Problem des Verstehens. Z. Theol. Kirche 63 (1966) 49-87.

3 Vgl. die Beitrage in: Hermeneutik und Dialektik. Festschr. H.-G. Gadamer (1970) und neuerdings das Nach-
wort zu H.-G. GADAMER: Wahrheit und Methode (31972).

34 K. DOCKHORN: Rez. von H.-G. GADAMER: Wahrheit und Methode. Gétting. Gel. Anz. 218 (1966).

% Vgl. auch: Philos., rhetoric and argumentation, hg. M. NATANSON/H. W. JOHN-STONE jr. (1965).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 9 15.02.2025



des Menschen ist sprachlich vermittelt. Eine erste Weltorientierung vollendet sich im Spre-
chenlernen. Aber nicht nur das. Die Sprachlichkeit unseres In-der-Welt-Seins artikuliert am
Ende den ganzen Bereich der Erfahrung. Die Logik der Induktion, die ARISTOTELES be-
schreibt und die FR. BACON entwickelt®®, mag als logische Theorie der Erfahrung unbefrie-
digend sein und der Korrektur bedirfen®” — die Sachnahe zur sprachlichen Weltartikulation
tritt an ihr glanzend heraus. Alle Erfahrung vollzieht sich in bestandiger kommunikativer
Fortbildung unserer Welterkenntnis. Sie ist selber Erkenntnis von Erkanntem in einem viel
tieferen und allgemeineren Sinne, als die von BOECKH fiir das Geschéft des Philologen ge-
pragte Formel es meinte. Denn die Uberlieferung, in der wir leben, ist nicht eine sogenannte
kulturelle Uberlieferung, die aus Texten und Denkmalern allein bestiinde und einen sprachlich
verfaliten oder geschichtlich dokumentierten Sinn vermittelte. Vielmehr wird uns die kommu-
nikativ erfahrene Welt selbst als eine offene Totalitat bestédndig Ubergeben, «traditur», und
hermeneutische Anstrengung gelingt tiberall da, wo Welt erfahren, Unvertrautheit aufgehoben
wird, wo Einleuchten, Einsehen, Aneignung erfolgt, und am Ende auch dort, wo die Integra-
tion aller Erkenntnis der Wissenschaft in das personliche Wissen des Einzelnen gelingt.

So betrifft die hermeneutische Dimension im besonderen die Arbeit des philosophischen Be-
griffs, die durch die Jahrtausende geht. Denn die Begriffsworte, die in ihr geprégt und in ihr
uberliefert werden, sind nicht feste Marken und Signale, durch die etwas Eindeutiges bezeich-
net wird, sondern entspringen der kommunikativen Bewegung menschlicher Weltauslegung,
die in der Sprache geschieht, werden von ihr fortbewegt und gewandelt und reichern sich an,
ricken in neue Zusammenhange, welche die alten verdecken, sinken ab zur halben Gedanken-
losigkeit und werden in neuem fragendem Denken wieder lebendig. So liegt aller philosophi-
schen Arbeit des Begriffs eine hermeneutische Dimension zugrunde, die man heutzutage mit
dem etwas ungenauen Wort «<Begriffsgeschichte» bezeichnet. Sie ist nicht eine sekundire Be-
mihung, welche, statt von den Sachen zu reden, von den Verstandigungsmitteln sprache, die
wir dabei gebrauchen, sondern sie bildet das kritische Element im Gebrauch unserer Begriffe
selbst. Der Furor des Laien, der nach willkirlichen und eindeutigen Definitionen verlangt,
aber ebenso der Eindeutigkeitswahn einer einseitigen, semantischen Erkenntnistheorie verken-
nen, was Sprache ist und daB auch die Sprache des Begriffs nicht erfunden, nicht willkirlich
veréndert, gebraucht und weggelegt werden kann, sondern dem Element entstammt, in dem
wir uns denkend bewegen. Nur die erstarrten Krusten dieses lebendigen Stroms von Denken
und Sprechen begegnen in der Kunstform der Terminologie. Aber auch sie ist noch eingefihrt
und getragen von dem kommunikativen Geschehen, das wir sprechend vollziehen und in dem
sich Verstandnis und Einverstindnis aufbauen®,

Eine neue Virulenz erhielt das hermeneutische Problem im Felde der Logik der Sozialwissen-
schaften. Denn mit der hermeneutischen Kritik an dem naiven Objektivismus in den Geistes-
wissenschaften stimmt auch die marxistisch inspirierte ldeologiekritik zusammen (J. HABER-
MAS:; vgl. auch die vehemente Polemik von H. ALBERT?), wenngleich die Ideologiekritik
den Universalitatsanspruch der Hermeneutik als «idealistisch» bestreitet und das Modell der
Psychoanalyse aufbietet, um den sozialkritischen Anspruch einer rechtverstandenen Herme-
neutik zu legitimieren: zwangsfreier, verniinftiger Diskurs soll falsches gesellschaftliches Be-
wuBtsein ebenso «heilen», wie das psychotherapeutische Gesprach den Kranken in die Ge-

3% ARISTOTELES, Anal. post. Il, 19; FR. BACON, Novum Organum I, 1ff.

37 K. R. POPPER: Logik der Forsch. (21966).

% Vgl. H.-G. GADAMER: Die Begriffsgesch. und die Sprache der Philos. Arbeitsgemeinschaft fir Forsch, des
Landes Nordrhein-Westfalen, H. 170 (1971).

% J. HABERMAS: Zur Logik der Sozialwiss. Philos. Rdsch. Beih. (1967); (Hg.) Hermeneutik und Ideologiekri-
tik (1971); H. ALBERT: Konstruktion und Kritik (1972).

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 10 15.02.2025



sprachsgemeinschaft zurickfuhrt. In der Tat ist das Heilen durch Gespréch ein eminentes her-
meneutisches Phianomen, fiir das vor allem P. RICCEUR und J. LACAN? die theoretischen
Grundlagen neu diskutiert haben. Die Reichweite der Analogie zwischen Krankheiten des
Geistes und Krankheiten der Gesellschaft ist aber zweifelhaft*.

Die Universalitat der Hermeneutik hangt davon ab, wie weit der theoretische, transzendentale
Charakter der Hermeneutik auf ihre Geltung innerhalb der Wissenschaft beschrénkt ist oder
ob sie auch die Prinzipien des sensus communis ausweist und damit die Weise, wie aller Wis-
senschaftsgebrauch in das praktische Bewuftsein integriert wird. Die Hermeneutik riickt so
universal verstanden in die Nachbarschaft zur praktischen Philosophie, deren Wiederbelebung
inmitten der deutschen transzendentalphilosophischen Tradition durch die Arbeiten J. RIT-
TERS und seiner Schule begonnen hat. Die philosophische Hermeneutik ist sich dessen be-
wuBt*2, Eine Theorie der Praxis ist offensichtlich Theorie und nicht Praxis, aber eine Theorie
der Praxis ist auch nicht eine «Technik» oder eine Verwissenschaftlichung der gesellschaftli-
chen Praxis: das sind Wahrheiten, die gegeniiber dem neuzeitlichen Wissenschaftsbegriff zu
verteidigen eine der wichtigsten Aufgaben einer philosophischen Hermeneutik ist*.

Literaturhinweise. H. STEINTHAL s. Anm. [14]. — A. BOECKH: Enzyklop. und Methodol.
der philol. Wiss. (1877). — E. HUSSERL: Log. Untersuchungen I/1 (11899). — W. DILTHEY:
Ges. Schriften (1914-1936) Bd. 1. 5. 7. 11. — E. ROTHACKER: Einl. in die Geisteswiss.
(1920); Logik und Systematik der Geisteswiss. (1926); s. Anm. [30]. — H. FREYER: Theorie
des objektiven Geistes. Eine Einl. in die Kulturphilos. (1923). — M. HEIDEGGER: Sein und
Zeit (11927). — J. WACH: Das Verstehen. Grundziige einer Gesch. der hermeneutischen Theo-
rie im 19. Jh. 1-3 (1929ff.). — R. BULTMANN: Glauben und Verstehen. Ges. Aufsatze 1. 2
(1933, 21952); Die Frage der Entmythologisierung (1954). — O. F. BOLLNOW: Dilthey. Eine
Einf. in seine Philos. (1936); Das Verstehen (1949). — E. FORSTHOFF: Recht und Sprache.
Abh. Konigsberger Gel. Ges. (1940). — G. EBELING s. Anm. [5]; Wort Gottes und Herme-
neutik. Z. Theol. Kirche 56 (1959); RGG? Art. <Hermeneutik>. — CH. PERELMAN: Rhet. et
philos. (Paris 1952). — K. ENGISCH s. Anm. [29]; Log. Studien zur Gesetzesanwendung
(31963). — L. WITTGENSTEIN: Philos. Untersuchungen (1953). — E. BETTI: Hermeneuti-
sches Manifest (1954); Zur Grundlegung einer allg. Auslegungslehre. Festschr. E. Rabel 2
(1954); Teoria generale dell'interpretazione 1. 2 (Mailand 1955); gekiirzte dtsch. Ubers. s.
Anm. [16]. — Stud. gen. 7 (1954) H. 6. 7. — H.-1. MARROU: De la connaissance hist. (Paris
1956). — E. FUCHS: Hermeneutik. Erg.-H. mit Reg. (1958); Zum hermeneutischen Problem
in der Theol. (1959). — CH. PERELMAN und L. OLBRECHTS-TYTECA: Traité de l'argu-
mentation (Paris 1958). — H.-G. GADAMER: Wahrheit und Methode (1960, 21965, 31972):
Kleine Schriften 1: Philos., Hermeneutik (1967). — Poetik und Hermeneutik 1, hg. H. R.
JAUSS (1964); 2, hg. W. ISER (1966).

HWP, Bd. 3 (1974), Sp. 1061-1073.

40P, RICOEUR: De l'interprétation. Essai sur Freud (1965, dtsch. 1969); J. LACAN: Ecrits (1966).

4 vgl. HABERMAS, a.a.0. [39] Hermeneutik ... (1971).

42vgl. J. RITTER: Met. und Politik (1969) und M. RIEDEL (Hg.): Rehabilitierung der prakt. Philos. 1. 2
(1972/74).

43 H.-G. GADAMER: Theorie, Technik, Praxis, in: Neue Anthropol. 1 (1972) Einf.

Gadamer - Hermeneutik (HWP) 11 15.02.2025



