
Teuffel - Wie gegenständliche Segnungen (Realbenediktionen) in der evangelischen Kirche angebracht sind

 1 30.01.2025 

Wie gegenständliche Segnungen (Realbenediktionen) in der evangelischen 

Kirche angebracht sind. Von der Pastoralen Einführung zum katholischen 

Benediktionale lernen 

„Danach von Lichtweihen, Palmen-, Fladenweihen, Gewürzweihen, Haferweihen usw., was 

doch nicht geweiht heißen noch sein kann, sondern nichts als Spott und Betrug ist. Und von 

diesem Gaukelwerk gibt es unzählig viel. Das befehlen wir ihrem Gott an und überlassen 

ihnen selbst, es anzubeten, bis sie es müde werden; wir wollen damit nichts zu tun haben.“ 

Martin Luthers Verdikt über gegenständliche Weihen in den Schlussworten seiner Schmalkal-

dischen Artikeln1 hat in der Evangelischen Kirche über die Kirchenordnungen nachhaltige 

Wirkung gezeigt, scheinen doch damit Realbenediktionen verworfen worden zu sein. 

In der Tat sind gegenständliche Segnungen als pastoral applizierte Kreuzbezeichnungen (ob-

signatio crucis) außerhalb eines gottesdienstlichen Dialoggeschehens in der Volksfrömmig-

keit „magisch“ verstanden worden: Durch eine rituell vorgegebene Handlung wird selbstwirk-

sam (ex opere operato) eine besondere Kraft in den jeweiligen Gegenstand eingestiftet2. Als 

gestisches Kreuzzeichen produziert der Segen sozusagen beständiges Heil, das in der Anwen-

dung der trinitarischen Formel göttlich rückversichert sein soll. Gerade wegen deren vorgebli-

chen Selbstwirksamkeit waren evangelischerseits Realbenediktionen über Jahrhunderte hin-

weg ein Ding der Unmöglichkeit. Göttlicher Segen lässt sich menschlich nicht machen, er ist 

kein „Machwerk“. 

„Alles, was Gott geschaffen hat, ist gut, und nichts ist verwerflich, was mit Danksagung emp-

fangen wird; denn es wird geheiligt durch das Wort Gottes und Gebet.“ (1.Timotheus 4,4-5) 

Was Segnungen im biblischen Verständnis vorsehen, ist der gotteslöbliche Einbezug von Ge-

genständen wie auch von Personen in die göttliche Heilsökonomie. Anstelle einer magischen 

Kraftübertragung wird das Gesegnete in seiner Gottesverbindung heilsam wahrgenommen, so 

wie dies ja mit den Berachot (Lobsprüchen) jüdischerseits praktiziert wird. 

Genau dieses gottesdienstliche Lobpreis-Verhältnis ist in der römisch-katholischen Kirche 

nach dem 2. Vatikanum neu zur Geltung gebracht worden, insbesondere mit dem deutschspra-

chigen Benediktionale von 1978. Auch für Evangelische ist lesenswert, was in deren pastora-

len Einführung über den Sinn der Segnung geschrieben ist. Wer in der evangelischen Kirche 

dennoch meint, einen gegenständlichen Lobpreis-Segen ablehnen zu müssen, sollte konse-

quenterweise folgendes Tischgebet auf den protestantischen Index setzen: „Vater, segne diese 

Speise, uns zur Kraft und Dir zum Preise. Amen.“ 

 
1 ASm Teil 3, Art. 15 (BSELK 778-780). 
2 Vgl. dazu Arnold Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt: WBG, 42009, S. 398-400. 



Teuffel - Wie gegenständliche Segnungen (Realbenediktionen) in der evangelischen Kirche angebracht sind

 2 30.01.2025 

Sinn der Segnung 

Gott, die Quelle des Segens 

1. Der Mensch ist segensbedürftig. Er verlangt nach Heil, Schutz, Glück und Erfüllung 

seines Lebens. Darum sprechen sich Menschen gegenseitig Segen zu: Sie wünschen 

sich Gutes. Vor allem erhoffen und erbitten sie Segen von Gott. 

2. Gott ist die Quelle alles Guten und allen Segens (Gen 1,22.28). Das hat Israel deutli-

cher als andere Völker erfahren und erkannt. Nach den Aussagen des Alten Testa-

ments mehrt Segen das Leben, während Fluch das Leben mindert. Der Segen Gottes 

wirkt sich zunächst in der Schöpfung aus; er ist bleibende Gabe Gottes, vornehmlich 

an die Menschen (vgl. Gen 1,26). 

3. Das Segnen gehört zu den Urgesten des Menschen. Es ist in allen Religionen anzutref-

fen. Eine besondere Bedeutung gewinnt der Segen in der Geschichte Israels. Mit ei-

nem Segen eröffnet Gott seinen Dialog mit Abraham (vgl. Gen 12,1-3), mit einem Se-

gen nimmt Gott die Gemeinschaft mit den Menschen auf (vgl. Gen 24,27.31). Damit 

gewinnt der Segen als Heilsmacht auch im Sinaibund eine besondere Stellung. Wenn 

das auserwählte Volk treu zu seinem Gott steht, sind ihm Segen und Leben geschenkt; 

durch Untreue verfällt es dem Fluch und damit dem Tod (vgl. Dtn 28 und 30,15-20). 

Durch den Priestersegen (Num 6,22-27) soll Gottes Name in alle Zukunft auf das aus-

erwählte Volk gelegt werden, um es so in das Heil Gottes zu stellen. Denn Gott hat Is-

rael für alle Zukunft seine bleibende Fürsorge und Treue zugesichert. 

4. Auf diese Lebensgemeinschaft zwischen Gott und Mensch weist in der Bibel der ei-

genartig wechselnde Gebrauch des Wortes „berek“ hin: Spricht es vom Wirken Gottes, 

dann bedeutet es segnen; spricht es aber vom Tun des Menschen, dann bedeutet es 

lobpreisen. Das Segnen Gottes hat demnach sein Ziel erst dann erreicht, wenn der 

Mensch auf diesen Segen im Lobpreis Gottes antwortet. Dieser Lobpreis bewirkt wie-

derum Segen. In diesem Sinn sagt Augustinus: „Wir wachsen, wenn uns Gott segnet, 

und wir wachsen, wenn wir Gott preisen. Beides ist gut für uns. Das erste ist, dass Gott 

uns segnet. Und weil er uns segnet, können wir ihn preisen. Von oben kommt der Re-

gen; aus unserem Erdreich wächst die Frucht.“3 

Jesus Christus, die Fülle des Segens 

5. In Jesus Christus ist die Heilsoffenbarung Gottes in der Geschichte der Menschheit zu 

ihrem Höhepunkt gelangt. Christus „ist das Ja zu allem, was Gott verheißen hat“ (2 

Kor 1,20). Als der Sohn Gottes verfügt er über den Geist Gottes in Fülle (Lk 1,30-36), 

richtet durch Wort und Tat zeichenhaft die Herrschaft Gottes auf (vgl. Apg 10,37f.; Lk 

4,18f.; 11,20) und wendet allen in Israel die Gnade und den Segen Gottes zu. Durch 

seinen Tod und seine Auferstehung wird die Heilsmacht Christi allen Menschen zu-

gänglich gemacht und im heiligen Geist mitgeteilt, vorzüglich durch die Sakramente, 

aber auch durch die Segnungen. 

6. Die Schrift bezeugt, dass Jesus „umherzog, Gutes tat und alle heilte, die in der Gewalt 

des Teufels waren“ (Apg 10,38); er schloss alle Kinder in seine Arme und segnete sie 

(Mk 10,16); er legte Kranken die Hände auf (Lk 4,40); denen, die auf ihn hörten, brach 

er das Brot und segnete es (Mk 6,41); seine Jünger ließ er an seiner Heilssendung teil-

nehmen (vgl. Mk 6,6-12; Lk 10,1-2); bevor er zum Himmel emporgehoben wurde seg-

nete er sie (Lk 24,50f.). Das Segens- und Dankgebet, das er beim Letzten Abendmahl 

über Brot und Wein sprach (Mt 26,26f.; Mk 14,22f.; Lk 22,19; 1 Kor 11,24), wurde 

 
3 Enarr. in Ps. 66: CCL 39, 856. 



Teuffel - Wie gegenständliche Segnungen (Realbenediktionen) in der evangelischen Kirche angebracht sind

 3 30.01.2025 

das Herzstück christlichen Gottesdienstes. 

Der Auftrag der Kirche 

7. Mit den Aposteln wird die Kirche zur Trägerin der Gnade und des Segens Christi (vgl. 

Mt 28,18-20; Lk 24,50f.; Apg 1,9; Joh 20,19-23; Mk 16,15-18). Sie vermittelt diesen 

Segen „im Namen“ oder „unter Anrufung des Namens“ Jesu. Die Glaubenden haben 

auf vielfältige Wiese an diesem Segen Anteil (vgl. Eph 1,3; 1 Kor 12,4-11) und sind 

dazu berufen, Gott zu preisen und zu segnen (1 Petr 3,9). 

 

Wenn die Kirche segnet, handelt sie im Auftrag des auferstandenen Herrn und in der 

Kraft seines Geistes, den er ihr als bleibenden Beistand verliehen hat. Sie preist Gott 

für seine Gaben. Sie ruft seinen Segen auf die Menschen herab und auf das, was sie 

schaffen und was ihnen dient. So bezeugen auch die Segnungen der Kirche die lie-

bende Sorge Gottes um den Menschen und seine Welt. 

Wirksame Zeichen 

8. Segnungen sind Zeichenhandlungen. Sie sollen das Leben der einzelnen und der 

menschlichen Gemeinschaft in seinen verschiedenen Phasen und Bereichen aus dem 

Glauben deuten und gestalten4. 

 

Manche Segnungen machen die Gemeinde in besonderer Weise auf die Geheimnisse 

des Glaubens aufmerksam und helfen ihr, sie besser zu erfassen und tiefer zu verehren. 

 

Der Christ liebt die von Gott geschaffenen Dinge: Von ihm empfängt er sie und 

schätzt sie als Gaben aus Gottes Hand. In den Segnungen werden sie als Zeichen ge-

deutet, in denen der Mensch die in der Natur und im Schaffen des Menschen wirkende 

Schöpfermacht und das Werk des Menschen zum Anlass, sich zu Gott hinzukehren, 

ihm zu danken, ihn zu preisen und ihn um Hilfe anzurufen5. 

9. Durch die Segnungen werden „in einer gewissen Nachahmung der Sakramente Wir-

kungen, besonders geistlicher Art, bezeichnet und kraft der Fürbitte der Kirche er-

langt“6. Daher bringen sie die Menschen der Vollendung in Christus näher. 

 

Ebenso sind die Segnungen Zeichen dafür, dass auch die Schöpfung „von der Sklave-

rei und Verlorenheit befreit werden“ soll „zur Freiheit und Herrlichkeit der Kinder 

Gottes“ (Röm 8,21). Die Kirche bittet Gott durch ihr vom Heiligen Geist getragenes 

Gebet, die schöpfungswidrige Macht des Bösen zu zerstören und die Dinge dieser 

Welt in die Ordnung der Schöpfung und des Heiles einzufügen. „Denn alles, was Gott 

geschaffen hat, ist gut, und nichts ist verwerflich, wenn es mit Dank genossen wird, es 

wird geheiligt durch Gottes Wort und durch das Gebet“ (1 Tim 4,4-5). 

 

So erfahren der einzelne und die Gemeinschaft in den Segnungen sich selbst, die Ga-

ben der Natur und die Frucht ihrer Arbeit als Geschenk der Güte Gottes; sie erkennen 

seine ordnende und schützende Macht und können mit seiner Hilfe besser in ihrem Le-

ben und in der Welt dem Reich Gottes dienen. 

10. Segnungen sind Zeichen des Heiles. Sie setzen daher zumindest beim Spender den 

 
4 Vgl. Konstitution über die heilige Liturgie, Art. 60. 
5 Vgl. Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute, Art. 37. 
6 Konstitution über die heilige Liturgie, Art. 60. 



Teuffel - Wie gegenständliche Segnungen (Realbenediktionen) in der evangelischen Kirche angebracht sind

 4 30.01.2025 

Glauben voraus. Damit ist magisches Missverständnis grundsätzlich ausgeschlossen. 

„Segnungen“ und „Weihen“ 

11. Jede Segnung ist Lobpreis Gottes und Bitte um seinen Segen. Mit bestimmten Segnun-

gen ist aber eine Wirkung bleibender Art, die auch rechtliche Folgen haben kann, ver-

bunden, so dass Menschen (z.B. bei der Abts- und Jungfrauenweihe) für den besonde-

ren Dienst vor Gott bestimmt oder Dinge (z.B. Geräte oder Räume) für den gottes-

dienstlichen Gebrauch ausgesondert werden. Sie werden so in besonderer Weise zu 

Zeichen für die letzte Bestimmung und Würde aller Geschöpfe. In diesen Fällen 

spricht man zumeist von einer „Weihe“7. 

Quelle: Benediktionale. Studienausgabe für die katholischen Bistümer des deutschen Sprach-

gebietes, Einsiedeln-Zürich: Benzinger bzw. Freiburg-Wien: Herder 1981, S. 11-14. 

 
7 Die Verwendung von „Weihen“ bzw. „Segnen“ ist im deutschen Sprachgebiet unterschiedlich und in den neuen 

liturgischen Büchern fließend. 


