Das Glick, das Ungliick und die Gottesliebe
Von Fulbert Steffensky

Religion erklart nichts. Religion ist nicht Welterklarung; sie erklart nicht, wie die Welt ent-
standen ist, sie erklart nicht das Leid. Gelegentlich gibt es Erklarungsversuche, beispielsweise
den Satz, dass der Tod der Siinde Sold sei; aber so viel Tod fir so wenig Stinde — nein, das
ist keine Erklarung. Religion klagt, schreit, emport sich, ergibt sich, aber sie erklart nichts.
Die Warum-Frage ist eine unerléssliche Frage, es gehort zu den Menschenrechten zu fragen:
Warum? Und es ist zugleich eine mii3ige Frage, eine nicht zu beantwortende Frage. Wohl
eine zu Uberwindende Frage. Darlber will ich reden.

Wenn ich mir die Warum-Frage stelle, wenn ich eine Erklarung versuche fiir den Zustand die-
ser Welt, fur ihr Gluck und ihr Ungluck, habe ich drei Moglichkeiten. Ich kann Agnostiker
sein, ich kann Atheist sein oder ich kann eine Wette eingehen, das heif3t religiés werden. Ag-
nostiker sein heif3t, sich der Antwort auf diese Frage zu enthalten, zu wissen mit gutem
Grund: Es gibt keine Antwort auf das Erdbeben von Lissabon, geschweige denn auf die
Schoah. Es gibt keine Antwort. Ich sage nichts Uber diese Welt, ich sage weder etwas tber ih-
ren Sinn noch etwas tber ihren Un-Sinn. Etwas Uber den Sinn zu sagen, also sinnstichtig zu
sein, erklarungsstchtig zu sein, schafft sehr oft Unglick. Ich denke an eine Szene aus dem
Film »Shoah« von Claude Lanzmann (1985): Der Regisseur des Films steht vor einer Kirche
in Polen, in der Nahe von Auschwitz, wo friiher Juden zusammengetrieben wurden, bevor sie
nach Auschwitz kamen. Die Leute kommen aus der Kirche, es ist ein Fronleichnamstag, und
er fragt die Menschen: »Wie konnte so etwas nur geschehen?« Und eine Frau sagt: »Die Ju-
den haben damals doch gerufen »Sein Blut komme tber uns und unsere Kinder!«« — und ich
habe das Wort im Ohr: »Das ist alles!«, das macht alles einleuchtend, das erklart alles.

Es gibt eine Erklarung, die die Kalte der Welt steigert und die die Gesichter der Opfer un-
kenntlich macht. Es gibt viele Erkl&rungen, die zwar den Sinnzusammenhang wahren, aber
einen kalten Sinn benennen — die Welt ist erklart, das Opfer ist erklart, die Sinnlosigkeit ist
behoben, wenn es so etwas gibt wie diese Erklarung: »Sie haben doch damals gerufen: »Sein
Blut komme Uber uns und unsere Kinder!«« Eine Blut saufende Erklarung ist das. Ich meine:
Es gehort zum Erwachsensein des Glaubens, keine Erklarungen zu geben, wo man keine ge-
ben kann, die Warum-Frage zu stellen und sich der Erklarungen nach Mdglichkeit zu enthal-
ten.

Ich habe drei Optionen genannt: Ich kénnte Agnostiker sein, die Welt betrachten und mich
meines Urteils enthalten. Es gibt zwei andere Antworten:

Die Antwort des Atheisten. Im Atheismus ist mehr Empérung, und darum geféllt er mir besser
als der Agnostizismus. Er sagt: Diesen Gott, der die Welt zusammenhaélt, kann es nicht geben
nach dem, was geschehen ist. Er sagt mit der Frau Hiobs: »Sage Gott ab und stirb!« (Hiob
2,9). Eine ehrwirdige Antwort, wirde ich sagen. Eine verstehbare Antwort nach allem, was
geschehen ist: »Sage Gott ab und stirbl« Der Atheismus ist der Schatten des Glaubens selber.
Glaube, der nichts erklart, lebt mit diesem Schatten: »Sage Gott ab!'« Und Hiob sagt, etwas
schwéchlich: »Haben wir Gutes empfangen von Gott und sollten das Bdse nicht auch anneh-
men?« (V. 10). Eine merkwirdige, schwéchliche Logik: Warum soll man das Bdse anneh-
men, weil man das Gute bekommen hat? Ubrigens ist das einer der fett gedruckten Sétze in
unserer Bibel — in der Bibel sind all die Sétze fett gedruckt, die Ergebung, Ubereinstimmung,
Demut usw. vom Menschen fordern. »Sage Gott ab und stirb!« hat keine Chance, fett ge-
druckt zu werden in unseren Bibeln! Es gibt so etwas wie die Wirde des Atheismus, die
Wiirde dessen, der voller Empdrung Fragen stellt, also nicht mit der ruhigen Gelassenheit des

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 1 14.01.2025



Agnostikers, weil darin die Uberzeugung enthalten ist: Dies soll nicht sein!

Es gibt eine andere Mdglichkeit: die Wette oder den Sprung. Also keine Erklarung zu haben
und die Opfer nicht Opfer sein zu lassen. Weil ich etwas uber die Opfer sagen will — nicht
weil ich eine Welterklarung geben will —, darum springe ich in den Schol? Gottes. Darum
sage ich, dass alle Schreie aufgehoben sind. Darum sage ich, dass die Trénen abgewischt wer-
den. Darum sage ich, dass eine Stadt sein wird, aus der die Seufzer geflohen sind, und darum
sage ich, dass es ein Land geben wird, in dem die Lahmen ihren Tanz und die Stummen ihr
Lied gefunden haben. Die rotzige Frechheit dieser Sprache sagt mir zu. Ich wette darauf, und
ich weil3, dass ich Wetten verlieren kann.

Die Warum-Frage ist nicht zu I6sen, aber ich glaube, dass sie in den Schatten treten kann, dass
man sie vergessen kann unter drei Mdglichkeiten, die vielleicht nur eine sind: unter der Frage
der Gottesliebe, unter der Frage der Gnade und unter der Frage des Tuns des Gerechten. Das
sind die drei Moglichkeiten, dass die Frage nach dem Warum uns nicht als quélende bleibt,
sondern dass wir wissen, dass diese Frage in den Schatten treten kann und wir menschlich
handeln und leben kdnnen.

Zur Gottesliebe

Ich mdchte nicht anfangen mit der Liebe Gottes zu uns — das wissen wir, das sagen wir, und
manchmal habe ich meine Probleme damit, dass wir zu viel wissen dariiber —, sondern mit
dem merkwurdig vergessenen Topos, dass wir Gott lieben sollen. Zur Behandlung dieses The-
mas mochte ich mich auf zwei Gestalten der christlichen Tradition berufen, némlich auf Elisa-
beth von Thiringen und Franz von Assisi. In den Erzahlungen tber sie stof3e ich dauernd auf
schwer miteinander vereinbare Gegensatze: Unglick und Freude, Schmerz und Freude, Soli-
daritét und Gottesliebe.

Eine Geschichte von dieser Elisabeth. Ich glaube, dass Geschichten viel mehr aussagen als
dogmatische Erlauterungen und abstrakte Satze. Geschichten gehen ins Herz, die Sétze blei-
ben meistens nur im Verstand. Eines Tages begegnete Elisabeth einer alten Frau, die oft Al-
mosen von ihr empfangen hatte. Elisabeth war auf dem Weg zur Kirche und war gerade an ei-
ner Stelle, wo man Feldsteine in den Schlamm gelegt hatte, damit der Weg passierbar wiirde.
Die beiden Frauen trafen sich und die Alte stiel? Elisabeth in den Schlamm. Elisabeth stand
auf, ungeachtet der Leute, die ihr spottend zusahen. Sie wusch ihre von Kot beschmutzten
Kleider am Brunnen und setzte ihren Weg heiter und voller Freude fort.

Eine Geschichte von Franz. Ein Bruder fragte Franziskus: »Worin besteht die vollkommene
Freude?«, und Franziskus fabuliert eine Antwort: »Wenn Sie an ihr eigenes Kloster kdmen
und nicht erkannt, sondern fr Landstreicher und Diebe gehalten und fortgejagt wirden, da,
Bruder Leo, liegt die vollkommene Freude.« Dann sieht sich Franziskus in der vollkommenen
Freude, wenn wir alle die Krdnkungen und Schlége ertriigen in dem Gedanken, dass wir die
Leiden Christi mit aller Geduld tragen und auf uns néhmen.

Wie passt das zusammen? Ich nehme gerne aus unserer Tradition ungeléufige Texte, wider-
borstige Texte, also nicht diejenigen, die wir gut kennen und die immer schon wie Kartoffel-
brei eingehen. Vieles in unserer Tradition wird kdstlich, wenn man lange darauf kaut. An sol-
chen Geschichten muss man lange kauen, dann kommt die SiiRe des schwarzen Brotes heraus.
Wie passt das zusammen: Spott, groRe Freude, Unglick, Heiterkeit? Sind das Selbst-Leis-
tungsgeschichten, steckt hinter ihnen mehr als der distere Glaube, dass das Leben nur ge-
lange, wenn man sich seiner enthielte (was ja sicher christliche Tradition hat)? Das Leben ge-
lingt im Opfer. Ich glaube, dass karge Zeiten immer opfergeneigte und ritualgeneigte Zeiten

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 2 14.01.2025



sind. Wird in diesen Geschichten der Gott verehrt, der Blut und Tranen will? Das gilt viel-
leicht auch, wenn man an den pessimistischen Glauben des 13. Jahrhunderts denkt, aus dem
diese Figuren stammen. Ich vermute aber mehr: Franziskus und Elisabeth lieben Gott. Sie
sind verliebt in ihren heimatlosen, schutzlosen, verwundeten und gettteten Herrn Jesus, in
dem sie das verborgene Antlitz Gottes erkennen. Ich brauche diese Antwort nicht zu verste-
hen, aber ich sehe, hier sind zwei Menschen, die zu kennen unser Leben bereichert. Sie sind
mit dem Anzeichen dufRerster Verliebtheit ihrem gekreuzigten Jesus gefolgt. Ein Zeichen &u-
Rerster Verliebtheit ist es, dass die Liebenden in einer Art von Besessenheit alles in den Zu-
sammenhang mit dem Geliebten, der Geliebten bringen. Sie haben ein Zentrum des Verste-
hens der Welt gefunden, der Wahrnehmung der Welt. Sie leihen sich die Augen des Gelieb-
ten, um die Natur zu sehen. Sie leihen sich die Arme des Geliebten, um Welt und Menschen
zu umarmen. Sie denken mit dem Kopf des Geliebten — nichts wird wahrgenommen unab-
héngig vom Geliebten. Es ist, als hatten die Liebenden ihr Zentrum verlagert. Sie haben es
nicht mehr in sich selbst, sie haben es bei dem oder bei der, die sie lieben.

Jeder verniinftige Psychologe wird vor einer solchen Selbstentgrenzung warnen. Kinstler
konnten vielleicht verstehen, dass ein Mensch der Liebe nicht buchhalterisch mit sich umgeht,
in seiner Liebe nicht Kosten und Nutzen berechnet. Sie haben vielleicht ein Bewusstsein da-
von, dass die Liebe kein schmerzstillendes Mittel ist. Sie verstehen etwas davon, mit sich und
der Liebe bis zur Uberschreitung aller Grenzen zu experimentieren. In der Tat hat die Gottes-
liebe der beiden etwas Avrtistisches, beinahe Hysterisches — wie jede groflRe Liebe —, nicht
weit entfernt vom Wahn, vom Wahn auf Zeit wenigstens. Auch der Wahn ist ein Kind Gottes.
Sie fihren sich auf, die Liebenden, sie setzen sich in Szene, sie gehen frei mit der Realitat um.
Franziskus nimmt zwei Holzstiicke, das eine ist ihm Geige, das andere Bogen, und er spielt
damit franzdsische Liebeslieder fiir Gott.

Aber die beiden Gestalten erschopfen sich nicht in artistischer Besonderheit. Sie lieben Gott
und versinken in ihm. In dieser Versunkenheit wird Gott ihnen alles in allem, und diese Liebe
lasst nichts getrennt und unvereinigt. Und die Einteilungen der Welt werden tiberwunden. Es
gibt nicht mehr den Bereich des Bitteren und davon getrennt den Bereich des Siif3en, den Be-
reich des Schmerzes und davon abgesondert den Bereich des Jubels — »traurig und glucklich
in einem, heilt es einmal von Franziskus. Selbst Krankheit und Schmerz werden zum Unter-
pfand des seligen Schatzes. Alles wird doppeldeutig, alles wird Zeichen, alles hat Sprache und
Stimme. Darum kdnnen die Waisenkinder der Elisabeth, die Armen, nicht ausgelassen und fir
sich gelassen werden — es sind die Wunden Gottes, die sich in ihnen offenbaren. Gott zeigt
seine Wundmale in den Hungernden, den Ausgestol3enen, den Verachteten. Die Aussétzigen
werden nicht um Gottes willen geliebt, als seien sie Objekt oder Mittel einer Liebe. Sie wer-
den nicht um Gottes willen gewaschen und gekiisst — eine solche Haltung ginge immer noch
von der Vorstellung aus, dass die groRe Vereinigung noch nicht vollzogen ist, dass Gott und
der Aussétzige, Gott und das Waisenkind noch nicht zusammengekommen wéren. Elisabeth
ist wie Franz nicht eine theoretische Pantheistin, sondern eine praktische Pantheistin. Sie sieht
Gott in allem, Gott in der alten Frau, Gott im gequalten Kind, Christus in den Augen des Kin-
des.

Es gibt eine kleine Szene von Elisabeth. Sie ging eines Tages bei einem Unwetter durch Mar-
burg und sah ein Kind allein auf einem HolzstoR sitzen. Da sagte sie: »Kind, wo ist deine
Mutter?« Das ist keine Neugier-Frage, das ist eine Adoptionsformel, eine Liebesformel. Und
es heil3t: In der Nacht sah sie Christus, der sie ansah mit den Augen des Kindes. Gott und die-
ses Kind sind nicht mehr getrennt. Die Bewegung der Liebe ist eine geworden: Wenn sie zu
Gott will, muss sie zu allen wollen, wenn sie auf alle zielt, findet sie Gott. Es gibt keine Got-
teserkenntnis oder Gottesbegegnung, die unabhdngig ist von der Begegnung mit den Armen.

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 3 14.01.2025



Elisabeth und Franz lieben Gott. Je starker die Liebe, umso weniger wird die Abwesenheit des
Geliebten hingenommen, sie wird als Schmerz kultiviert. Das ist eine ganz merkwiirdige Ei-
genschaft, der kultivierte Schmerz, den wir bei vielen Mystikern finden. Der Schmerz ist die
bejahte und gesuchte Gestalt der Abwesenheit des Geliebten. Vielleicht erklart dies ein Stiick
die Leidensbereitschaft. Wo diese beiden die Vertreibung Gottes aus seiner Welt erfahren, wo
sie die Zerstiickelung Gottes in arm und reich erfahren, in krank und gesund, in machtig und
schwach, da gehen sie nicht zur Tagesordnung Uber. Sie wollen den Schmerz (iber den zersti-
ckelten und vertriebenen Gott. Sie wollen nicht in Apathie geraten, sie wollen die Empdrung.
Der Schmerz ist die Gestalt ihrer Erinnerung und ihres Verlangens. Und so suchen sie die Er-
niedrigung, weil ihr Geliebter erniedrigt ist und weil sie so die Erinnerung an den gedemutig-
ten Gott bewahren wollen. Wer versteht schon die Liebe und wer will schon sagen, dies sei
falsch! Vielleicht ist es so, dass man eine grof3e Liebe nur in der Gestalt der Verwundung be-
wahren kann oder dass sie jedenfalls Ziige der Verwundung hat.

Zwei Figuren einer groRen Leidenschaft. Unsere eigene Leidenschaft braucht die Erinnerung
an die Leidenschaften. Eine Leidenschaft, die nicht nur auf sich selbst zielt — diese beiden
Menschen widersprechen fast in allen Punkten unserem herrschenden Glicksverstandnis:
Gliick als Ubereinstimmung mit sich selbst, Gliick als Selbststeigerung, als Selbstverfolgung
und Selbstgenuss. Was soll das fir eine Lebenskunst und Lebenslust sein, in der die Leiden-
schaft sich vornehmlich auf sich selbst beschrankt? Ja, die christliche Tradition hat Wunden
geschlagen mit ihren Opfer- und Selbstlosigkeitsdiktaten, mit ihren Sexualverboten und
Denkverboten. Was aber wird aus Menschen, wenn ihre Leidenschaften verkiimmern, wenn
sie ersticken an den Liebesaffaren mit sich selbst, wenn nichts mehr zu lieben ist als das ei-
gene Spiegelbild, wenn es keine andere Identitét gibt als die mit uns selbst? »Wer nur Gliick
will, will nicht Gott«, sagte meine Frau. Wie karglich, wenn das Verlangen des Menschen
nicht mehr als Selbstversessenheit ist, wenn man sich im Spiegel selbst schén finden muss.
Das ist nicht nur kérglich, das saugt auch die Phantasie fur das Ungliick des anderen in sich
auf. Und in dieser Selbstprovinzialisierung verlernt man, menschheitlich zu denken.

Diese beiden haben menschheitlich gedacht, weil sie die als ihre Briider und Schwestern ange-
nommen haben, die nicht ihre leiblichen Geschwister waren. Und diese Selbstversessenheit,
die wir kennen, diese Selbstbescheidenheit ist auch Quelle neuen Ungliicks. Es gibt nicht nur
die Gefangenschaft in Systemen, in Traditionen und Verboten des Eigenen, es gibt auch die
Gefangenschaft in sich selbst, aus der man sich kaum befreien kann. Und das Fremde, der an-
dere Mensch, der andere Gedanke, das andere Glick, der anderen Leiden ist nicht nur das Exil
der eigenen Seele, sondern unsere eigene Befreiung. Es gibt keine kurzen Wege zu sich selbst,
indem man sich selbst sucht, sich selbst will, auf sich selbst aus ist. Auch die Entfremdung
und die Kunst, sich selbst zu verlieren, sind Wege zu sich selbst. Ich vermute, dass die Leiden
vieler heute verursacht und verscharft werden durch tberhéhte Selbstwahrnehmung. Wie ar-
mere und traditionalere Gesellschaften am Verbot oder an der Unmdglichkeit der Selbstwahr-
nehmung leiden oder gelitten haben, so leiden wir an der andauernden Selbstiiberh6hung un-
serer Selbstwahrnehmung.

Zur Gnade

Es gibt Wege, Orte, an denen die verzehrende Warum-Frage schweigt. Es ist die Gottesliebe,
es ist die Gnade und das Tun des Gerechten. Ich mochte jetzt etwas iber die Gnade sagen als
die beiderseitige Liebe, das Verhaltnis des Menschen zu Gott und Gottes zu den Menschen als
das der Liebe. Gnade nicht als eine Form, in der die Gnade Gottes sich zum kleinen Men-
schen, der reine Gott sich zum unreinen Menschen, der allwissende Gott sich zum kaum etwas
wissenden Menschen neigt, sondern als das Verhaltnis von Gott und Mensch und Mensch und
Gott als das der Liebe.

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 4 14.01.2025



Ich beginne diesen Teil mit einem Gedicht von Gabriela Mistral, einer Chilenin, und will da-
mit erkl&ren, was ich mit Gnade meine:

Scham

Wenn du mich anblickst, werd’ ich schon,

schon wie das Riedgras unterm Tau.

Wenn ich zum Flul8 hinuntersteige,

erkennt das hohe Schilf mein sel’ges Angesicht nicht mehr.

Ich schdme mich des tristen Mundes,

der Stimme, der zerriss’nen, meiner rauhen Knie.
Jetzt, da du mich, herbeigeeilt, betrachtest,

fand ich mich arm, fiihlt’ ich mich blof.

Am Wege trafst du keinen Stein,

der nackter wére in der Morgenrote

als ich, die Frau, auf die du deinen Blick geworfen,
da du sie singen hortest.

Ich werde schweigen. Keiner soll mein Glick erschaun,
der durch das Flachland schreitet,

den Glanz auf meiner plumpen Stirn nicht einer sehen,
das Zittern nicht von meiner Hand ...

Die Nacht ist da. Aufs Riedgras fallt der Tau.

Senk lange deinen Blick auf mich.

Umhall mich zértlich durch dein Wort.

Schon morgen wird, wenn sie zum Flul? hinuntersteigt,
die du gekit, von Schonheit strahlen.

»Wenn du mich anblickst, werd” ich schon« — wen kennzeichnet eigentlich dieses Gedicht:
den Menschen, den Geliebten? In diesem Fall ist es klar, es kennzeichnet den Geliebten dieser
Frau. Ich habe dieses Gedicht benutzt — wen kennzeichne ich, Gott oder den Menschen? Ich
mochte zuerst Gottes Stimme aus diesem Gedicht horen. Er ist der erste Bettler, er ist der
Erste, der erhort werden will, weil er der groBere Liebende ist. Erhdren ist ein Wort aus der
Sprache der Liebe und aus der Sprache des Gebets. Am Anfang war kein stummer, in sich
selbst verliebter Gigant, kein Narziss, der sich in der eigenen Schoénheit sonnte. Der Grund der
Dinge ist Sprache, ist Wort, das ins Leben zieht, ist Verstandnis und Gehor. Der Anfang und
der Grund ist die Bedurftigkeit Gottes, der so wenig mit sich selbst alleine auskommt wie ein
Liebender mit sich selbst alleine auskommt. Je geistiger ein Wesen ist, um so bedrftiger ist
es. Bedurftigkeit nicht als ein Mangel eines Wesens, sondern als ein Reichtum. Und vielleicht
bettelt auch Gott: »Umhull mich zértlich durch dein Wort!« In einem Religionsbuch lese ich
folgenden Text:

,,Bevor Gott den Menschen schuf, um ihm seine Liebe und Gnade zu schenken, ist er
bereits von Ewigkeit zu Ewigkeit. Gemessen an seiner ewigen Herrlichkeit werden alle
menschlichen Freuden und Sorgen zweitrangig: Gott kann auch ohne uns sein, wir da-
gegen brauchen ihn, wir sind vollig von ihm abhangig, und der einzige Sinn unseres
Lebens ist es, diesen Gott vertrauend zu verherrlichen. Wenn Gott den suindigen Men-
schen verwerfen wollte, widerfiihre ihm nur volle Gerechtigkeit. Wenn wir uns seiner
grundlosen Gnade erfreuen diirfen, haben wir deswegen aber keine Anspriiche oder

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 5 14.01.2025



kritische Fragen an ihn zu richten.*

Ich bin mir nicht sicher, ob dieser Autor nicht ein genaues Portrait des Satans geliefert hat.
»Nur der Satan ist a se«, sagt Karl Barth, »nur der Satan ist sich selbst genug«. Dieser Autor
beschreibt einen, der sich selbst genug ist, der wie ein gut gelaunter Superman durch die
Ewigkeit schlingert und dessen Licht dazu da ist, uns zu blenden. Und dann der eigentlich
blasphemische Satz: »Gemessen an seiner ewigen Herrlichkeit werden alle menschlichen
Freuden und Sorgen zweitrangig.« Manchmal kann man theologische Aussagen ganz gut er-
tragen in der Abstraktion. Aber setzen wir einmal Konkreta in diesen Satz ein: »Die Sorgen
der vergewaltigten Frau, des Mannes ohne Arbeit, der Schmerz des gequélten Kindes werden
zweitrangig« — da sieht man, welch blasphemisches Gottesbild das hier ist. Die Beiderseitig-
keit der Liebe ist nicht gedacht. Ein Gott, der unsere Freuden und Sorgen, unseren Hunger
und Schmerz, der das Brot der Armen, die Folter der Gequélten zu etwas Zweitrangigem
macht vor lauter selbstverliebter Majestat, dem sollte man lieber nicht huldigen. Ein Liebha-
ber wére er nicht, hungrig nach unserem Blick. Wir sagen in unseren Kirchen mit leichter
Zunge, dass Gott die Liebe ist und sprechen ihm oft alles ab, was einen Liebhaber ausmacht:
das Begehren, die Bedrftigkeit, die Sehnsucht, die Abhéngigkeit. Wir denken die Liebe des
Menschen und die Liebe Gottes nicht beiderseitig. Wir gestatten Gott manchmal noch die
Erotik eines pensionierten Erzbischofs.

»Wir sind nicht Meister unserer selbst.« Das ist einer der heitersten und schonsten Séatze, die
wir haben. »Der Geist gibt Zeugnis unserem Geist, dass wir Kinder Gottes sind« (R6m 8,16).
Wir sind nicht Meister unserer selbst, wir sind, weil wir angesehen sind. Wir sind nicht an-
sehnlich, weil wir ansehnlich, sondern weil wir angesehen sind. »Wenn du mich ansiehst, bin
ich schon, schon wie das Riedgras unterm Tau« — das gilt nicht nur religios. Ich bin viel zu
katholisch, um zu glauben, dass etwas nur in einem innerreligidsen Raum gélte, und nicht zu
glauben, dass es nicht eine analogia entis gébe, eine Gleichzeitigkeit, eine Spiegelung der
Sachverhalte. Wir sind nicht allein wir selbst. In unserem Inneren hausen wir nicht allein, wir
sind besetzt von einer Stimme, die stérker ist als unsere eigene. Nicht einmal unsere Gebete
gelingen uns aus eigener Kraft und weil wir die Meisterbeter der protestantischen Kirche sind,
sondern der Geist gibt Zeugnis unserem Geist, dass wir Kinder Gottes sind, das Seufzen des
Geistes (R6m 8,26), das unsere Gebete tragt. Wir wissen ja nicht, wie wir beten sollen, wie
sich’s gebiihrt, sondern das Seufzen des Geistes tragt diese Gebete. Es gibt Enteignungen und
Besetzungen, die den Menschen von sich selbst fortreiRen und seine Freiheit, seine Gedanken,
seine Lieder zerstoren. Und es gibt andere Besetzungen: Christus in uns, der Geist in uns, wir
in Christus, wir im Geist. Es gibt Besetzungen, die nicht aus der Gefangenschaft des eigenen
Herzens kommen. Diese Besetzungen sprechen von einem mystischen Austausch der Liebe,
und merkwirdigerweise sagen es so auch die Liebeslieder, dass ich in einem anderen hause,
und dass ein anderer in mir haust. Eines der &ltesten lautet:

dd bist min ich bin din

des solt di gewis sin

dd bist beslozzen

in minem herzen

verlorn ist daz sliizzelin
dd muost immer drinne sin

Ich brauche nur Gerhard Teerstegen zu wiederholen mit seiner finften Strophe aus »Gott ist
gegenwartig«:

Luft, die alles fullet;
drin wir immer schweben,

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 6 14.01.2025



aller Dinge Grund und Leben.
Meer ohn’ Grund und Ende,
Waunder aller Wunder,

ich senk mich in Dich hinunter:
Ich in Dir, Du in mir.

Lass mich ganz verschwinden,
Dich nur sehn und finden.

Karl Barth wirde sagen: »Das ist mystische Frechheit!« Es sind Liebeslieder. Gnade als ein
Ausdruck, eine Figur der Liebe, des Verhéltnisses zwischen Mensch und Gott — wenn wir
das wieder ernst ndhmen! Als Geliebte haben wir unsere Authentizitat nicht in uns selber. Wir
sind exzentrische Wesen, die ihr Zentrum in dem haben, der uns liebt; wir sind nicht, die wir
sind, allein — wir sind die, als die wir angesehen werden. Das ist sehr leicht gesagt, aber ich
glaube, dies ist der schwerste Glaubenssatz. Ubrigens, was ich da von der Gnade sage, auch
wenn die Christen es so gerne fur sich allein beanspruchen wiirden, das ist in der Hebraischen
Bibel ganz genauso. Man denke nur an die grofRen Liebeslieder, die es gibt, zum Beispiel die
Auslegung des Hohenliedes. Nattrlich gibt es innerhalb des Judentums — wie im Christen-
tum — die Verdrehung, Gott allein als den Herrn zu sehen, also Gott essentiell als Herrn zu
bestimmen. Der Name »Herr« ist mir tbrigens sehr wichtig, denn ich sage mir damit, dass ich
nicht Herr dieser Welt bin, nicht der Herr der Tiere, nicht der Herr der Atemluft meiner En-
kelkinder. Ich falle mir damit selber in die Arme. Aber es ist nicht die Essenz Gottes, es ist
nicht der essentielle Name Gottes, sondern dies ist der Name der Liebe.

Das mochte ich verdeutlichen an einem literarischen Text. Ich schildere eine Gegenfigur zu
Gabriela Mistrals Gedicht. Ich erinnere an »Stiller« von Max Frisch. Stiller besteht auf seiner
eigenen Ganzheit, und er scheitert an ihr. Er leidet an der neurotischen Sehnsucht nach einem
anderen, unkompromittierten Ich, das sich selber einleuchtet, das sich selber genug ist, das in
sich selber ganz ist. Sein Leben ist ein groBer Fluchtversuch aus seinem halben Ich, aus sei-
nem Hier und Heute. Er vertraut sich keinen anderen Augen an als den eigenen, aber vor dem
unerbittlichen Gericht seiner eigenen Augen ist er stets als VVersager verurteilt, als Fragment,
das sich selber unertraglich ist. Er halt es nicht aus zu sein, der er ist, und so beginnt der Ro-
man mit der grofRen Geste der Verleugnung seiner selbst. »Ich bin nicht Stiller!«, ist der erste
Satz des Romans. Der spater angeklagte Stiller notiert in sein Tagebuch: »Immer wieder muss
ich feststellen, dass ich mich mit meinen Staatsanwalten, die mich anklagen, besser unterhalte
als mit meinem sogenannten Verteidiger.« Dem Blick, der uns anklagt, unter dem wir erbar-
mungslos uns selber deutlich werden und der in uns die unstillbare Sehnsucht weckt, ein an-
derer zu sein als wir sind, ist leichter zu glauben als dem Blick der Giite, der uns birgt und der
uns schon findet — gegen unsere eigene Erfahrung und Wahrnehmung.

Die wunderbare Schauspielerin Hannah Schygulla sagte in einem Interview: »Ich schaue nicht
mehr so viel in den Spiegel, denn die Augen, mit denen man sich selber anschaut, sind nicht
die Augen, in denen man am besten aufgehoben ist.« Paulus nennt dies »im Fleisch lebenc,
sich durch sich selbst bestimmen, sich durch sich selbst rechtfertigen, sich in sich selbst er-
schopfen. Dem Blick des Staatsanwalts glauben, dem Anklager, nennt er »im Fleisch leben«.
Es ist schwer, sich trdsten zu lassen, weil man seine eigene Meisterschaft aufgeben muss,
seine eigene Souveranitat. Ich glaube, es ist vor allem fiir M&nner schwer. Es ist schwer, sich
als Nicht-Angeklagter, als Fragment anzunehmen.

Max Frisch sagt von seinem Stiller: »Er ist nicht bereit, nicht im Stande, geliebt zu werden als
der Mensch, der er ist. Und daher vernachlassigt er unwillkurlich jede Frau, die ihn wahrhaft
liebt. Denn ndhme er ihre Liebe wirklich ernst, so wére er ja genotigt, infolgedessen sich
selbst anzunehmen als Fragment. Davon ist er weit entfernt.« Jener Stiller, der seiner

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 7 14.01.2025



Selbstanklage, seinem »Leben im Fleisch« nicht entkommt, erschopft sich auf dem Weg, ein
anderer zu werden als er ist. Er erschopft sich in den Fluchten nach seinem eigenen héheren
und akzeptierten Wesen. Hellsichtig ist er, und er weil3, dass sein Gefangnis aus seiner eige-
nen Hoffnung besteht, doch aus sich selber heraus akzeptabel zu sein und sich in sich selber
zu gendgen, in sich selber liebenswurdig zu sein. Er weil3, dass sein Hoffnungsgefangnis aus
der Sehnsucht besteht, sich selber einzuleuchten und von anderen geliebt zu werden, weil er
sich liebenswirdig gemacht hat. Er ist hellsichtig und sagt: »Ich bin nicht hoffnungslos ge-
nug«, oder wie die Glaubigen sagen wiirden: »nicht ergeben genug«. Ich hore sie sagen:
»Ergib dich, und du bist frei! Dein Gefangnis ist gesprengt, sobald du bereit bist, daraus her-
vorzugehen als ein nichtiger und ohnméchtiger Mensch.«

Zwei Figuren: Stiller, mit seiner unstillbaren Sehnsucht und unter dem Zwang, sich selbst zu
gentigen, sein eigener Rechtfertiger zu sein; er lebt »im Fleisch«, er lebt unter dem Fluch der
stdndigen Flucht in den anderen, den Ganzen, den Makellosen, den sich selbst Gentigenden —
und die Frau, die sagt: »Wenn du mich anblickst, werd’ ich schon«.

Zum gerechten Handeln

Die Warum-Frage wird Uberwunden — nein, sie verblasst — durch das gerechte Handeln. Ich
erinnere nochmals an Franziskus und Elisabeth: Es gibt keine Gotteserkenntnis, die an der
Barmherzigkeit vorbei geht, die an der Gerechtigkeit vorbei geht. Die Spiritualitat der Kirche
ist nicht irgendeine Technik hauptsachlich; sie richtet ihre Aufmerksamkeit auf die Gesichter
der Menschen, ihre Leiden und auf ihr Gllck. Spiritualitat ist die Erkenntnis Christi in den
Augen des hungernden Kindes, der gequdlten Frau. Diese Spiritualitat lehrt Fragen zu stellen:
Wer leidet? Woran leidet er? Was macht Leiden? Das Christentum ist, wenn es Gottesliebe
ist, nicht die religiose Wattierung eines birgerlichen Lebens, zu dem es so oft verkommen ist.
Es ist nicht das Milieu, in dem sich nur Geige spielende Lehrerséhne aufhalten. Gerechtigkeit,
Erbarmen und Gotteserkenntnis sind untrennbar miteinander verbunden. Ich denke an das
wundervolle Kapitel Jesaja 58: »Brich dem Hungrigen dein Brot! Bekleide den Nackten! —
Das ist zugleich die Erhérung deiner Gebete.« Es folgen dann lauter Existenzaussagen. Der
den Hungrigen das Brot bricht, den Obdachlosen ins Haus fiihrt, sein eigenes Fleisch und Blut
nicht verachtet, der wird rufen, und der Herr wird héren. »Wenn du schreist, wird er dir sagen:
hier bin ichl« Wenn niemand in unserer Mitte unterjocht ist, dann wird unsere eigene Lebens-
dunkelheit vertrieben sein, »das Dunkel wird sein wie der helle Mittag«, hei3t es. »Und er
wird einen Namen haben«. Das ist ein schones Wort: einen Namen haben, sich selber kennt-
lich sein vor den anderen. »Er wird genannt werden >Der die Risse zumauert«.« Der franzosi-
sche Bischof Jacques Gaillot schreibt: »Ich glaube, das Evangelium steht einfach dafir, dass
es uns leidempfindlich macht, also Auge und Ohr zu sein fiir die Leidenden.« Ich halte es fiir
einen der groften kritischen Zustande in den Kirchen, dass sie nicht sensibel genug sind.
»Wer in Gott eintaucht, taucht neben den Armen auf.«

Zur diakonischen Aufgabe und Wachheit der Kirche gehort auch ihre politische Aufmerksam-
keit, also nicht nur individuelles Guttun, sondern das politische Wachteramt: Sehen, wo das
Recht verletzt wird, die Stimme erheben, wo das Recht verletzt wird.

Die Sdulen unserer Tradition sind die Erinnerung an die Gnade und die Erinnerung an die Ge-
rechtigkeit. Beides hat miteinander zu tun, wie Barmherzigkeit und Gotteserkenntnis zusam-
menhéngen. Die Erinnerung an die Gnade allein, ohne die Arbeit am Recht, lasst Menschen
kindlich und klein werden. Die Arbeit an der Gerechtigkeit, ohne die Erinnerung an die Gna-
de, lasst uns verzweifeln.

Wenn die Kirchen Stimme des Rechts werden, dann werden wir die falschen Fragen verlernen

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 8 14.01.2025



und die richtigen lernen. Wir werden uns nicht mehr um falsche Konflikte kimmern und die
richtigen beachten. Sich um das Recht zu kiimmern, heif3t fir die Christen auch, erwachsen zu
werden, sich selbst ernst zu nehmen, zu wissen, dass uns die Wurde zugemutet ist, Gott in sei-
nen Armen zu liegen und mit Gott das Leben zu wéarmen, Mitarbeiter Gottes zu sein und nicht
nur religidse nackte Spatzenjunge, die den Schnabel aufsperren und nichts anderes erwarten
als die gottliche Futterung.

Ein Letztes: die Gewaltlosigkeit als spiritueller Grundzug einer Kirche. Wir leben dem Gott,
der uns ins Leben gerufen hat. Unsere Freiheit, unsere Lebensleichtigkeit besteht darin, dass
wir nicht die Garanten unserer selbst sind. Ein sehr heiteres Kapitel in der Bibel ist das 8. Ka-
pitel des Romerbriefs, obwohl seine Heiterkeit wohl versteckt ist, das gebe ich zu. »Der Geist
gibt Zeugnis unserem Geist, dass wir Kinder Gottes sind« — unser Lebensprinzip ist nicht die
eigene Stérke, der eigene Witz, die eigene Meisterschaft tber das Leben. Wir sind, weil wir
gerufen sind — so habe ich Gnade erklart. Das ist die Gnadenstruktur unserer Existenz. Wir
brauchen uns nicht zu erzeugen, zu jagen. Wir sind gerufen, ehe wir uns namhaft gemacht ha-
ben.

Es liegt die Gewalt gegen sich selbst nahe, wo Menschen die Fahigkeit verloren haben, sich
zu verdanken. Wo man sich nicht verdanken kann, muss man immer wach sein, auf der Hut
sein, nach seiner Identitéat fragen. Man traut sich nicht und keinem andern, man ist gezwun-
gen, mit seiner eigenen Karglichkeit auszukommen. Gewalt aber l&sst sich nur schwer begren-
zen. Je mehr wir Gott verlieren als den Garanten unserer Existenz, umso mehr massen wir sel-
ber Gott spielen, den falschen Gott, den Herrscher tiber das Leben, den Sieger, dem nichts wi-
derstehen kann. Und so gehen wir mit unserer Welt um, als sei sie als unsere Beute gedacht.
Der gnadenlose Krieg wird naturlich, wo man selber keine Gnade kennt, der Krieg gegen die
Volker, gegen die Tiere und die Natur. Feindschaft wird dort zur Grundkategorie des Denkens
und der Lebensauffassung, nicht eigentlich aus Bosheit, sondern aus Angst. Wo man sich
nicht verdanken kann, steht man unter dem Zwang, sich sich selber zu verdanken. Sich selber
zu schiitzen, sich zu sichern, wird zur zwanghaften Grundansicht. Die gigantischen und vollig
aberwitzigen Rustungsinteressen sind vielleicht das beste Beispiel daftir. Wer sich nicht ver-
danken kann, ist standig auf Aussagen uber sich aus, und die sind sehr oft kriegerisch. Ich
denke an die Jugendgewalt. Ein grofRer Teil davon ist natiirlich eine identifikatorische Gewalt.
Man sagt sich, wer man ist, indem man andere schlagt. Ubrigens ist das gar nicht so weit ent-
fernt von unseren Selbstauffassungen. Gehen Sie in die Stadte und sehen Sie nach den Stra-
Rennamen. Stralennamen sind ja ldentitdtsaussagen: Was ist wichtig in einer Stadt? Und sie
heilRen: SedanstralRe und Tannenberg-Platz und Blicherstralle und so weiter. Das militérische
Moment als Identitdtsannahme — ich sage aus, wen ich geschlagen habe, wen ich besiegt
habe oder zumindest mit wem ich gekdmpft habe. Doch nichts anderes rechtfertigt unser Le-
ben als der Blick der Gute, mit der wir angesehen werden. Der Glaube daran ist das eigentli-
che Prinzip der Gewaltlosigkeit.

Vortrag gehalten auf der »Theologischen Woche« des Theologischen Seminars der Evange-
lisch-methodistischen Kirche in Reutlingen im Herbst 2004. Tonbandnachschrift durch Achim
Hartner.

Quelle: Jorg Barthel/Holger Eschmann/Christof Voigt (Hrsg.), Das Leiden und die Gottes-
liebe. Beitrage zur Frage der Theodizee, Gottingen: Edition Ruprecht, 2006, S. 35-47.

Steffensky - Das Gliick, das Ungluck und die Gottesliebe 9 14.01.2025



