
Mieth - Leben theologisch (StL) 1 26.01.2025 

Leben III. Theologie 

Von Dietmar Mieth 

Die Theologie begreift das Leben zunächst als Schöpfung Gottes. Nach biblischer Schöp-

fungsaussage ist Gott selbst als der Lebendige (vgl. Ps 18,47) und als „Quelle des Lebens“ (Ps 

36,10) zu begreifen. Die Bildaussage des Siebentagewerks der Schöpfung enthält auch das 

Bild Gottes als tätiger und ruhender Grund allen Lebens. Die Selbstaussage Gottes als spen-

dendes Leben (systematisch-theologisch auch als „Gott ist Liebe“ formuliert) und als autar-

kes, bei sich selbst bleibendes Leben hat dazu geführt, das personale Leben beim Menschen in 

Analogie zum Personsein Gottes zu begreifen und von daher die Gottebenbildlichkeit 

menschlichen Lebens zu verstehen (vgl. Thomas v. Aquin, S. th. I q 29 a 3 a 4). Leben als 

reinen Selbstvollzug gibt es darum nur in Gott. 

Die Schöpfungsaussage über menschliches Leben wird heute in dreifacher Perspektive gese-

hen: in der Perspektive (1) der Auszeichnung und Abhängigkeit menschlichen Leben, (2) der 

Schöpfungsgemeinschaft der Menschen mit allem Leben, (3) der Gestaltungsverantwortung 

des Menschen für das Leben. Die Schöpfung des Menschen kommt erst in seinem Dasein als 

Mann und Frau an ihr Ziel. Wenn der Mensch in der biblischen Schöpfungsgeschichte sich 

erst freuen kann, wenn er unter seinesgleichen ist (vgl. Gen 2,23), dann geht es um mehr als 

biologische Arterhaltung, es geht um die Gleichheit in der Verschiedenheit als Bedingung der 

Kommunikation. 

Nach biblischer Aussage gehört der Tod zum Leben nicht als Ausdruck der Kontingenz des 

Geschaffenen, sondern als Folge der Sünde, d. h. geschichtlichen menschlichen Handelns. Bis 

zur Spätzeit Israels ist „Leben“ im Alten Testament durchaus eine irdische, wenn auch von 

Gott geschenkte Wirklichkeit und erhoffte Möglichkeit. In der Offenbarungsgeschichte wer-

den erst allmählich eschatologische Lebenshoffnungen im geschichtstranszendenten Sinne 

deutlich, die in der Hoffnung auf Heil als Befreiung von der Macht der Sünde beruhen. 

Die Überwindung der durch die Sündenmacht aufgerichteten Herrschaft des Todes über das 

Leben gehört zur Reich-Gottes-Verkündigung des synoptischen Jesus. Paulus interpretiert das 

christliche Leben als gnadenhafte Teilhabe am Leben des Auferstandenen, als Folge der 

Rechtfertigung und Neuschöpfung durch den eschatologischen „Adam“ Christus (vgl. etwa 

Gal 2, Röm 5, 1 Kor 15). Die neue Lebenshoffnung existiert bereits als neubegründetes ge-

schöpfliches Sein (vgl. 2 Kor 5,17). Leben wird daher über die erste Schöpfungsaussage hin-

aus zur Formel für gnadenhaftes Dasein. Bei Johannes, wo der Lebensbegriff eine ganz zent-

rale Rolle spielt, wird die Selbstaussage des göttlichen Lebens in der Fleischwerdung des Lo-

gos und seinem Selbstverständnis als Person aufgezeigt (vgl. Joh 1,4; 11,25; 14,6). Durch die 

neue Sehweise des Glaubens ist dieses Leben schon erschlossen und präsent (vgl. Joh 5,24; 1 

Joh 3,14). Diese Präsenz äußert sich in der Liebe zu den Brüdern, die das Erkennungszeichen 

für das Bleiben in der göttlichen Liebe (vgl. Joh 15,10) ist und die der Geist gewährleisten soll 

(vgl. Joh 14,16.17; 15,7ff.). Leben ist in diesem Sinne als pneumatische Christusgemeinschaft 

zu verstehen. 

Bilder der Ohnmacht des geschaffenen Lebens aus sich selbst heraus, wie sie etwa im Buch 

Kohelet des Alten Testaments bewahrt sind, bleiben in der radikalen Angewiesenheit des ge-

schaffenen Lebens unter den fortdauernden Folgen der geschichtlichen Sündenmacht im Neu-

en Testament trotz der eschatologischen und apokalyptischen Grundstimmung erhalten. Die 

bei Johannes und Paulus auf verschiedene Weise erhaltenen dualen Sprachgestalten der Ver-

kündigung erfahren in der verstärkten Hellenisierung des Christentums eine Verschärfung, die 

heute noch einem ganzheitlichen christlichen Lebensbegriff zu schaffen macht. Dazu gehören 



Mieth - Leben theologisch (StL) 2 26.01.2025 

der Leib-Seele-Dualismus ebenso wie die Unterscheidung von innerem und äußerem Leben. 

In der aszetisch-mystischen Lebensspiritualität tauchen solche Unterscheidungen, gebunden 

an die Unterscheidungen von Lebensstilen auf und müssen immer wieder durch Rückbesin-

nung auf die biblischen Grundaussagen aufgelöst werden. 

Eigentlich menschlich personales Leben wird schon von Thomas v. Aquin als „communicatio 

cum Deo“ (wenn auch unvollkommen im Diesseits) bestimmt (vgl. S. th. 1 q 95 a 1 ad 1). Der 

Auferstehungsglaube des Spätjudentums und des Neuen Testaments führen zur Unterschei-

dung zwischen dem provisorischen und dem bleibenden („ewigen“) Leben des Menschen. Die 

Diskussion um das „ewige Leben“ und die sogenannte „Unsterblichkeit“ im Glauben an die 

Auferstehung des Leibes bietet mancherlei dogmatische Probleme (vgl. G. Greshake, G. Loh-

fink), die noch aus der Dichotomie von Leib und Seele herrühren. Unbestritten ist die Gratui-

tät und die Ganzheitlichkeit des neuen endgültigen Lebens; von daher erfährt das provisori-

sche Leben der irdischen Wirklichkeit nicht etwa eine Herabminderung, sondern eine neue 

Treue und Ernsthaftigkeit, weil in ihm diese neue Gestalt des Lebens wirklich beginnen kann. 

Dies läßt sich in einem christlichen Ethos der Liebe als Kunst der Verlebendigung entfalten. 

Schon in vormenschlichen Entwicklungsstufen braucht das Leben fürsorgliches Verhalten, um 

nicht zu verkümmern. Die von der Vernunft gedeutete Liebe zum Leben schließt die Gerech-

tigkeit und damit die Verantwortung für die Würde des einzelnen menschlichen Lebens ein. 

Um leben zu können, braucht der Mensch jedoch mehr als gleiche Achtung und Lebensrecht; 

er braucht die Vorzugsliebe, die in besonderer Weise und unauswechselbar ihm selbst Leben 

spendet. Liebe in vollendeter Form als Ausdruck des Lebens Gottes schließt nun die gleiche 

Gerechtigkeit und die besondere Erwählung bzw. Bevorzugung in sich ein, und dies erscheint, 

obwohl das Modell der Elternliebe dafür Sinnbild ist, angesichts der menschlichen Möglich-

keiten als paradox. 

Nur unter der Voraussetzung des Glaubens an einen lebendigen Gott kann daher die Liebe 

zum Leben vollendet gedacht werden. Gottes Selbstmitteilung lehrt und lebt eine Liebe, die 

gegenüber dem Leben zugleich universal und jedem einzelnen gegenüber spezifisch ist. Er 

liebt alle gleich und doch ein jedes nach seiner Art bzw. nach seiner Person. Darum betrachtet 

die Tradition, vor allem Augustinus (vgl. De disciplina christiana), die Gottesliebe (Gen. 

subj.) als Therapie der Menschenliebe. Will der Mensch ein volles Ja auch zum provisori-

schen Leben sagen, braucht er das Vertrauen in einen Gott, der um des bleibenden Lebens 

willen in Liebe aus sich herausgegangen ist (vgl. Phil 2,6-11). 

Lit.: R. Bultmann u. a., zao/zoe, in: Theologisches Wb. zum Neuen Testament. Hg. G. Kittel. 

Bd. 2 Stuttgart 1935, 833ff. – F. Mußner, ZOE. Die Anschauung vom „Leben“ im vierten 

Evangelium unter Berücksichtigung der Johannesbriefe. München 1952. – W. Pannenberg, 

Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der Theologie. Göttingen 

1964, 61981. – D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den deutschen 

Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler. Untersuchungen zur 

Struktur des christlichen Lebens. Regensburg 1969. – G. Altner, Zwischen Natur und Men-

schengeschichte. Perspektiven für eine neue Schöpfungstheologie. München 1975. – G. Gres-

hake, G. Lohfink, Naherwartung – Auferstehung – Unsterblichkeit. Untersuchungen zur 

christlichen Eschatologie. Freiburg i. Br. 1975, 41982. – J. Ratzinger, Eschatologie – Tod und 

ewiges Leben. Regensburg 1977, 51978. – E. Jüngel, Der Tod als Geheimnis des Lebens, in: 

Ders., Entsprechungen: Gott – Wahrheit – Mensch. Theologische Erörterungen. München 

1980, 327 ff. – H. Küng, Ewiges Leben? München 1982. 

Quelle: Staatslexikon, 7. A., Bd. 3 (1987), Sp. 856-857.861f. 


