
Koch-Roloff - Leben in der Bibel (RBL) 1 27.01.2025 

Leben in der Bibel 

Von Klaus Koch und Jürgen Roloff 

In der Bibel wird Leben nicht biologisch, sondern existentiell verstanden. Das hebräische 

chajim beinhaltet das Vermögen, sich frei zu bewegen und »Licht zu sehen«, d. h. sich wohl 

fühlen. Deshalb eignet Leben Menschen wie Tieren, aber auch fließendem Wasser, während 

es Pflanzen nicht zugesprochen wird. Schon ein Mensch, den bleibend Schmerz, Entbehrun-

gen und Krankheit überfallen haben, hat kein Leben mehr, ein Genesen heißt entsprechend 

»Wiederaufleben«. Träger der Lebenskraft ist einerseits das Blut, in dem sich eine Seele be-

findet, andererseits der Atem, der letztlich mit Geist identisch ist. In beiden Fassungen ist für 

das Alte Testament Leben ein hohes, wenn nicht höchstes Gut, es rührt her von Jahwe als 

Grundkraft des Wirklichen. Er ist – im Unterschied zu ohnmächtigen Götzen – lebendiger 

Gott, Quelle des Lebens für jedes einzelne Geschöpf, er bestimmt seine Lebens-Dauer (Ps 

104,29f.). Da Gott über Leben letztlich verfügt, dürfen Menschen fremdes Leben, auch tieri-

sches, nur bedingt antasten, wildes Töten gilt als schwerer Frevel (2Mose 20,13; 1Mose 9,4f.). 

Während Gottes Leben unendlich währt, hat er menschliches Dasein auf 70, 80 Jahre begrenzt 

(Ps 90,10; umstritten ist, ob die Schöpfungserzählung in 1Mose 3,22 eine ursprüngliche Be-

stimmung zu immerwährendem Leben voraussetzt für den Menschen). Gott schenkt bei der 

Geburt das Leben, er unterstützt und erhöht es fernerhin, indem er Segen mitteilt. Das Leben 

des einzelnen hängt ebenso von seinem sittlichen Verhalten ab. Gemäß der hebräischen Auf-

fassung vom Tat-Ergehen-Zusammenhang untergräbt ein Sünder auf die Dauer sein Leben, 

während es der Gemeinschaftstreue für sich und seine Umgebung befördert. Die von Gott als 

Lebensweisung verkündeten Gebote wollen dem Hörer dazu verhelfen, sein Leben zu mehren 

und vorzeitigem Tod zu wehren, »auf daß du lange lebest im Lande« (2Mose 20,12; vgl. 

5Mose 30,15-20). 

Das Alte Testament beklagt an vielen Stellen die Kürze des menschlichen Lebens, das ver-

gänglich ist wie ein Windhauch, ein Rauch oder eine Blume. Auch traut es Gott die Macht zu, 

Totes wieder ins Leben zurückzuholen (1Kön 17,17ff.; Ez 37). Dennoch hat sich die israeliti-

sche Religion ein Jahrtausend lang entschieden gesperrt, die in den Umweltreligionen (z. B. 

Ägyptens, Griechenlands) selbstverständliche Überzeugung vom Weiterleben nach dem Tod 

zu übernehmen. Einzig ein kollektives Weiterleben in den Nachkommen, die den Namen des 

Verstorbenen über seinem Erbland aufrichten, wird erwartet. Erst im 2. Jahrhundert v. Chr. 

finden sich in der Apokalyptik Aussagen, die zwar nicht ein sofortiges Weiterleben nach der 

Todesstunde, wohl aber Auferstehung am Ende der Tage erwarten. Erst in der griechisch spre-

chenden Diaspora werden später Vorstellungen von einer Unsterblichkeit der Seele übernom-

men (Weish 2,23; 3,1-4). 

Das Neue Testament stimmt mit dem Alten Testament im grundsätzlichen theozentrischen 

Ansatz seines Lebensverständnisses überein. Gott ist der Lebendige (Mt 16,16; 26,63). Er hat 

nicht nur in sich Leben (Joh 5,26; Offb 4,9f.) bzw. Unsterblichkeit (1Tim 6,16), sondern kann 

Menschen lebendig machen wie auch töten (Röm 4,17; 1Tim 6,13). Er ist »nicht ein Gott von 

Toten, sondern von Lebendigen« (Mk 12,27); in seiner Gemeinschaft sein heißt leben, aus ihr 

herauszufallen bedeutet den Tod (Lk 15,24). Wie im Alten Testament wird natürliches 

menschliches Leben als etwas Ganzheitliches verstanden; Krankheit gilt als lebensmindernd, 

ihre Heilung als Rettung von Leben (Mk 3,4). 

Neu im Neuen Testment ist dagegen, daß Leben hier als eschatologisches Heilsgut verstanden 

wird. Jesus Christus hat dadurch, daß er den Tod überwand, »Leben und Unvergänglichkeit 

ans Licht gebracht« (2Tim 1,10). Dieses ewige Leben zu erringen wird Ziel aller Glaubenden. 



Koch-Roloff - Leben in der Bibel (RBL) 2 27.01.2025 

Was gegenwärtiges menschliches Leben fragwürdig werden läßt, ist nicht seine physische Be-

grenztheit, sondern seine Minderung durch gottfeindliche Mächte, vorab die Sünde. Wer unter 

der Herrschaft der Sünde lebt, gilt als »tot«, weil aus der Leben gewährenden Gemeinschaft 

mit Gott herausgefallen (Röm 8,10; Kol 2,13). Umgekehrt wird das von Christus vermittelte 

Leben nicht wegen seiner Unbegrenztheit und noch weniger wegen seiner Jenseitigkeit zum 

erstrebten Heilsgut, sondern allein deshalb, weil es die Wiederherstellung der vollen Gemein-

schaft mit Gott bringt. Die totale Verwirklichung dieses Lebens wird erst jenseits des Todes 

möglich sein. Deshalb wird die Furcht vor dem Tod von der Gewißheit abgelöst, daß er Ein-

gang in das Leben sein werde (Röm 8,38; Phil 1,23). 

Aber entscheidender als der Ausblick auf ein Jenseits ist für den neutestamentlichen Glauben 

die Bindung an Christus. Anders als in den Auferstehungshoffnungen des nachbiblischen Ju-

dentums ist im Neuen Testament das erhoffte Leben nicht nur ein zukünftiger Zustand, son-

dern eine gegenwärtige Erfahrung, die inmitten der Gebrochenheit gegenwärtigen Daseins 

durch Christus erschlossen wird (Röm 8,10f.). Besonders nachdrücklich macht das Johannes-

evangelium diesen Gesichtspunkt geltend: Christus selbst wird hier als »das Leben« (Joh 

14,6), als »die Auferstehung und das Leben« (Joh 11,25) bzw. als das »Brot des Lebens« (Joh 

6,35) bezeichnet. Wer an ihn glaubt, ist bereits jetzt »vom Tod zum Leben hinübergegangen« 

(Joh 5,24).  

Lit.: H. W. Wolff, Anthropologie des Alten Testaments, 1973; U. Schnelle, Neutestamentliche 

Anthropologie, 1991. 

Quelle: Reclams Bibellexikon, hrsg. v. Klaus Koch, Eckart Otto, Jürgen Roloff und Hans 

Schmoldt, Stuttgart: Reclam, 51992, 304f. 


