Uber die Fiktion
Von Albrecht Grozinger

., Fiktion “ ist in den Wochen um Weihnachten wieder verstéarkt ein Thema in den digitalen
Diskursen der Theologie-Bubble gewesen. Inwiefern verzeichnen die beiden Filme zu Dietrich
Bonhoeffer und Johann Sebastian Bach die Biografie der beiden Protagonisten. Wie nah muss
ein Film an der Wirklichkeit dran sein. Und was ist das tiberhaupt ,, Wirklichkeit ““?

Aber auch die Weihnachtsgeschichte in Lukas 2 dréngt zur Frage nach dem Zusammenhang
von Fiktion und Wahrheit? Was ist denn nun der wirkliche Geburtsort Jesu? Kdnnte es nicht
sein, dass der ,,wahre Geburtsort des Jesus aus Nazareth doch ,, Bethlehem “ ist?

Die nachfolgenden Uberlegungen gehen weitgehend zuriick auf ein Kapitel aus meinem Buch
., Die Sprache des Menschen. Ein Handbuch *“ (Miinchen: Chr. Kaiser, 1991). Vielleicht helfen
sie ja ein wenig weiter in der gegenwartigen kontroversen Diskussion um Fiktion, Fake und
Wahrheit.

1. Was ist das — eine Fiktion?

Kaum ein Begriff, der dazu dient, ein Phdnomen der Sprache zu beschreiben, ist einem so ge-
gensatzlichen Gebrauch ausgesetzt wie der Begriff der ,,Fiktion*. Die gebrauchlichen Aquivo-
kationen dieses Begriffs erschweren den Zugang zu dem, was im (literatur)wissenschaftlichen
Sinne eine Fiktion ist. Der umgangssprachliche Gebrauch des Begriffes ist in seinem Bedeu-
tungsgehalt dem wissenschaftlichen Gebrauch desselben Begriffs geradezu entgegengesetzt,
wobei der umgangssprachliche Gebrauch gelegentlich bis in die wissenschaftliche Literatur
hinein ausstrahlt.

Wenn in der Umgangssprache davon die Rede ist, das etwas fiktiv sei, dass jemand einer Fik-
tion erliege, so ist damit in der Regel gemeint, dass ein Tatbestand frei erfunden sei, dass in
ihm kein Realitatsgehalt stecke, ja dass die Fiktion beinahe schon den Tatbestand einer — und
sei es auch gutgemeinten — Lge erfulle.

In diesem Sinne findet sich der Begriff etwa auch in der anregenden ,,Neutestamentlichen
Hermeneutik“ Hans Weders. Weder stellt dort die Frage, ,,wie sich der Glaube im Spannungs-
feld von Fiktion und Geschichte verhalt (Weder, 342). Wenige Sétze spater wird dann das,
was zunachst als Spannung bezeichnet wird, als ein exklusiver Gegensatz verhandelt: ,,Und
Verstehen dessen, was geschehen ist, kann niemals stattfinden ohne den Tatsachenbezug. Ver-
stehen dessen, was geschehen ist, kann niemals zu den Fiktionen gehdren.« (A.a.0., 343.)
Oder noch scharfer formuliert: ,,Die Fiktion ist genau jene Sprachform, in welcher geschichtli-
che Ereignisse vernichtet werden.* (A.a.O., 345.) Damit hat Weder eine folgenreiche Ent-
scheidung getroffen. Die Fiktion gerat auf diese Weise nicht allein in eine Spannung zur
Wirklichkeit (was — wie noch zu zeigen sein wird — in der Tat ein wesentliches Charakteristi-
kum von Fiktionen ist), sondern in einen Gegensatz. Damit jedoch ist genau die Eigentiim-
lichkeit dessen verfehlt, was eine Fiktion ausmacht. Weder beschreibt in seinem Kapitel zur
Fiktion zwar vollig richtig Erscheinungen im Reich der Sprache, nur wére das, was Weder
dort kritisch in den Blick nimmt, begrifflich prézis mit ,,Illusion* zu bezeichnen und nicht mit
., Fiktion. Die ,,Fiktion* ist keine ,,Illusion®, die den Einblick in die Wirklichkeit verstellt,
sondern im Gegenteil eine sprachliche Mdglichkeit, die einen intensivierten Einblick in die
Wirklichkeit verschafft.

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 1 06.01.2025



In diesem Sinne hat auch die Literaturwissenschaft den Begriff der Fiktion zu prazisieren ver-
sucht, wobei im Folgenden den Uberlegungen, wie sie Johannes Anderegg vorgetragen hat,
gefolgt werden soll. Anderegg benennt folgende Kennzeichen dessen, was die Fiktion zu einer
Fiktion macht:

Kennzeichen einer Fiktion (nach Johannes Anderegg)

— Genau strukturierte Textpartitur

— Der Charakter des Spiels

— Das ,,Als ob*

— Ermoglichung von Fremd- und Selbsterfahrung
— Sinnbildung

(1) Als erstes Kennzeichen einer Fiktion nennt Anderegg, dass es sich bei jeder Fiktion um
eine genau strukturierte und begrenzte Texteinheit handelt. ,,Die Partitur des Textes struktu-
riert die fiktionale Vorstellungswelt, und als eine textgebundene hat diese den Charakter der
Ganzheit... Die Fiktion hat einen Anfang und ein Ende, und von ‘benachbarten’ willkurlichen
oder unwillkirlichen Vorstellungen sind die fiktionalen insofern abgetrennt, als wir uns ihres
besonderen Status, ihrer Fiktionalitat bewusst sind.« (Anderegg, 109f.)

Dies sei an einem konkreten Beispiel erlautert. Wenn wir den Roman ,,Robinson Crusoe* von
Daniel Defoe lesen (und dieser Roman ist ein Beispiel fiir das, was eine Fiktion ist), dann las-
sen wir uns auf eine exakt qualifizierte Erzahl-Welt ein. Diese Erzahl-Welt lebt aus sehr be-
wussten sprachlichen Gestaltungsvorgangen, die sich im Einzelnen beschreiben lassen (Form
der Ich-Erzéhlung, genaue Detailschilderungen, Tagebuch-Passagen, etc.). Diese einzelnen
Gestaltungselemente runden die Geschichte zu einem Ganzen, auf das wir uns einlassen wie
auf eine ‘wirkliche” Geschichte und vor der wir zugleich von Anfang an wissen, dass es sich
um eine Fiktion handelt.

(2) Die Fiktion lebt davon, dass sie Elemente, die wir aus unserer alltdglichen Vorstellungs-
welt kennen, neu kombiniert, quasi mit ihnen spielt und in diesem Spiel ihre eigene Welt
schafft. Sie gerdt damit in eine eigentimliche Spannung zu dem, was wir sonst als Wirklich-
keit erleben. Die Fiktion inszeniert eine neue Wirklichkeit: ,,Als inszenierte sind uns die fikti-
onalen Vorstellungen nicht Vergegenwartigung von etwas, das eigentlich anderswo zu finden
ist... Fiktionen sind uns als das, was sie sind, als VVorstellungen, genug. Bei Vorstellungen, die
wir als fiktional begreifen, verweilen wir so, als ob wir mit ihnen schon das Eigentliche, das
Ganze, das Wirkliche hatten. Dass das Verweilen bei den Vorstellungen fir die Fiktion kon-
stitutiv ist, zeigt sich nicht zuletzt bei der qualitativen Beurteilung von Fiktionen, insofern wir
namlich in erster Linie danach fragen, ob die Vorstellungswelt uns zu fesseln vermag, und das
heif3t: ob das VVerweilen bei ihr sich lohnt und Vergnigen bereitet.“ (A.a.O., 110.)

Auch dieser Sachverhalt sei an einem Beispiel verdeutlicht. Nehmen wir hierfur das Méarchen
vom ,,Rotkdppchen®. In der Wirklichkeit gibt es kleine M&dchen, dunkle Walder, Wélfe und
GrolBmautter. Insofern spielt das Marchen mit Stiicken unserer Wirklichkeit. Dass aber ein klei-
nes Madchen einem sprechenden Wolf im Wald begegnet und diesen schlieBlich im Bett sei-
ner GroBmutter wiederfindet, dies ist eine “Welt’, die uns nur eine Fiktion vor Augen stellen
kann, und auf die wir uns doch als ‘Welt’ einlassen.

(3) Damit hangt auch zusammen, dass wir die Fiktion nicht als Lige empfinden, obwohl sie in
Spannung zu unserer Wirklichkeit steht. Nur dort, wo wir die Fiktion als Fiktion erkennen und
uns bewusst auf sie einlassen, kénnen wir diese Spannung ‘akzeptieren’. Anderegg nennt dies
treffend das ,,Als-ob* der Fiktion: ,,Das die Fiktion kennzeichnende Verweilen beim

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 2 06.01.2025



Vorgestellten hat nichts mit Tduschung zu tun. Vielmehr gleicht das Verweilen bei der Vor-
stellungswelt dem Verweilen beim Spiel. Wie beim Spiel ist man sich auch bei der Fiktion,
bei den inszenierten Vorstellungen, des Al-ob bewusst, aber innerhalb der Grenzen des Als-ob
wird die Reflexion auf den Status des Als-ob suspendiert. Der gute Spieler weil3, dass er
spielt, und nimmt dennoch das Spiel ernst; so weif3, wer mit der Fiktion umzugehen versteht,
dass er sich auf ein Als-ob einlésst, aber innerhalb des Als-ob ist er ganz bei der Sache, bei
den fiktionalen Vorstellungen also. (A.a.O., 110f.)

Dieser Mechanismus ist duf3erst zerbrechlich. Wenn wir aus der Fiktion herausfallen, dann ist
der Zauber des Als-ob zerstort. Deshalb miissen Fiktionen auch faszinieren, sie miissen uns in
ihre Welt zwanglos und doch verbindlich hineinnehmen, wir mussen uns in die Fiktion wirk-
lich hineinbegeben. Anderegg stellt zutreffend fest: ,,Wer sich auf das Spiel mit der Vorstel-
lungswelt, auf das Als-ob einlésst, ist allerdings nicht so sehr bei der Fiktion als vielmehr in
der Fiktion.” (A.a.0., 111.) Deshalb mussen Fiktionen gut erzahlt sein. Wenn sie den Zauber
einer bezwingenden Story nicht haben, kdnnen sie nicht als Fiktionen wirken.

(4) Durch das Eintreten in die Fiktion wird auch eine merkwdirdige Selbst- und Fremderfah-
rung moglich. Wir erfahren uns dort als Subjekte, die sich auf die Welt der Fiktion frei einlas-
sen, und zugleich als Objekte, die durch die faszinierende Welt der Fiktion gefangengenom-
men werden: ,,Im Umgang mit der Fiktion gelingt uns ndmlich, was uns im Wirklichen nicht
gelingen kann: Wir sind ganz und gar in der Fiktion, aber zugleich auch Gber ihr; wir haben,
Objekt von mancherlei Einwirkungen, die Erfahrung von Nahe und Unmittelbarkeit, aber wir
haben auch, als Subjekt, den Uberblick und die Macht tiber das Ganze. Die Erfahrung, Objekt
zu sein, ist bei der Fiktion inszenierte, selbst inszenierte Erfahrung, sie ist als inszenierte Er-
fahrung im eigentlichen Sinne des Wortes harmlos, und insofern sie inszenierte Erfahrung ist,
uber die wir verfugen kénnen, werden wir uns auch und gerade bei ihr unserer Mdglichkeit,
Subjekt zu sein, bewusst.* (A.a.0., 115.)

(5) SchlieRlich ist die Fiktion jener Leistung der Sprache nahe, die Anderegg die Medialitét
der Sprache genannt hat (vgl. dazu 6.2.2). Allerdings handelt es sich bei der Fiktion weniger
um eine Medialitéat der Sprache selbst, als vielmehr um eine Medialitat der Vorstellungswelt,
die die Fiktion uns vor Augen stellt. ,,Der Sinnbildungsprozess, den uns die Fiktion ermdg-
licht, ist, wie die Sinnbildung im Medium der Sprache, ein Erproben von symbolischer Zei-
chenhaftigkeit, aber zeichenhaft wird uns in der Auseinandersetzung mit der Fiktion auch und
haufig vor allem das gegeniiber dem Text verselbstandigte Vorgestellte. (A.a.O., 117.)

Auch dies sei an einem Beispiel erldutert. Nachdem wir den Roman ,,Stiller* von Max Frisch
gelesen haben, werden wir uns nur noch an wenige sprachliche Einzelformulierungen Frischs
erinnern. Gleichwohl verweilen wir bei dem Roman. In der erinnernden Versenkung in das
Gelesene werden wir vor die Frage gestellt, was es mit der Identitat des Menschen auf sich
habe. In der Auseinandersetzung mit der Fiktion des Lebens von ,,Stiller wird uns die Frage
nach dem Sinn unseres eigenen Lebens gestellt.

Aus dieser literaturwissenschaftlichen Bestimmung dessen, was eine Fiktion ist, ergibt sich
konsequent, dass die Stellung der Fiktion zur uns umgebenden Wirklichkeit nicht als Gegen-
satz bestimmt werden kann (wie dies etwa auch bei Hans Weder der Fall ist). Die Fiktion
steht in einer Spannung zur Wirklichkeit (dies macht die Fiktion erst zur Fiktion!), aber dar-
aus resultiert nicht, dass in ihr die Wirklichkeit nicht prasent ist. ,,In der Fiktion kénnen wir
Erfahrungen machen, als ob wir im Wirklichen waren: Wir &ngstigen uns oder freuen uns, wir
sind gespannt oder gelangweilt, wir werden mit langst Bekanntem konfrontiert oder erleben
unvorhergesehene Uberraschungen... Aber die Fiktion ist nicht nur dadurch bestimmt, dass sie
dem Wirklichen gleicht, sondern auch dadurch, dass sie das Wirkliche verdrangt. Wer sich auf

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 3 06.01.2025



das fiktionale Als-ob einldsst, ist in der Fiktion, und das heif3t: Er ist im Wirklichen nicht. Wer
im Fiktionalen verweilt, sieht ab von dem, was ihm nicht Fiktion, nicht Spiel ist. Das Wirkli-
che verliert fir ihn seine Wirklichkeit, und mit dem Wirklichen setzt er, fir die Dauer, die er
der Fiktion einraumt, sich selbst aufs Spiel.“ (A.a.O., 112.)

Die Fiktion bringt also die Wirklichkeit selbst ins Schwingen. So begegnen wir in der Fiktion
unserer Wirklichkeit und zugleich mehr. Wir begegnen der Wirklichkeit in der Fiktion nicht
nur in ihrem faktischen Geworden-Sein, sondern auch den ihr innewohnenden Chancen und
Maoglichkeiten. Das heif3t: Aus der Spannung der Fiktion gegeniber Wirklichkeit resultiert
nicht ein Weniger, sondern ein Mehr an Wirklichkeit. In der Fiktion machen wir intensivere
Erfahrungen, als uns die uns ansonsten umgebende Wirklichkeit gestattet: ,,Das fiktionale
Wirkliche erkennen wir als ein “Wirkliches’, aber es ist uns mehr als das: Es ist ein Wirkli-
ches, das uns zeichenhaft anspricht. In der Auseinandersetzung mit dem Fiktionalen gelingt es
uns, die stabilisierende Wahrnehmung von Wirklichem mit der Lebendigkeit der Sinnbildung
zu verbinden.“ (A.a.0., 118.)

2. Fiktion und Wahrheitsfrage

Die Entgegensetzung von ,,Fiktion* und ,,Realitat ist historisch gesehen eine relativ junge Er-
scheinung. Zu Recht stellt Hans-Robert JauB fest: ,,So selbstverstandlich es uns erscheinen
mag, das Fiktive als das Nich-Wirkliche zu bestimmen, es als ein autonomes Gebilde anzuse-
hen und im Gegensatz zur wirklichen Welt zu verstehen, so fern lag der vermeintlich ontolo-
gische Gegensatz von Fiktion und Realitat noch dem Weltverstandnis friherer Epochen.*
(Jaul3, 294.) Noch die mittelalterliche Literatur kennt diesen Gegensatz in der uns geldufigen
Schérfe nicht. Erst das Welt- und Selbstverstandnis des neuzeitlichen Menschen begreift die
‘Fahigkeit zur Fiktion’ als ein menschliches Vermogen, das die Wirklichkeit ontologisch zu
hintergehen vermag. Erst wo eine solche Sicht erreicht ist, wird die Fiktion fur die Wissen-
schaften zum Problem. [Vgl. dazu die instruktive Darstellung bei Jauf3, 294-303.]

2.1 Fiktion und historische Wahrheit

Am scharfsten ist diese Problematik in der Geschichtswissenschaft des 19. Jahrhunderts auf-
gebrochen. Die ,,Fiktion* wird dort zum Feind einer exakten ‘Historiographie’. Leopold von
Rankes Diktum, dass der Historiker nichts anderes zu tun habe als darzustellen, ‘wie es denn
eigentlich gewesen sei’, erklart jedes fiktive Element zum Siindenfall par excellence in der
Geschichtsschreibung. Umso bedeutsamer ist es, dass in der gegenwartigen wissenschaftsthe-
oretischen Grundlagendiskussion innerhalb der Geschichtswissenschaft sich so etwas wie eine
Rehabilitation der Funktion von Fiktionen anbahnt.

Der Historiker Reinhart Koselleck hat sich in seinem Beitrag ,,Uber die Theoriebedurftigkeit
der Geschichtswissenschaft* gegen eine naive, unproblematisierte Rede von ,,der Geschichte*
gewandt. Auf keinen Fall dirfe der Historiker einer ihrer eigenen Erkenntnisbedingungen
nicht eingedenkenden ,,transhistorischen Ontologie der Geschichte* (Koselleck, 363) erliegen.
Demgegenuber stellt Koselleck die These auf, dass die Geschichtsschreibung auf eine zwar
kritisch zu reflektierende, aber grundsétzlich nicht hintergehbare Metaphorik verwiesen ist
(vgl. dazu auch 5.4): ,,Wir leben von einer naturalen Metaphorik, und wir kdnnen dieser Meta-
phorik gar nicht entrinnen aus dem einfachen Grunde, weil die Zeit nicht anschaulich ist... Die
Historie als Wissenschaft lebt im Unterschied zu anderen Wissenschaften nur von der Meta-
phorik. Das ist gleichsam unsere anthropologische Pramisse, da sich alles, was temporal for-
muliert sein will, an die sinnlichen Substrate der natiirlichen Anschauung anlehnen muss.*
(A.a.0., 368f.)

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 4 06.01.2025



Diese Einsicht fihrt konsequent zu dem Ergebnis, ,,dass alle historischen Aussagen vergan-
gene Sachverhalte nur verkdrzt oder verjungt wiedergeben kénnen, denn die Totalitat der Ver-
gangenheit l&sst sich nicht wiederherstellen, sie ist unwiderrufbar vergangen. Streng genom-
men l&sst sich die Frage nach dem, wie es eigentlich gewesen sei, nur dann beantworten,
wenn man davon ausgeht, dass man nicht res factae, sondern res fictae formuliert. Denn ist
einmal die Vergangenheit als solche nicht mehr wiederherstellbar, so bin ich gezwungen, den
fiktiven Charakter vergangener Tatsachlichkeit anzuerkennen, um meine historischen Aussa-
gen theoretisch absichern zu kénnen.« (A.a.O., 379.)

Das sprachliche Mittel der ,,Fiktion* ist dann nicht mehr l&nger ein Hindernis als vielmehr
eine unerl&ssliche Voraussetzung, um zu historischen Aussagen zu gelangen. Auf ganz ahnli-
che Weise hat dies auch der amerikanische Historiker Hayden White formuliert: ,,Wie denn
sonst lief3e sich eine “Vergangenheit’, die per definitionem aus als nicht mehr wahrnehmbar
geltenden Ereignissen, Prozessen, Strukturen und so weiter besteht, entweder im Bewusstsein
oder im Diskurs darstellen, wenn nicht durch ‘Imagination’? Impliziert nicht das Problem der
Erzdhlung in allen historischen Theoriediskussionen letztlich immer auch die Frage nach der
Rolle der Imagination bei der Herstellung einer spezifisch menschlichen Wahrheit?* (White,
76.)

Hans-Robert Jaul? hat in detaillierten Textanalysen gezeigt, dass der Zusammenhang von his-
torischer Wahrheit und dem Stilmittel der Fiktion auch die Werke derjenigen Historiker, die
die Fiktion aus dem historischen Diskurs gerade ausschalten wollten (wie Johann Gustav
Droysen und Leopold von Ranke), entscheidend bestimmt (vgl. dazu Jaul?, 331-344). Offen-
sichtlich kénnen auch diejenigen Historiker die das Stilmittel der Fiktion theoretisch ableh-
nen, im praktischen Vollzug nicht ohne Fiktionen auskommen. Jaul? zieht dabei folgendes Re-
simee seiner Textanalyse: ,,.Der Zeitenabstand notig den Historiker nicht nur, eine vergangene
Wirklichkeit zu fingieren; er erméglicht ihm auch, sich fiktionaler Mittel zu bedienen, um die
faktisch ins Unilibersehbare anwachsende Fille des Vergangenen zu perspektivieren, d.h. ver-
kirzend und damit verjiingend, aber auch wieder im Detail ausmalend und damit seine Bedeu-
tung akzentuierend, darzustellen. Die perspektivierende Fiktionalisierung ist das erzahlerische
Aquivalent der Standortgebundenheit des Historikers, wie andererseits die damit erreichbare
Wahrscheinlichkeit des Erzahlten die begrenzte, nachpriifbare und wiederholbare, mithin his-
torische Form der Wahrheit seiner Urteile zeitigt: der bewusste Gebrauch der Fiktion macht
sie zum Mittel der Erkenntnis.« (A.a.O., 334f.)

So lasst sich in der neueren wissenschaftstheoretischen Diskussion innerhalb der Geschichts-
wissenschaft eindeutig die Tendenz zu einer Rehabilitierung des Stilmittels der Fiktion erken-
nen. Damit ist nicht der Beliebigkeit von historischer Erkenntnis das Wort geredet. Wohl aber
geht es um die Einsicht, dass es keine historische Erkenntnis ohne das Stilmittel der pointie-
renden Fiktion gibt. So wie sich der philosophische Streit um die Wahrheit auch als Streit um
gluckende, die Wirklichkeit erschlieBende Metaphern darstellt (vgl. dazu 5.4), so geht es im
Streit um historische Wahrheit stets auch um den Diskurs dartiber, welche Fiktionen das histo-
risch Geschehene eher zu entschlisseln vermogen als andere. Der Streit um historische Wahr-
heit ist im Kern der Streit um gliickende Fiktionen, wobei gar nicht geleugnet werden soll,
dass es auch Fiktionen gibt, die die historische Wahrheit verstellen (z.B. die Aussage, es hatte
in Auschwitz keine Gaskammern gegeben). Aber gerade um die tduschenden Fiktionen zu
enttarnen, brauchen wir Fiktionen, die uns die historische Wahrheit darstellbar und damit —
soweit dies hermeneutisch mdglich ist — begreifbar machen.

2.2 Fiktion und theologische Wahrheit

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 5 06.01.2025



Parallel zur wissenschaftstheoretischen Diskussion innerhalb der Geschichtswissenschaft las-
sen sich auch in der Theologie Tendenzen erkennen, die Bedeutung des Stilmittels der Fiktion
noch zu veranschlagen. Theologische Wahrheit und Fiktion werden nicht (wie dies etwa bei
Weder der Fall ist) als Gegensatz gesehen, sondern die Fiktion gilt als Stilmittel, der theologi-
schen Wahrheit zum Ausdruck zu verhelfen.

Wolfhart Pannenberg hat in einer instruktiven kleinen Abhandlung zum Thema ,,Das Irreale
des Glaubens* [abgedruckt in: Henrich/Iser (Hg.), 17-34] die positive Bedeutung von Fiktio-
nen fir die Sprache des Glaubens deutlich gemacht. Pannenberg zeigt, dass Fiktionen nicht
nur nicht in Konkurrenz stehen zu dem, was der christliche Glaube ist, sondern dass es dem
Wesen des christlichen Glaubens entspricht, sich sprachlich auch (nicht nur!) mittels des Stil-
mittels der Fiktion zu realisieren. Wenn in Hebraer 11,1 der Glaube bezeichnet wird als ,,feste
Zuversicht auf das, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht*, so
wird darin deutlich, dass der christliche Glauben in einem Spannungsverhaltnis steht zu der
ihn umgebenden Weltwirklichkeit, d.h. der christliche Glaube hat eschatologischen Charakter:
,,Der Glaube ist also die Gegenwart des fiir diese Welt Irrealen. Dieses Irreale des Glaubens
besteht nicht nur in bestimmten Ereignissen, auf die sich die Erwartung des Glaubenden rich-
tet, die der Welt als unrealistisch und verstiegen erscheinen mag. Das Irreale des Glaubens be-
steht zentral in der Wirklichkeit Gottes selbst, fiir die in dieser Welt kein Platz zu sein scheint,
die aber der Glaube kontrafaktisch als Zukunft der Welt im Kommen des Reiches Gottes be-
jaht. Ist dieses Irreale des Glaubens nun Fiktion oder Inspiration?* (A.a.O., 30.) Pannenberg
gibt eine Antwort auf diese Frage, indem er sie relativiert. Es zeigt sich ndmlich, dass Fiktion
und Inspiration im religiésen Kontext kein Gegensatz sind, sondern dass die Fiktion bevor-
zugte Sprachform der Inspiration ist. Pannenberg versucht dies an der ,,Abrahamsverheiung*
deutlich zu machen: ,,Bei der Erzahlung vom Glaubens Abrahams Gen. 15,1-6 handelt es sich
mit hoher Wahrscheinlichkeit um eine literarische Fiktion, um die Darstellung der Uberliefe-
rung von der VerheilRung zahlreicher Nachkommenschaft an Abraham im Schema des prophe-
tischen Wortempfangs. Dennoch hat gerade diese literarische Fiktion pragende Kraft fur das
Glaubensversténdnis Israels und noch des Apostels Paulus gehabt, sowie durch ihn auch fiir
das christliche Glaubensverstandnis. Ist das etwa kein Erweis ihrer Inspiriertheit und inspirie-
renden Kraft? Handelt es sich aber deshalb weniger um eine Fiktion? Oder wirkt die Inspira-
tion gerade durch die literarische Fiktion hindurch.« (A.a.O., 32.)

Es ist das Verdienst der Darstellung Pannenbergs, dass in ihr deutlich wird, dass dort, wo ein
Gegensatz von Fiktion und theologischer Wahrheit postuliert wird, das Wesen des christlichen
Glaubens selbst verfehlt wird. Vom biblischen Gott kann man offensichtlich nicht reden ohne
die Sprachform der Fiktion in Anspruch zu nehmen — eben weil dieser Gott immer mehr ist
als die uns umgebende ‘Wirklichkeit’: ,,Fiktionen kdnnen zu einer Erweiterung des Realitéts-
bewul3tseins flihren. Das wird man nicht nur fur die wissenschaftliche Theoriebildung, son-
dern doch wohl auch fir die Entwicklung des eschatologischen Bewusstseins im jldischen
Denken der nachexilischen Jahrhunderte behaupten konnen. Haufiger noch dienen Fiktionen
anscheinend der Erfassung der ‘tieferen’ oder eigentlichen Bedeutung bestimmter Ereignisse,
Personen und Erfahrungen. In diesem Sinne mussen jedenfalls die fiktionalen Elemente der
Evangelienuberlieferung verstanden werden. Gerade durch das Medium dieser Wirkungsge-
schichte bekundet sich die Eigenart der Geschichte und Person Jesu... Die Bedeutung des Fik-
tionalen im religiosen Bewusstsein sollte also nicht iberraschen und braucht vom religidsen
Bewusstsein auch nicht als peinlich empfunden zu werden, zumal dann nicht, wenn sich es
sich als Glaubensbewuf3tsein seiner kontrafaktischen Natur bewusst ist.“ (A.a.O., 33f.)

Manfred Oeming hat die mehr systematisch-theologischen und religionsphilosophisch orien-
tierten Uberlegungen Pannenbergs in einer kleinen Studie tber ,,Bedeutung und Funktionen
von ‘Fiktionen’ in der alttestamentlichen Geschichtsschreibung* durch exegetische

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 6 06.01.2025



Beobachtungen untermauert und prazisiert. Oeming versteht dabei unter ,,Fiktion* diejenige
Art von ,,Geschichtsdarstellung, die zwar historisch Unzutreffendes erzéhlt, die aber dennoch
auf Historie bezogen ist, indem sie eine Wahrheit am Gewesenen aufdecken will, die in der
bloRen Beschreibung nicht aufgeht.” (A.a.0., 262.)

Oeming konnte dabei zeigen, dass die Wirkungsintention von Fiktionen in der Hebraischen
Bibel nicht auf eine einzige Funktion reduziert werden kann, sondern dass eine Vielzahl sol-
cher funktionellen Momente der Sprachform des Fiktiven zu beobachten ist. In einer lockeren
Systematik hat Oeming neun solcher Funktionen des Fiktiven aufgelistet (vgl. dazu a.a.O.,
262-266):

1. Fiktionen wollen die verborgene Gegenwart Gottes in einem historischen Geschehen
benennen. Oeming kommt von daher auch nicht zu Unrecht zu einer Kritik an Pannen-
bergs Begriff der ,,kontrafaktischen“ Redeweise der Fiktion. Fiktionen wollen Situatio-
nen in ihrer Wahrheit ansichtig machen, sie wollen falsch Fiktionen entlarven und Situa-
tionen theologisch qualifizieren (vgl. dazu etwa Gen 50,20; 2. Sam 12,7). Oeming kann
von daher pointiert formulieren: ,,Das ‘Fiktive’ kann insofern kontrafiktiven und nicht
kontrafaktischen Charakter haben. Es riickt das verkehrte Gott-, Welt- und Menschen-
verstandnis zurecht und erweist es als Sunde, indem es zur Wahrnehmung des deus ab-
sconditus anleitet.*

2. Dies impliziert, dass Fiktionen einen kerygmatisch-konfessorischen Charakter haben.

3. Fiktionen konnen Einzelereignisse in einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang ri-
cken. Eine bloRRe positivistische Beschreibung eines Einzelereignisses ohne fiktive Ele-
mente konnte dies nicht leisten.

4. Fiktionen kdnnen einen normativ-programmatischen Charakter besitzen. Sie zeigen
wie Geschichte nach dem Willen Gottes verlaufen sollte. Insofern haftet Fiktionen auch
ein kritisches Moment gegen den tatsachlichen Verlauf historischer Ereignisse an.

5. Fiktionen kdnnen einen paradigmatisch-typischen Charakter besitzen. Sie zeichnen
idealtypische Verhaltensweisen und Konstellationen.

6. Eng mit dem paradigmatischen Charakter des Fiktiven verbunden ist deren applika-
tive Funktion. Fiktionen wollen zeigen, dass uns die Geschichte etwas ‘lehren’ kann.

7. Fiktionen in der Hebraischen Bibel kdnnen aber durchaus auch einen im engeren
Sinne historischen Charakter haben, indem sie von Ereignissen berichten, die zwar so
historisch wohl nicht geschehen sind, die aber durchaus Riickschliisse auf historische
Ereignisse zulassen, etwa auf historische Ereignisse, die einen bestimmten Erzahler ver-
anlassen, VVergangenheit so und nicht anders zu erzéhlen.

8. Fiktionen konnen religiose Traditionen sichern und legitimieren. Insofern kommt
ihnen auch ein dtiologischer Charakter zu.

9. Fiktionen konnen urspriinglich selbstandig tradierte Uberlieferungselemente mitei-
nander verbinden (z.B. durch Genealogien und Itinerare). Das hei3t Fiktionen kénnen
auch einen unierenden Charakter besitzen.

Oeming macht zu Recht darauf aufmerksam, dass diese Funktionen des Fiktiven nicht immer
streng voneinander zu trennen sind, ja dass sie sich in ihrer Leistung gegenseitig ergdnzen und

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 7 06.01.2025



verstarken. Erst die Gesamtheit aller méglichen Leistungen von Fiktionen ergeben das Ganze
der Geschichtsschreibung der Hebréischen Bibel. Ohne die Sprachform und das Stilmittel der
Fiktion kame der spezifische theologische Charakter der geschichtlichen Uberlieferung Israels
nicht zur Geltung. Zu Recht zieht Oeming folgendes Resiimee seiner Untersuchungen: ,,Eine
Analyse der zahlreichen charakteristischen Leistungen von ‘Fiktionen’ in den biblischen Ge-
schichtserzahlungen l&sst sie, wenn man sich von einer historistischen hermeneutischen Fixie-
rung lost, als wesentlich und unersetzbar erkennen, als Kerygma und Bekenntnis, das der ver-
meintlich realen Situation die wahre Lage vor Gott kritisch entgegenhdlt, als Ort, an dem sich
hochreflektierte theologische Konzeptionen artikulieren konnen, als Ort des Normativen, als
idealtypisch zuspitzende, menschliche Existenz paradigmatisch auslegende, auf das Wesentli-
che verdichtende, auf gegenwartige Applizierbarkeit ausgerichtete Erz&hlwelt.« (A.a.O.,
265f.)

3. Zur asthetischen Leistung von Fiktionen

Nach den eher grundsatzlichen literaturwissenschaftlichen, wissenschaftstheoretischen und
theologischen Erdrterungen zum Wesen und zur Funktion von Fiktionen soll nun abschlie-
Rend anhand von konkreten Textbeispielen nach dem gefragt werden, was die Sprachform der
Fiktion &sthetisch zu leisten vermag. Dabei sind vor allem drei &sthetische Wirkungsweisen
von Bedeutung: (1) die Verdichtung komplexer Erfahrungen und Reflexionen, (2) die Diffe-
renzierung scheinbar einfacher Handlungsablaufe sowie (3) die Transzendierung vorfindlicher
Sinnhorizonte.

3.1 Verdichtung

Als Beispiel fur die &sthetische Leistung der Verdichtung komplexer Erfahrungen und Refle-
xionen soll ein kleines Textfragment von Franz Kafka dienen. Der Text wurde im Nachlass
Kafkas gefunden und erstmals im Jahre 1936 verdffentlicht:

,,ES war sehr frih am Morgen, die StralRen rein und leer, ich ging zum Bahnhof. Als ich
eine Turmuhr mit meiner Uhr verglich, sah ich, dass es schon viel spater war, als ich ge-
glaubt hatte, ich musste mich sehr beeilen, der Schrecken tber diese Entdeckung lief3
mich im Weg unsicher werden, ich kannte mich in dieser Stadt noch nicht sehr gut aus,
gliicklicherweise war ein Schutzmann in der N&he, ich lief zu ihm und fragte ihn atem-
los nach dem Weg. Er lachelte und sagte: “VVon mir willst du den Weg erfahren?” “Ja’,
sagte ich, ‘da ich ihn selbst nicht finden kann.” ‘Gibs auf, gibs auf,” sagte er und wandte
sich mit einem groRen Schwunge ab, so wie die Leute, die mit ihrem Lachen allein sein
wollen. (Kafka, 87.)

Dieser kurze, &ufRerst dichte Text erzahlt zweifelsohne eine Geschichte: Ein Mann hat auf dem
Weg zum Bahnhof ein ungewdhnliches Erlebnis. Doch zugleich wissen wir, dass diese Ge-
schichte, so wie sie Kafka erzéhlt, nicht passiert ist. Kein Polizist verhélt sich so, wie die Ge-
schichte es uns erzahlt. Wir wissen also sehr schnell, dass wir es, literaturwissenschaftlich be-
trachtet, mit einer Fiktion zu tun haben. Gleichwohl mutet die Geschichte merkwiirdig ver-
traut an. Sie ist nicht so passiert, und doch stolRen wir in der Geschichte auf eine Fulle vertrau-
ter Erfahrungen: Die Turmuhr erinnert uns an die Struktur der Zeit, der wir nicht entrinnen
konnen; Das Erschrecken tber das Sich-Verspéaten gemahnt an den terminlichen Zwang unse-
rer Berufswelt; das Sich-nicht-Zurechtfinden l&sst vor uns die labyrinthische Verschlungen-
heit der modernen Lebenswelt erstehen; der Schutzmann steht fir die birgerliche Ordnung;
etc. Dass gerade diese Ordnung aus den Fugen geraten ist, dies ist die eindriickliche ‘Bot-
schaft’ dieser Fiktion. In wenigen knappen Sétzen ist in dieser Geschichte das eingefangen,
was Georg Lukacs einmal die ‘transzendentale Obdachlosigkeit” des neuzeitlichen Menschen

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 8 06.01.2025



genannt hat. Wenn wir diese fiktive Geschichte in all ihren einzelnen Details interpretieren
wollten, wirde ein mehrerer Seiten langer Text entstehen. Gleichwohl stiinde in dieser Inter-
pretation nichts anderes als das, was die fiktive Geschichte in ihrem Kern bereits enthélt. Die
Interpretation in ihrer L&nge wirde nur dasselbe mit anderen Worten sagen wie die Fiktion in
ihrer Kurze. In der Fiktion ist das verdichtet, was in der Sprache der Soziologie, Philosophie
oder Theologie weitaus mehr an Darstellungs- und Argumentationsaufwand benétigen wiirde.

Mit dieser asthetischen Leistung der Verdichtung hangt es auch zusammen, dass Fiktionen die
kognitive wie auch die emotionale Aufnahmebereitschaft der Menschen oft weitaus mehr zu
stimulieren vermag als der ‘blof3e’ Eindruck der Wirklichkeit.

Bereits Aristoteles hat in seiner ,,Poetik* dieses Vermdgen der Fiktion mit dem Begriff der
Katharsis zu beschreiben versucht. Er sagt dort, dass die Fiktionen die Affekte des Menschen
in Anspruch nehmen, in dieser Inanspruchnahme jedoch den Menschen wiederum ‘gelautert’
in die ithn umgebende Wirklichkeit entlassen.

Friedrich Schiller hat in seiner beriihmten kurzen Abhandlung ,,Was kann eine gute stehende
Schaubiihne eigentlich wirken?* in der enthusiastischen Sprache seiner Friihzeit, diese Leis-
tung der Fiktion eindruicklich beschrieben: ,,Wenn keine Moral mehr gelehrt wird, keine Reli-
gion mehr Glauben findet, wenn kein Gesetz mehr vorhanden ist, wird uns Medea noch an-
schauern, wenn sie die Treppen des Palastes herunterschwankt und der Kindermord jetzt ge-
schehen ist. Heilsame Schauer werden die Menschheit ergreifen, und in der Stille wird jeder
sein gutes Gewissen preisen, wenn Lady Macbeth, eine schreckliche Nachtwandlerin, ihre
Hé&nde wascht und alle Wohlgeriiche Arabiens herbeiruft, den h&sslichen Mordgeruch zu ver-
tilgen.« (Schiller, 11f.)

Leslie Epstein hat in seinem Roman ,,Der Judenkdnig* diese theoretische Erkenntnis des Aris-
toteles und Schillers tiber die Wirkungsweise der Fiktion selbst wiederum in eine eindrtickli-
che fiktive Szene uberfiihrt. In einem jldischen Ghetto im besetzten Polen des 2. Weltkrieges
fiihrt eine Laienspielgruppe vor den Ghettobewohnern Shakespeares Schauspiel ,,Macbeth*
auf. Was sich dort dann abspielte, hat Epstein so beschrieben:

,.Was fir ein Chaos nun! Alle schienen gleichzeitig aufzuwachen. Macbeth und Lady
Macheth kamen aus ihrem Gemach. Sie klammerten sich entsetzt aneinander. Die Die-
ner und Bogenschiitzen rannten herum und rieben sich die Augen. Banquo, der zweite
Soldat, machte das Licht an. ‘O Grausen’, rief er, ‘Grausen, Graus!” Das ganze Ensem-
ble schrie durcheinander...

Im Zuschauerraum horte freilich niemand diese Worte. Das tolle Treiben dort Ubertraf
fast noch das Geschehen auf der Biihne. Die Judinnen, die nicht nach Luft rangen und
weinten, sal’en wie gelahmt da. Viele Manner zeigten auf Macbeth und seine Gemahlin,
als ob sie sagen wollten: ‘Da ist er! Sie haben es getan! Die da sind es!” Verwirrung be-
méchtigte sich selbst der Mitglieder des Judenrats. ‘Meuchelmaorder!” schrien sie.
‘Anarchisten!” Keiner achtete auf Popower, den ehemaligen Kellner. Er zog seine Kol-
legen am Arm und sagte: ,Aber Werbel, aber Fraulein Kleinweil3, es ist doch nur ein
Theaterstuck!”

Der Minister wies auf ein interessantes Problem hin. Die Ghettobewohner lebten ja
schon seit Jahren unter den grauenvollsten Verhaltnissen. Jeden Tag sahen sie Furchtba-
reres als Hexen und Nebelbé&nke und Eulen, die schrien. Gab es im Haus der Kultur ei-
nen Mann oder eine Frau, der oder die nicht auf diese oder jene Weise einen geliebten
Menschen verloren hatte? Konnte irgendein Zuschauer sicher sein, vor Ablauf der

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 9 06.01.2025



Woche nicht selber abgeholt zu werden? Nein, Nein! Wahrscheinlich nicht. Hier gingen
die Leute diinn wie die Stocke herum, ihre Knochen zeichneten sich unter der Haut ab.
Im Winter froren die Einwohner von Baluty. Im Sommer erstickten sie fast an den Ge-
richen. Stets konnte man einen Verrlicktgewordenen einen sinnlosen Satz wie etwa ‘Ein
englischer Schneider!” rufen horen. Es war, als sei die Holle an die Erdoberflache ge-
stiegen. Und das Schlimmste, der Schrecken der Schrecken war, dass die Blrger der
Vorstadt sich an ihr Leben gewohnt hatten. Zuweilen wehten die Zeitungsblatter von
den Leichen: dann kam das griine Gesicht oder das blaue Gesicht oder gar das gesund
aussehende rosa Gesicht einer Person zum Vorschein, die man kannte. Das sahen alle,
auch Frauen, auch kleine Jungen und Méadchen. Niemand dachte zweimal dartber nach.

Aber in der AssisistralRe gebardeten sich die Juden wie Wahnsinnige. Sie rauften sich
die Haare. Undenkbar, sie hatten nicht gewusst, dass sie eine Auffiihrung ansahen. Es
waren doch Gummidolche. Die Geschichte spielte vor Hunderten von Jahren. Nein, die
Ghettobewohner wussten sehr wohl, dass Nathan Hobnower gleich aus der Pflitze seines
unechten Bluts aufspringen wirde. Und doch weinten sie um ihn, als sei er wirklich ein
Konig, ein schmerzhaft, ein todlich verwundeter. Hat die wunderbare Macht der Kunst
sich je anschaulicher dargestellt?* (Epstein, 238f.)

Vor diesem Hintergrund wird auch Schillers Emphase verstandlich. Fiktion und Wirklichkeit
waren fir ihn kein Gegensatz, sondern in der Fiktion begegnet uns unsere Wirklichkeit ver-
dichtet. In der Fiktion begegnen wir unserer Wirklichkeit, und in dieser Begegnung werden
wir zugleich verwandelt: ,,Der Ungliickliche weint hier mit fremden Kummer seinen eigenen
aus — der Gluckliche wird niichtern und der Sichere besorgt. Der empfindsame Mensch hértet
sich zum Manne, der rohe Unmensch fangt hier zum erstenmal zu empfinden an.« (Schiller,
19.) Deshalb brauchen die Menschen die (gelungenen!) sprachlichen Fiktionen, sie gehdren
zur Conditio humana, ohne sie wirde der Mensch an sich selbst verkimmern.

3.2 Differenzierung

Die gegenldaufige Wirkungsintention zur sprachlichen Verdichtung liegt in derjenigen astheti-
schen Leistung der Fiktion vor, die man als Differenzierung komplexer Sachverhalte in einem
homogen wirkenden Zusammenhang charakterisieren kann. Als Beispiel hierfir soll die Er-
zahlung Johann Peter Hebels tber den ,,Brand von Moskau* dienen, die dieser im Jahrgang
1814 des ,,Rheinischen Hausfreundes* veroffentlicht hat. [Hans-Robert Jau3 hat diesen Text
einer eindriicklichen Analyse unterzogen, auf die ich mich in meiner Darstellung beziehe.
Vgl. dazu JauR, 351-359.]

,JAls im Jahr 1812 der Krieg zwischen Frankreich und Russland ausbrach, standen in
Europa die Verhaltnisse so: Auf der Seite des Kaisers von Frankreich waren Haus Ost-
reich mit einem Hulfskorps, alle rheinischen Bundesfursten, Schweiz, alle Volker von
Italien, Illyrien, Preul3en, Polen, fast ganz Europa. Auf der Seite von Russland waren al-
lein der Englénder, spéter auch der Winter. Neutral waren der Déne, der Schwed, der
Turk.- Spanien und Portugal hatten ihr Apartes.

Schon hatte die furchtbare Armee des franzdsischen Kaisers nach manchem harten, aber
siegreichen Kampf die russische Hauptstadt Moskau erreicht. Am 14. September zog er
als Sieger durch ihre Tore ein. Hier ware ein Wort vom Frieden zu sprechen gewesen,
wenn man gewollt hatte, aber man wollte nicht. Lieber die eigene Stadt verbrannt und
den Feind herausgetrieben.

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 10 06.01.2025



So etwas ist nun geschwind gesagt: ‘Moskau ist verbrannt.” Aber der geneigte Leser
wird fast die Hande Gber dem Kopf zusammenschlagen, wenn er sich von dieser Stadt
einen Begriff machen I&sst...

Wer den Schrecken und Jammer bedenkt, wenn ein einzige Haus in Flammen steht, die
fiirchterliche Helle der Nacht und die Réte am Himmel von ferne, der mag sich vorstel-
len, wie es aussieht, wenn in einem Umkreis von 12 Stunden 20 000 H&user teils in
Flammen, teils in Gefahr stehen, und so viel Kirchen und Schldsser auf einmal brennen,
und 400 000 Menschen, Manner, Weiber, Kinder, Greise, Gebrechliche, Kranke, Firs-
ten, Bettler, fliehen oder verbrennen miissen, und niemand retten, niemand mehr 16-
schen kann. Alle Feuer-Spritzen waren weggeschafft mit Fleil3. Tagereisen weit waren
die StraRen mit Fliehenden angefullt, Gesunde, Kranke, Sterbende, hochschwangere
Frauen, sdugende Miitter, und der Mittag bot keinen Tisch, kein Obdach die Nacht. Hier
blieb ein Kranker liegen, den man nicht fortbringen konnte, dort segneten die Séhne ih-
ren sterbenden Vater ein, dort begruben andere den ihrigen, alles nur so unterwegs. Wei-
ter lag eine Frau in Kindsndten und gebar ihren Benoni, ihren Schmerzenssohn, auch
nur so unterwegs. Eine vornehme Frau kochte ihren Kindern Giber zusammengerafften
Reisern ein &rmliches Mittagsmahl und seufzte dazu: Ach, wie unglucklich bin ich.’
Eine andere mit ihrem armen Kindlein sah ihr zu und weinte, als ob sie sagen wollte:
‘Ach, wie gliucklich bist du, dass du etwas zu kochen hast.” Wie viele umgekommen
sind, will der Hausfreund nicht z&hlen.

Wer Moskau angeziindet hat, hat viel zu verantworten. Ist ein anderer Mensch als er
schuld daran, dass die siegreiche Armee des franzésischen Kaisers sich mitten im Win-
ter und in der flrchterlichsten Kélte aus Mangel an Aufenthalt und Lebensmitteln und
mit namhaftem Verlust zurtickziehen musste, zuerst aus Russland, hernach aus Polen,
hernach aus Preuf3en bis nach Deutschland, bis an die Elbe? Die Pferde kamen vor Man-
gel und Kalte um. Die Artillerie und das Gepéack musste zuriickgelassen und den nach-
schwarmenden Kosaken preisgegeben werden. Viele tausend tapfere Krieger kamen um.
Denn gegen den Winter ist mit Bajonett und Sturmmarsch nicht viel auszurichten, und
ein warmer Pelz und ein Kalbsschlegel leisten da ganz andere Dienste, als eine Brust
voll Heldenmut. Aber der letzte hat noch nicht geschossen. (Zit. n. Jauf3, 352f.)

Dieser Text ist eines der eindrucklichsten Beispiele einer kritischen Darstellung eines kriege-
rischen Geschehens, ohne in oberflachliche Moralisierung zu verfallen. Gattungsgeschichtlich
ist dieser Text Hebels den von André Jolles so benannten ,,Memorabilien*“ zuzuordnen, die ein
kleines Stiick aus dem grofRen Geschehen der Geschichte herausschneiden und es erzéhlend
uberliefern. ,,Im Unterschied zum Exempel, das aus vergangener Tat eine moralische Lehre
fiir zuknftiges Handeln zu ziehen und eindeutig zu formulieren erlaubt, ist der Sinn der ge-
schichtlichen Erfahrung im Memorabile komplex, nicht selten paradox und unauslotbar.*
(JauB, 353f.) Dass diese Wirkung auch im vorliegenden Memorabile Hebels tiber den Brand
von Moskau erzielt wird, liegt eindeutig an dessen fiktivem Charakter. Zwar bezieht sich der
Text auf ein historisches Geschehen, die konkrete Darstellung und das Arrangement von Be-
richt und Reflexion sind jedoch unzweideutig fiktiv. Erst dadurch entsteht die Komplexitat
und die Abgrundigkeit der Darstellung Hebels. Dies sei an einigen Details des Textes naher
erlautert.

1. Wenn Hebel feststellt ,,So etwas ist nun geschwind gesagt: ‘Moskau ist verbrannt.’,,,
so meldet er damit einen hermeneutischen Generalvorbehalt auch gegen die eigene Er-
zahlung an. Offensichtlich gibt es Ereignisse, die nicht erzahlt werden kdnnen und doch
erzéhlt werden missen. An diesem Problem plagen sich z.B. alle sensiblen HistorikerIn-
nen ab, die darstellen wollen, was in Auschwitz geschehen ist. Es gibt menschliches

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 11 06.01.2025



Tun, das sich letztlich aller Darstellung entzieht und doch nicht der VVergessenheit an-
heimfallen darf. In einem einzigen Satz kann Hebel diesen Gedanken in seine Erzahlung
integrieren.

2. Im Satz ,,Auf der Seite von Russland waren allein der Englénder, spéter auch der
Winter ordnet Hebel nicht kompatible GréRen einander zu. Er nimmt damit den tberra-
schenden Verlauf des Russlandfeldzugs Napoleons in den Blick. Der Verlauf der Ge-
schichte liegt nicht allein in der Hand des Menschen. Es ist eine Erinnerung an die
Grenzen der Macht, die Hebel in seine Geschichte einfigt.

3. Hebel schreibt: ,,Hier ware ein Wort vom Frieden zu sprechen gewesen, wenn man
gewollt hatte, aber man wollte nicht. Lieber die eigene Stadt verbrannt und den Feind
hinausgetrieben. Flr wen ergreift Hebel hier Partei? Es lasst sich nicht eindeutig ent-
scheiden. Vielmehr erinnern seine Formulierungen daran, dass ein Wort des Friedens
zur rechten Zeit von allen in einem Konflikt Beteiligten ausgehen kann. Gerade die Not-
wendigkeit des Friedens lasst die Alternative von Sieger und Verlierer, Standhaltenden
und Nachgebenden weit hinter sich.

4. Die konkrete Darstellung der Szene des Brandes ist perspektivisch verkirzt, in dieser
Verkirzung jedoch eindriicklicher als alle statistischen Summierungen, die Hebel auch
wiedergibt. Die einzelnen Szenen sind von Hebel frei erfunden. Er ist nicht dabei gewe-
sen und kann solche Details gar nicht wissen. Und doch ‘treffen’ die fiktiven Details.
Sie lassen menschliches Leiden konkret werden, konkreter als jede noch so detaillierte
Chronik dies vermag: ,,... die situationshafte Realitét eines katastrophenhaften Ereignis-
ses kann auch durch die vollstandige Rekonstruktion des Faktischen nicht in demselben
MaRe wieder erschlossen werden wie durch seine Umsetzung in ein fingiertes und er-
zahlbares Schicksal der betroffenen geschichtlichen Subjekte.” (A.a.O., 357.)

5. Zum Schluss des Textes spricht Hebel ganz selbstverstandlich von den ,.tapferen
Kriegern® und nimmt dieses Wort unter der Hand im néchsten Satz wieder zurtick in
den Worten ,.ein warmer Pelz und ein Kalbsschlegel leisten da ganz andere Dienste, als
eine Brust voll Heldenmut®. Dieses Verfahren macht die ‘Kriegs-Erzéhlung’ Hebels zu
einem Dokument der Menschlichkeit. Er erzahlt das Kriegs-Geschehen auf eine Weise,
die diejenigen, die diese Erzahlung horen, in eine kritische und doch anteilnehmende
Distanz zum Geschehen bringen. Dies vermag allein Hebels Verfahren der Fiktion, das
von sprachlichen und sinnhaften Oppositionen getragen ist. So erschlief3t uns eine Fik-
tion in einfacher, aber nichtsdestotrotz wohllberlegter sprachlicher Gestalt ein Gesche-
hen in seiner Komplexitat und Abgriindigkeit.

Zu Recht hat Hans-Robert Jau diese Wirkungsweise folgendermafRen zusammengefasst: ,,In
Hebels Geschichtserzahlung wird das gegenléaufig eingesetzte Detail zum vorzuglichen Instru-
ment, die offenbare oder verborgene Teleologie der konventionellen Historie zu storen, ihre
uneingestandene idealistische Pramisse, dass alles Wirkliche auch verniinftig sei, zu proble-
matisieren und an den Leser zu appellieren, die wieder offene Frage nach dem Sinn des Ereig-
nisses von seinem Standort aus in eigener Reflexion zu beantworten.” (A.a.O., 359.)

3.3 Transzendierung

Als Beispiel fir die dritte grundlegende &asthetische Leistung von Fiktionen, die Transzendie-
rung vorfindlicher Sinn- und Erfahrungshorizonte, soll ein vertrauter biblischer Text dienen,
und zwar die sprachliche Gestalt, die der Prophet Jesaia seiner Vision vom messianischen
Friedensreich gegeben hat (Jes. 11,1-9):

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 12 06.01.2025



,und es wird ein Reis hervorgehen aus dem Stamm Isais und ein Zweig aus seiner Wur-
zel Frucht bringen. Auf ihm wird ruhen der Geist des Herrn, der Geist der Weisheit und
des Verstandes, der Geist des Rates und der Starke, der Geist der Erkenntnis und der
Furcht des Herrn. Und Wohlgefallen wird er haben an der Furcht des Herrn. Er wird
nicht richten nach dem, was seine Augen sehen, noch Urteil sprechen nach dem, was
seine Ohren héren, sondern wird mit Gerechtigkeit richten die Armen und rechtes Urteil
den Elenden sprechen im Lande, und er wird mit dem Stabe seines Mundes den Gewalt-
tatigen schlagen und mit dem Odem seiner Lippen den Gottlosen tdten. Gerechtigkeit
wird der Gurt seiner Lenden sein und die Treue der Gurt seiner Huften. Da werden die
Wolfe bei den Lammern wohnen und die Panther bei den Bdcken lagern. Ein kleiner
Knabe wird Kalber und junge Lowen und Mastvieh miteinander treiben. Kiihe und Ba-
ren werden zusammen weiden, dass ihre Jungen beieinander liegen, und Léwen werden
Stroh fressen wie die Rinder. Und ein Saugling wird spielen am Loch der Otter, und ein
entwohntes Kind wird seine Hand stecken in die Héhle der Natter. Man wird nirgends
Siinde tun noch freveln auf meinem ganzen heiligen Berge; denn das Land wird voll Er-
kenntnis des Herrn sein, wie Wasser das Meer bedeckt.*

Dieser Text ist eine Utopie. Eine Utopie wird dadurch zur Utopie, dass vertraute Erfahrungs-
elemente in eine neue Konstellation tberfiihrt werden. Insofern ist jede Utopie auf das sprach-
liche Verfahren der Fiktion angewiesen. Utopien kniipfen an unsere Erfahrungs- und Sinnho-
rizonte an. Indem sie diese zugleich fiktiv verandern, entsteht ein Text, der in sich ein tber-
schieRendes Moment enthalt. So werden Wolfe, die die L&mmer bedrohen, zu Woélfen, die
friedliche Nachbarn der L&mmer sind. Aus Richtern, die sich auf das Horen-Sagen verlassen,
werden Richter, die wirklich Gerechtigkeit sprechen, etc.

Utopien in der Gestalt sprachlicher Fiktionen begleiten das abendléndische Denken von An-
fang an. [Einen instruktiven Einblick in die Vielzahl der Funktionen und Gestalten von Uto-
pien vermittelt der von W. VolRkamp herausgegebenen Sammelband ,,Utopieforschung*. Dort
findet sich auch eine umfangreiche Bibliographie.] Sei es Platos ,,Staat, sei es Thomas
Morus’ ,,Von der wunderbaren Insel Utopia“, sei es Johann Valentin Andreaes ,,Christianopo-
lis*, sei es die warnende Anti-Utopie von George Orwells ,,1984, stets geht darum, durch das
Mittel fiktiver Darstellung die jeweils herrschenden Verhaltnisse kritisch zu hinterfragen und
neue Perspektiven des Denkens, Fiihlens und Handelns zu er6ffnen. [Hermann Wiegmann hat
in seiner detaillierten Untersuchung iber ,,Utopie als Kategorie der Asthetik* gezeigt, dass
sich durch die gesamte abendlandische Asthetik von Plato bis hin zu Ernst Bloch die ,,Utopie*
wie ein roter Faden zieht.] Auch hier gilt, dass der Mensch ohne die sprachlichen Fiktionen an
sich selbst verkiimmern misste. Dies gilt umso mehr fir die Kirche und die Theologie, die ja
von dem Gott zu erzéhlen und tiber ihn nachzudenken haben, der unsere menschliche Realitat
weit Ubersteigt.

Literatur:

Johannes Anderegg: Sprache und Verwandlung. Gottingen 1985.

Reinhart Koselleck: Uber die Theoriebedirftigkeit der Geschichtswissenschaft. In: Hans-
Georg Gadamer / Gottfried Boehm (Hg.): Seminar: Die Hermeneutik und die Wissen-
schaften. Frankfurt 1978. S.362-380.

Leslie Epstein: Der Judenkonig. Roman. Frankfurt 1982.

Dieter Henrich / Wolfgang Iser (Hg.): Funktionen des Fiktiven (Poetik und Hermeneutik X).
Minchen 1983. [Enthalt wichtige Grundsatzbeitrdgen zum Problem der ,,Fiktion* aus
philosophischer, theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive.]

Hans Robert JauR: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Frankfurt 1982.

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 13 06.01.2025



Franz Kafka: Beschreibung eines Kampfes. Novellen, Skizzen, Aphorismen aus dem Nach-
lass. Frankfurt 19609.

Manfred Oeming: Bedeutung und Funktionen von ,,Fiktionen* in der alttestamentlichen Ge-
schichtsschreibung. In: Evangelische Theologie 44 (1984). S.254-266.

Friedrich Schiller: Werke. Band 4: Schriften. Frankfurt 1966.

Wilhelm VolRkamp (Hg.): Utopieforschung. Interdisziplinare Studien zur neuzeitlichen Uto-
pie. 3 Bande. Frankfurt 1985.

Hans Weder: Neutestamentliche Hermeneutik. Zirich 1986.

Hayden White: Die Bedeutung der Form. Erzéhlstrukturen in der Geschichtsschreibung.
Frankfurt 1990.

Hermann Wiegmann: Utopie als Kategorie der Asthetik. Zur Begriffsgeschichte der Asthetik
und Poetik. Stuttgart 1980.

Grozinger - Uber die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 14 06.01.2025



