
Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 1 06.01.2025 

Über die Fiktion 

Von Albrecht Grözinger 

„Fiktion“ ist in den Wochen um Weihnachten wieder verstärkt ein Thema in den digitalen 

Diskursen der Theologie-Bubble gewesen. Inwiefern verzeichnen die beiden Filme zu Dietrich 

Bonhoeffer und Johann Sebastian Bach die Biografie der beiden Protagonisten. Wie nah muss 

ein Film an der Wirklichkeit dran sein. Und was ist das überhaupt „Wirklichkeit“? 

Aber auch die Weihnachtsgeschichte in Lukas 2 drängt zur Frage nach dem Zusammenhang 

von Fiktion und Wahrheit? Was ist denn nun der wirkliche Geburtsort Jesu? Könnte es nicht 

sein, dass der „wahre“ Geburtsort des Jesus aus Nazareth doch „Bethlehem“ ist? 

Die nachfolgenden Überlegungen gehen weitgehend zurück auf ein Kapitel aus meinem Buch 

„Die Sprache des Menschen. Ein Handbuch“ (München: Chr. Kaiser, 1991). Vielleicht helfen 

sie ja ein wenig weiter in der gegenwärtigen kontroversen Diskussion um Fiktion, Fake und 

Wahrheit. 

1. Was ist das – eine Fiktion? 

Kaum ein Begriff, der dazu dient, ein Phänomen der Sprache zu beschreiben, ist einem so ge-

gensätzlichen Gebrauch ausgesetzt wie der Begriff der „Fiktion“. Die gebräuchlichen Äquivo-

kationen dieses Begriffs erschweren den Zugang zu dem, was im (literatur)wissenschaftlichen 

Sinne eine Fiktion ist. Der umgangssprachliche Gebrauch des Begriffes ist in seinem Bedeu-

tungsgehalt dem wissenschaftlichen Gebrauch desselben Begriffs geradezu entgegengesetzt, 

wobei der umgangssprachliche Gebrauch gelegentlich bis in die wissenschaftliche Literatur 

hinein ausstrahlt.  

Wenn in der Umgangssprache davon die Rede ist, das etwas fiktiv sei, dass jemand einer Fik-

tion erliege, so ist damit in der Regel gemeint, dass ein Tatbestand frei erfunden sei, dass in 

ihm kein Realitätsgehalt stecke, ja dass die Fiktion beinahe schon den Tatbestand einer – und 

sei es auch gutgemeinten – Lüge erfülle.  

In diesem Sinne findet sich der Begriff etwa auch in der anregenden „Neutestamentlichen 

Hermeneutik“ Hans Weders. Weder stellt dort die Frage, „wie sich der Glaube im Spannungs-

feld von Fiktion und Geschichte verhält“ (Weder, 342). Wenige Sätze später wird dann das, 

was zunächst als Spannung bezeichnet wird, als ein exklusiver Gegensatz verhandelt: „Und 

Verstehen dessen, was geschehen ist, kann niemals stattfinden ohne den Tatsachenbezug. Ver-

stehen dessen, was geschehen ist, kann niemals zu den Fiktionen gehören.“ (A.a.O., 343.) 

Oder noch schärfer formuliert: „Die Fiktion ist genau jene Sprachform, in welcher geschichtli-

che Ereignisse vernichtet werden.“ (A.a.O., 345.) Damit hat Weder eine folgenreiche Ent-

scheidung getroffen. Die Fiktion gerät auf diese Weise nicht allein in eine Spannung zur 

Wirklichkeit (was – wie noch zu zeigen sein wird – in der Tat ein wesentliches Charakteristi-

kum von Fiktionen ist), sondern in einen Gegensatz. Damit jedoch ist genau die Eigentüm-

lichkeit dessen verfehlt, was eine Fiktion ausmacht. Weder beschreibt in seinem Kapitel zur 

Fiktion zwar völlig richtig Erscheinungen im Reich der Sprache, nur wäre das, was Weder 

dort kritisch in den Blick nimmt, begrifflich präzis mit „Illusion“ zu bezeichnen und nicht mit 

„Fiktion“. Die „Fiktion“ ist keine „Illusion“, die den Einblick in die Wirklichkeit verstellt, 

sondern im Gegenteil eine sprachliche Möglichkeit, die einen intensivierten Einblick in die 

Wirklichkeit verschafft.  



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 2 06.01.2025 

In diesem Sinne hat auch die Literaturwissenschaft den Begriff der Fiktion zu präzisieren ver-

sucht, wobei im Folgenden den Überlegungen, wie sie Johannes Anderegg vorgetragen hat, 

gefolgt werden soll. Anderegg benennt folgende Kennzeichen dessen, was die Fiktion zu einer 

Fiktion macht: 

Kennzeichen einer Fiktion (nach Johannes Anderegg) 

– Genau strukturierte Textpartitur 

– Der Charakter des Spiels 

– Das „Als ob“ 

– Ermöglichung von Fremd- und Selbsterfahrung 

– Sinnbildung 

(1) Als erstes Kennzeichen einer Fiktion nennt Anderegg, dass es sich bei jeder Fiktion um 

eine genau strukturierte und begrenzte Texteinheit handelt. „Die Partitur des Textes struktu-

riert die fiktionale Vorstellungswelt, und als eine textgebundene hat diese den Charakter der 

Ganzheit... Die Fiktion hat einen Anfang und ein Ende, und von ‘benachbarten’ willkürlichen 

oder unwillkürlichen Vorstellungen sind die fiktionalen insofern abgetrennt, als wir uns ihres 

besonderen Status, ihrer Fiktionalität bewusst sind.“ (Anderegg, 109f.) 

Dies sei an einem konkreten Beispiel erläutert. Wenn wir den Roman „Robinson Crusoe“ von 

Daniel Defoe lesen (und dieser Roman ist ein Beispiel für das, was eine Fiktion ist), dann las-

sen wir uns auf eine exakt qualifizierte Erzähl-Welt ein. Diese Erzähl-Welt lebt aus sehr be-

wussten sprachlichen Gestaltungsvorgängen, die sich im Einzelnen beschreiben lassen (Form 

der Ich-Erzählung, genaue Detailschilderungen, Tagebuch-Passagen, etc.). Diese einzelnen 

Gestaltungselemente runden die Geschichte zu einem Ganzen, auf das wir uns einlassen wie 

auf eine ‘wirkliche’ Geschichte und vor der wir zugleich von Anfang an wissen, dass es sich 

um eine Fiktion handelt. 

(2) Die Fiktion lebt davon, dass sie Elemente, die wir aus unserer alltäglichen Vorstellungs-

welt kennen, neu kombiniert, quasi mit ihnen spielt und in diesem Spiel ihre eigene Welt 

schafft. Sie gerät damit in eine eigentümliche Spannung zu dem, was wir sonst als Wirklich-

keit erleben. Die Fiktion inszeniert eine neue Wirklichkeit: „Als inszenierte sind uns die fikti-

onalen Vorstellungen nicht Vergegenwärtigung von etwas, das eigentlich anderswo zu finden 

ist... Fiktionen sind uns als das, was sie sind, als Vorstellungen, genug. Bei Vorstellungen, die 

wir als fiktional begreifen, verweilen wir so, als ob wir mit ihnen schon das Eigentliche, das 

Ganze, das Wirkliche hätten. Dass das Verweilen bei den Vorstellungen für die Fiktion kon-

stitutiv ist, zeigt sich nicht zuletzt bei der qualitativen Beurteilung von Fiktionen, insofern wir 

nämlich in erster Linie danach fragen, ob die Vorstellungswelt uns zu fesseln vermag, und das 

heißt: ob das Verweilen bei ihr sich lohnt und Vergnügen bereitet.“ (A.a.O., 110.)  

Auch dieser Sachverhalt sei an einem Beispiel verdeutlicht. Nehmen wir hierfür das Märchen 

vom „Rotkäppchen“. In der Wirklichkeit gibt es kleine Mädchen, dunkle Wälder, Wölfe und 

Großmütter. Insofern spielt das Märchen mit Stücken unserer Wirklichkeit. Dass aber ein klei-

nes Mädchen einem sprechenden Wolf im Wald begegnet und diesen schließlich im Bett sei-

ner Großmutter wiederfindet, dies ist eine ‘Welt’, die uns nur eine Fiktion vor Augen stellen 

kann, und auf die wir uns doch als ‘Welt’ einlassen. 

(3) Damit hängt auch zusammen, dass wir die Fiktion nicht als Lüge empfinden, obwohl sie in 

Spannung zu unserer Wirklichkeit steht. Nur dort, wo wir die Fiktion als Fiktion erkennen und 

uns bewusst auf sie einlassen, können wir diese Spannung ‘akzeptieren’. Anderegg nennt dies 

treffend das „Als-ob“ der Fiktion: „Das die Fiktion kennzeichnende Verweilen beim 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 3 06.01.2025 

Vorgestellten hat nichts mit Täuschung zu tun. Vielmehr gleicht das Verweilen bei der Vor-

stellungswelt dem Verweilen beim Spiel. Wie beim Spiel ist man sich auch bei der Fiktion, 

bei den inszenierten Vorstellungen, des Al-ob bewusst, aber innerhalb der Grenzen des Als-ob 

wird die Reflexion auf den Status des Als-ob suspendiert. Der gute Spieler weiß, dass er 

spielt, und nimmt dennoch das Spiel ernst; so weiß, wer mit der Fiktion umzugehen versteht, 

dass er sich auf ein Als-ob einlässt, aber innerhalb des Als-ob ist er ganz bei der Sache, bei 

den fiktionalen Vorstellungen also.“ (A.a.O., 110f.) 

Dieser Mechanismus ist äußerst zerbrechlich. Wenn wir aus der Fiktion herausfallen, dann ist 

der Zauber des Als-ob zerstört. Deshalb müssen Fiktionen auch faszinieren, sie müssen uns in 

ihre Welt zwanglos und doch verbindlich hineinnehmen, wir müssen uns in die Fiktion wirk-

lich hineinbegeben. Anderegg stellt zutreffend fest: „Wer sich auf das Spiel mit der Vorstel-

lungswelt, auf das Als-ob einlässt, ist allerdings nicht so sehr bei der Fiktion als vielmehr in 

der Fiktion.“ (A.a.O., 111.) Deshalb müssen Fiktionen gut erzählt sein. Wenn sie den Zauber 

einer bezwingenden Story nicht haben, können sie nicht als Fiktionen wirken. 

(4) Durch das Eintreten in die Fiktion wird auch eine merkwürdige Selbst- und Fremderfah-

rung möglich. Wir erfahren uns dort als Subjekte, die sich auf die Welt der Fiktion frei einlas-

sen, und zugleich als Objekte, die durch die faszinierende Welt der Fiktion gefangengenom-

men werden: „Im Umgang mit der Fiktion gelingt uns nämlich, was uns im Wirklichen nicht 

gelingen kann: Wir sind ganz und gar in der Fiktion, aber zugleich auch über ihr; wir haben, 

Objekt von mancherlei Einwirkungen, die Erfahrung von Nähe und Unmittelbarkeit, aber wir 

haben auch, als Subjekt, den Überblick und die Macht über das Ganze. Die Erfahrung, Objekt 

zu sein, ist bei der Fiktion inszenierte, selbst inszenierte Erfahrung, sie ist als inszenierte Er-

fahrung im eigentlichen Sinne des Wortes harmlos, und insofern sie inszenierte Erfahrung ist, 

über die wir verfügen können, werden wir uns auch und gerade bei ihr unserer Möglichkeit, 

Subjekt zu sein, bewusst.“ (A.a.O., 115.) 

(5) Schließlich ist die Fiktion jener Leistung der Sprache nahe, die Anderegg die Medialität 

der Sprache genannt hat (vgl. dazu 6.2.2). Allerdings handelt es sich bei der Fiktion weniger 

um eine Medialität der Sprache selbst, als vielmehr um eine Medialität der Vorstellungswelt, 

die die Fiktion uns vor Augen stellt. „Der Sinnbildungsprozess, den uns die Fiktion ermög-

licht, ist, wie die Sinnbildung im Medium der Sprache, ein Erproben von symbolischer Zei-

chenhaftigkeit, aber zeichenhaft wird uns in der Auseinandersetzung mit der Fiktion auch und 

häufig vor allem das gegenüber dem Text verselbständigte Vorgestellte.“ (A.a.O., 117.) 

Auch dies sei an einem Beispiel erläutert. Nachdem wir den Roman „Stiller“ von Max Frisch 

gelesen haben, werden wir uns nur noch an wenige sprachliche Einzelformulierungen Frischs 

erinnern. Gleichwohl verweilen wir bei dem Roman. In der erinnernden Versenkung in das 

Gelesene werden wir vor die Frage gestellt, was es mit der Identität des Menschen auf sich 

habe. In der Auseinandersetzung mit der Fiktion des Lebens von „Stiller“ wird uns die Frage 

nach dem Sinn unseres eigenen Lebens gestellt. 

Aus dieser literaturwissenschaftlichen Bestimmung dessen, was eine Fiktion ist, ergibt sich 

konsequent, dass die Stellung der Fiktion zur uns umgebenden Wirklichkeit nicht als Gegen-

satz bestimmt werden kann (wie dies etwa auch bei Hans Weder der Fall ist). Die Fiktion 

steht in einer Spannung zur Wirklichkeit (dies macht die Fiktion erst zur Fiktion!), aber dar-

aus resultiert nicht, dass in ihr die Wirklichkeit nicht präsent ist. „In der Fiktion können wir 

Erfahrungen machen, als ob wir im Wirklichen wären: Wir ängstigen uns oder freuen uns, wir 

sind gespannt oder gelangweilt, wir werden mit längst Bekanntem konfrontiert oder erleben 

unvorhergesehene Überraschungen... Aber die Fiktion ist nicht nur dadurch bestimmt, dass sie 

dem Wirklichen gleicht, sondern auch dadurch, dass sie das Wirkliche verdrängt. Wer sich auf 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 4 06.01.2025 

das fiktionale Als-ob einlässt, ist in der Fiktion, und das heißt: Er ist im Wirklichen nicht. Wer 

im Fiktionalen verweilt, sieht ab von dem, was ihm nicht Fiktion, nicht Spiel ist. Das Wirkli-

che verliert für ihn seine Wirklichkeit, und mit dem Wirklichen setzt er, für die Dauer, die er 

der Fiktion einräumt, sich selbst aufs Spiel.“ (A.a.O., 112.) 

Die Fiktion bringt also die Wirklichkeit selbst ins Schwingen. So begegnen wir in der Fiktion 

unserer Wirklichkeit und zugleich mehr. Wir begegnen der Wirklichkeit in der Fiktion nicht 

nur in ihrem faktischen Geworden-Sein, sondern auch den ihr innewohnenden Chancen und 

Möglichkeiten. Das heißt: Aus der Spannung der Fiktion gegenüber Wirklichkeit resultiert 

nicht ein Weniger, sondern ein Mehr an Wirklichkeit. In der Fiktion machen wir intensivere 

Erfahrungen, als uns die uns ansonsten umgebende Wirklichkeit gestattet: „Das fiktionale 

Wirkliche erkennen wir als ein ‘Wirkliches’, aber es ist uns mehr als das: Es ist ein Wirkli-

ches, das uns zeichenhaft anspricht. In der Auseinandersetzung mit dem Fiktionalen gelingt es 

uns, die stabilisierende Wahrnehmung von Wirklichem mit der Lebendigkeit der Sinnbildung 

zu verbinden.“ (A.a.O., 118.) 

2. Fiktion und Wahrheitsfrage 

Die Entgegensetzung von „Fiktion“ und „Realität“ ist historisch gesehen eine relativ junge Er-

scheinung. Zu Recht stellt Hans-Robert Jauß fest: „So selbstverständlich es uns erscheinen 

mag, das Fiktive als das Nich-Wirkliche zu bestimmen, es als ein autonomes Gebilde anzuse-

hen und im Gegensatz zur wirklichen Welt zu verstehen, so fern lag der vermeintlich ontolo-

gische Gegensatz von Fiktion und Realität noch dem Weltverständnis früherer Epochen.“ 

(Jauß, 294.) Noch die mittelalterliche Literatur kennt diesen Gegensatz in der uns geläufigen 

Schärfe nicht. Erst das Welt- und Selbstverständnis des neuzeitlichen Menschen begreift die 

‘Fähigkeit zur Fiktion’ als ein menschliches Vermögen, das die Wirklichkeit ontologisch zu 

hintergehen vermag. Erst wo eine solche Sicht erreicht ist, wird die Fiktion für die Wissen-

schaften zum Problem. [Vgl. dazu die instruktive Darstellung bei Jauß, 294-303.] 

2.1 Fiktion und historische Wahrheit 

Am schärfsten ist diese Problematik in der Geschichtswissenschaft des 19. Jahrhunderts auf-

gebrochen. Die „Fiktion“ wird dort zum Feind einer exakten ‘Historiographie’. Leopold von 

Rankes Diktum, dass der Historiker nichts anderes zu tun habe als darzustellen, ‘wie es denn 

eigentlich gewesen sei’, erklärt jedes fiktive Element zum Sündenfall par excellence in der 

Geschichtsschreibung. Umso bedeutsamer ist es, dass in der gegenwärtigen wissenschaftsthe-

oretischen Grundlagendiskussion innerhalb der Geschichtswissenschaft sich so etwas wie eine 

Rehabilitation der Funktion von Fiktionen anbahnt.  

Der Historiker Reinhart Koselleck hat sich in seinem Beitrag „Über die Theoriebedürftigkeit 

der Geschichtswissenschaft“ gegen eine naive, unproblematisierte Rede von „der Geschichte“ 

gewandt. Auf keinen Fall dürfe der Historiker einer ihrer eigenen Erkenntnisbedingungen 

nicht eingedenkenden „transhistorischen Ontologie der Geschichte“ (Koselleck, 363) erliegen. 

Demgegenüber stellt Koselleck die These auf, dass die Geschichtsschreibung auf eine zwar 

kritisch zu reflektierende, aber grundsätzlich nicht hintergehbare Metaphorik verwiesen ist 

(vgl. dazu auch 5.4): „Wir leben von einer naturalen Metaphorik, und wir können dieser Meta-

phorik gar nicht entrinnen aus dem einfachen Grunde, weil die Zeit nicht anschaulich ist... Die 

Historie als Wissenschaft lebt im Unterschied zu anderen Wissenschaften nur von der Meta-

phorik. Das ist gleichsam unsere anthropologische Prämisse, da sich alles, was temporal for-

muliert sein will, an die sinnlichen Substrate der natürlichen Anschauung anlehnen muss.“ 

(A.a.O., 368f.) 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 5 06.01.2025 

Diese Einsicht führt konsequent zu dem Ergebnis, „dass alle historischen Aussagen vergan-

gene Sachverhalte nur verkürzt oder verjüngt wiedergeben können, denn die Totalität der Ver-

gangenheit lässt sich nicht wiederherstellen, sie ist unwiderrufbar vergangen. Streng genom-

men lässt sich die Frage nach dem, wie es eigentlich gewesen sei, nur dann beantworten, 

wenn man davon ausgeht, dass man nicht res factae, sondern res fictae formuliert. Denn ist 

einmal die Vergangenheit als solche nicht mehr wiederherstellbar, so bin ich gezwungen, den 

fiktiven Charakter vergangener Tatsächlichkeit anzuerkennen, um meine historischen Aussa-

gen theoretisch absichern zu können.“ (A.a.O., 379.)  

Das sprachliche Mittel der „Fiktion“ ist dann nicht mehr länger ein Hindernis als vielmehr 

eine unerlässliche Voraussetzung, um zu historischen Aussagen zu gelangen. Auf ganz ähnli-

che Weise hat dies auch der amerikanische Historiker Hayden White formuliert: „Wie denn 

sonst ließe sich eine ‘Vergangenheit’, die per definitionem aus als nicht mehr wahrnehmbar 

geltenden Ereignissen, Prozessen, Strukturen und so weiter besteht, entweder im Bewusstsein 

oder im Diskurs darstellen, wenn nicht durch ‘Imagination’? Impliziert nicht das Problem der 

Erzählung in allen historischen Theoriediskussionen letztlich immer auch die Frage nach der 

Rolle der Imagination bei der Herstellung einer spezifisch menschlichen Wahrheit?“ (White, 

76.) 

Hans-Robert Jauß hat in detaillierten Textanalysen gezeigt, dass der Zusammenhang von his-

torischer Wahrheit und dem Stilmittel der Fiktion auch die Werke derjenigen Historiker, die 

die Fiktion aus dem historischen Diskurs gerade ausschalten wollten (wie Johann Gustav 

Droysen und Leopold von Ranke), entscheidend bestimmt (vgl. dazu Jauß, 331-344). Offen-

sichtlich können auch diejenigen Historiker die das Stilmittel der Fiktion theoretisch ableh-

nen, im praktischen Vollzug nicht ohne Fiktionen auskommen. Jauß zieht dabei folgendes Re-

sümee seiner Textanalyse: „Der Zeitenabstand nötig den Historiker nicht nur, eine vergangene 

Wirklichkeit zu fingieren; er ermöglicht ihm auch, sich fiktionaler Mittel zu bedienen, um die 

faktisch ins Unübersehbare anwachsende Fülle des Vergangenen zu perspektivieren, d.h. ver-

kürzend und damit verjüngend, aber auch wieder im Detail ausmalend und damit seine Bedeu-

tung akzentuierend, darzustellen. Die perspektivierende Fiktionalisierung ist das erzählerische 

Äquivalent der Standortgebundenheit des Historikers, wie andererseits die damit erreichbare 

Wahrscheinlichkeit des Erzählten die begrenzte, nachprüfbare und wiederholbare, mithin his-

torische Form der Wahrheit seiner Urteile zeitigt: der bewusste Gebrauch der Fiktion macht 

sie zum Mittel der Erkenntnis.“ (A.a.O., 334f.) 

So lässt sich in der neueren wissenschaftstheoretischen Diskussion innerhalb der Geschichts-

wissenschaft eindeutig die Tendenz zu einer Rehabilitierung des Stilmittels der Fiktion erken-

nen. Damit ist nicht der Beliebigkeit von historischer Erkenntnis das Wort geredet. Wohl aber 

geht es um die Einsicht, dass es keine historische Erkenntnis ohne das Stilmittel der pointie-

renden Fiktion gibt. So wie sich der philosophische Streit um die Wahrheit auch als Streit um 

glückende, die Wirklichkeit erschließende Metaphern darstellt (vgl. dazu 5.4), so geht es im 

Streit um historische Wahrheit stets auch um den Diskurs darüber, welche Fiktionen das histo-

risch Geschehene eher zu entschlüsseln vermögen als andere. Der Streit um historische Wahr-

heit ist im Kern der Streit um glückende Fiktionen, wobei gar nicht geleugnet werden soll, 

dass es auch Fiktionen gibt, die die historische Wahrheit verstellen (z.B. die Aussage, es hätte 

in Auschwitz keine Gaskammern gegeben). Aber gerade um die täuschenden Fiktionen zu 

enttarnen, brauchen wir Fiktionen, die uns die historische Wahrheit darstellbar und damit – 

soweit dies hermeneutisch möglich ist – begreifbar machen. 

2.2 Fiktion und theologische Wahrheit 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 6 06.01.2025 

Parallel zur wissenschaftstheoretischen Diskussion innerhalb der Geschichtswissenschaft las-

sen sich auch in der Theologie Tendenzen erkennen, die Bedeutung des Stilmittels der Fiktion 

noch zu veranschlagen. Theologische Wahrheit und Fiktion werden nicht (wie dies etwa bei 

Weder der Fall ist) als Gegensatz gesehen, sondern die Fiktion gilt als Stilmittel, der theologi-

schen Wahrheit zum Ausdruck zu verhelfen. 

Wolfhart Pannenberg hat in einer instruktiven kleinen Abhandlung zum Thema „Das Irreale 

des Glaubens“ [abgedruckt in: Henrich/Iser (Hg.), 17-34] die positive Bedeutung von Fiktio-

nen für die Sprache des Glaubens deutlich gemacht. Pannenberg zeigt, dass Fiktionen nicht 

nur nicht in Konkurrenz stehen zu dem, was der christliche Glaube ist, sondern dass es dem 

Wesen des christlichen Glaubens entspricht, sich sprachlich auch (nicht nur!) mittels des Stil-

mittels der Fiktion zu realisieren. Wenn in Hebräer 11,1 der Glaube bezeichnet wird als „feste 

Zuversicht auf das, was man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht“, so 

wird darin deutlich, dass der christliche Glauben in einem Spannungsverhältnis steht zu der 

ihn umgebenden Weltwirklichkeit, d.h. der christliche Glaube hat eschatologischen Charakter: 

„Der Glaube ist also die Gegenwart des für diese Welt Irrealen. Dieses Irreale des Glaubens 

besteht nicht nur in bestimmten Ereignissen, auf die sich die Erwartung des Glaubenden rich-

tet, die der Welt als unrealistisch und verstiegen erscheinen mag. Das Irreale des Glaubens be-

steht zentral in der Wirklichkeit Gottes selbst, für die in dieser Welt kein Platz zu sein scheint, 

die aber der Glaube kontrafaktisch als Zukunft der Welt im Kommen des Reiches Gottes be-

jaht. Ist dieses Irreale des Glaubens nun Fiktion oder Inspiration?“ (A.a.O., 30.) Pannenberg 

gibt eine Antwort auf diese Frage, indem er sie relativiert. Es zeigt sich nämlich, dass Fiktion 

und Inspiration im religiösen Kontext kein Gegensatz sind, sondern dass die Fiktion bevor-

zugte Sprachform der Inspiration ist. Pannenberg versucht dies an der „Abrahamsverheißung“ 

deutlich zu machen: „Bei der Erzählung vom Glaubens Abrahams Gen. 15,1-6 handelt es sich 

mit hoher Wahrscheinlichkeit um eine literarische Fiktion, um die Darstellung der Überliefe-

rung von der Verheißung zahlreicher Nachkommenschaft an Abraham im Schema des prophe-

tischen Wortempfangs. Dennoch hat gerade diese literarische Fiktion prägende Kraft für das 

Glaubensverständnis Israels und noch des Apostels Paulus gehabt, sowie durch ihn auch für 

das christliche Glaubensverständnis. Ist das etwa kein Erweis ihrer Inspiriertheit und inspirie-

renden Kraft? Handelt es sich aber deshalb weniger um eine Fiktion? Oder wirkt die Inspira-

tion gerade durch die literarische Fiktion hindurch.“ (A.a.O., 32.) 

Es ist das Verdienst der Darstellung Pannenbergs, dass in ihr deutlich wird, dass dort, wo ein 

Gegensatz von Fiktion und theologischer Wahrheit postuliert wird, das Wesen des christlichen 

Glaubens selbst verfehlt wird. Vom biblischen Gott kann man offensichtlich nicht reden ohne 

die Sprachform der Fiktion in Anspruch zu nehmen – eben weil dieser Gott immer mehr ist 

als die uns umgebende ‘Wirklichkeit’: „Fiktionen können zu einer Erweiterung des Realitäts-

bewußtseins führen. Das wird man nicht nur für die wissenschaftliche Theoriebildung, son-

dern doch wohl auch für die Entwicklung des eschatologischen Bewusstseins im jüdischen 

Denken der nachexilischen Jahrhunderte behaupten können. Häufiger noch dienen Fiktionen 

anscheinend der Erfassung der ‘tieferen’ oder eigentlichen Bedeutung bestimmter Ereignisse, 

Personen und Erfahrungen. In diesem Sinne müssen jedenfalls die fiktionalen Elemente der 

Evangelienüberlieferung verstanden werden. Gerade durch das Medium dieser Wirkungsge-

schichte bekundet sich die Eigenart der Geschichte und Person Jesu... Die Bedeutung des Fik-

tionalen im religiösen Bewusstsein sollte also nicht überraschen und braucht vom religiösen 

Bewusstsein auch nicht als peinlich empfunden zu werden, zumal dann nicht, wenn sich es 

sich als Glaubensbewußtsein seiner kontrafaktischen Natur bewusst ist.“ (A.a.O., 33f.) 

Manfred Oeming hat die mehr systematisch-theologischen und religionsphilosophisch orien-

tierten Überlegungen Pannenbergs in einer kleinen Studie über „Bedeutung und Funktionen 

von ‘Fiktionen’ in der alttestamentlichen Geschichtsschreibung“ durch exegetische 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 7 06.01.2025 

Beobachtungen untermauert und präzisiert. Oeming versteht dabei unter „Fiktion“ diejenige 

Art von „Geschichtsdarstellung, die zwar historisch Unzutreffendes erzählt, die aber dennoch 

auf Historie bezogen ist, indem sie eine Wahrheit am Gewesenen aufdecken will, die in der 

bloßen Beschreibung nicht aufgeht.“ (A.a.O., 262.) 

Oeming konnte dabei zeigen, dass die Wirkungsintention von Fiktionen in der Hebräischen 

Bibel nicht auf eine einzige Funktion reduziert werden kann, sondern dass eine Vielzahl sol-

cher funktionellen Momente der Sprachform des Fiktiven zu beobachten ist. In einer lockeren 

Systematik hat Oeming neun solcher Funktionen des Fiktiven aufgelistet (vgl. dazu a.a.O., 

262-266): 

1. Fiktionen wollen die verborgene Gegenwart Gottes in einem historischen Geschehen 

benennen. Oeming kommt von daher auch nicht zu Unrecht zu einer Kritik an Pannen-

bergs Begriff der „kontrafaktischen“ Redeweise der Fiktion. Fiktionen wollen Situatio-

nen in ihrer Wahrheit ansichtig machen, sie wollen falsch Fiktionen entlarven und Situa-

tionen theologisch qualifizieren (vgl. dazu etwa Gen 50,20; 2. Sam 12,7). Oeming kann 

von daher pointiert formulieren: „Das ‘Fiktive’ kann insofern kontrafiktiven und nicht 

kontrafaktischen Charakter haben. Es rückt das verkehrte Gott-, Welt- und Menschen-

verständnis zurecht und erweist es als Sünde, indem es zur Wahrnehmung des deus ab-

sconditus anleitet.“ 

2. Dies impliziert, dass Fiktionen einen kerygmatisch-konfessorischen Charakter haben. 

3. Fiktionen können Einzelereignisse in einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang rü-

cken. Eine bloße positivistische Beschreibung eines Einzelereignisses ohne fiktive Ele-

mente könnte dies nicht leisten. 

4. Fiktionen können einen normativ-programmatischen Charakter besitzen. Sie zeigen 

wie Geschichte nach dem Willen Gottes verlaufen sollte. Insofern haftet Fiktionen auch 

ein kritisches Moment gegen den tatsächlichen Verlauf historischer Ereignisse an. 

5. Fiktionen können einen paradigmatisch-typischen Charakter besitzen. Sie zeichnen 

idealtypische Verhaltensweisen und Konstellationen.  

6. Eng mit dem paradigmatischen Charakter des Fiktiven verbunden ist deren applika-

tive Funktion. Fiktionen wollen zeigen, dass uns die Geschichte etwas ‘lehren’ kann. 

7. Fiktionen in der Hebräischen Bibel können aber durchaus auch einen im engeren 

Sinne historischen Charakter haben, indem sie von Ereignissen berichten, die zwar so 

historisch wohl nicht geschehen sind, die aber durchaus Rückschlüsse auf historische 

Ereignisse zulassen, etwa auf historische Ereignisse, die einen bestimmten Erzähler ver-

anlassen, Vergangenheit so und nicht anders zu erzählen. 

8. Fiktionen können religiöse Traditionen sichern und legitimieren. Insofern kommt 

ihnen auch ein ätiologischer Charakter zu. 

9. Fiktionen können ursprünglich selbständig tradierte Überlieferungselemente mitei-

nander verbinden (z.B. durch Genealogien und Itinerare). Das heißt Fiktionen können 

auch einen unierenden Charakter besitzen. 

Oeming macht zu Recht darauf aufmerksam, dass diese Funktionen des Fiktiven nicht immer 

streng voneinander zu trennen sind, ja dass sie sich in ihrer Leistung gegenseitig ergänzen und 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 8 06.01.2025 

verstärken. Erst die Gesamtheit aller möglichen Leistungen von Fiktionen ergeben das Ganze 

der Geschichtsschreibung der Hebräischen Bibel. Ohne die Sprachform und das Stilmittel der 

Fiktion käme der spezifische theologische Charakter der geschichtlichen Überlieferung Israels 

nicht zur Geltung. Zu Recht zieht Oeming folgendes Resümee seiner Untersuchungen: „Eine 

Analyse der zahlreichen charakteristischen Leistungen von ‘Fiktionen’ in den biblischen Ge-

schichtserzählungen lässt sie, wenn man sich von einer historistischen hermeneutischen Fixie-

rung löst, als wesentlich und unersetzbar erkennen, als Kerygma und Bekenntnis, das der ver-

meintlich realen Situation die wahre Lage vor Gott kritisch entgegenhält, als Ort, an dem sich 

hochreflektierte theologische Konzeptionen artikulieren können, als Ort des Normativen, als 

idealtypisch zuspitzende, menschliche Existenz paradigmatisch auslegende, auf das Wesentli-

che verdichtende, auf gegenwärtige Applizierbarkeit ausgerichtete Erzählwelt.“ (A.a.O., 

265f.) 

3. Zur ästhetischen Leistung von Fiktionen 

Nach den eher grundsätzlichen literaturwissenschaftlichen, wissenschaftstheoretischen und 

theologischen Erörterungen zum Wesen und zur Funktion von Fiktionen soll nun abschlie-

ßend anhand von konkreten Textbeispielen nach dem gefragt werden, was die Sprachform der 

Fiktion ästhetisch zu leisten vermag. Dabei sind vor allem drei ästhetische Wirkungsweisen 

von Bedeutung: (1) die Verdichtung komplexer Erfahrungen und Reflexionen, (2) die Diffe-

renzierung scheinbar einfacher Handlungsabläufe sowie (3) die Transzendierung vorfindlicher 

Sinnhorizonte. 

3.1 Verdichtung 

Als Beispiel für die ästhetische Leistung der Verdichtung komplexer Erfahrungen und Refle-

xionen soll ein kleines Textfragment von Franz Kafka dienen. Der Text wurde im Nachlass 

Kafkas gefunden und erstmals im Jahre 1936 veröffentlicht: 

„Es war sehr früh am Morgen, die Straßen rein und leer, ich ging zum Bahnhof. Als ich 

eine Turmuhr mit meiner Uhr verglich, sah ich, dass es schon viel später war, als ich ge-

glaubt hatte, ich musste mich sehr beeilen, der Schrecken über diese Entdeckung ließ 

mich im Weg unsicher werden, ich kannte mich in dieser Stadt noch nicht sehr gut aus, 

glücklicherweise war ein Schutzmann in der Nähe, ich lief zu ihm und fragte ihn atem-

los nach dem Weg. Er lächelte und sagte: ‘Von mir willst du den Weg erfahren?’ ‘Ja’, 

sagte ich, ‘da ich ihn selbst nicht finden kann.’ ‘Gibs auf, gibs auf,’ sagte er und wandte 

sich mit einem großen Schwunge ab, so wie die Leute, die mit ihrem Lachen allein sein 

wollen.“ (Kafka, 87.) 

Dieser kurze, äußerst dichte Text erzählt zweifelsohne eine Geschichte: Ein Mann hat auf dem 

Weg zum Bahnhof ein ungewöhnliches Erlebnis. Doch zugleich wissen wir, dass diese Ge-

schichte, so wie sie Kafka erzählt, nicht passiert ist. Kein Polizist verhält sich so, wie die Ge-

schichte es uns erzählt. Wir wissen also sehr schnell, dass wir es, literaturwissenschaftlich be-

trachtet, mit einer Fiktion zu tun haben. Gleichwohl mutet die Geschichte merkwürdig ver-

traut an. Sie ist nicht so passiert, und doch stoßen wir in der Geschichte auf eine Fülle vertrau-

ter Erfahrungen: Die Turmuhr erinnert uns an die Struktur der Zeit, der wir nicht entrinnen 

können; Das Erschrecken über das Sich-Verspäten gemahnt an den terminlichen Zwang unse-

rer Berufswelt; das Sich-nicht-Zurechtfinden lässt vor uns die labyrinthische Verschlungen-

heit der modernen Lebenswelt erstehen; der Schutzmann steht für die bürgerliche Ordnung; 

etc. Dass gerade diese Ordnung aus den Fugen geraten ist, dies ist die eindrückliche ‘Bot-

schaft’ dieser Fiktion. In wenigen knappen Sätzen ist in dieser Geschichte das eingefangen, 

was Georg Lukács einmal die ‘transzendentale Obdachlosigkeit’ des neuzeitlichen Menschen 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 9 06.01.2025 

genannt hat. Wenn wir diese fiktive Geschichte in all ihren einzelnen Details interpretieren 

wollten, würde ein mehrerer Seiten langer Text entstehen. Gleichwohl stünde in dieser Inter-

pretation nichts anderes als das, was die fiktive Geschichte in ihrem Kern bereits enthält. Die 

Interpretation in ihrer Länge würde nur dasselbe mit anderen Worten sagen wie die Fiktion in 

ihrer Kürze. In der Fiktion ist das verdichtet, was in der Sprache der Soziologie, Philosophie 

oder Theologie weitaus mehr an Darstellungs- und Argumentationsaufwand benötigen würde. 

Mit dieser ästhetischen Leistung der Verdichtung hängt es auch zusammen, dass Fiktionen die 

kognitive wie auch die emotionale Aufnahmebereitschaft der Menschen oft weitaus mehr zu 

stimulieren vermag als der ‘bloße’ Eindruck der Wirklichkeit.  

Bereits Aristoteles hat in seiner „Poetik“ dieses Vermögen der Fiktion mit dem Begriff der 

Katharsis zu beschreiben versucht. Er sagt dort, dass die Fiktionen die Affekte des Menschen 

in Anspruch nehmen, in dieser Inanspruchnahme jedoch den Menschen wiederum ‘geläutert’ 

in die ihn umgebende Wirklichkeit entlassen.  

Friedrich Schiller hat in seiner berühmten kurzen Abhandlung „Was kann eine gute stehende 

Schaubühne eigentlich wirken?“ in der enthusiastischen Sprache seiner Frühzeit, diese Leis-

tung der Fiktion eindrücklich beschrieben: „Wenn keine Moral mehr gelehrt wird, keine Reli-

gion mehr Glauben findet, wenn kein Gesetz mehr vorhanden ist, wird uns Medea noch an-

schauern, wenn sie die Treppen des Palastes herunterschwankt und der Kindermord jetzt ge-

schehen ist. Heilsame Schauer werden die Menschheit ergreifen, und in der Stille wird jeder 

sein gutes Gewissen preisen, wenn Lady Macbeth, eine schreckliche Nachtwandlerin, ihre 

Hände wäscht und alle Wohlgerüche Arabiens herbeiruft, den hässlichen Mordgeruch zu ver-

tilgen.“ (Schiller, 11f.) 

Leslie Epstein hat in seinem Roman „Der Judenkönig“ diese theoretische Erkenntnis des Aris-

toteles und Schillers über die Wirkungsweise der Fiktion selbst wiederum in eine eindrückli-

che fiktive Szene überführt. In einem jüdischen Ghetto im besetzten Polen des 2. Weltkrieges 

führt eine Laienspielgruppe vor den Ghettobewohnern Shakespeares Schauspiel „Macbeth“ 

auf. Was sich dort dann abspielte, hat Epstein so beschrieben: 

„Was für ein Chaos nun! Alle schienen gleichzeitig aufzuwachen. Macbeth und Lady 

Macbeth kamen aus ihrem Gemach. Sie klammerten sich entsetzt aneinander. Die Die-

ner und Bogenschützen rannten herum und rieben sich die Augen. Banquo, der zweite 

Soldat, machte das Licht an. ‘O Grausen’, rief er, ‘Grausen, Graus!’ Das ganze Ensem-

ble schrie durcheinander... 

Im Zuschauerraum hörte freilich niemand diese Worte. Das tolle Treiben dort übertraf 

fast noch das Geschehen auf der Bühne. Die Jüdinnen, die nicht nach Luft rangen und 

weinten, saßen wie gelähmt da. Viele Männer zeigten auf Macbeth und seine Gemahlin, 

als ob sie sagen wollten: ‘Da ist er! Sie haben es getan! Die da sind es!’ Verwirrung be-

mächtigte sich selbst der Mitglieder des Judenrats. ‘Meuchelmörder!’ schrien sie. 

‘Anarchisten!’ Keiner achtete auf Popower, den ehemaligen Kellner. Er zog seine Kol-

legen am Arm und sagte: ‚Aber Werbel, aber Fräulein Kleinweiß, es ist doch nur ein 

Theaterstück!’ 

Der Minister wies auf ein interessantes Problem hin. Die Ghettobewohner lebten ja 

schon seit Jahren unter den grauenvollsten Verhältnissen. Jeden Tag sahen sie Furchtba-

reres als Hexen und Nebelbänke und Eulen, die schrien. Gab es im Haus der Kultur ei-

nen Mann oder eine Frau, der oder die nicht auf diese oder jene Weise einen geliebten 

Menschen verloren hatte? Konnte irgendein Zuschauer sicher sein, vor Ablauf der 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 10 06.01.2025 

Woche nicht selber abgeholt zu werden? Nein, Nein! Wahrscheinlich nicht. Hier gingen 

die Leute dünn wie die Stöcke herum, ihre Knochen zeichneten sich unter der Haut ab. 

Im Winter froren die Einwohner von Baluty. Im Sommer erstickten sie fast an den Ge-

rüchen. Stets konnte man einen Verrücktgewordenen einen sinnlosen Satz wie etwa ‘Ein 

englischer Schneider!’ rufen hören. Es war, als sei die Hölle an die Erdoberfläche ge-

stiegen. Und das Schlimmste, der Schrecken der Schrecken war, dass die Bürger der 

Vorstadt sich an ihr Leben gewöhnt hatten. Zuweilen wehten die Zeitungsblätter von 

den Leichen: dann kam das grüne Gesicht oder das blaue Gesicht oder gar das gesund 

aussehende rosa Gesicht einer Person zum Vorschein, die man kannte. Das sahen alle, 

auch Frauen, auch kleine Jungen und Mädchen. Niemand dachte zweimal darüber nach. 

Aber in der Assisistraße gebärdeten sich die Juden wie Wahnsinnige. Sie rauften sich 

die Haare. Undenkbar, sie hätten nicht gewusst, dass sie eine Aufführung ansahen. Es 

waren doch Gummidolche. Die Geschichte spielte vor Hunderten von Jahren. Nein, die 

Ghettobewohner wussten sehr wohl, dass Nathan Hobnower gleich aus der Pfütze seines 

unechten Bluts aufspringen würde. Und doch weinten sie um ihn, als sei er wirklich ein 

König, ein schmerzhaft, ein tödlich verwundeter. Hat die wunderbare Macht der Kunst 

sich je anschaulicher dargestellt?“ (Epstein, 238f.)  

Vor diesem Hintergrund wird auch Schillers Emphase verständlich. Fiktion und Wirklichkeit 

waren für ihn kein Gegensatz, sondern in der Fiktion begegnet uns unsere Wirklichkeit ver-

dichtet. In der Fiktion begegnen wir unserer Wirklichkeit, und in dieser Begegnung werden 

wir zugleich verwandelt: „Der Unglückliche weint hier mit fremden Kummer seinen eigenen 

aus – der Glückliche wird nüchtern und der Sichere besorgt. Der empfindsame Mensch härtet 

sich zum Manne, der rohe Unmensch fängt hier zum erstenmal zu empfinden an.“ (Schiller, 

19.) Deshalb brauchen die Menschen die (gelungenen!) sprachlichen Fiktionen, sie gehören 

zur Conditio humana, ohne sie würde der Mensch an sich selbst verkümmern. 

3.2 Differenzierung 

Die gegenläufige Wirkungsintention zur sprachlichen Verdichtung liegt in derjenigen ästheti-

schen Leistung der Fiktion vor, die man als Differenzierung komplexer Sachverhalte in einem 

homogen wirkenden Zusammenhang charakterisieren kann. Als Beispiel hierfür soll die Er-

zählung Johann Peter Hebels über den „Brand von Moskau“ dienen, die dieser im Jahrgang 

1814 des „Rheinischen Hausfreundes“ veröffentlicht hat. [Hans-Robert Jauß hat diesen Text 

einer eindrücklichen Analyse unterzogen, auf die ich mich in meiner Darstellung beziehe. 

Vgl. dazu Jauß, 351-359.] 

„Als im Jahr 1812 der Krieg zwischen Frankreich und Russland ausbrach, standen in 

Europa die Verhältnisse so: Auf der Seite des Kaisers von Frankreich waren Haus Öst-

reich mit einem Hülfskorps, alle rheinischen Bundesfürsten, Schweiz, alle Völker von 

Italien, Illyrien, Preußen, Polen, fast ganz Europa. Auf der Seite von Russland waren al-

lein der Engländer, später auch der Winter. Neutral waren der Däne, der Schwed, der 

Türk.- Spanien und Portugal hatten ihr Apartes. 

Schon hatte die furchtbare Armee des französischen Kaisers nach manchem harten, aber 

siegreichen Kampf die russische Hauptstadt Moskau erreicht. Am 14. September zog er 

als Sieger durch ihre Tore ein. Hier wäre ein Wort vom Frieden zu sprechen gewesen, 

wenn man gewollt hätte, aber man wollte nicht. Lieber die eigene Stadt verbrannt und 

den Feind herausgetrieben. 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 11 06.01.2025 

So etwas ist nun geschwind gesagt: ‘Moskau ist verbrannt.’ Aber der geneigte Leser 

wird fast die Hände über dem Kopf zusammenschlagen, wenn er sich von dieser Stadt 

einen Begriff machen lässt... 

Wer den Schrecken und Jammer bedenkt, wenn ein einzige Haus in Flammen steht, die 

fürchterliche Helle der Nacht und die Röte am Himmel von ferne, der mag sich vorstel-

len, wie es aussieht, wenn in einem Umkreis von 12 Stunden 20 000 Häuser teils in 

Flammen, teils in Gefahr stehen, und so viel Kirchen und Schlösser auf einmal brennen, 

und 400 000 Menschen, Männer, Weiber, Kinder, Greise, Gebrechliche, Kranke, Fürs-

ten, Bettler, fliehen oder verbrennen müssen, und niemand retten, niemand mehr lö-

schen kann. Alle Feuer-Spritzen waren weggeschafft mit Fleiß. Tagereisen weit waren 

die Straßen mit Fliehenden angefüllt, Gesunde, Kranke, Sterbende, hochschwangere 

Frauen, säugende Mütter, und der Mittag bot keinen Tisch, kein Obdach die Nacht. Hier 

blieb ein Kranker liegen, den man nicht fortbringen konnte, dort segneten die Söhne ih-

ren sterbenden Vater ein, dort begruben andere den ihrigen, alles nur so unterwegs. Wei-

ter lag eine Frau in Kindsnöten und gebar ihren Benoni, ihren Schmerzenssohn, auch 

nur so unterwegs. Eine vornehme Frau kochte ihren Kindern über zusammengerafften 

Reisern ein ärmliches Mittagsmahl und seufzte dazu: ‘Ach, wie unglücklich bin ich.’ 

Eine andere mit ihrem armen Kindlein sah ihr zu und weinte, als ob sie sagen wollte: 

‘Ach, wie glücklich bist du, dass du etwas zu kochen hast.’ Wie viele umgekommen 

sind, will der Hausfreund nicht zählen. 

Wer Moskau angezündet hat, hat viel zu verantworten. Ist ein anderer Mensch als er 

schuld daran, dass die siegreiche Armee des französischen Kaisers sich mitten im Win-

ter und in der fürchterlichsten Kälte aus Mangel an Aufenthalt und Lebensmitteln und 

mit namhaftem Verlust zurückziehen musste, zuerst aus Russland, hernach aus Polen, 

hernach aus Preußen bis nach Deutschland, bis an die Elbe? Die Pferde kamen vor Man-

gel und Kälte um. Die Artillerie und das Gepäck musste zurückgelassen und den nach-

schwärmenden Kosaken preisgegeben werden. Viele tausend tapfere Krieger kamen um. 

Denn gegen den Winter ist mit Bajonett und Sturmmarsch nicht viel auszurichten, und 

ein warmer Pelz und ein Kalbsschlegel leisten da ganz andere Dienste, als eine Brust 

voll Heldenmut. Aber der letzte hat noch nicht geschossen.“ (Zit. n. Jauß, 352f.) 

Dieser Text ist eines der eindrücklichsten Beispiele einer kritischen Darstellung eines kriege-

rischen Geschehens, ohne in oberflächliche Moralisierung zu verfallen. Gattungsgeschichtlich 

ist dieser Text Hebels den von André Jolles so benannten „Memorabilien“ zuzuordnen, die ein 

kleines Stück aus dem großen Geschehen der Geschichte herausschneiden und es erzählend 

überliefern. „Im Unterschied zum Exempel, das aus vergangener Tat eine moralische Lehre 

für zukünftiges Handeln zu ziehen und eindeutig zu formulieren erlaubt, ist der Sinn der ge-

schichtlichen Erfahrung im Memorabile komplex, nicht selten paradox und unauslotbar.“ 

(Jauß, 353f.) Dass diese Wirkung auch im vorliegenden Memorabile Hebels über den Brand 

von Moskau erzielt wird, liegt eindeutig an dessen fiktivem Charakter. Zwar bezieht sich der 

Text auf ein historisches Geschehen, die konkrete Darstellung und das Arrangement von Be-

richt und Reflexion sind jedoch unzweideutig fiktiv. Erst dadurch entsteht die Komplexität 

und die Abgründigkeit der Darstellung Hebels. Dies sei an einigen Details des Textes näher 

erläutert. 

1. Wenn Hebel feststellt „So etwas ist nun geschwind gesagt: ‘Moskau ist verbrannt.’„, 

so meldet er damit einen hermeneutischen Generalvorbehalt auch gegen die eigene Er-

zählung an. Offensichtlich gibt es Ereignisse, die nicht erzählt werden können und doch 

erzählt werden müssen. An diesem Problem plagen sich z.B. alle sensiblen HistorikerIn-

nen ab, die darstellen wollen, was in Auschwitz geschehen ist. Es gibt menschliches 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 12 06.01.2025 

Tun, das sich letztlich aller Darstellung entzieht und doch nicht der Vergessenheit an-

heimfallen darf. In einem einzigen Satz kann Hebel diesen Gedanken in seine Erzählung 

integrieren. 

2. Im Satz „Auf der Seite von Russland waren allein der Engländer, später auch der 

Winter“ ordnet Hebel nicht kompatible Größen einander zu. Er nimmt damit den überra-

schenden Verlauf des Russlandfeldzugs Napoleons in den Blick. Der Verlauf der Ge-

schichte liegt nicht allein in der Hand des Menschen. Es ist eine Erinnerung an die 

Grenzen der Macht, die Hebel in seine Geschichte einfügt. 

3. Hebel schreibt: „Hier wäre ein Wort vom Frieden zu sprechen gewesen, wenn man 

gewollt hätte, aber man wollte nicht. Lieber die eigene Stadt verbrannt und den Feind 

hinausgetrieben.“ Für wen ergreift Hebel hier Partei? Es lässt sich nicht eindeutig ent-

scheiden. Vielmehr erinnern seine Formulierungen daran, dass ein Wort des Friedens 

zur rechten Zeit von allen in einem Konflikt Beteiligten ausgehen kann. Gerade die Not-

wendigkeit des Friedens lässt die Alternative von Sieger und Verlierer, Standhaltenden 

und Nachgebenden weit hinter sich. 

4. Die konkrete Darstellung der Szene des Brandes ist perspektivisch verkürzt, in dieser 

Verkürzung jedoch eindrücklicher als alle statistischen Summierungen, die Hebel auch 

wiedergibt. Die einzelnen Szenen sind von Hebel frei erfunden. Er ist nicht dabei gewe-

sen und kann solche Details gar nicht wissen. Und doch ‘treffen’ die fiktiven Details. 

Sie lassen menschliches Leiden konkret werden, konkreter als jede noch so detaillierte 

Chronik dies vermag: „... die situationshafte Realität eines katastrophenhaften Ereignis-

ses kann auch durch die vollständige Rekonstruktion des Faktischen nicht in demselben 

Maße wieder erschlossen werden wie durch seine Umsetzung in ein fingiertes und er-

zählbares Schicksal der betroffenen geschichtlichen Subjekte.“ (A.a.O., 357.) 

5. Zum Schluss des Textes spricht Hebel ganz selbstverständlich von den „tapferen 

Kriegern“ und nimmt dieses Wort unter der Hand im nächsten Satz wieder zurück in 

den Worten „ein warmer Pelz und ein Kalbsschlegel leisten da ganz andere Dienste, als 

eine Brust voll Heldenmut“. Dieses Verfahren macht die ‘Kriegs-Erzählung’ Hebels zu 

einem Dokument der Menschlichkeit. Er erzählt das Kriegs-Geschehen auf eine Weise, 

die diejenigen, die diese Erzählung hören, in eine kritische und doch anteilnehmende 

Distanz zum Geschehen bringen. Dies vermag allein Hebels Verfahren der Fiktion, das 

von sprachlichen und sinnhaften Oppositionen getragen ist. So erschließt uns eine Fik-

tion in einfacher, aber nichtsdestotrotz wohlüberlegter sprachlicher Gestalt ein Gesche-

hen in seiner Komplexität und Abgründigkeit.  

Zu Recht hat Hans-Robert Jauß diese Wirkungsweise folgendermaßen zusammengefasst: „In 

Hebels Geschichtserzählung wird das gegenläufig eingesetzte Detail zum vorzüglichen Instru-

ment, die offenbare oder verborgene Teleologie der konventionellen Historie zu stören, ihre 

uneingestandene idealistische Prämisse, dass alles Wirkliche auch vernünftig sei, zu proble-

matisieren und an den Leser zu appellieren, die wieder offene Frage nach dem Sinn des Ereig-

nisses von seinem Standort aus in eigener Reflexion zu beantworten.“ (A.a.O., 359.) 

3.3 Transzendierung 

Als Beispiel für die dritte grundlegende ästhetische Leistung von Fiktionen, die Transzendie-

rung vorfindlicher Sinn- und Erfahrungshorizonte, soll ein vertrauter biblischer Text dienen, 

und zwar die sprachliche Gestalt, die der Prophet Jesaia seiner Vision vom messianischen 

Friedensreich gegeben hat (Jes. 11,1-9): 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 13 06.01.2025 

„Und es wird ein Reis hervorgehen aus dem Stamm Isais und ein Zweig aus seiner Wur-

zel Frucht bringen. Auf ihm wird ruhen der Geist des Herrn, der Geist der Weisheit und 

des Verstandes, der Geist des Rates und der Stärke, der Geist der Erkenntnis und der 

Furcht des Herrn. Und Wohlgefallen wird er haben an der Furcht des Herrn. Er wird 

nicht richten nach dem, was seine Augen sehen, noch Urteil sprechen nach dem, was 

seine Ohren hören, sondern wird mit Gerechtigkeit richten die Armen und rechtes Urteil 

den Elenden sprechen im Lande, und er wird mit dem Stabe seines Mundes den Gewalt-

tätigen schlagen und mit dem Odem seiner Lippen den Gottlosen töten. Gerechtigkeit 

wird der Gurt seiner Lenden sein und die Treue der Gurt seiner Hüften. Da werden die 

Wölfe bei den Lämmern wohnen und die Panther bei den Böcken lagern. Ein kleiner 

Knabe wird Kälber und junge Löwen und Mastvieh miteinander treiben. Kühe und Bä-

ren werden zusammen weiden, dass ihre Jungen beieinander liegen, und Löwen werden 

Stroh fressen wie die Rinder. Und ein Säugling wird spielen am Loch der Otter, und ein 

entwöhntes Kind wird seine Hand stecken in die Höhle der Natter. Man wird nirgends 

Sünde tun noch freveln auf meinem ganzen heiligen Berge; denn das Land wird voll Er-

kenntnis des Herrn sein, wie Wasser das Meer bedeckt.“ 

Dieser Text ist eine Utopie. Eine Utopie wird dadurch zur Utopie, dass vertraute Erfahrungs-

elemente in eine neue Konstellation überführt werden. Insofern ist jede Utopie auf das sprach-

liche Verfahren der Fiktion angewiesen. Utopien knüpfen an unsere Erfahrungs- und Sinnho-

rizonte an. Indem sie diese zugleich fiktiv verändern, entsteht ein Text, der in sich ein über-

schießendes Moment enthält. So werden Wölfe, die die Lämmer bedrohen, zu Wölfen, die 

friedliche Nachbarn der Lämmer sind. Aus Richtern, die sich auf das Hören-Sagen verlassen, 

werden Richter, die wirklich Gerechtigkeit sprechen, etc.  

Utopien in der Gestalt sprachlicher Fiktionen begleiten das abendländische Denken von An-

fang an. [Einen instruktiven Einblick in die Vielzahl der Funktionen und Gestalten von Uto-

pien vermittelt der von W. Voßkamp herausgegebenen Sammelband „Utopieforschung“. Dort 

findet sich auch eine umfangreiche Bibliographie.] Sei es Platos „Staat“, sei es Thomas 

Morus’ „Von der wunderbaren Insel Utopia“, sei es Johann Valentin Andreaes „Christianopo-

lis“, sei es die warnende Anti-Utopie von George Orwells „1984“, stets geht darum, durch das 

Mittel fiktiver Darstellung die jeweils herrschenden Verhältnisse kritisch zu hinterfragen und 

neue Perspektiven des Denkens, Fühlens und Handelns zu eröffnen. [Hermann Wiegmann hat 

in seiner detaillierten Untersuchung über „Utopie als Kategorie der Ästhetik“ gezeigt, dass 

sich durch die gesamte
 
abendländische Ästhetik von Plato bis hin zu Ernst Bloch die „Utopie“ 

wie ein roter Faden zieht.] Auch hier gilt, dass der Mensch ohne die sprachlichen Fiktionen an 

sich selbst verkümmern müsste. Dies gilt umso mehr für die Kirche und die Theologie, die ja 

von dem Gott zu erzählen und über ihn nachzudenken haben, der unsere menschliche Realität 

weit übersteigt. 

Literatur: 

Johannes Anderegg: Sprache und Verwandlung. Göttingen 1985. 

Reinhart Koselleck: Über die Theoriebedürftigkeit der Geschichtswissenschaft. In: Hans-

Georg Gadamer / Gottfried Boehm (Hg.): Seminar: Die Hermeneutik und die Wissen-

schaften. Frankfurt 1978. S.362-380. 

Leslie Epstein: Der Judenkönig. Roman. Frankfurt 1982. 

Dieter Henrich / Wolfgang Iser (Hg.): Funktionen des Fiktiven (Poetik und Hermeneutik X). 

München 1983. [Enthält wichtige Grundsatzbeiträgen zum Problem der „Fiktion“ aus 

philosophischer, theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive.] 

Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik. Frankfurt 1982. 



Grözinger - Über die Fiktion (Die Sprache des Menschen) 14 06.01.2025 

Franz Kafka: Beschreibung eines Kampfes. Novellen, Skizzen, Aphorismen aus dem Nach-

lass. Frankfurt 1969. 

Manfred Oeming: Bedeutung und Funktionen von „Fiktionen“ in der alttestamentlichen Ge-

schichtsschreibung. In: Evangelische Theologie 44 (1984). S.254-266. 

Friedrich Schiller: Werke. Band 4: Schriften. Frankfurt 1966. 

Wilhelm Voßkamp (Hg.): Utopieforschung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen Uto-

pie. 3 Bände. Frankfurt 1985. 

Hans Weder: Neutestamentliche Hermeneutik. Zürich 1986. 

Hayden White: Die Bedeutung der Form. Erzählstrukturen in der Geschichtsschreibung. 

Frankfurt 1990. 

Hermann Wiegmann: Utopie als Kategorie der Ästhetik. Zur Begriffsgeschichte der Ästhetik 

und Poetik. Stuttgart 1980. 


