
Brod - Der Dichter Franz Kafka (1921) 1 22.01.2025 

Der Dichter Franz Kafka 

Von Max Brod  

Wo anfangen? — Es ist einerlei. Denn zu dem Besonderen dieser Erscheinung gehört es, dass 

man von jeder Seite her zu demselben Ergebnis kommt. 

Schon daraus geht hervor, dass sie Wahrhaftigkeit, unerschütterliche Echtheit, Reinheit ist. 

Denn die Lüge bietet nach jeder Seite hin einen anderen Anblick, und das Unreine schillert. 

Hier aber bei Franz Kafka, und fast möchte ich sagen, bei ihm allein im ganzen literarischen 

Umkreis der Moderne, gibt es kein Schillern, keinen Prospektwechsel, keine Verschiebung 

der Kulissen. Hier ist Wahrheit und nichts als sie. 

Nehmt beispielsweise seine Sprache! Die billigen Mittel (neue Worte zu drehen, Zusammen-

setzungen, Rochade der Satzteile usw.), diese Mittel verschmäht er. „Verschmäht“ ist nicht 

einmal das richtige Wort. Sie sind ihm unzugänglich, wie eben dem Reinen Unreines unzu-

gänglich, verboten, tabu ist. Seine Sprache ist kristallklar, und an der Oberfläche merkt man 

gleichsam kein anderes Bestreben als richtig, deutlich, dem Gegenstand angemessen zu sein. 

Und doch ziehen Träume, Visionen von unermesslicher Tiefe unter dem heiteren Spiegel die-

ses reinen Sprach-Baches. Man blickt hinein und ist gebannt von Schönheit und Eigenart. 

Man kann aber nicht sagen, zumindest auf den ersten Blick nicht sagen, worin das Eigene die-

ser doch nichts als richtigen, gesunden, einfachen Satzformen besteht. Liest man ein paar 

Sätze von Kafka, so empfindet die Zunge, der Atem eine Süßigkeit, nie zuvor erlebt. Die Ka-

denzen, die Abschnitte scheinen geheimnisvollen Gesetzen zu folgen, die kleinen Pausen zwi-

schen den Wortgruppen haben ihre eigene Architektur, eine Melodie spricht sich aus, die nicht 

aus Materie dieser Erde besteht. Es ist Vollendung, die Vollendung schlechthin, jene Voll-

kommenheit der reinen Form, über die Flaubert vor den Trümmern einer Akropolis-Mauer 

weinte. Aber es ist Vollendung in Bewegtheit, auf dem Marsch, im Sturmschritt sogar. Ich 

denke etwa an „Die Kinder auf der Landstraße“, diese klassisch schöne und doch so ganz aus 

dem Häuschen gebrachte Prosa, die sein erstes Buch („Betrachtung“) einleitete. Da ist Feuer, 

das ganze unruhige Feuer und Blut einer ahnungsvollen eingespannten Kindheit, aber die 

Flammenwände gehorchen einem unsichtbaren Kapellmeisterstab, nicht Feuerfetzen sind sie, 

sondern ein Palast, jeder seiner Bausteine brausende Glut. Vollkommenheit — und eben des-

halb nicht routiniert, nicht extravagant. Sprünge macht man nur, solange die äußerste Grenze, 

die Linie, die das All umfasst, nicht erreicht ist. Das Allumfassende braucht keine Sprünge zu 

machen. Wird es da aber nicht langweilig? Hier liegt die Mitte von Kafkas künstlerischer Be-

deutung. Ich sagte es schon: er ist das Vollendete in Bewegung, unterwegs. Daher paart sich 

Allumfassendes zwanglos mit allerkleinstem, ja skurrilstem Detail, der Okanos mit spaßigen 

Graukünsten des Bureaulebens, Erlösungsgrüße mit einem neuen Advokaten, der allerdings 

eigentlich das Streitross Bucephalus ist, oder mit einem geplagten Landarzt oder kleinem Ge-

schäftsreisenden oder mit dem rosa Flitter der Zirkusreiterin. Daher die große kunstvolle Peri-

ode und die Schlichtheit des Stils, jedoch mit Einfällen gesprenkelt in jedem Satz, in jedem 

Wort. 

Daher die Unauffälligkeit der Metaphern, die doch immer (man merkt es überrascht erst eine 

Weile nachher) Neues sagen. Daher Stille, Übersicht. Freiheit wie über den Wolken — und 

doch die gute Träne und das mitleidige Herz. Würden die Engel im Himmel Witze machen, so 

müsste es in der Sprache Franz Kafkas geschehen. Diese Sprache ist Feuer, das aber keinen 

Ruß hinterlässt. Sie hat die Erhabenheit des unendlichen Raumes und dennoch zuckt sie alle 

Zuckungen der Kreatur. 

Daß der Reine Unreines nicht anzurühren vermag, ist sowohl seine Stärke wie seine 



Brod - Der Dichter Franz Kafka (1921) 2 22.01.2025 

Schwäche. — Stärke: weil es bedeutet, den Abstand zwischen sich und dem Absoluten durch-

fühlen, zu Ende fühlen. Dieser Abstand selbst ist freilich etwas Negatives, ist Schwäche. Und 

so kann sich die Stärke des Reinen nur darin äußern, daß er darauf beharrt, sich seinen Ab-

stand nicht wegschwindeln zu wollen, daß er seine Schwäche wie durch tausendfältige Ver-

größerungsgläser geradezu übertreibt. Daß aber gerade dies Stärke ist, darf und kann er, so-

lange er seine Position wahren will, nicht zugeben. So entsteht ein doppelter Boden, und, wie 

überall, wo es doppelten Boden gibt: Humor. Ja, auch mitten durch das Grauen solchen Ei-

gensinns, solchen Beharrens in der gefährlichsten aller Haltungen (es geht ja um Leben und 

Tod dabei) spielt ein liebliches Lächeln. Es ist ein neues Lächeln, das Kafkas Werk auszeich-

net, ein Lächeln in der Nähe der letzten Dinge, ein metaphysisches Lächeln gleichsam, — ja 

manchmal, wenn er uns Freunden eine seiner Erzählungen vorlas, steigerte es sich, und wir 

lachten laut heraus. Aber wir schwiegen bald. Es ist kein Lachen, das für Menschen bestimmt 

wäre. Nur Engel dürfen so lachen (die man sich freilich nicht etwa als Raffaelsche Putten vor-

stellen darf, — nein, Engel, Seraphim-Männer mit drei riesigen Flügelpaaren, dämonische 

Wesen zwischen Mensch und Gott). 

In ganz besonderer Art also durchdringen einander Stärke und Schwäche, Aufstieg und Erlie-

gen in Kafkas Werk. Auf den ersten Blick ersichtlich ist Schwäche, — etwas, was oberfläch-

lich an Dekadence, an Satanismus gemahnt, an die Liebe zum Verwesenden, Sterbenden, 

Grauenhaften, die bei Poe, bei Villiers de Isle, Adam und einigen Neueren (Meyrink) aus-

bricht. Aber dieser erste Blick führt völlig irre. Eine Novelle wie Kafkas „Strafkolonie“ hat 

mit Poe gar nichts zu tun, obwohl thematisch-ähnliche Gräuelszenen auftauchen. Schon die 

Vergleichung des Sprachstils sollte darüber belehren, zumindest stutzig machen. Was hat die 

hellfarbige, wie von Ingres sicher linierte Darstellung Kafkas gemeinsam mit der vibrieren-

den, manchmal auch geradezu gewaltsam in Vibration gesetzten Form jener Grusel-Experten? 

Nicht das Mindeste. Jene sind Spezialisten der Höllen-Tiefseeforschung mit mehr oder minder 

wissenschaftlichem Interesse; ein religiöses Schwänzchen, eine Art „Moral“ ist gewisserma-

ßen nur aus Verlegenheit angehängt. Dichter gewiß, große Dichter sogar und ehrlich zerrüttet 

— doch klingt nicht auch ein wenig, „Stolzsein auf die Zerrüttung“ überall mit? Bei Kafka ist 

es aber der tiefe Ernst des religiösen Menschen, der die Szene füllt. Er zeigt keine Neugierde 

nach den Abgründen. Wider seinen Willen sieht er sie. Er ist nicht lüstern nach dem Zerfall. Er 

zerfällt, obwohl er den guten Weg, die Entschlossenheit, den Zusammenhalt sieht und liebt 

und nichts so sehr liebt wie den blauen, unbefleckten Himmel über sich, den ewig rettenden, 

vollkommenen. Aber dieser Himmel beginnt sich in Falten zu legen wie ein zürnendes Va-

terantlitz. Und wie vielmal die Angst um Glatterhaltung des Himmels furchtbarer ist und 

grausam-grauenhafter als die Durchstudierung und Durchschmarotzung von ein paar passab-

len Höllen-Abnormitäten, um soviel gewaltiger ist die Erschütterung, die von Kafkas geform-

tem Kunstwerk ausgeht, als die Sensation jener interessant-pathologischen Skizzenbücher des 

„unheimlichen“ Genres. 

Ich erinnere mich eines Gesprächs mit Kafka, das vom heutigen Europa und dem Verfall der 

Menschheit ausging.“ Wir sind“, so sagte er, „nihilistische Gedanken, Selbstmordgedanken, 

die in Gottes Kopf aufsteigen“. Mich erinnerte das zuerst an das Weltbild der Gnosis: Gott als 

böser Demiurg, die Welt sein Sündenfall. „O nein,“ meinte er, „unsere Welt ist nur eine 

schlechte Laune Gottes, ein schlechter Tag.“ — „So gäbe es außerhalb dieser Erscheinungs-

form Welt, die wir kennen, Hoffnung?“ — Er lächelte: „Oh, Hoffnung genug, unendlich viel 

Hoffnung, — nur nicht für uns.“ 

Damals schien mir seine ganze Art zu leben, wie auch sein Werk, aus diesem einen Satz be-

greifbar. „Unendlich viel Hoffnung, nur nicht für uns.“ Man kann es weder Optimismus noch 

Pessimismus nennen, es ist eine Verzweiflung der Tiefe nach grenzenlos, aber auf begrenztem 

Areal, der Basis nach eng umschrieben. Eine Verzweiflung, die sich selbst als Ausnahme 



Brod - Der Dichter Franz Kafka (1921) 3 22.01.2025 

empfindet, vor dem Hintergrund unendlichen und berechtigten Gedeihens. Gerade deshalb 

wirken seine Bücher („Verwandlung“ oder „Urteil“) usw. so schauerlich. Weil rings um sie 

herum und eigentlich auch mitten in ihnen die ganze freie Welt offen steht. Weil sie nicht aus 

Prinzip schauerlich sind, — sondern aus Prinzip vielmehr das Gegenteil von „schauerlich“, 

aus Prinzip idyllisch vielleicht, oder heroisch, jedenfalls aufrecht, gesund, positiv, allem Le-

benwollenden zugeneigt, allem Milden und Guten, dem blühenden Mädchenkörper, der am 

Schluß der „Verwandlung“ über dem Aas des Helden aufglänzt, dem Montessorisystem, dem 

Vegetarianismus, der Landarbeit, allem Natürlichen, Einfachen und Kindlich-Frischem, voll 

von Streben nach Freude. Glück, Anständigkeit, körperlicher wie seelischer Kraft, — aus 

Prinzip also etwas wie der Vorsatz eines gütigen Gottes bei der Weltschöpfung, — aber „nicht 

für uns“. Von dem Hintergrund des guten, göttlichen Willens winkt dieses „Nur nicht für uns“ 

doppelt erschreckend als Sündenbekenntnis von allerletzter Gewalt. Nicht das Leben verwirft 

Kafka, aber den Menschen seiner Gene ration. Er hadert nicht mit Gott, nur mit sich selbst. 

Daher die furchtbare Strenge, mit der er ins Gericht geht, überall in seiner Dichtung stehen 

Richterthrone, werden Exekutionen vollzogen. „Die Verwandlung“ — der Mensch, der nicht 

vollkommen ist, Kafka erniedrigt ihn zum Tier, zum Insekt. Oder was noch grässlicher ist, er 

läßt („Bericht an eine Akademie“) das Tier zum Menschtum aufrücken, aber zu was für einem 

Menschtum, zu einer Maskerade, die den Menschen demaskiert. Aber auch damit nicht ge-

nug! Noch tiefer hinab muß der Mensch sinken — es gibt da nur „alles oder nichts“ — und 

wenn er zu Gott hinauf sich nicht erheben kann, wenn der Vater ihn zum „Tod durch Ertrin-

ken“ verurteilt hat, wenn restlose Vereinigung mit der Urmoral, der Eintritt in das „Gesetz“ 

durch einen starken Türhüter verwehrt ist, oder wenn vielmehr der Mensch den Mut nicht hat, 

diesen Türhüter beiseite zu schieben, — wenn die „kaiserliche Botschaft“ des sterbenden Son-

nenfürsten dich ja doch niemals erreicht, — wohl an, so verwandle dich in ein nutzloses Ding, 

das weder belebt ist, noch unbelebt in eine Zwirnspule, die „als Sorge des himmlischen Haus-

vaters“ ruhelos treppauf, treppab wandelt. „Wie heißt du denn?“ — „Odradek“ (und eine 

ganze Skala slawischer Worte klingt an, die „Abtrünniger“ bedeuten, abtrünnig vom Ge-

schlecht, rod, vom Rat, dem göttlichen Schöpfungsbeschluss, rada). „Und wo wohnst du?“ — 

„Unbestimmter Wohnsitz.“ — Da versteht man, daß Kafka neben allgemeiner Menschheits-

tragik insbesondere das Leid seines unglücklichen Volkes, des heimatlosen, gespenstischen 

Judentums, der Masse ohne Gestalt, ohne Körper schreibt, wie kein anderer sonst. Schreibt, 

ohne daß das Wort „Jude“ in einem seiner Bücher vorkommt. — Will man aber Parallelen für 

die ungezwungene Bedeutsamkeit und Deutlichkeit seiner Träume, so muß man kabbalisti-

sche Bücher, Messiashoffnungen des 16. Jahrhunderts aufschlagen, blutsverwandte Bücher, 

die er nie gelesen hat, — die visionären Briefe des Salomo Molcho, den „Maggid mescharim“ 

des Josef Karo . . . 

„Josef K.“ heißt merkwürdigerweise und natürlich völlig unbeabsichtigt (im Zufall aber spie-

geln sich Schicksal und göttliches Recht) der Held in Kafkas größtem Werk, in dem Roman 

„Der Prozeß“, der meiner Ansicht nach vollendet vorliegt, nach Ansicht des Dichters freilich 

unvollendet, unvollendbar, unpublizierbar. Winzige Partikelchen dieses umfangreichen Bu-

ches („Ein Traum“, „Vor dem Gesetz“) hat Kafka in den „Landarzt“-Band aufgenommen. Bei 

aller Schönheit dieser veröffentlichten Stücke kann man sich von der Wucht und Ursprüng-

lichkeit des Ganzen keine Vorstellung machen. Der Verzweiflungskampf eines Menschen ge-

gen einen unsichtbaren Gerichtshof, der ihn mit seinen geheimnisvollen Vorladungen, mit ei-

nem geradezu unübersehbaren Apparat von Beamten, Gebräuchen, Einrichtungen an sich 

lockt, festhält, verurteilt und tötet. Ein Gerichtshof, der seltsamerweise immer nur an den sub-

alternsten, geringgeschätztesten Stätten des Lebens, in einer Rumpelkammer, in Dachböden 

von Vorstadthäusern usw. magische Äußerungen seines Daseins manifestiert, eine Behörde, 

bei der der Held (Josef K.) trotz aller Bemühungen nur immer untergeordnete, nicht einmal 

besonders honette Organe kennen lernt . . . und dennoch die Majestät, die unwidersprechliche, 

wenn auch gerne zurückgedrängte Hoheit des Gerichts. Hier gehen mir die Worte aus. Es ist 



Brod - Der Dichter Franz Kafka (1921) 4 22.01.2025 

nicht etwa so, daß dieser Roman mir gefällt. Sondern es gibt einfach Zeiten (Tage, Wochen), 

in denen mir nichts anderes gefällt als er, in denen ich völlig unter seinem Bann lebe. Dann 

überkommt mich die Empfindung wie bei Lektüre der wenigen, ganz großen Meisterwerke 

der Weltliteratur. Die Empfindung: dieses Buch genügt, Schluß, es braucht nichts mehr, nie 

mehr etwas geschrieben zu werden! Dieses Buch erfüllt den Horizont, den Weltraum, neben 

ihm ist weder Platz für andere Bücher, noch ein Bedürfnis nach ihnen. Bis ans Lebensende 

dieses Buch lesen, immer wieder von vorn, wie ich einst Schopenhauer gelesen habe! Stumpf-

heit nur und Verständnislosigkeit kann neben ein solches Buch, in eine Reihe mit ihm noch 

irgend etwas anderes stellen . . Und wieder vernünftiger geworden, sage ich mir: hier ist das 

Standard-Work der Gewissenszweifel geschaffen. Nicht nur reden und denken die Menschen 

Gewissensqual, — die ganze Szenerie ist Gewissensqual, die Häuser, die Requisiten, das Wet-

ter, die Tage, jedes Kleid an irgendeiner der zahllosen Nebenfiguren. Und dennoch ist die Luft 

in diesem Roman so atembar, so rein! Sogar eine gewisse Behaglichkeit überkommt den Le-

ser, so sicher fühlt er sich an der Hand des Dichters, der ihn ins Dunkel hineingeleitet. Es 

schwebt eben bei aller Verzweiflung doch eine unendliche Hoffnung, ein unsichtbares Him-

melsgewölbe gleichsam, über diesem Buch wie über Kafkas ganzem Werk. Irgendwo verbor-

gen ahnt man Auswege, Transzendenz, Möglichkeit eines richtigen Lebenswandels, Wir hö-

ren Frage, Frage und nochmals Frage, — eine Antwort wird nicht gegeben — und doch ist sie 

da, man kann sich diesem Eindruck nicht entziehen. So sind Kafkas Bücher das Geheimnis-

vollste, was ich kenne. Ohne Fuge sind sie, an der Oberfläche gestählt, so daß man nicht ein-

zudringen vermag, und doch umhüllen sie einen wie weicher Gesang, — weit entfernt vom 

Leben und doch mitten darin, bei aller Phantastik, allem Spuk voll von Wirklichkeitssinn, voll 

von Beobachtung, Scharfblick und Takt, — ganz auf ein Ich eingestellt und doch zu breiten 

Massenszenen sich entfaltend, in denen (wie in den Hauptszenen des „Landarztes“, des Hei-

zers“ im ersten Kapitel des „Prozeß“) eine ganze Reihe von Nebenpersonen teils mitwirkend, 

teils zuschauend, von der Schwelle, von den Fenstern her die Fortschritte der Handlung mit 

minutiöser Teilnahme verfolgen. Diese Massenszenen sind eine Besonderheit seiner Technik 

und, wie überall (in jedem Wort, das er redet, in jedem Brief, jedem Zettelchen), hat man hier 

den ganzen Franz Kafka. Ohne ihn völlig zu verstehen fühlt man: hier steht einer allein dem 

Lauf der Sterne, des Menschengeschlechts gegenüber, aber von der Gemeinschaft trennt ihn 

nicht Polemik oder Verachtung oder Haß, sondern nur die Strenge einer auf das Höchste ge-

richteten Liebe. 

Franz Kafka ist 1883 in Prag geboren, welche Stadt er bis heute stets nur für kürzere Zeit ver-

lassen hat. — Seine sechs Bücher (weniger aus eigenem Antriebe, als auf Drängen seiner 

Freunde veröffentlicht) sind nur ein kleines Fragment seines literarischen Werkes. So z. B. 

bildet „Der Heizer“ nur das erste Kapitel eines sehr umfangreichen und nahezu komplett vor-

liegenden Romans, der zart und lieblich in einem traumhaften Amerika spielt. 

Quelle: Gustav Kronjanker (Hrsg.) Juden in der deutschen Literatur. Essays über zeitgenössi-

sche Schriftsteller, Berlin: Welt-Verlag, 1922, S. 55-62. 


