5. Das Lob der Werke
Von Karl Barth

Werke — das sind (zundchst) die Taten und Friichte menschlichen Wirkens: im Unterschied zu
dem Hervorbringen und den Hervorbringungen in der organischen Naturwelt. Der Begriff
zeigt also auf Geschichte im eigentlichen Sinn dieses Begriffs. Indem der Mensch als solcher
existiert, wirkt er. Es ist sein Leben eine Folge von — bewul3ten oder unbewufR3ten, grofieren
oder kleineren, wichtigen oder weniger wichtigen, beachtlichen oder unscheinbaren — Wer-
ken. Und wo wéren auch nur die durch solche Unterscheidungen angedeuteten Grenzen sicher
und allgemein zu bestimmen? Geschweige denn, daB die Folge seiner Werke je unterbrochen
wirde! «Ach, lal die Seel im Schlaf auch Gutes schaffen!» Und zu des Menschen Werken
gehoren selbstverstandlich auch seine Unterlassungen [661] mit allem, was sie nach sich zie-
hen. Die Folge der Werke, in der des Menschen Leben besteht, kann und wird erst, indem er
stirbt, abbrechen. — Wir reden hier vom Leben und also von den Werken der Christen, nach
unseren bisherigen Feststellungen: der in dem einen Heiligen Geheiligten, der in seine Nach-
folge Gerufenen, der durch ihn zur Umkehr Erweckten.

Es gibt — und das soll das besondere Thema dieses flinften, kiirzeren Abschnittes sein — ein
Lob ihrer Werke. «Lob» — das heift allgemein: Bejahung, Anerkennung, Gutheil3ung, Beifall.
Geht es um die Werke der Christen, so wird sich deren Lob irgendwie auf ihr besonderes Ver-
haltnis zu Gott, konkret: zu Jesus Christus beziehen mussen, der als der wahre Gottes- und
Menschensohn ihr Herr und Haupt ist, dem sie angehdren, an dem sie mit ihren Werken ge-
messen sind. Und nun kann «Lob der Werke» in diesem Zusammenhang zweierlei bedeuten,
namlich (1), daB Gott sie lobt, bejaht, anerkennt, gutheif3t, und (2) daB ihre Werke ihrerseits
Gott loben, eine Bejahung, Anerkennung, Gutheiffung Gottes darstellen.

Man mag als neutestamentliches Beispiel fur den ersten Sinn von «Lob» an den Schlu des
Verses 1. Kor. 4, 5 denken, wo Paulus im Blick auf das auch von ihm persénlich zu erwarten-
de Gericht Gottes sagt: 10te 0 Emavog yevioetat EKAGT® Amd tod Beod, es werde dann einem
Jeden von Gott Lob zukommen — und als Beispiel fiir den zweiten Sinn an Eph. 1, 12, wo es
von den Christen heiBt, sie seien von Gott erwihlt, berufen und bestimmt €ig 10 elvar Mpdg &ig
gmovov 66Eng avtod dazu, ein Lob seiner Herrlichkeit zu sein. Beide Stellen fassen etwas
Anderes, als dal der Christ mit seinem Tun und dessen Friichten von Gott Lob empfangen
werde, bzw. dal er Gott mit seinen Werken seinerseits loben werde, Giberhaupt nicht ins Auge.
Das ist 1. Kor. 4, 5 eben darum umso auffélliger, weil dort vom kiinftigen Gericht die Rede
ist. Man sollte erwarten, es misse heilRen: dann wird einem Jeden Lob oder Tadel widerfah-
ren. Es ist aber, als ob sich das von selbst verstiinde, nur von dem von einem Jeden zu erwar-
tenden Lob die Rede! Und auch Eph. 1, 12 ist die Mdglichkeit, daf} die Werke der Christen
vielleicht faktisch auch zu etwas Anderem als zum Lob Gottes dienen kdnnten, (iberhaupt
nicht in Betracht gezogen.

Wir werden, wenn nun vom «Lob der Werke» die Rede sein soll, diesen Doppelsinn des Be-
griffs durchgehend im Auge behalten missen. Darin treffen die beiden Bedeutungen zusam-
men, daf die in Rede stehenden Werke offenbar gute Werke sind. Wéren sie nicht gut — in
welchem Sinn sie auch so zu nennen seien — so wiirde Gott sie nicht loben, und so wirden sie
auch ihrerseits Gott nicht loben kénnen. Lobt er sie, dann schliel3t das in sich, daf sie als gute
Werke sein Wohlgefallen haben. Und loben sie ihn, so schliefl3t das in sich, daR sie als gute
Werke dazu tauglich und brauchbar sind. Wir hétten also diesen Abschnitt wohl auch mit dem
bekannteren, so viel umstrittenen Begriff «Die guten Werke» Uberschreiben kdnnen. Wir zie-
hen «Das Lob der Werke» darum vor, weil damit (in jenem doppelten Sinn) sofort etwas Be-
stimmtes, das Entscheidende darlber gesagt wird, was die Glte der guten Werke der Christen

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 1 03.01.2025



ausmacht: sie besteht darin, daf} Gott sie loben kann und will und [662] tatsachlich lobt — und
darin, daf? sie ihrerseits Gott loben konnen und dirfen, ihn tatsachlich loben.

Stellen wir, zundchst ganz allgemein und ungeklért, fest: solche guten — in jenem doppelten
Sinn guten — Werke der Christen mul es geben. Sie kdnnen ja nicht umsonst Christen sein
und also zu Jesus Christus als ihrem Herrn und Haupt gehoren. Sind sie die in ihm Geheilig-
ten, die von ihm in seine Nachfolge Gerufenen, die von ihm zur Umkehr Erweckten und unter
seiner méchtigen Regierung in der Umkehr Begriffenen — und sind sie das in ihrem Leben und
also in der Folge ihrer Werke — wie kdnnte es dann sein, daB ihre Werke des Lobes Gottes (in
jenem doppelten Sinn) und also der Giite einfach und génzlich entbehren sollten? Muf3te man
nicht sagen: das ganze Versohnungsgeschehen, sofern es doch auch in der Umwendung des
Menschen zu Gott hin und also in seiner Heiligung besteht, ware und wiirde dann umsonst
Ereignis? Der wahre Sohn Gottes wére dann umsonst der wahre, der konigliche Mensch in-
mitten aller Anderen geworden, umsonst ihr lebendiger Herr. Und mii3te man nicht fortfah-
ren: auch als Gottes gnadige Zuwendung zum Menschen, auch als des Menschen Rechtferti-
gung vor ihm wére dann die Verséhnung umsonst geschehen, auch als wahrer Gott wére Jesus
Christus dann umsonst an unsere Stelle getreten, flir uns zur Vergebung unserer Stinden da-
hingegeben worden? Gabe es keine von Gott gelobten und Gott wieder lobenden und also
guten menschlichen Werke, in welchem Sinn wiirde man dann von einer im Tode Jesu Christi
geschehenen und in der Kraft seiner Auferstehung durch den Heiligen Geist offenbarten wirk-
lichen Verénderung der menschlichen Situation reden dirfen? Inwiefern ware dann deren Be-
zeugung nicht gegenstandslos und also leer?

Aber wir brauchen hier nicht postulierend weiterzureden. Das Zeugnis der Heiligen Schrift
von Gottes grofRen Taten umfalit ja auch das Zeugnis von dem, was den Menschen in und mit
diesen Taten Gottes widerfahren ist, widerfahrt und widerfahren wird. Und zu diesem klar
bezeugten Widerfahrnis gehort zweifellos auch die Existenz von Menschen, die tatséchlich —
wie immer das zu verstehen sei — gute Werke, solche Werke tun, die Gottes Wohlgefallen fiir
sich haben und also seines Lobes teilhaftig sind, die aber auch ihrerseits dem Lobe Gottes
dienen. Es ist nach dem Alten und nach dem Neuen Testament so, dal3 von bestimmten Men-
schen Worte nicht nur gefordert, sondern gesprochen werden, Taten nicht nur verlangt, son-
dern vollbracht, Haltungen nicht nur erwartet, sondern eingenommen werden, zu denen Gott
Ja sagt und die dann auch ihrerseits ein menschliches Ja zu Gott bedeuten, in denen also des
Menschen Umwendung zu Gott hin ebenso Ereignis wird wie Gottes Zuwendung zu ihnen:
gute Werke, die als solche von anderen Werken, Taten und Verhaltungsweisen als von bdsen
Werken scharf und bestimmt unterschieden werden. [663] Es ist wieder nach dem Alten und
dem Neuen Testament so, daf? diesen guten Werken sogar Lohn verheien wird. Der Begriff
gehort in die Eschatologie und kann uns hier noch nicht beschaftigen. Wir erwéhnen ihn jetzt
nur, um zu unterstreichen, in welcher Bestimmtheit in der Heiligen Schrift mit dem Gesche-
hen guter Werke gerechnet wird.

Wie scharf auch das Urteil Gottes tiber alle Menschen: daR sie Ubertreter sind — auch tiber
seine Heiligen und Uber diese zuerst — in der Bibel formuliert, wie unbedingt da ihrer Aller
schlechthinige Abhangigkeit von Gottes freier Gnade in Erinnerung gerufen wird — davon
kann keine Rede sein, dal} das Tun und Lassen der Menschen als eine Nacht beschrieben wiir-
de, in der alle Katzen grau sind. Weder von der Erkenntnis der allgemeinen Sundhaftigkeit,
noch von der der Allen gegentiber souverdnen Barmherzigkeit Gottes her! Sondern gerade
weil da Gott — aber nicht in irgend einer Hohe und Ferne, sondern in seinen Taten unter und
an den Menschen — allein gerecht und heilig ist, gibt es da Gerechte und Ungerechte, Heilige
und Unheilige, gibt es im Leben jedes Menschen (auch in dem der Gerechten und Heiligen)
Gutes und Boses, gute und bose Werke. Was es mit der Menschen bdsen Werken auf sich hat,
hat uns zuletzt im vorangehenden Paragraphen beschéftigt. Wir reden jetzt von des Menschen

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 2 03.01.2025



Heiligung. Uns interessiert jetzt also dies, dal es da auch gute Werke gibt: gut, weil von Gott
gelobt und zum Lobe Gottes getan. Dal es das gibt, darf, wenn man auf das Zeugnis der
Schrift héren will, nicht verschwiegen, geschweige denn geleugnet werden. Die Schrift traut
es dem Gott des Bundes, sie traut es Jesus Christus und dem Heiligen Geist nicht nur zu, dal}
das moglich ist. Sie bezeugt das vielmehr, inbegriffen in ihrem Zeugnis von Gott Vater, Sohn
und Heiligem Geist und seinen Taten, als Wirklichkeit. Davon haben wir hier auszugehen.

Wir setzen bei dem, was nun weiter zu sagen ist (nach dem Vorbild des Jakobusbriefes!), vo-
raus: die paulinische und reformatorische Lehre von des Menschen Rechtfertigung, ohne des
Gesetzes Werke, allein durch den Glauben, wie sie KD 1V, 1 § 61 verstanden und entwickelt
worden ist. Von daher ergeben sich einige Abgrenzungen, deren wir hier ausdricklich zu ge-
denken haben:

Keine Werke, auch keine guten — und waéren es die besten — Werke haben die Kraft, den Men-
schen, der sie tut, vor Gott zu rechtfertigen, ihn in das Recht, vor ihm zu existieren, das er als
Stnder verwirkt hat und taglich neu verwirkt, wieder einzusetzen, ihn zum Kind Gottes zu
machen, ihm die Verheillung des ewigen Lebens zu erwerben. Werke, die der Mensch in die-
ser Absicht und mit diesem Anspruch tun wollte, waren als solche Werke seines ungebroche-
nen Hochmuts und also keine guten, sondern bose Werke. Gerecht vor Gott, Gottes Kind und
Erbe des ewigen Lebens wird der Mensch ganz allein durch das in keinem Werk, sondern
allein durch den im Glauben zu ergreifenden Freispruch der Gnade des in Jesus Christus han-
delnden und offenbaren Gottes, die in der unverdienten Vergebung seiner Stinden besteht.

Daraus folgt: Kein Mensch — und ware er der Tater guter, der besten Werke, und wére er der
heiligste Heilige — der der VVergebung seiner Suinden und also jenes Freispruchs nicht bis zu
seinem Lebensende bedirftig wére und also ganz und gar auf den jenen Freispruch ergreifen-
den Glauben angewiesen bliebe. «Wir sind Bettler, das ist wahr» (Luther). [664] Daraus folgt
weiter: Weil der Mensch in jener Folge seiner Werke existiert, darum ist mit ihm selbst auch
jedes seiner Werke im Besonderen — als das Werk eines stindigen Menschen — der Rechtferti-
gung und also der Vergebung und so der auf alle Falle unverdienten Anerkennung Gottes be-
durftig. Es ist sein Ruhm — wie der des Menschen, der es tut — allein in der ihm zugewendeten
freien Gnade Gottes begriindet, die der Mensch nie anders als eben im Glauben auf sich, auf
seine Werke, seine Taten und deren Friichte beziehen kann. Jeder andere Ruhm, den er sich
und den er seinen Werken zuschreiben wollte, wiirde diese — und wenn sie seine besten wéren
— disqualifizieren als bose Werke.

Und endlich: Da wir unsere eigene Gerechtigkeit und die unserer Werke (als Vergebung unse-
rer Stinden, auch derer, die wir in unseren Werken — und waren sie die besten — begehen) nur
im Glauben ergreifen, nie schauen, nie direkt wahrnehmen koénnen, bleibt das letzte Wort Giber
unser Recht und Unrecht und tber das unserer Werke dem universalen und endgultigen Of-
fenbarwerden des Gerichtes Gottes vorbehalten, einem Offenbarwerden, dessen wir jetzt war-
ten, aber noch nicht teilhaftig sind. «Wir miissen aber alle offenbar werden vor dem Richter-
stuhl Christi, damit einem Jeden das zuteil werde, was seinem guten oder tUblen Tun in seinem
Leibesleben entspricht» (2. Kor. 5, 10). Unser alleiniger Trost und unsere ganze Ruhe bei die-
sem Vorbehalt: «dal3 ich eben des Richters gewaértig bin, der sich fur mich zuvor dem Gerich-
te Gottes dargestellt und alle Vermaledeiung von mir hinweggenommen hat» (Heid. Kat. Fr.
52). Wir wandeln aber im Glauben und nicht im Schauen (2. Kor. 5, 7) — auch hinsichtlich
unseres (gewissen!) Wissens um das freisprechende Urteil dieses Richters.

Das Alles haben wir bei dem, was nun von den guten Werken zu sagen ist, gleichsam im R{-
cken. Nicht als erledigt und vergessen, sondern als die Grenze, iber die wir mit keinem Wort
wieder zurtickgehen dirfen, als den Boden, den wir unter allen Umstanden unter den FiiRen

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 3 03.01.2025



behalten missen, um sichere Tritte zu tun — aber als die Grenze, von der wir nun herkommen,
durch die wir uns nun also nicht jeden Augenblick wieder hemmen und verwirren zu lassen
haben, als den Boden, auf dem wir nun eben sichere Tritte nach vorwarts zu tun haben. Unse-
re Frage ist nicht die nach guten menschlichen Werken im Allgemeinen, sondern die nach
denen der Christen und also nach den unter VVoraussetzung der Rechtfertigung allein durch
den Glauben ernstlich gut zu nennenden Werken. Eben diese Frage mul3 — als besondere Ge-
stalt der Frage nach des Menschen Heiligung — angesichts dessen, daR die heilige Schrift no-
torisch mit «guten Werken» rechnet, in ihrem ganzen Eigenrecht anerkannt, gestellt und be-
antwortet werden.

Wir kommen vorwarts, wenn wir darauf achten, daR der Begriff des Werkes und der Werke in
der Bibel in erster Linie — und entscheidend fir Alles, was sonst dazu zu sagen ist — auf die
Taten Gottes und ihre Ergebnisse angewendet wird. Zuerst und vor allem Gott ist am Werk.
Von da aus ergibt sich, was es bedeutet, dal} auch der Mensch am Werk ist. Und Gottes Wer-
ke sind gut: Zuerst und eigentlich von ihm heift es ja (Gen. 1, 31), daB er ansah Alles, was er
gemacht hatte, und siehe, es war sehr gut. Und zuerst und eigentlich seine Werke loben ihrer-
seits ihren Meister. Gibt es menschliche Werke, von denen das auch zu sagen ist, dann wird
man sie im Zusammenhang mit dem Werk und den Werken Gottes zu suchen haben.

Dal3 das keine bloRe Vermutung ist, geht daraus hervor, daR eben das Wirken Gottes nach
dem Zeugnis der Schrift von Anfang an und von Grund aus im Zusammenhang mit dem Men-
schen steht. Es ist freilich [665] sein die ganze Schépfung, Himmel und Erde und was darin-
nen ist, umfassendes, aber auch zusammenfassendes, sein in diesem ganzen Bereich auf ein
besonderes Ziel, ndmlich auf seinen Bund mit dem Menschen, auf seine Ehre in diesem Bund
und also zugleich auf des Menschen Heil ausgerichtetes Wirken. Es ist sein Wirken in der
Geschichte dieses Bundes, an der die Geschichte des ganzen Kosmos teilnimmt, die also ih-
rerseits den Sinn, den eigentlichen Inhalt der Geschichte des ganzen Kosmos ausmacht. Indem
die Schopfung nach Gen. 1 der auBere Grund dieses Bundes, und indem dieser Bund nach
Gen. 2 der innere Grund der Schépfung ist, beginnt in und mit der Schépfung sofort auch die
Geschichte dieses Bundes und also das eigentliche Werk Gottes, dem alle seine anderen Wer-
ke zugeordnet sind. Eben diese Geschichte und also das eigentliche Werk Gottes tritt ans
Licht in der Erwahlung, Berufung, Erhaltung und Regierung des Volkes Israel, in der sich die
Verwirklichung der Ehre Gottes und des Heils des Menschen nach dem Zeugnis des Alten
Testamentes einst, damals, ankundigt. Sie kommt darin zu ihrem Ziel, daR Gott selbst Mensch
wird und als solcher jenes Verheifl3ene tut, miteinander seine eigene Ehre und des Menschen
Heil verwirklicht. Dal das in Jesus Christus geschehen ist, dafl3 alle menschliche Geschichte,
aber mit ihr auch die des ganzen Kosmos nur noch der direkten, universalen, endgiltigen Of-
fenbarung dieses vollendeten Werkes Gottes entgegeneilen kann, das ist es, was die in ihrem
Herrn und Haupt aus Israel hervorgegangene Gemeinde jetzt, danach, — in der ihr und der
Welt noch gelassenen letzten Zeit — nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes zu verkindi-
gen hat. Dieses Geschehen in seiner Totalitit — von der Schopfung tber die in Jesus Christus
beschlossene und vollbrachte Verséhnung hin zu der in deren Offenbarung zu erwartenden
Erlésung — diese Geschichte des Bundes ist das Werk Gottes, dem alle seine anderen Werke
dienen und zugeordnet sind. Das gute Werk Gottes! Darin erweist er sich als der in seinem
Wesen Gute und als der Ursprung und das Mal} alles Guten, dal3 das sein Werk und also sein
Wille ist. Es ist der Wille seiner Giite, der da am Werk ist, in welchem Gott sich selbst dazu
bestimmt, in seiner ganzen Heiligkeit, Gerechtigkeit und Weisheit, in seiner Allgegenwart,
Allmacht und Herrlichkeit gerade in diesem auf den Menschen zielenden Werk tatig zu sein.
Er bediirfte dessen nicht. Er tut das nicht fur sich. Er gibt sich selbst her dazu. Er ist in diesem
Werk nur eben in der Weise in sich selber gut, dal3 er es dem Menschen ist: dal3 er seine eige-
ne Ehre nur zusammen mit dem Heil des Menschen verwirklicht. Mit ihm hat er es in diesem

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 4 03.01.2025



seinem Werk zu tun; ihm ist er darin ganz zugewendet, ja hingegeben: unter riicksichtsloser
Kompromittierung seiner eigenen, ganz seiner, des Menschen Sache!

Man muf3 das zunéchst einmal ganz fur sich ins Auge fassen: das Werk, die Tat, die Taten
Gottes als des Herrn seines Bundes mit dem Menschen — Jesus Christus als den [666] Vollen-
der dieses seines Werkes. «Gehet hin und schauet die Werke des Herrn, der Erstaunliches
geschaffen auf Erden!» (Ps. 46, 9). Oder Ps. 66, 5 als Aufruf an den ganzen Erdkreis gerichtet:
«Kommt und schauet die Taten Gottes, der machtig waltet tiber den Menschenkindern!» Das
ist die Jes. 5, 12 gegen die Unbesonnenen zu Jerusalem gerichtete Anklage: dal? sie auf das
Werk Jahwes nicht achten und das Tun seiner Hande nicht sehen. Es in seiner Gesamtheit, im
Blick auf Alles, was unter der Sonne bei Tag und Nacht geschieht, zu ergriinden, zu verste-
hen, zu erklaren, das kommt freilich nach Koh. 8, 16-17 fur den Menschen jetzt und hier nicht
in Frage. In seiner Mitte aber, als Geschichte des Gnadenbundes, ist es — macht es sich selbst
sehr wohl erkennbar. «Die Werke seiner Hande sind Treue und Recht; verlaRlich sind alle
seine Gebote. Sie stehen fest auf immer und ewig, erfullt in Treue und Redlichkeit. Er hat
seinem Volk Erlésung gesandt, hat seinen Bund auf ewig bestellt; heilig und furchtbar ist sein
Name» (Ps. 111, 7 f.). Von dieser Mitte des gottlichen Wortes — in diesem Sinn: von Gottes
«eigentlichem» Werk — redet das johanneische Jesuswort (Joh. 5, 17): «Mein Vater wirkt bis
jetzt und auch Ich wirke» — ich das Werk meines Vaters (Joh. 10, 37), der Vater selbst, indem
er bleibend in mir ist (Joh. 14, 10), sein Werk. Es ist Jesu Speise, er lebt davon und dazu, den
Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat, sein Werk zu vollenden (Joh. 4, 34). Er hat es nach
Joh. 17, 4 schon vollendet und damit den, der ihn gesandt hat, auf Erden verherrlicht. Das in
Rede stehende Gotteswerk ist die in Israel angekiindigte, von der Gemeinde verkundigte Ver-
wirklichung des Bundes zwischen Gott und Mensch, das Geschehen der Verséhnung. Von ihr
als dem vollendeten guten Werk Gottes mul? man ausgehen, um zu sehen, was es mit der
Maoglichkeit und Wirklichkeit menschlicher guter Werke auf sich hat.

Gibt es gute Werke des Menschen — und nach der Bibel gibt es solche — dann ist (zunachst
noch ohne nahere Bestimmung) zu sagen: jedenfalls nur in Beziehung zu diesem guten Werk
Gottes. Das Tun und Vollbringen des Menschen ist dann in irgend einem Sinn hell im Lichte,
kraftig in der Kraft dessen, was Gott tut und vollbringt. Ein menschliches Werk ist dann ir-
gendwie dadurch unter und vor anderen ausgezeichnet, da3 es das Geschehen des guten Wer-
kes Gottes bekundet. Menschliches Werk kann das tun: eben darum, weil es Gott in seinem
Werk ja um den Menschen zu tun ist und weil es sich keineswegs in irgend einer Ferne von
den Menschen, sondern mitten unter ihnen ereignet. Es ist ja von Anfang bis zu Ende Gottes
Geschichte mit den Menschen und unter ihnen. Wie sollte es da kein menschliches Werk ge-
ben, das Gottes Werk bekunden, gewissermafen widerspiegeln konnte? Die Werke des Men-
schen Jesus zeigen, da menschliche Werke dessen féahig sind. Was es mit des Menschen in-
nerer Qualitat — nicht nur nach menschlichem Urteil, sondern auch im Urteil Gottes — auf sich
hat, ist eine Frage fur sich, deren Beantwortung fur die der anderen Frage: ob es als Bekun-
dung des guten Werkes Gottes ein gutes menschliches Werk sein kann? nicht entscheidend ist.
Indem er an unserer, der Siinder Stelle, im Fleisch, in unserem Charakter lebte und starb, hat
ja der Mensch Jesus die guten Werke seines Vaters getan. Wir schliel3en: Es kann auch ein
stindiger Mensch mit einem stindigen Werk — und Suinder sind ja alle Menschen, stindig alle
ihre Werke! — das gute Werk Gottes bekunden und also als Stinder und stindigend ein gutes
Werk tun. [667]

«lch werde nicht sterben, ich werde leben und die Taten des Herrn verkiindigen. Geziichtigt
hat mich der Herr, aber dem Tod mich nicht tibergeben» (Ps. 118, 17 f.). Da sind Gezuchtigte
— das um seiner Stinden willen gezichtigte VVolk Israel scheint das Subjekt dieser Aussage zu
sein — aber diese Gezuchtigten sind dazu dem verdienten Tod entrissen, dirfen dazu leben,
dal’ gerade sie die Taten des Herrn verkiindigen sollen! Der Herr ist ihre Stérke und ihr Lob-

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 5 03.01.2025



lied, er wurde ihr Heil, wie es vorher (v 14) hiel3. Und so sind ja auch die, die nach Ps. 107, 31
dem Herrn danken fiir seine Giite und fiir seine Wunder an den Menschenkindern — die ndm-
lich auf groRRen Wassern die Werke des Herrn geschaut haben und seine Wunder in der Tiefe
(v 24) — solche, deren Seele in Not verzagte: «sie tanzten und wankten wie Trunkene, mit all
ihrer Weisheit war es zu Ende» (v 26 f.). Und so kdnnte man sich wohl wundern — und soll
sich doch gerade nicht wundern — dartiber, daf Paulus den Korinthern, denen er doch so viel
Schlimmes warnend und strafend vorzuhalten fand, endlich und zuletzt (1. Kor. 15, 58) doch
ganz selbstverstandlich zurufen kann: «Darum, meine lieben Briider, werdet fest, unerschiit-
terlich, immer reicher im Werk des Herrn!» und 16, 13: «Wachet, stehet fest im Glauben, seid
mannhaft, seid stark!» Der Boden des «Werkes des Herrn» und des ihm zugewendeten Glau-
bens ist offenbar auch im Blick auf die Korinther als stark genug vorausgesetzt, um auch die-
ses wunderliche Volk zu tragen, so daR Paulus es nur aufzurufen braucht, fest auf ihm zu ste-
hen, um eben so ein mannhaftes, starkes Volk zu sein, ja «kimmer reicher» zu werden. VVon
einer ihnen eigenen Moglichkeit dazu ist nicht die Rede, wohl aber von dem, was das £pyov
10D kvpiov auch iiber sie vermag: von ihrer von jenem her ihnen verlichenen Fahigkeit dazu.
Tit. 2, 14 mag hier wohl zur Erlauterung herangezogen werden, wo es von Jesus Christus
heif3t, dal? er sich fur uns dahin gegeben habe, um sich selbst ein VVolk seines Eigentums, eif-
rig zu guten Werken, zu reinigen. Was das auch im tbrigen fir ein Volk sein mag, das in Je-
sus Christus vollendete Werk des Herrn vermag es, es eben dazu zu reinigen: es zu einem sei-
ner Stinde zum Trotz zu seinem Dienst brauchbaren Volk zu machen.

Es ist von da aus klar, daf3 von einer Verdienstlichkeit der guten Werke, von einem von ihrem
menschlichen Téter zu beanspruchenden und ihm zufallenden Ruhm seiner Leistung keine
Rede sein kann. Auch dann nicht, wenn es etwa das weniger stindige und insofern bessere
Werk eines kleineren Siinders sein sollte. Gut kann es gerade nur insofern sein, als es das gute
Tun und Vollbringen Gottes bekundet: jene Gute, in der Er sich dem Menschen zuwendet und
dahingibt. Dal} es dieser Bekundung fahig ist, daran vermag aber auch das nichts zu &ndern,
dal3 es das sundige Werk eines groRen oder kleinen Siinders ist. Eben mit lauter solchen Men-
schen und ihren Werken hat es ja Gott in seinem guten Werk zu tun. Ist er ihnen gut, warum
sollten sie seine Giite nicht als eben die, die sie sind, bekunden kénnen? Aber eben: nicht in
einem von ihnen mitgebrachten Kénnen, sondern nur daraufhin, dal3 es da etwas zu bekunden
gibt, d. h. aber, daR das gute Werk Gottes geschieht, dal er dem Menschen — diesem unguten
Menschen mit seinem ihm nur zu entsprechenden Werk — gut ist, daB er sich ihm zuwendet,
sich selbst fur ihn einsetzt und dahingibt. In irgend einer anderen Beziehung kann es gute
menschliche Werke nicht geben und gibt es sie nicht. Die in der Bibel gut genannten und als
gut beschriebenen menschlichen Werke geschehen alle in dieser Beziehung. Ihre Gilte kommt
von oben in die menschliche Tiefe, wird ihnen von oben [668] zuteil und kann in der mensch-
lichen Tiefe nur die Héhe Gottes rihmen, dem sie urspriinglich zu eigen ist.

Was «von obenx», von dem Gotteswerk des erftillten Bundes, der vollbrachten Verséhnung, in
des Menschen Tiefe kommt, das ist (Jak. 1, 17) «gute Gabe, vollkommenes Geschenk», aber
eben: das und nur das! Anders als auf Grund dieses Gotteswerkes und von ihm her gibt es
kein gutes Menschenwerk. Bdse, nach Eph. 5, 11 «unfruchtbare», nach Hebr. 6, 1 und 9, 14
«tote» Werke (unter denen es nach Jak. 2, 17 f. sogar einen «toten» Glauben geben kann!)
sind schlechthin alle nicht auf Grund dieses Gotteswerkes, nicht von ihm her getanen Men-
schenwerke. Indem sie namlich blinde Spiegel sind, das Werk Gottes nicht widerspiegeln,
nicht bekunden, indem sie faktisch — obwohl sie es kdnnten — nicht in dieser Beziehung ge-
schehen! Und es ist umgekehrt das von Gottes Gesetz geforderte gute menschliche Tun — das
Tun auf dem Israel besonders im Deuteronomium immer wieder zur Wahl nahegelegten rech-
ten Weg — schlicht das in Beziehung auf das Werk Jahwes vollbrachte, das der Gnade des
Jahwebundes entsprechende Tun. Ohne sie und ohne sie zu erkennen, kdnnte Israel dieses Tun
nicht einmal wéhlen, geschweige denn verwirklichen. Wahlt und vollbringt es dieses Tun, tut

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 6 03.01.2025



es die von Gottes Gesetz als gut bezeichneten und von ihm geforderten Werke, so tut es mit
ihnen nichts Sonderliches, bekundet es vielmehr mit seinem eigenen Wirken nur das Wirken
des ihm gnadigen Gottes, bekennt es sich schlicht als dessen Werk und Eigentum: «Er hat uns
gemacht und sein sind wir, sein Volk und die Schafe seiner Weide» (Ps. 100, 3). Verdienst-
lichkeit solchen Tuns? Was sollte dieses Volk sich erst verdienen missen, das ihm als Werk
der Hande Gottes nicht schon gegeben ware? Ruhm solchen Tuns? Doch kein Eigenruhm de-
rer, die das von ihnen schlechthin zu erwartende Gute tun, mit dem sie nur eben bekunden,
was sie durch Gottes Gute sind! «Wenn ihr alles euch Aufgetragene getan habt, dann sprecht:
Wir sind unbrauchbare Knechte, wir haben nur unsere Schuldigkeit getan» (Luk. 17, 10). Wa-
rum ist das Gesetz Gottes so herrlich, wie es etwa Ps. 119 beschrieben wird? Doch nicht des-
halb, weil es das Mittel anzeigte und Israel in die Hand gébe, durch dessen Gebrauch es sich
einen gnadigen Gott erst verschaffen, seiner Treue und Durchhilfe sich erst durch entspre-
chende Leistungen versichern miRte! Sondern das ist die Glorie des Gesetzes, dal} es ihm die
Weisung gibt, die es gerne hort und der es gerne gehorsam ist, weil es, indem sie ihm immer
neu gegeben wird, dessen immer neu gewahr wird, dal Gottes Macht und Barmherzigkeit ihm
schon gegenwartig, daB es seiner Treue und Durchhilfe schon und fort und fort teilhaftig ist!
Aber eben: wo Gottes Wille und Gebot nicht als Erweis seiner freien, dem Menschen schon
zugewendeten Gite und Wobhltat, sondern als eine Forderung verstanden wird, deren Erfiil-
lung durch den Menschen die Bedingung wére, unter der ihm Gottes Gute und Wohltat allen-
falls zugewendet werden, durch die er sie sich selbst zuwenden kdnnte — wo der Mensch sich
im Verhdltnis zu Gott Verdienste erwerben zu missen und Ruhm verschaffen zu kénnen
meint — wie soll es da Gehorsam und also gute Werke geben? Schon tut er da bestimmt nicht
seine Schuldigkeit. Schon ist da notwendig Alles, was er tun wird, von Grund aus verkehrt!
Und eben das war Israels Ubertretung nach dem Zeugnis des ganzen Alten Testamentes: daf
es die Gnade seines Gottes verkannte und in deren Verkennung nur eben des Ungehorsams,
nur eben boser, unfruchtbarer, toter Werke fahig war, wie sie die aller anderen Volker auch
waren. Nicht umsonst, dal? es sich denn auch immer wieder den Géttern dieser anderen Vol-
ker zuwendete! Es geschah immer nur auf kiirzeste Zeiten, daf? Israel seinem Gott dankbar
und eben damit dann auch selbstverstandlich treu und sofort gehorsam war. Es waren in der
Regel nur eben einzelne, die prophetischen Menschen jenes «Restes», in deren Existenz, Re-
den und Tun der Zusammenhang zwischen géttlicher und menschlicher Gite lebendig und als
Zeugnis gegeniber dem immer aufs neue tbertretenden Volk erhalten blieb. Sie haben mit
ihrem Protest gegen Israels Ubertretung doch nur die Vollendung des guten Werkes Gottes
und damit die [669] Verwirklichung guter menschlicher Werke angekiindigt, auf die der Bund
Jahwes mit Israel von Anfang an gezielt hatte. Des guten Werkes Gottes VVollendung und der
guten menschlichen Werke Verwirklichung verkiindigt das Zeugnis des Neuen Testamentes
als Botschaft von Jesus Christus, als Aufruf zum Glauben an ihn. Thn selbst und den Glauben
an ihn preist es als den fiir uns Menschen schon gewahlten rechten Weg — den Weg, auf dem
wir uns in ihm schon befinden: «In Gnade seid ihr gerettet durch den Glauben. Und das nicht
aus euch — Gottes Gabe ist es — so dal® Keiner sich riihmen kdnnen wird. Denn wir sind sein
Gebilde (moinua), geschaffen (ktic0évteg) in Jesus Christus zu guten Werken, zu welchen uns
Gott (in Ihm) zum voraus bereitet hat, dafl wir in ihnen wandeln sollten» (Eph. 2, 8 f.).

Aber nun haben wir erst davon geredet, dal} es das gute Werk Gottes ist, das menschlich gute
Werke moglich macht. Das gute Werk Gottes hat aber iberall da eine ganz besondere Gestalt,
wo menschlich gutes Werk wirklich wird, wo es also faktisch geschieht, da menschliches
Werk das gute Werk Gottes bekundet. Was heilt denn «bekunden» Anderes, als daf es an der
alttestamentlichen Ankiindigung oder an der neutestamentlichen Verkiindigung der Geschich-
te des Bundes, und also, weil diese das Werk Gottes ist, an dessen Bezeugung teilnimmt?
Nimmt es aber auch nur an seiner Bezeugung teil, so nimmt es, so wie es das als menschliches
Werk tun kann, an diesem selbst teil. Es geschieht also in seinem Dienst. Und als in seinem
Dienst getan, geschieht es wirklich als gutes Werk. Das versteht sich aber nicht von selbst,

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 7 03.01.2025



daf3 irgend ein Mensch wirklich im Dienste des guten Werkes Gottes steht und daf irgend ein
menschliches Werk wirklich in diesem Dienst getan wird. An dem ist es ja nicht, daB alle
Werke aller Menschen das Werk Gottes einfach darum, weil es in ihrer Mitte geschieht, auch
bekunden und also in seinem Dienst geschehen und also gute Werke sind. Was sollte, da alle
Menschen Silinder und alle ihre Werke slindig sind, Anderes zu erwarten sein, als dal3 es zu
jener Bekundung des Werkes Gottes durch menschliche Werke faktisch niemals und nirgends
kommen, dal3 von keinem Werk irgend eines Menschen das zu sagen sein mochte: dal} es im
Dienste des Werkes Gottes und also als gutes Werk geschehe? Es braucht durchaus keinen
besonderen Pessimismus zu dieser betriiblichen Erwartung. Man wird vielmehr sagen mussen,
dal3 sie sich auf die Regel richtet, die, wo gute Werke faktisch geschehen, durchbrochen wird.
Es sind aber nicht irgendwelche besseren Stinder und ihre etwas gemildert siindigen Werke,
die diese Regel nun doch von unten her durchbrechen wirden. Auch der beste Mensch stellt
sich und sein Werk nicht selbst in den Dienst des Werkes Gottes, macht sein eigenes Werk
nicht von sich aus zu dessen Bekundung und also zum guten Werk. Sondern es hat offenbar
das Werk Gottes seinerseits da eine ganz besondere Gestalt, wo das wirklich wird. Es ge-
schieht dann dieses Werk selbst — und davon redet das Alte und das Neue Testament, wenn
sie von guten menschlichen Werken reden — in hdchst besonderer Weise an bestimmten Men-
schen: in der Weise [670] namlich, daR es selbst sich ihnen bekundet, anzeigt, bezeugt, be-
kannt macht und sie eben damit heranholt und befahigt zu seinem Dienst, sie dazu, es auch
ihrerseits zu bekunden, willig und bereit macht. Man kann es einmal so sagen: das fiir sie wie
fur alle Menschen geschehene Werk Gottes geschieht in Gestalt jener Erleuchtung auch in
ihnen: mit der Wirkung, daR sie als die, die sie sind, an ihm beteiligt — nur als seine Zeugen,
aber als seine Zeugen wirklich an ihm beteiligt werden. Die Geschichte des Bundes, deren
handelndes Subjekt Gott ist, geschieht jetzt in ihrer Beziehung zu ihnen in der besonderen
Weise, dal? ihre personliche Geschichte, deren Subjekt sie selber sind, jener nicht mehr ein-
fach fremd bleiben, im Verhaltnis zu ihr nicht mehr neutral verlaufen kann, sondern faktisch
in einer Entsprechung zu ihr verlaufen muf3. Sofern das geschieht, werden und sind ihre Wer-
ke Bekundungen des Werkes Gottes, nehmen sie nach dem Alten Testament teil an der An-
kiindigung und nach dem Neuen an der Verkiindigung Jesu Christi — werden und sind sie also
gute Werke. Man merke: die Menschen, in Beziehung zu denen das gute Werk Gottes diese
besondere Gestalt hat, sind vielleicht kleinere, vielleicht aber auch gréRere Stinder als die an-
deren, jedenfalls Stinder wie sie. Das unterscheidet sie nicht von jenen, dall nicht auch sie im
Urteil Gottes Ubertreter und daB nicht auch ihre guten Werke voll Ubertretung waren. Nur
eben das unterscheidet sie von jenen — das aber wirklich! — daR sie (wir nehmen jetzt die be-
herrschenden Begriffe unserer vorangehenden Abschnitte nochmals auf) die in dem einen
Heiligen und durch ihn Geheiligten, die in seine Nachfolge Gerufenen, die durch seinen Hei-
ligen Geist zur Umkehr Erweckten und in der Umkehr Begriffenen sind. Sofern sie das sind,
sofern sie als solche existieren, sind ihre Werke von Gott in Dienst genommene und so gute
Werke: ohne Ricksicht darauf, was sie an sich, von jener Beziehung abgesehen, im Auge der
Menschen und vor allem im Auge Gottes selbst auch noch sein mégen, ohne Ruicksicht da-
rauf, daR sie auch als gute Werke bestimmt voll Ubertretung sind. Was diese Menschen als
die, die sie in Jesus Christus sind, was sie in der Liebe zu ihm, was sie in Entsprechung zum
Werke Gottes tun, das ist wohlgetan.

Es ist nach dem Alten und nach dem Neuen Testament eine schlechthin neue, erstaunliche
Sache, wenn Einer inmitten aller anderen Menschen (1. Kor. 3, 9) ein «Mitarbeiter (cuvepydg)
Gottes» wird, dessen Werke als Bezeugung der «Arbeit» Gottes unter der Verheilung stehen,
wohlgetan, gute Werke zu sein. Keiner ist von Haus aus ein solcher. Keiner nimmt es sich von
sich aus, ein solcher zu sein. Die es sind, sind es alle auf Grund eines im Rahmen des Bundes
zwischen Gott und dem Menschen als solchem noch einmal besonderen Verhaltens Gottes
gerade zu ihm. Er ist es als von Gott fiir seinen Dienst, ohne nach seiner Eignung und W(ir-
digkeit zu fragen, Erwéhlter, aus der Mitte der Anderen Heraus- und an Gottes Seite Herange-

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 8 03.01.2025



rufener. Von ihm als einem solchen sind gute Werke erwartet. Er als solcher soll und kann,
darf und wird sie tun. Er selbst! Denn zum Gehorsam, zu eigenem freien Tun als die, die sie
sind, sind diese Menschen gerufen: ihre guten Werke sollen und kdnnen, diirfen und werden
[671] wirklich ihre eigenen sein. Darum Matth. 5, 16 f. Jesu Wort an seine Junger: «Euer
Licht leuchte im Angesicht der Menschen — (dazu) daB sie eure guten Werke sehen und euren
Vater im Himmel preisen». Aber daR sie dieses Licht haben, ja sind — Ihr seid das Licht der
Welt, die Stadt, die auf dem Berge liegt, der nicht unter den Scheffel, sondern auf ihn gestellte
Leuchter (Matth. 5, 14 f.) — dazu haben sie sich nicht aufgerafft, ermannt, entschlossen, das
sind sie damit geworden, dal Er sie gerufen hat. In der Kraft seines Rufens werden ihre eige-
nen Werke wirklich als ihre guten Werke. Indem Jahwe seine Hand ausstreckt, eines Men-
schen Mund ber(hrt, seine Worte in dessen Mund legt, ihn heute, jetzt, uber die VVolker und
Uber die Konigreiche setzt, wird ja (Jer. 1, 9 f.) schon der alttestamentliche Prophet zu dem,
was er ist, ndmlich zu dem, wozu Jahwe ihn (Jer. 1, 5) schon erwéhlt hat, noch ehe er ihn bil-
dete im Mutterleibe. Und genau so hat nach Gal. 1, 15 auch der Apostel des Neuen Testamen-
tes seine Existenz und seine Freiheit zum Reden und Wirken als solcher verstanden. In einem
bestimmten Wollen und Vollbringen setzt das Volk Gottes seine Errettung ins Werk: es tut es
aber daraufhin, dafl Gott der Beweger (6 évepy®v) dieses seines eigenen Wollens und Voll-
bringens ist (Phil. 2, 12 f.). Paulus redet, er wagt aber (R6m. 15, 18) gerade nur das zu reden,
was Christus durch ihn ins Werk setzt, um die Heiden zum Gehorsam zu bringen durch Wort
und Werk. Er eilt (Phil. 3, 12) strackten Laufes dahin, um zu ergreifen: daraufhin namlich,
daR er selber von Christus ergriffen ist. Er arbeitet und kdmpft nach Kol. 1, 29 gemaR der
Wirksamkeit (évépyeia) Christi, die sich in ihm als wirksam erweist. Es gilt aber nach 1.
Thess. 2, 13 auch von jedem anderen Glaubenden, dal? das zu ihm gesagte Wort Gottes das in
ihm Wirksame ist. «Was hast du, das du nicht empfangen hast?» (1. Kor. 4, 7). Wo Menschen
in der Gemeinde als vom Geist Erweckte und Begabte so oder so tatig sind, da ist es Gott, der
in ihnen Allen und Alles wirkt (1. Kor. 12, 6). Gott! — und nicht trotzdem, sondern offenbar
gerade darum sind da Alle in voller, mannigfacher Tatigkeit, die doch wiederum nur ihn prei-
sen, nur insofern eine gute Sache sein kann, als sie sein Werk bekundet. Gott ist (Eph. 3, 20)
da der duvdpevog , der Vermogende. Er ist es in seinem in uns wirkenden Vermogen (in seiner
duvapug évepyovpévn év Nuiv), von dem bewegt also wir selbst titig sind. Es geht dieses sein
in uns wirksames Vermaogen ber alles unser Bitten und Verstehen weit hinaus. Wie dirften
wir uns da in unserem Tun nichts oder zu wenig zutrauen? Wobei wir dann doch nur bestati-
gen konnen: «Ihm sei die Ehre in der Gemeinde und in Christus Jesus!» Was sich, als von Thm
in Bewegung gesetzt, in dieser Bewegung befindet und als in ihr begriffen versteht und er-
weist, das ist im Sinn der heiligen Schrift gutes menschliches Werk.

Das vorhin Gesagte ist von da aus mit doppeltem Nachdruck zu wiederholen: es ist die beson-
dere Gite des Werkes Gottes, an der der Mensch mit seinem guten Werk teilnehmen darf. Es
ist sein freies Geschenk, wenn er sich mit seiner Lebensgeschichte in jenen besonderen Zu-
sammenhang mit der Geschichte des Bundes versetzt, zum Dienst am Werke Gottes, zu des-
sen Bekundung herangeholt, eingesetzt, gebraucht finden darf. Und es ist in jedem einzelnen
Fall seines Wirkens wieder Gottes freies Geschenk, wenn nun des Menschen Werk tatsachlich
eine Bekundung seines Werkes darstellen, wenn der Mensch, indem er das und das tut, an der
Ankundigung oder an der Verkiindigung Jesu Christi sich beteiligen darf. Wie er sich nicht
selbst zu einem jener besonderen Menschen machen kann, so kann er es sich auch als solcher
nie nehmen, dal? dieses oder jenes seiner Werke nun wirklich in jener Entsprechung, im Licht
und in der Kraft des gottlichen Werkes geschieht und also [672] wohlgetan ist. Er kann gerade
nur glauben an Gottes ihm begegnende und offenbare Gnade. Er kann — und wenn er aufs
hdchste von ihr erleuchtet, erfiillt und getrieben ware — gerade nur dankbar sein dafir, dal sie
ihm — indem sie ihm nicht verborgen, sondern offenbar ist — in so besonderer Weise zuge-
wendet ist. Er kann nur beten darum, dal? Gott sein Angesicht nicht vor ihm verberge, ihn
nicht fallen lassen mochte, wie er es jeden Augenblick als hundertmal verdient anerkennen

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 9 03.01.2025



muRte. Er kann es gerade nur wagen, von der ihm geschenkten Freiheit Gebrauch zu machen:
sich bei allem, was er tut, vor Augen zu halten, dal er in der Gesamtheit und nun auch in die-
sem und diesem seiner Werke einfach dankbar sein dirfte und mufite. Er wird es dann ruhig,
entschlossen und ristig tun — aber in keiner anderen Meinung als der, sich selbst mit seinem
Wollen, Tun und Vollbringen ganz in die Hand des ihn so gnadig zur Teilnahme an seinem
Werk erwahlenden und berufenden Gottes zu legen. Er wird es ihm anbefehlen und anheim-
stellen, dal? er wie ihn selbst, so auch dieses sein Werk in Vergebung dessen, worin bestimmt
auch es Siinde ist, annehme und nun eben, dal3 er es heilige, d. h. dal er ihm, indem er es
braucht, in die Reihe stellt und lenkt, den Charakter eines ihm geleisteten, ihm wohlgefélligen
Dienstes gebe, den sein menschlicher Tater ihm nicht geben kann. DaR er mit irgend einem
seiner Werke in dem Sinn etwas Besonderes tue, daR er sich Gott damit verpflichten, seine
Gnade und sein Wohlgefallen sich damit verschaffen konne, das sollte keiner der wirklichen
Heiligen Gottes jemals meinen konnen. Wird es ihm gelingen, sich dieses torichten Meinens
wenigstens fir einmal zu enthalten — oder gar: es sich ein bilRchen abzugewohnen, immer
wieder in dieses torichte Meinen zu verfallen? Das mag ihm dann — zwar keine Gewéhr, wohl
aber ein gewisses Kriterium dafur sein, daf3, was er tut, wohlgetan sein dirfte. Die Gewéhr
dafiir kann er sich ndmlich auch mit keiner noch so demutigen Gesinnung, in der er es tut,
verschaffen: die kann ihm nur der ihn erwéhlende und berufende Gott geben und die kann er
gerade nur im Glauben ergreifen. Aber eben im Glauben kann und darf und wird er sie ergrei-
fen. Und eben aus dem Glauben, in welchem er das tut, eben aus der im Glauben ergriffenen
Gewahrleistung Gottes wird er dann nicht nur die grundliche Anspruchslosigkeit, sondern
auch die Ruhe, die Entschlossenheit, die Rustigkeit, den freien Humor schépfen, die das
wohlgetane, das gute Werk — gewil3 nicht unzweideutig, aber auch nicht unmerklich —von
anderen unterscheiden. Er wird es dann nicht ungetrostet, sondern getrostet tun. Es wird ihm
dann sogar erlaubt und maglich sein, sich selbst schlicht damit zu trosten, seiner Freiheit und
also seiner Heiligkeit sich damit zu vergewissern, dal er frischweg als solcher lebt, als von
Gott mit Freiheit Beschenkter munter zur Tat schreitet.

Er tut es, indem er (nach dem im Neuen Testament so gern gebrauchten Bild) als guter Baum
gute Friichte hervorbringt und tragt. Er tut es als Werk (Act. 26, 20) oder [673] eben als
Frucht (Matth 3, 8) seiner Umkehr, ihrem Geschehen entsprechend. Er tut es als das Werk der
Liebe (Hebr. 6, 10) oder des Glaubens (1. Thess 1, 3, 2. Thess. 1, 11). Man liest Joh. 6, 28 f.
die aullerst kontrakte Antwort Jesu auf die an ihn gerichtete Frage: «Was sollen wir tun, da
wir die Werke Gottes ins Werk setzen?» (épyalopefa ta Epya tod 0e0D)? «Das ist das Werk
Gottes, dal3 ihr glaubt an den, den er gesandt hat». Wie sollte darin nicht in der Tat alles
menschliche Wirken in seiner Beziehung zum Werke Gottes beschlossen sein? So hat man der
bekannten negativen Formel Rom. 14, 23: «Was nicht aus dem Glauben kommt, ist Sunde»
wohl von jeher mit Recht auch das Positive enthommen, daB, was aus dem Glauben kommt
und Werk des Glaubens ist, wohlgetan ist. Aber ist es das Werk des Glaubens? Eben, dal} es
beim Tun guter Werke um die Werke der Umkehr, der Liebe, des Glaubens geht, macht es
deutlich, daB es auch im Einzelnen nicht in der Willkiir und im Verfugen des Menschen (auch
nicht des in der Heiligung stehenden Menschen) steht, gute Werke zu tun: daf die Freiheit
dazu ihm auch im Einzelnen immer wieder geschenkt werden muf3. Es steht also auch mit ihm
nicht so, dal Gott mit und in ihm etwas angefangen hétte, das nun er selber fortzufiihren und
zu vollenden die Autoritat und die Macht hatte, sondern «der in euch angefangen hat das gute
Werk, der wird es auch zum Ziel fiihren (émtelécet) bis auf den Tag Jesu Christi» (Phil. 1, 6).
Gott ist (2. Kor. 9, 8) méchtig genug, die Flle seiner Gnade Uber die Seinen zu ergielien:
«damit ihr in Allem allezeit ganzes Gentgen (eigentlich Autarkie) habt und zu jedem guten
Werk Uberreich seid». Aber eben: Gott (und er allein) ist méchtig, ihnen die Freiheit zu geben,
solche Werke von sich aus zu tun. Indem sie ihnen von IThm gegeben ist, will sie eben von 1Thm
immer aufs neue erwartet, erhofft, erbeten sein. DaR in der Gemeinde mit dem Geschehen des
gpyov motemg und darum, wie es vorher heiflt, mit einer gvdokio dyobwovvng (mit dem gott-

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 10 03.01.2025



lichen Wohlgefallen an dem Guten, das da Ereignis wird) zu rechnen ist, setzt Paulus 2.
Thess. 1, 11 voraus, was ihn aber nicht hindert, vielmehr erst recht dazu zu veranlassen
scheint, eben um die Erfiillung dieser dyafwobdvn und dieses Epyov — als wére es doch wieder
so etwas wie ein erst zu fullendes GefaR — und darum daR es in der Gemeinde zur Verherrli-
chung des Namens Jesu Christi komme, zu beten. Die Gemeinde bedarf nach 2. Thess. 2, 17
der «Bestarkung» zu jedem guten Werk und Wort. Darum, dal sie Frucht trage in jedem guten
Werk, wird auch Kol. 1, 10, um ihr Zugerustetwerden dazu auch Hebr. 13, 21, gebetet. Eben
zu dieser auch den Heiligen unentbehrlichen Zuristung, hat Christus nach Eph. 4, 11 f. Apos-
tel, Propheten, Evangelisten, Hirten, Lehrer eingesetzt. Und darin ist nach 2. Tim. 3, 16 f. die
heilsame Kraft der von Gottes Geist eingegebenen Schrift zu erblicken: dal? sie «den Men-
schen Gottes» in die richtige Verfassung setze (iva &ptiog 1)), in der er zu jedem guten Werk
voll ausgerustet sei.

Geht es nun in allen guten menschlichen Werken um deren Teilnahme am guten Werk Gottes,
zu der bestimmte Menschen durch Gott selbst erwahlt und herangeholt, zu der sie wiederum
durch ihn selbst in diesem und diesem bestimmten Tun erméchtigt werden — dann folgt von
selbst, daf sie sich von allen anderen menschlichen Werken dadurch unterscheiden, daf sie
auf Gottes Anordnung, Gebot und Befehl hin getan werden. Wir sagen dasselbe, wenn wir
sagen: in der dem Menschen von Gott gegebenen Freiheit. Ihre Werke haben im Zusammen-
hang mit Gottes eigenem Werk, im Dienst von dessen Bekundung je eine ganz besondere
Funktion. In Austibung dieser Funktion kann und soll, darf und wird der dazu bestimmte
Mensch je bei dieser bestimmten Gelegenheit je dies sagen, je jenes tun, je so sich verhalten.
Erkennt und erfillt er sie, dann ist sein Werk ein gutes Werk. Er redet, handelt, verhalt sich
dann also nicht [674] nach eigener Neigung, Lust, Planung oder Willkir, sondern nach der
ihm gegebenen und von ihm vernommenen Weisung. Er hort sie. Und er gehorcht ihr dann:
nicht mechanisch von auRen bewegt, sondern in der ihm selbst gegebenen Freiheit, aber in
dieser, nicht in einer anderen Freiheit. In jeder andern Freiheit wirde er ja in Wahrheit ein
Gefangener sein. Er dient dann: nicht zu seiner Erniedrigung und Beschdmung, sondern zu
seiner Erhéhung und Ehrung, aber in der Hoheit und Ehre, zu der er als Teilnehmer am Werke
Gottes bestimmt ist: nicht also in der, die er sich (in Wahrheit zu seiner Erniedrigung und Be-
schdmung) erwerben moéchte, wenn er sich selbst oder den Meinungen und Bestrebungen der
Menschen oder den dunklen Mdchten des Kosmos und der Geschichte dienen wiirde. Und er
fligt sich dann ein in die Gemeinschaft der Heiligen. Er geht dann an bestimmter Stelle, mit
bestimmtem Auftrag mit auf dem Weg des Volkes Gottes, der Gemeinde: an seinem Ort und
zu seiner Zeit gerade er schlechthin unentbehrlich und schlechthin verantwortlich fir das
Ganze ihrer Geschichte, aber als Bruder unter Briidern, um gerade so wahrhaftig zu sich selbst
zu kommen und seines eigenen Glaubens zu leben. Eben an diesem seinem Sicheinfligen wird
zu erkennen sein — und eben indem er sich im Tun seines besonderen Werkes einfligt, wird er
sich dessen immer wieder vergewissern, dafl es mit seinem Gehorchen und Dienen und also
auch mit seiner Freiheit seine Richtigkeit hat, dal} die Weisung, auf die er dabei hort, nicht
etwa heimlich doch wieder die Stimme seiner eigenen Neigung, Lust, Planung und Willkar
ist. Er wird darauf achten, wie das Gesetz, das Gebot, die Weisung Gottes von Anderen, zu
anderer Zeit und an anderem Ort vernommen wurde, auf die Mannigfaltigkeit, in der sie in der
Geschichte des Volkes Gottes in ihrer Gesamtheit ergangen und vernommen worden ist. Er
wird also, um die heute und jetzt gerade ihn angehende Weisung — nicht die einer menschli-
chen Ubereinkunft und Tradition, aber auch nicht die seines eigenen Herzens und Kopfes,
sondern die Weisung Gottes! — zu héren und um dann wirklich ihr und nicht der Weisung
eines kollektiven oder individuellen Dd&mons zu gehorchen und zu dienen, auch auf diese An-
deren, die Bruder, er wird, wo es immer geht, mit ihnen Allen oder doch mit Vielen von ihnen
zusammen zu hdéren und dann und von da aus ihr zu gehorchen bemunht sein. Nicht weil er der
gerade ihm gewahrten Teilnahme am Werke Gottes nicht traute, wohl aber, weil er weil3, daf3
sie nicht nur ihm, sondern dal3 sie ihm in ihrer ganzen Besonderheit doch nur zusammen mit

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 11 03.01.2025



Jenen, als einem Heiligen in der Gemeinschaft der Heiligen gewéhrt ist. Seines eigenen Auf-
trags umso gewisser und in seiner eigenen Freiheit umso entschlossener, wird er dann seinen
eigenen Weg gehen!

In diesem Sinn und unter allen diesen Voraussetzungen ist von des Menschen Heiligung zu
sagen, daB sie schon jetzt und hier in wirklich [675] guten menschlichen Werken — in solchen
Werken, die Gott lobt und die ihrerseits Gott loben — Ereignis wird. Wir hatten uns im Blick
auf das, was die Schrift dazu sagt, genau dartiber zu verstandigen, wie das geschieht und nicht
geschieht. Dal3 es geschieht, kdnnte nur unter Infragestellung der ganzen Verséhnungs- und
Offenbarungstat Gottes geleugnet werden, und nur indem man eine ganze Seite des biblischen
Zeugnisses — nicht ohne damit auch alle anderen in Mitleidenschaft zu ziehen — abblenden
wirde.

Ein einziger Verweis soll in dieser Hinsicht genligen. Kann man sich der Aussage des grof3en
Zusammenhangs von Hebr. 11 entziehen? Wir entfalten ihn jetzt nicht, sondern begniigen uns,
festzustellen: Um den Glauben als Zuversicht, auf das, was man hofft, und als Gewif3heit der
Dinge, die man nicht sieht, geht es in diesem Kapitel. Und nun gerade in dieser Darstellung
dieses Glaubens um lauter menschliche Taten und Verhaltungsweisen — Abels, Henochs,
Noahs, Abrahams, Isaaks, Jakobs, Moses, der Dirne Rahab und all der Anderen — sie alle (v
13) gekennzeichnet als solche, die «starben, ohne die Verheilungen erlangt zu haben, sondern
schauten sie von ferne und begrifiten sie und bekannten, dal? sie Gaste und Fremdlinge seien
auf Erden», sie Alle aber auch gekennzeichnet durch das, was sie, ein Jeder in seiner besonde-
ren Beziehung zu den groRen Taten Gottes und eben durch diese gemeinsame Beziehung zu
einem groRen Volk vereinigt, im Gehorsam tatig und leidend gewirkt haben. Es sind lauter
Taten von groRter Konsequenz im Zusammenhang jener Geschichte und ihre Schilderung hat
darum weithin etwas Uberdimensioniertes: daR sie Konigreiche niederkampften, Gerechtig-
keit tbten, Verheilungen erlangten, Lowen den Rachen verstopften, die Gewalt des Feuers
ausldschten, der Scharfe des Schwertes entrannen, von Schwachheit zur Kraft kamen, in Krie-
gen stark wurden, die Heere der Feinde zum Weichen brachten, wird da den Einen in der Zu-
sammenfassung v 33 f. mitten im Neuen Testament sehr alttestamentlich nachgeriihmt, dann
(v 35 f.) allerdings auch Anderen ihr Erleiden und ihre Beharrlichkeit in gewaltigster,
schlimmster Verfolgung. DaR «die Welt ihrer nicht wert war», wird v 38 von diesen Men-
schen — Alles im Blick auf ihren Glauben, aber eben: die Werke ihres Glaubens — gesagt. Was
der Hebréerbrief mit dieser Schilderung will, wird 12, 1 f. klar: Die neutestamentliche Ge-
meinde sieht sich gewissermalien von allen Seiten umgeben und — wie durch eine einzige
méchtige Aussage und Ansage — verpflichtet und in Anspruch genommen durch die Existenz
dieser Glaubenden des alten Gottesvolkes und ihrer Taten. Ihr kann sie sich doch nicht entzie-
hen! Nein: «Darum wollen auch wir, da wir eine so grol3e Wolke von Zeugen um uns haben,
alle hemmende Last, ndmlich die uns nur zu leicht bedrdngende Suinde abwerfen und in Aus-
dauer laufen in dem uns bevorstehenden Wettlauf, indem wir hinblicken auf den Anfanger
und Vollender des Glaubens, Jesus». Er ist offenbar dervonjener Wolke von Zeugen Bezeug-
te. Ihn, der (Rom. 10, 4), weil das Ziel (téAoc) des Werkes, darum auch das Ziel des Gesetzes
Gottes ist — ihn haben alle jene Menschen mit ihren Taten bezeugt und ihn kénnen und sollen,
dirfen und werden die Christen mit ihrem Tun — mit ihren guten Werken — auch und erst recht
bezeugen.

Wir schlielRen: Es gibt aul3er viel bésen auch gute menschliche Gedanken, Worte und Werke.
Genauer gesagt: Gott im Tun seines Werkes gibt es, daR es solche gibt! Keiner von denen,
denen Gottes Werk offenbar ist, kein Christ wird das bezweifeln oder gar bestreiten, kein
Christ wird sich je flr entschuldigt halten, wenn sein Werk kein gutes Werk ist, keiner wird
verkennen wollen, dal} auch er und gerade er gute Werke zu [676] tun erwéhlt, berufen und
fahig ist. Seiner Erwéhlung, Berufung und Befahigung entsprechend, als Werke des Glaubens,

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 12 03.01.2025



der Umkehr, der Liebe wird er sie tun: sich selbst oder den Christen als ihren Tater werden sie
gewil3 nicht loben. Sie werden aber das Lob Gottes fir sich haben und Gott wiederum loben.
Gott gibt es den Seinen, dal? sie in ihrer ganzen Tragheit, Verkehrtheit und Zerstreutheit auch
solche Werke tun durfen tun werden.

Er gibt es, daB es in seinem Volk (er allein kennt es!) als Taten von dessen Gliedern um ein
paar konkrete Beispiele (tief unter dem Niveau derer von Hebr. 11, aber daftr aus unserer
eigenen Anschauung) zu nennen — auch gute Hilfe gibt, die Einer dem Anderen leisten darf,
auch gutes Zusammenhalten Einiger und Vieler, auch gutes Sichbegegnen und gutes Ausei-
nandergehen, auch gutes Wagen im Grof3en und gute Erfullung kleiner unscheinbarer Pflich-
ten, auch gute Haltung in schwieriger und versuchlicher Lage, je und dann auch ein Stiick
guten Familienlebens und guter Nachbarschaft, gutes Festhalten an alter Ordnung und gute
Aufrichtung einer neuen, gutes Reden und gutes Schweigen, gutes Lachen und gutes Weinen,
gute Arbeit und gutes Ausruhen, gutes Suchen und gutes Finden — auch gute politische Ent-
schlieBung und Entscheidung, auch gutes christliches Bekenntnis, auch ein gutes Beten, auch
ein gutes Horen, Lesen, Studieren, auch einmal eine gute Predigt — und was da noch konkret
und ganz konkret zu nennen wére. Wobei es in dem allem (R6m. 9, 16) nicht an Jemandes
Wollen und Laufen liegt, sondern an Gottes Erbarmen! Es hétte aber keinen Sinn, es kdnnte
nur im Unglauben geschehen, wenn man damit nicht rechnen wollte, daR es das gibt, weil
Gott es gibt und eben in seinem Erbarmen immer neu geben will. Es dirfte im Leben des
Christen kein Augenblick sein, in welchem er nicht allen Ernstes damit rechnete: Gott gibt das
Alles, in jenem UberfluR sogar, von dem die Apostelbriefe so gerne reden. Des Menschen
Heiligung besteht dezidiert auch darin, dal Gott ihm Solches gibt — nicht nur im Allgemeinen,
sondern gerade ihm, und ihm gewif nicht magisch oder mechanisch oder im Schlafe, sondern
ihm zu tun gibt! Die Heiligen Gottes nehmen Solches in Empfang und tun es.

Wir setzen zwei hier bedeutsame Fragen und Antworten aus dem Heidelberger Katechismus
an das Ende dieser Uberlegung:

Frage 86: Dieweil wir denn aus unserem Elend ohne alle unsere Verdienste aus Gnade durch
Christus erlost sind, warum sollen wir gute Werke tun? Antwort: Darum, dal® Christus, nach-
dem er uns mit seinem Blut erkauft hat, uns auch durch seinen Heiligen Geist erneuert zu sei-
nem Ebenbild, dal? wir mit unserem ganzen Leben uns dankbar gegen Gott fur seine Wohltat
erzeigen und er durch uns gepriesen werde. Danach auch, daf? wir bei uns selbst unseres
Glaubens aus seinen Friichten gewil3 seien und mit unserem gottseligen Wandel unsere
Né&chsten auch Christo gewinnen.

Und Frage 91: Welches sind aber gute Werke? Antwort: Allein die aus wahrem Glauben nach
dem Gesetz Gottes ihm zu Ehren geschehen und nicht auf unser Gutdiinken oder Menschen-
satzung gegrundet sind.

Quelle: Kirchliche Dogmatik 1V/2, § 66, S. 660-676.

Barth - Das Lob der Werke (KD 1V-2) 13 03.01.2025



