Das Dogma von Chalkedon
Von Werner Elert
1.

Anderthalb Jahrtausende sind seit dem Konzil von Chalkedon vergangen. Am 8. Oktober 451
wurde es ertffnet, am 1. November geschlossen. In der flinften Sitzung, am 22. Oktober,
wurde die durch eine Kommission ausgearbeitete Bekenntnisformel, durch welche die christo-
logischen Streitigkeiten der letzten Jahrzehnte geschlichtet werden sollten, beschlossen, in der
sechsten wurde sie vom Kaiser Markian und der Kaiserin Pulcheria feierlich entgegengenom-
men. Der jetzige Papst Pius XII. hat dieses Jubilaum durch die Enzyklika Sempiternus Rex
gefeiert und mehr als funfzig katholische Gelehrte haben sich aus diesem Anlal zu einem wis-
senschaftlichen Sammelwerk tber das Konzil, (iber seine Geschichte und Vorgeschichte,
seine Folgen, seine kirchengeschichtliche, dogmengeschichtliche, rechtsgeschichtliche und
heute noch aktuelle Bedeutung vereinigt!. Dieses Konzil wird als vierte der ,,allgemeinen*
oder ,,6kumenischen Synoden gezéhlt, die auch die orthodoxen Kirchen des Ostens und die
Anglikaner anerkennen. Melanchthons Traktat de potestate ac primatu Papae nimmt mittelbar,
der VIII. Artikel der lutherischen Konkordienformel unmittelbar darauf Bezug. In dem zuge-
horigen Catalogus testimoniorum ist sowohl der entscheidende Teil des Konzilsdekrets wie
auch ein bedeutsames Stiick des Briefes Papst Leos I. an Flavian, des sogenannten Tomos
Leos, der dem Konzilsbeschlu zugrunde liegt, abgedruckt?. Der ganze Catalogus will mit sei-
nen Zitaten aus den Kirchenvétern die Ubereinstimmung des lutherischen Bekenntnisses mit
der alten Kirche, besonders in der Lehre von der Person Christi, nachweisen. Audi die anderen
Bekenntnisse unserer Kirche, von der Augustana angefangen, legen auf diesen Konsensus Ge-
wicht. Durch das Chalkedon-Jubildum werden wir daran erinnert, dai? die Lehre der alten Kir-
che tatséchlich einen gemeinsamen Boden bildet, auf dem wir uns auch uber die heutigen
Konfessionsgrenzen hinweg begegnen kdnnen.

Zu Luthers Zeit waren die Akten des Konzils noch nicht gedruckt. Luther selbst beklagt in der
Schrift ,,Von den Konziliis und Kirchen* (1539, WA 50, 592 ff.), dal? er auf die Nachrichten
der Historiker angewiesen sei, insbesondere, dal? er ,,die Ursache* dieses Konzils nicht habe
ermitteln koénnen. Doch kennt er den Wortlaut der christologischen Formel von Chalkedon
und auch von der Ketzerei des Eutyches, die bei dieser Gelegenheit verworfen wurde, hat er
auf Grund seiner dirftigen Quellen eine im allgemeinen zutreffende Vorstellung. Habe Euty-
ches wirklich ,,schlechts die menschliche Natur in Christo verleugnet* und gelehrt, ,.das in
Christo die Gottheit mit der menscheit vereinigt sey, und doch allein eine natur, nemlich die
Gottheit bleibe und werde*, so miisse er ,,unsinnig und rasend gewest sein“ (602, 25). Demge-
geniiber erscheint ihm das Bekenntnis zur Vollstandigkeit der Menschennatur Christi als we-
sentlicher Gehalt des chalkedonischen Dogmas. Unter diesem Gesichtspunkt erblickt er in den
Beschlussen der ,,vier groRRen heubt Concilia“ einen sinnvollen und notwendigen Fortgang,
wenn er auch nicht zugeben kann, daB darin die ganze christliche Lehre enthalten sei: ,,Als,
Nicenum handelt allein, daR Christus wahrhafftiger Gott sey. Das zu Constantinopel, das der
Heilige geist Gott sey. Das zu Epheso, das Christus nicht zwo sondern eine person sey. Das zu
Chalcedon, das Christus nicht eine sondern zwo natur habe, als Gottheit und Menschheit*
(546, 15). Auf den groRen Gang der Dogmenbildung gesehen ist diese Charakteristik durch-
aus zutreffend. Das Dogma von Chalkedon nimmt das nizanische Bekenntnis zur Wesens-

! Das Konzil von Chalkedon, Geschichte und Gegenwart. Im Auftrag der Theolo-gischen Fakultét S. J. Sankt
Georgen Frankfurt/M. herausgegeben von Aloys Grillmeier S. J. und Heinrich Bacht S. J., Wiirzburg, Bd. | 1951
(Bd. 11 u. 11 waren bei Abfassung unseres Aufsatzes noch nicht erschienen).

2 Griechisch, lateinisch und deutsch, Ausg. der luth. Bekenntnisschr. von Mdller, S. 734; Ausgabe des
D.E.K.A.S. 1105 f. — Wir dirfen zur Kenntnisnahme des Textes hierauf verweisen.

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 1 22.11.2024



gleichheit des Sohnes mit dem Vater auf, fiigt aber nunmehr hinzu, derselbe Christus sei auch
,wahrhaft Mensch, aus verninftiger Seele und Korper (bestehend) . . . uns wesensgleich nach
der Menschheit, in allen Stiicken uns gleich, auBer der Stinde*. Beide ,,Naturen* sind in
einundderselben ,,Person‘ untrennbar vereinigt, ohne sich dabei zu verandern oder zu vermi-
schen.

Unter allen Satzen der altkirchlichen Dogmen erscheint dem heutigen kritischen Beurteiler
keiner so plausibel wie der Satz von der Vollstandigkeit der Menschennatur Christi. Er er-
scheint wie selbstverstandlich und Chalkedon hatte damit eigentlich etwas ziemlich Uberfliis-
siges gesagt. Es fragt sich nur, warum dieser Satz richtig erscheint. Der moderne Kritiker geht
von dem weltanschaulichen Axiom aus, dafl? Christus, wenn er Gberhaupt gelebt hat, gar nichts
anderes als ein vollstandiger Mensch wie andere Menschen gewesen sein kann — jede andere
Behauptung gilt ihm als Mythus. Fur die Véater von Chalkedon dagegen ist der Satz eine echte
Glaubensaussage, denn sonst wére er nicht in ihr Glaubensbekenntnis aufgenommen. Sie be-
kannten sich mit dem Nicanum zu dem Einen Gott, dem allmé&chtigen Vater und Schopfer al-
ler Dinge, und zu dem Einen Herrn Christus, dem Sohn Gottes, Gott aus Gott, der Fleisch ge-
worden, Mensch geworden ist. Ihre Aussage uber die Menschennatur kann deshalb nur als
Bestandteil ihres Glaubens an die Inkarnation, an die Verleiblichung des ewigen Gottessohnes
verstanden werden. Andernfalls wére unverstandlich, wie sie von einundderselben Person so-
wohl das Gottsein wie das Menschsein aussagen konnten. Um diese Doppelaussage hatten
sich die stirmischen Auseinandersetzungen in dem Jahrhundert zwischen Niz&a und Chalke-
don bewegt. Nicht erst Eutyches, sondern bereits antinizanische Halbarianer, aber auch Apol-
linaris, der im tbrigen ein orthodoxer Nizéner sein wollte, hatten die darin enthaltene harte
Antinomie dadurch aufzulésen oder doch abzuschwéchen versucht, daf sie das Gottsein und
das Menschsein Christi gewissermaflen auf seine Innenseite und die leibliche AuRenseite ver-
teilten. Diese Versuche waren nicht unverstandlich. Vielleicht hatte sich sogar Athanasius, der
Vater der Orthodoxie, die Sache so &hnlich gedacht (vielleicht denkt auch heute noch mancher
Theologe, der sich sehr orthodox vorkommt, so ahnlich), aber das Ergebnis war unvermeid-
lich die Vorstellung, daR Christus nicht sowohl Gott wie Mensch, sondern zum Teil das eine,
zum Teil das andere, das heif3t aber nur mit einem Teil seiner Menschlichkeit ein Mensch wie
wir gewesen sei. Hiergegen richtet sich das harte, kompromi3lose Nein von Chalkedon: er
war nicht nur ein Teilmensch sondern ein VVollmensch, uns gleich in allen Stlicken, auBer der
Siinde.

DaR die Véter von Chalkedon hierbei nicht von dem weltanschaulichen Axiom, moderner Kri-
tiker bestimmt sind, ist klar. Die VVoraussetzung ihrer Christologie ist, wie gesagt, der Glaube
an die Inkarnation des Gottessohnes. Aber warum betonen sie jetzt so scharf gerade die Voll-
standigkeit der Menschennatur? Warum verdammen sie jeden, der sie nicht anerkennt, als Ha-
retiker? Warum gendigt nicht, was die groRBkirchliche Theologie bereits im zweiten Jahrhun-
dert unermtidlich gegen die Gnostiker vertrat, daf? Christus in wahrhafter Leiblichkeit auf Er-
den wandelte, wahrhaft hungerte, leibliche Schmerzen fiihlte, wahrhaft den leiblichen Tod er-
litt? Warum jetzt auch: mit menschlicher Seele, mit menschlicher Vernunft? Es sind hier zwei
disparate Motive zu unterscheiden. Das eine ist klassisch formuliert durch Gregor v. Nazianz:
,,Was nicht angenommen wurde, das ist auch nicht geheilt. Was aber mit Gott geeint, das wird
auch geheilt (ep. ad Cledon. I). Hat Christus nur einen menschlichen Leib angenommen, so
konnte er nur die menschlichen Leiber erlosen. Aber auch die Vernunft, der beste Teil im
Menschen, dieser sogar am allermeisten, bedarf der Erlésung. Deshalb muf3te er auch mensch-
liche Vernunft annehmen. Dieses Motiv verknipft die Inkarnationschristologie unmittelbar
mit der Soteriologie, dem Heilsverstandnis. Es wird in den christologischen Auseinanderset-
zungen von Chalkedon hauptséchlich durch Kyrill und die andern Alexandriner vertreten. Es
entspricht aber dem Grundgedanken der gesamten griechischen Erlésungslehre.

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 2 22.11.2024



Das andere Motiv ist elementar biblischer Art. Es ist das Christusbild der Evangelien, das
nicht nur einen Teilmenschen, sondern einen VVollmenschen zeigt, einen Menschen uns gleich
in allen Stiicken, aul3er der Stinde. Fur die Antiochener und fur ihre theologischen Erben, die
Nestorianer, ist dieses Motiv das entscheidende. Es wird aber auch von den Alexandrinern
geltend gemacht und ein gutes Beispiel dafur ist auch jener Tomos Papst Leos, der das wahr-
hafte Menschsein Christi durch zahlreiche konkrete Zlige der Evangelien veranschaulicht.
Durch dieses zweite Motiv wird auch der heutige evangelische Christ unmittelbar angespro-
chen. Wir befinden uns da ohne Zweifel auf tragfdhigem Boden, und wenn es sich in Chalke-
don nur darum gehandelt hitte, gegen Eutyches, Apollinaris und andere Haretiker in Uberein-
stimmung mit den Evangelien das volle Menschsein Christi zu bekennen, so kénnte, sollte
man denken, kein bibelkundiger Theologe etwas dagegen einwenden. Mit seiner Riickwen-
dung zum Christusbild der Evangelien wére dann das Dogma von Chalkedon der Beweis, daf3
sich die Lehrbildung der Kirche von den Aposteln bis dahin in der geraden Linie bewegt oder
sich doch nach gefahrlichen Schwankungen zu ihr zuriickgefunden hatte. Aber das wird heute
bestritten. Das Christusdogma der alten Kirche soll mit dem Christusbild des Urchristentums
im Grunde genommen gar nichts zu tun haben. Man kann deshalb auch tber das Dogma von
Chalkedon nicht reden, ohne zuerst diesen Einwand der Dogmenhistoriker gepriift zu haben.

2.

Die Dogmenhistoriker im Anfang unseres Jahrhunderts, Harnack, Loofs, R. Seeberg, richteten
ihr Augenmerk vor allem auf das Eindringen der griechischen Metaphysik in die christliche
Theologie seit dem zweiten Jahrhundert, durch welches der Gang der Dogmenbildung ohne
Zweifel mitbestimmt wurde. Ob das notwendig eine Verfalschung des Evangeliums zur Folge
haben mufite, wollen wir jetzt dahin gestellt sein lassen, sicher jedenfalls hat es zu einer Ver-
kiirzung geflihrt. Man sieht das an jenem soteriologischen Motiv der Betonung der vollen
Menschheit Christi. Denn dabei wird vorausgesetzt, dal} der Akt der Inkarnation das ganze Er-
I6sungswerk einschliel3t, und das kann nur gesagt werden, wenn die Erlésung im griechischen
Sinne als Erlésung von der Verganglichkeit und zur Unsterblichkeit verstanden wird. VVon der
Heilsbedeutung des Todes Christi, von der Erlésung von der Siindenschuld, von der Versoh-
nung durch das Blutopfer am Kreuz, von der Rechtfertigung im paulinischen Sinne ist fast nur
bei den Exegeten die Rede, wenn sie durch die biblischen Texte darauf gestolRen werden. Flr
die Dogmenbildung im Bereich der griechischen Kirche spielt das so gut wie gar keine Rolle.
Leiden und Tod Christi haben da nur demonstrative Bedeutung, indem sie die Realitét der
Menschwerdung bestétigen. Dal? hier eine Verkirzung der apostolischen Zeugnisse vorliegt,
ist in der Tat nicht zu leugnen. Aber eine Verkiirzung bedeutet, wie gesagt, noch nicht not-
wendig eine Verfalschung. AuBerdem steht diesen nicht zu bestreitenden Folgen der ,,Helleni-
sierung des Christentums* die Tatsache gegentiber, die jene Dogmenhistoriker allerdings
nicht voll gewirdigt haben, dal durch den Gang der Dogmenbildung der alten Kirche die
griechische Metaphysik am Evangelium schlieRlich zerbrochen ist. Aber diese ganze Betrach-
tungsweise ist heute ganz in den Hintergrund getreten.

Die Wendung, die sich inzwischen vollzogen hat, kniipft an das zweite, das biblische Motiv
an, das fur die chalkedonische Christologie mal3geblich war. Diese enthdlt ja nicht nur die
Aussage uber die Vollstandigkeit der Menschennatur. Sie fuldt auf der nizdnischen Aussage
seiner Gottnatur und sie behauptet die Vereinigung beider Naturen in einundderselben Person.
Die Theologen, die sich dafur auf das evangelische Christusbild stiitzen, die Antiochener wie
die Alexandriner, stimmen trotz allen terminologischen und sachlichen Divergenzen doch da-
rin Gberein, dal3 sie in den Evangelien nicht nur den vollstandigen Menschen sondern den
Gottmenschen suchen, der sowohl Gott aus Gott wie vollstandiger Mensch ist. Damit aber

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 3 22.11.2024



haben sie, sagt Martin Werner, der Verfasser der jiingsten Dogmengeschichte?, eine Problem-
stellung in die Evangelien hineingelesen, die diesen selbst vollstandig fernliegt. Die Evange-
lien wollen Jesus weder als vollstdndigen Menschen zeigen noch seine Gottnatur bezeugen
und infolgedessen auch nicht, wie sich beides miteinander vereinigen lait. Flr das Urchristen-
tum, fr das Judentum der urapostolischen Gemeinde wie fiir Paulus, sagt Werner, ist der
Christus in Ubereinstimmung mit der spétjiidischen Apokalyptik ein Wesen der hoheren En-
gelwelt, von Gott erschaffen und auserwéhlt zu der Aufgabe, am Ende der Zeiten den neuen
Aon des Reiches Gottes im Kampf mit den Geisterméchten der bestehenden Welt heraufzu-
fiihren. Jesus selbst habe sich nur als Messias designatus gewuf3t, der durch sein eigenes Lei-
den die vorangehende Enddrangsal fir die andern erdulden und mit diesem Opfer das bisher
verzogerte Kommen des Reiches veranlassen wollte, um dabei selbst durch Tod und Auferste-
hung hindurch zur Wirde des Menschensohnes (nach Dan. 7, 13) erhoben zu werden. Mit
dem tatsachlichen Ausbleiben der Parusie beginne die grof3e Krisis des Urchristentums, die
das ganze nachapostolische Zeitalter ausftlle. Paulus finde aus ihr einen anderen Ausweg als
die Urgemeinde, indem er gegen den Augenschein behaupte, mit Tod und Auferstehung sei
die Aonenwende bereits angebrochen. Aber auch seine ganze Theologie mit EinschluR seiner
Christologie stehe jedenfalls noch ganz unter dem Vorzeichen der auf die ,,gloriose Parusie*
gerichteten Naherwartung.

Werner bekennt sich damit entschlossen zu der ,,konsequent eschatologischen Deutung des
Urchristentums, die in erster Linie mit dem Namen Albert Schweitzers verbunden ist. Seine
Behauptung, Christus sei als htheres Engelwesen vorgestellt worden, und seine Versuche,
diese Vorstellung bis zu den Arianern des vierten Jahrhunderts nachzuweisen, sind zwar durch
Wilhelm Michaelis als ganz unhaltbar erwiesen und damit ist aus seiner Konstruktion ein star-
ker Pfeiler herausgebrochen®. Aber damit allein ist die kritische Bedeutung, die wir seiner
Dogmengeschichte fur unsern Zusammenhang beimessen miissen, noch nicht erledigt. In sei-
ner Ableitung des urchristlichen Christusbildes aus der spatjudischen Apokalyptik berthrt er
sich mit namhaften Neutestamentlern der Gegenwart. Das Verstandnis der Person Christi ist
hier mit dem dramatischen Vollzug der Endereignisse untrennbar verkniipft und es bewegt
sich damit in ganz anderen Bahnen als die nizanisch-chalkedonische Christologie der spateren
Kirchenlehre. Die kritische Bedeutung dieser Feststellung besteht darin, dal? wir dann eben
nicht von einer geraden Linie, die von den Aposteln bis zu Chalkedon fiihrt, sprechen kénn-
ten, dal3 vielmehr ein scharfer Bruch stattgefunden haben muli. Der blof3e Hinweis darauf, dal3
sich der Satz von der Wiederkunft Christi zum Gericht auch im nizénischen Bekenntnis fin-
det, will hier nicht viel besagen, denn auf das christologische Dogma selbst, auf die Formeln,
in denen das Verstandnis der Person Christi ausgedriickt ist, hat er keinen erkennbaren Ein-
fluB gehabt. Nach diesem Bekenntnis ist Christus, was er ist, bereits vollstandig durch den
Akt der Menschwerdung, also ohne Riicksicht auf seine spatere Funktion als Weltenrichter.
Im Bekenntnis von Chalkedon ist es genau so. Die nizénisch-chalkedonische Christologie ver-
lauft nicht wie die von Werner und jenen Neutestamentlern angenommene urchristliche in
dramatischen Kategorien, sondern in reinen Seinsaussagen.

Wo liegt aber dann die Bruchstelle in der Entwicklung des christologischen Denkens und wo-
durch wurde die — von dem angenommenen urchristlichen Standpunkt aus gesehen — fal-
sche Weichenstellung veranla3t? Werner erblickt die entscheidende Tatsache in der Verzoge-
rung der Parusie Christi. Durch diese sei die urchristliche (aus dem Spéatjudentum stammende)
apokalyptische Messiasvorstellung hinfallig geworden und damit habe der ,,Abbau der ur-
christlichen Fundamentallehren* (iberhaupt begonnen. Das auf diese Weise entstehende Va-
kuum sei dann nach schweren Krisen des nachapostolischen Zeitalters durch ein neues (hel-

% Die Entstehung des christlichen Dogmas, Bern—Leipzig, 1941.
4 W. Michaelis, Zur Engelsbristologie im Urchristentum. Abbau der Konstruktion Martin Werners, Basel 1942.

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 4 22.11.2024



lenistisches) Heilsverstandnis und durch das (hellenistische) Christusdogma ausgefiillt wor-
den.

An dieser Begriindung ist sicher richtig, dal die Verzdgerung der Parusie fur die junge Chris-
tenheit eine ernste Krisis bedeutete, und Werners Quellennachweise fur die Wirkung auf die
Lehrbildung sind sehr aufschluBreich. Man kann auch ohne weiteres zugeben, dal? sich die Ur-
gemeinde das christologische Problem noch nicht so gestellt hat wie die spéatere kirchliche
Dogmatik, und daR die spatere Problemstellung erst durch die Verzdgerung der Parusie aktu-
ell wurde. Die Frage ist nur, wann das zuerst der Fall war. Werner stellt das Ganze als einen
ProzeR dar, der sich bis in die nizénische Zeit hinein erstreckt. Auf diese Weise reicht dann
das Urchristentum wenigstens mit seiner angeblichen Engelchristologie bis zu den Arianern.
Auf der andern Seite erblickt er bereits in der Gnosis den vollen Abbau der urchristlichen Es-
chatologie und eine Hauptquelle oder doch den Anfang der spateren hellenistischen Dogma-
tik. Damit reichen aber die Anfange dieser Dogmatik riickwarts bis in den Bereich des neutes-
tamentlichen Schrifttums, denn zum Beispiel das Johannesevangelium ist fir Werner eine ,.ei-
gentiimlich gnostisierende Umwandlung des Paulinismus*®. In der Tat ist bereits im Johannes-
evangelium die spétere Problemstellung aktuell, so aktuell sogar, dal? hier auch bereits die
spatere Losung des Problems in der Inkarnationslehre gegeben ist. Aber dieses Evangelium ist
nicht mehr ,,Urchristentum®, es gehort fur Werner selbstverstandlich in das ,,nachapostolische
Zeitalter”. Die Frage der Abfassungszeit spielt fiir ihn offenbar ebenso wenig eine Rolle wie
die Personlichkeit des Verfassers. Es genlgt der ,,gnostisierende*, das heif3t nicht mehr ,,ur-
christliche Inhalt.

Allein die Verzogerung der Parusie, die doch den Grund fiir den gesamten Abbau der urchrist-
lichen Lehre bilden soll, hat nachweislich bereits viel friher zu schaffen gemacht. Werner
selbst glaubt ihren Einflul auf die Theologie auch des Paulus nachweisen zu kénnen. Sobald
aber der erste Zweifel auftauchte, ob die damals Lebenden die Wiederkunft des Herrn und da-
mit seine zukinftige Selbstbezeugung noch erleben wiirden, mufite sich der Glaube, wenn er
an diesem Zweifel nicht zerbrechen wollte, zwangslaufig auf die Selbstbezeugung richten, die
ihn, den Glauben hervorgerufen hatte, das heil3t auf die bereits geschehene. Deshalb setzt Pau-
lus den zweifelnden Korinthern die Zeugnisse seiner Auferstehung entgegen (1. Kor. 15).
Deshalb sind aber auch die synoptischen Evangelien geschrieben. Sie ziehen die Parusie, auch
ihre N&he, gewil? nicht in Zweifel, aber niemand kann doch bestreiten, daf sie, um ihre Apo-
kalypsen (Marc. 13; Matth. 24) zu legitimieren, nicht den erst noch zu erwartenden sondern
den bereits gekommenen Christus in den konkreten Ziigen seines irdischen Lebens bezeugen.
Daraus folgt aber, daf sich die glaubende Christenheit, gleichviel ob Urgemeinde oder im
paulinischen Bereich, bereits in einem Zeitpunkt, wo die Erwartung der Parusie noch unge-
brochen ist, die Frage vorgelegt hat, wer er war. Davon machen auch das Markusevangelium
und die sogenannte Redenquelle, auf die sich Schweitzer und ihm folgend Werner in erster
Linie stiitzen, keine Ausnahme.

Der Blick der synoptischen Evangelien ist also sowohl vorwérts wie riickwarts gerichtet, und
soweit er rlickwarts gerichtet ist, impliziert er auch die Frage, wer Christus war. Diese Frage
bildet aber den Ausgangspunkt der gesamten spateren Christologie. Von zwei ,,Naturen® ist
bei den Synoptikern gewil noch nicht die Rede, bei Paulus immerhin bereits von zwei ,,Ge-
stalten (Phil. 2) und die spétere Christologie hat vielfach zwischen beiden Begriffen keinen
sachlichen Unterschied gemacht, aber wir brauchen jetzt kein besonderes Gewicht darauf zu
legen. Niemand kann den Zustrom hellenistischen Gedankengutes in die spatere Dogmenbil-

5 Wie Werner dieses Evangelium einschatzt, zeigt der folgende Satz: ,,Statt eine wirkliche Auseinandersetzung
mit Paulus zu fiihren, schreibt der Schépfer der johanneischen Theologie einfach ein neues Evangelium und legi-
timiert so seine Umformung der paulinischen Theologie kurzerhand als Lehre Jesu selber, und das heif3t in die-
sem Falle: als Offenbarer des Logos* (S. 143).

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 5 22.11.2024



dung bestreiten und ebensowenig, dal} die Parusieerwartung dabei schlie}lich Giberhaupt keine
Rolle mehr gespielt hat. Aber die Frage, wer Christus war, bildet einen festen Leitfaden allen
christlichen Denkens von den Synoptikern an, und insofern flhrt doch ein gerader Weg von
der dltesten Schicht der apostolischen Zeugnisse bis nach Chalkedon.

3.

Die gesamten christologischen Auseinandersetzungen der alten Kirche bewegen sich, soweit
sie zu formulierten Dogmen geftihrt haben, unter zwei verschiedenen Aspekten. In Nizda geht
es um das Verhéltnis des Sohnes zum Vater, also um das Verstandnis von Gott zu Gott, und
der Christus, den man dabei im Auge hat, ist der praexistente, der ewige Gottessohn vor der
Inkarnation. Die Lehre von der Praexistenz ist apostolisch, wir sind auch tberzeugt, dal3 auch
das nizénische Dogma den apostolischen Zeugnissen entspricht. Es ist aber nicht zu leugnen,
dal3 die vorangegangene und die zeitgendssische theologische Literatur der spekulativen Me-
taphysik in einer Weise Raum gegeben hat, die mit den biblischen Zeugnissen nicht mehr zu
vereinigen war. In diesen Gedankenbereich gehort zum Beispiel auch die allegorische Exe-
gese des Alten Testamentes, mit der — ganz unnoétigerweise — auch das nizénische Dogma
gestutzt werden sollte. Ein Nizaner wie Marcellus von Ankyra hat das deutlich empfunden
und sich bewul3t davon distanziert.

Von Apollinaris ab, etwa ein Menschenalter nach Nizaa, geht es dagegen um das Verhaltnis
von Gott und Mensch in der Person Christi, das heif3t, nicht mehr um den préexistenten, son-
dern um den Mensch gewordenen Christus. Unter diesem Aspekt werden die gesamten weite-
ren christologischen Auseinandersetzungen bis zum Ausgang der alten Kirche gefiihrt. Das ist
so offenkundig, dal} es von den Dogmenbhistorikern gar nicht besonders betont wird. Was aber
gewohnlich nicht beachtet wird, ist die Tatsache, dal3 dabei nicht nur der Status des préexis-
tenten Christus (liber den bereits in Nizéa das Notwendige gesagt war), sondern auch der des
erhdhten Christus jedenfalls in der formulierten Dogmenbildung so gut wie vollig auBer Sicht
bleibt. Das Ubergeordnete Thema ist nach wie vor die Inkarnationschristologie, deshalb wer-
den in allen spateren Lehrformeln auch die niz&nischen Satze tiber den Praexistenten wieder-
holt, aber strittig ist jetzt allein das Verhéltnis der Gottnatur und der Menschennatur und ihre
Vereinigung in der Person des geschichtlichen Jesus. (Im Unterschied davon handelt es sich z.
B. in der Konkordienformel vor allem um das Verhaltnis der Naturen in dem erhéhten Chris-
tus.) Die Parteien stiitzen sich dabei natirlich auch auf die sentenzenartigen Sétze der paulini-
schen Briefe (1. Kor. 2, 9; Gal. 4, 4; Kol. 2, 9 u. a.), aber letzte Instanz ist jetzt etwas anderes:
das anschauliche Bild, das die Evangelien von dem irdischen Christus gezeichnet haben.

Die Nichtbeachtung dieser Tatsache hat vielfach zu einer Verzeichnung dieser zweiten
Hauptepoche der christologischen Lehrbildung der alten Kirche gefiihrt. Die Sache wird so
dargestellt, als ob hier die spekulative Metaphysik der vornizanischen und der nizénischen
Zeit immer weiterginge, und ein Unterschied hochstens darin gefunden, dal3 die produktive
Féahigkeit hierzu in steigendem Mal3e erloschen sei. Das Zweite ist nicht unrichtig. Der Blick
der modernen Darsteller haftet dabei an den Formeln, an der Terminologie, an den Begriffen
(Physis, Usia, Hypostasis, Prosopon), um die gestritten wird, und vom sechsten Jahrhundert
ab gibt es in der Tat eine Scholastik, die ihre Orthodoxie nur noch in der korrekten Interpreta-
tion der von den Autoritéten vorgeschriebenen Begriffe zu erweisen vermag. Aber diese Be-
trachtungsweise wird den vorwaértstreibenden Motiven der christologischen Dialektik, die im
funften Jahrhundert den Streit um Chalkedon, im sechsten um die theopaschitische Formel
(,,Gott hat gelitten) und noch im siebenten die monotheletischen Streitigkeiten beherrscht,
nicht gerecht. Diese Epoche ist vielmehr auf das Ganze gesehen dadurch gekennzeichnet, da3
die Antwort auf die Frage, um deretwillen schon die Evangelien geschrieben wurden: ,,\Wer
war Christus?*, in den Evangelien selbst gesucht wird. Das evangelische Christusbild tritt

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 6 22.11.2024



jetzt als Korrektiv aller Metaphysik auf, und zwar in zunehmendem MaRe. Die messianisch-
apokalyptischen Zlige kommen dabei sicher nicht zu ihrem Recht. Aber wenn man zum Bei-
spiel die Auseinandersetzungen Uber das richtige Verstandnis der Gethsemane-Szene zwi-
schen den Theologen des siebenten Jahrhunderts verfolgt, wird man umgekehrt finden, dal}
diese Méanner in andrer Hinsicht vielleicht tiefer gesehen haben als die heutigen Vertreter der
,,konsequenten Eschatologie®.

Aus jener Betrachtungsweise, die sich nur an die umstrittenen Begriffe hélt, stammt die Kenn-
zeichnung der Parteien, die sich im Kampf um das Dogma von Chalkedon gegenuberstehen
und die sich aus diesem AnlaB fur immer entzweit haben. Denn wenn das Konzil von Chalke-
don auch als ,,allgemeines* oder ,,6kumenisches* gilt, so darf doch nicht vergessen werden,
dal3 es auch die erste grole ,,Glaubensspaltung* hervorgerufen hat, die bis heute nicht tber-
wunden ist. Seine Beschlisse und vor allem der von der Synode als rechtgldubig anerkannte
Tomos Papst Leos erregten in weiten Teilen des Ostens stirmischen Widerspruch und der zur
Opposition gehorige Historiker Zacharias Rhetor kennzeichnet die dadurch entstandene Lage
durch den Satz, Chalkedon habe ,,die bewohnte Welt mit Spaltungen erfullt find den ungenéh-
ten, von oben gewirkten Rock Christi in Myriaden Fetzen zerrissen® (hist. misc. 1, 3). Nach
langen wechselvollen Kémpfen ist schliellich die Opposition aus der damaligen Reichskirche
ausgeschieden, und in Agypten, Syrien, Kleinasien zu selbstiandigen Kirchenbildungen mit ei-
gener Hierarchie fortgeschritten. In Agypten bekannte sich dazu die Masse der Kopten, wah-
rend hier die ,,melkitische (kaiserliche) Reichskirche fortan auf eine diinne Oberschicht be-
schréankt blieb. Bei den christlichen Araberstammen, die dem romischen Reich verpflichtet
waren, und die seine Ost- und Sudostgrenze sicherten, wurde der vom Kaiser eingesetzte
Oberphylarch Forderer und Schirmherr der abgespaltenen Hierarchie. Auch die armenische
Kirche hat Chalkedon nicht anerkannt. Die antichalkedonischen Kirchen wurden im folgenden
Jahrhundert als erste von dem Aufbruch und Vorstol? der neuen Weltmacht des Islam getrof-
fen. Sie wurden zwar von den Kalifen im allgemeinen toleriert, aber ihre werbende Kraft war
von da ab gebrochen und ihre Theologie sank von der wissenschaftlichen Héhenlage, die sie
im funften und sechsten Jahrhundert auszeichnete, schnell herab. Sie bestehen aber noch heute
und wir sind von ihnen ebenso nach dem Grunde unserer Trennung von ihnen gefragt wie von
den Kirchen anderer Bekenntnisse. Ja, auch wenn sie ganzlich untergegangen waren, mifdten
wir sie als unlibersehbares Fragezeichen am Rande der Konzilsbeschliisse von Chalkedon be-
achten.

Die dogmengeschichtliche Konvention bezeichnet diese Gegner von Chalkedon als Monophy-
siten. Der Ausdruck kommt in der eigentlichen Kampfzeit noch gar nicht vor. Eduard
Schwartz hat deshalb versucht, die fur sie bei ihren chalkedonischen Gegnern gebréauchliche
Bezeichnung Aposchisten (Abgespaltene) einzufiihren, ist damit jedoch nicht durchgedrun-
gen. Auch wir werden es deshalb, um keine Verwirrung anzurichten, bei den eingebdiirgerten
Namen bewenden lassen. Man darf nur nicht glauben, sie damit bereits ausreichend gekenn-
zeichnet zu haben. Der Name Monophysiten besagt, daR sie in der Person Christi nur eine Na-
tur anerkennen, im Unterschied von der dyophysitischen (Zwei-Naturen-)Lehre von Chalke-
don. Damit wird nichts Unrichtiges gesagt, aber wenn man hierin das Wesentliche der Diver-
genz erblickt, so entsteht fast unvermeidlich der Anschein, als hatten sich die Parteien nur in
ihrer begrifflichen Konstruktion unterschieden, nur in ihren Formeln, von denen keine bean-
spruchen koénnte, im biblischen Sprachgebrauch begrindet zu sein. Diese Bezeichnung hat au-
Rerdem zur Folge gehabt, dal’ die groRen Vertreter der ,,monophysitischen* Theologie mit
dem in Chalkedon verurteilten, recht unbedeutenden Eutyches in einen Topf geworfen wur-
den, weil auch er in Christus nur eine Natur anerkennen wollte (vgl. oben die AuBerungen Lu-
thers). Nur eine Natur lehrten aber auch bereits Apollinaris wie auch der extreme Arianer Eu-
doxius von Konstantinopel, ein Jahrhundert friher. In Wirklichkeit haben jedoch die Haupt-
vertreter der monophysitischen Dogmatik, Philoxemus von Mabbug und Severus von Antio-

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 7 22.11.2024



chien, die Christologie des Apollinaris und die des Eutyches abgelehnt und insofern die glei-
che Stellung zu ihnen eingenommen wie das Konzil von Chalkedon.

Audi in der Lehre von den beiden Naturen stehen die Monophysiten der Formel von Chalke-
don n&her, als friher allgemein angenommen wurde. Noch zur Zeit Harnacks waren von den
Schriften ihres Wortfuhrers Severus von Antiochien fast nur die Fragmente bekannt, die in
den Gegenschriften seiner literarischen Gegner zitiert werden oder die in den Ketzerflorile-
gien gesammelt wurden, begreiflicherweise, denn auf Befehl Kaiser Justinians muf3ten seine
Schriften vernichtet werden. In den letzten Jahrzehnten ist jedoch eine Masse von monophysi-
tischer Literatur, die in syrischer Ubersetzung handschriftlich erhalten blieb, veroffentlicht
worden, darunter auch die vollstdndigen Hauptwerke des Severus. Das Urteil der katholischen
Forscher in Belgien und Frankreich, denen wir vor allem diese Editionen verdanken, hat sich
dadurch vollkommen gewandelt. Severus hat zwar die chalkedonische Formel, die Person
Christi bestehe ,,in zwei Naturen* abgelehnt, vielmehr die Kyrillische Formel ,,aus zwei Natu-
ren* vertreten. Aber er will sie auch nach ihrer Vereinigung keineswegs vermischt wissen.
Wenn er lehrt, daB ,,der Emanuel Einer ist ohne Vermischung der beiden Naturen, das heif3t
der Gottheit und Menschheit®, so kommt er der Christologie von Chalkedon so nahe, daR die
heutigen katholischen Darstellungen mit Recht dazu neigen, ihn von der Ketzerei Gberhaupt
freizusprechen.

Tatséachlich richtet sich der leidenschaftliche Widerspruch der Monophysiten gar nicht in ers-
ter Linie gegen die Formel von Chalkedon, sondern gegen den Tomos Leos, der ihr von der
Synode zugrunde gelegt war und der deshalb allerdings auch als ihre authentische Interpreta-
tion zu gelten hatte. Was sie als unertraglich ansahen, ist nach einem oft zitierten Wort des
Monophysiten Zacharias Rhetor ,,das Gotzenbild mit zwei Gesichtern, das von Leo und der
Versammlung zu Chalkedon aufgerichtet wurde* (I11, 1). Dieser Vorwurf stutzt sich vor allem
auf den Satz im Tomos Leos: ,,Es handelt jede von beiden Formen (morphe, Phil. 2, 6 f.; hier
= Natur) in Gemeinschaft mit der anderen, was ihr eigentimlich ist, &ndern das Wort (verbum
= Logos, Joh. 1) wirkt, was des Wortes ist, und das Fleisch ausrichtet, was des Fleisches ist.
Das eine von ihnen leuchtet auf in den Wundern, das andere unterliegt den Krankungen*. Eine
spatere Exegese hat diesen Satz, der ibrigens auch in dem Zitat des Catalogus testimoniorum
der Konkordienformel aus dem Schreiben Leos enthalten ist, dahin umgedeutet, dal der Lo-
gos als Hypostasis beider Naturen durch die beiden Naturen wirke. Aber diese Exegese ist aus
Grunden, die wir jetzt nicht weiter verfolgen kdnnen, sicher unrichtig. Die Monophysiten
hielten sich mit Recht an den Wortlaut und darnach erscheinen hier allerdings die beiden Na-
turen als zwei handelnde und in ihrem Handeln unterschiedliche Subjekte. Das ist es, was sie
den Vorwurf eines ,,Gotzenbildes mit zwei Gesichtern* erheben lieft.

Es handelt sich in dem Satz Leos nicht etwa nur um eine gelegentliche Entgleisung. Er bringt
vielmehr einen Grundgedanken des ganzen Schreibens zum Ausdruck. Wenn es heif3t, das
eine (der Logos) leuchte auf in den Wundern, das andere unterliege den Krankungen, so kann
das nur so verstanden werden, daf3 nur die Verrichtung von Wundern, nicht aber das Erleiden
der Krankungen vom Logos auszusagen ist. Dal3 es so gemeint ist, zeigt die weitere Ausfih-
rung. ,,Hungern, Dirsten, Ermiiden und Schlafen ist offensichtlich menschlich. Aber mit funf
Broten Tausende von Menschen sattigen, der Samariterin lebendiges Wasser schenken . . . auf
dem Riicken des Meeres mit hurtigen FulRen wandeln und das Aufwallen der Fluten im brau-
senden Meer beschwichtigen, ist ohne Zweifel gottlich* (cap. 1V). Dagegen der Monophysit
Severus: ,,Welcher Natur sollen wir das Wandeln auf dem Wasser als eigentiimliches Wirken
zuschreiben? . . . Der gottlichen? Wieso ist es ein Kennzeichen der Gottheit auf leiblichen Fi-
Ren zu gehen? Oder der menschlichen? Wieso soll das Wandeln auf dem flissigen Element
dem Menschen nicht fremd sein? Schau zu, du Zweinaturen-Sichtiger, wie du ein solches
Wirken betitelst! Denn deine Naturen flieht es, wie du siehst. Aber es ist offenbar und tber-

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 8 22.11.2024



haupt nicht zweifelhaft, wenn wir uns nicht absichtlich benebeln, daB, wie der unsertwegen
verleiblichte Logos Gottes einer und unteilbar, auch das Wirken unteilbar ist. Und ihm war
eigentmlich das Schreiten auf dem Wasser, wobei er das Gottgemale und Menschliche in ei-
nem besal3* (Zitat bei Eustathius Monachos PG 86, 924).

Der Gegensatz der Parteien, wie er uns hier entgegentritt, liel3e sich an unzéhligen &hnlichen
Beispielen veranschaulichen. Er zeigt mit voller Deutlichkeit, daf? es hier um das Verstandnis
des Christusbildes der Evangelien geht. Zwischen den Parteien steht nicht die Formel, sondern
das Bild, vielleicht kann man auch sagen das Verhéltnis von Bild und Formel, aber keinesfalls
sind es nur abstrakte Begriffe der griechischen Metaphysik, um die hier gestritten wird. In
dem Tomos Leos wird das evangelische Christusbild in zwei Bezirke aufgeteilt, den Bezirk
der Wunder und den Bezirk der Leiden. Man kdnnte das gelten lassen, wenn es hiel3e, daf}
sich in beiden Bezirken der Logos Gottes, der beide Naturen in sich vereinigt, manifestiere.
Tatsachlich werden ihm aber nur die Wunder zugeschrieben und die Leiden nur dem Fleisch.
Hiergegen setzen sich die Monophysiten auf das duRerste zur Wehr, nicht weil sie selbst Gott-
heit und Menschheit nicht unterscheiden kdnnten oder wollten, oder weil sie eine Mischnatur
aus beiden anndhmen, sondern weil ihnen dadurch die personliche Einheit des Christus, wie
ihn die Evangelien bezeugen, verleugnet zu sein scheint. Auch sie wollen diese Einheit an
dem evangelischen Christusbild nicht einfach ablesen. Zu sagen, dalR der inkarnierte Logos
leidet und daR der irdische Mensch Wunder tut, ist auch ihnen widerspruchsvoll. Aber, sagt
Philoxenus von Mabbug, ,,die Tatsachen haben die Prioritat vor den Worten, mit denen sie be-
zeugt werden“. Und: ,,Indem wir Worte bekennen, die sich gegenseitig aufzuheben scheinen,
kraftigen (oder bekraftigen) wir unsern Glauben an das, was Gottes ist* (in einem von A. Va-
schalde edierten Traktat, CSCO syr. ser. 11, 27).

Die Christologie der alten Kirche ringt um das rechte Bekenntnis des Glaubens an Christus als
den inkarnierten Gottessohn. Der Blick ist dabei riickwérts gewandt, zuerst auf den préexis-
tenten, dann auf den verleiblichten, irdischen Christus. Diese Blickwendung ist vollig legitim,
denn sie entspricht der Tatsache, dal die Inkarnation von uns aus gesehen ein Ereignis der
Vergangenheit ist. Eine vollstandige Christologie fragt auch nach dem heute gegenwartigen
Christus und nach dem, der seine Wiederkunft verheil3en hat. Aber diese Frage lait sich nur
beantworten, wenn wir wissen, wer er war, als er leibhaftig unter den Menschen wandelte. Es
ist die Bedeutung von Chalkedon, daf es die christologische Frage so gestellt und dal3 es da-
rauf, wenn auch in der griechischen Formelsprache seiner Zeit, eine fiir alle Zeiten glltige
Antwort gegeben hat. Es bekennt, dalR Gottheit und Menschheit in der einen Person untrenn-
bar verbunden sind, und zwar so, dal? Gottheit Gottheit und Menschheit Menschheit bleibt. In-
dem es, veranlal3t durch die damaligen mythologisierenden Ausweichsversuche, die Vollstan-
digkeit des Menschseins Christi besonders hervorhebt, greift es tatsachlich auf das Christus-
bild der Evangelien zuriick. Das ist zwar in der Bekenntnisformel selbst nicht ausdriicklich
gesagt, aber der ihm zugrunde liegende Tomos Leos beweist es.

Aber der gleiche Tomos Leos beweist auch, da Chalkedon nicht das letzte Wort sein konnte.
Jener am meisten umstrittene Satz erweckt zum mindesten den Anschein, als seien die beiden
Naturen als selbstandige, wenn auch in Gemeinschaft miteinander, handelnde Subjekte vorge-
stellt, so dall man folgern miRte, dal} nur die Gottheit die Wunder tut und nur der Menschheit
das Leiden widerfahrt. Ist auch die Bekenntnisformel von Chalkedon selbst so gemeint? Dann
muBte die von ihr behauptete Einheit der Person sehr fragwirdig erscheinen. Sie selbst geht
auf diese Frage nicht ein. Sie kann deshalb so, sie kann aber auch anders verstanden werden.
Deshalb kann man den Monophysiten, die diese Frage im Tomos Leos zwar gestellt, aber
nicht richtig beantwortet fanden, ihre Kritik nicht verdenken. Auch die chalkedonische Ortho-
doxie des Ostens hat der monophysitischen Kritik schliel3lich wenigstens insoweit Rechnung
getragen, als auf dem folgenden allgemeinen Konzil im Jahr 553 (Anath. 111) bekannt wurde,

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 9 22.11.2024



dal} (nicht nur die menschliche Natur sondern) der Logos Gottes selbst die Leiden fiir uns dem
Fleische nach erduldet habe.

Quelle: Jahrbuch des Martin-Luther-Bundes, 5. Folge 1951/52. Hrsg, von G. Probst. Martin-
Luther-Verlag, Erlangen und Wurzburg 1952, S. 7—20.

Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 10 22.11.2024



