
Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 1 22.11.2024 

Das Dogma von Chalkedon 

Von Werner Elert 

1. 

Anderthalb Jahrtausende sind seit dem Konzil von Chalkedon vergangen. Am 8. Oktober 451 

wurde es eröffnet, am 1. November geschlossen. In der fünften Sitzung, am 22. Oktober, 

wurde die durch eine Kommission ausgearbeitete Bekenntnisformel, durch welche die christo-

logischen Streitigkeiten der letzten Jahrzehnte geschlichtet werden sollten, beschlossen, in der 

sechsten wurde sie vom Kaiser Markian und der Kaiserin Pulcheria feierlich entgegengenom-

men. Der jetzige Papst Pius XII. hat dieses Jubiläum durch die Enzyklika Sempiternus Rex 

gefeiert und mehr als fünfzig katholische Gelehrte haben sich aus diesem Anlaß zu einem wis-

senschaftlichen Sammelwerk über das Konzil, über seine Geschichte und Vorgeschichte, 

seine Folgen, seine kirchengeschichtliche, dogmengeschichtliche, rechtsgeschichtliche und 

heute noch aktuelle Bedeutung vereinigt1. Dieses Konzil wird als vierte der „allgemeinen“ 

oder „ökumenischen“ Synoden gezählt, die auch die orthodoxen Kirchen des Ostens und die 

Anglikaner anerkennen. Melanchthons Traktat de potestate ac primatu Papae nimmt mittelbar, 

der VIII. Artikel der lutherischen Konkordienformel unmittelbar darauf Bezug. In dem zuge-

hörigen Catalogus testimoniorum ist sowohl der entscheidende Teil des Konzilsdekrets wie 

auch ein bedeutsames Stück des Briefes Papst Leos I. an Flavian, des sogenannten Tomos 

Leos, der dem Konzilsbeschluß zugrunde liegt, abgedruckt2. Der ganze Catalogus will mit sei-

nen Zitaten aus den Kirchenvätern die Übereinstimmung des lutherischen Bekenntnisses mit 

der alten Kirche, besonders in der Lehre von der Person Christi, nachweisen. Audi die anderen 

Bekenntnisse unserer Kirche, von der Augustana angefangen, legen auf diesen Konsensus Ge-

wicht. Durch das Chalkedon-Jubiläum werden wir daran erinnert, daß die Lehre der alten Kir-

che tatsächlich einen gemeinsamen Boden bildet, auf dem wir uns auch über die heutigen 

Konfessionsgrenzen hinweg begegnen können. 

Zu Luthers Zeit waren die Akten des Konzils noch nicht gedruckt. Luther selbst beklagt in der 

Schrift „Von den Konziliis und Kirchen“ (1539, WA 50, 592 ff.), daß er auf die Nachrichten 

der Historiker angewiesen sei, insbesondere, daß er „die Ursache“ dieses Konzils nicht habe 

ermitteln können. Doch kennt er den Wortlaut der christologischen Formel von Chalkedon 

und auch von der Ketzerei des Eutyches, die bei dieser Gelegenheit verworfen wurde, hat er 

auf Grund seiner dürftigen Quellen eine im allgemeinen zutreffende Vorstellung. Habe Euty-

ches wirklich „schlechts die menschliche Natur in Christo verleugnet“ und gelehrt, „das in 

Christo die Gottheit mit der menscheit vereinigt sey, und doch allein eine natur, nemlich die 

Gottheit bleibe und werde“, so müsse er „unsinnig und rasend gewest sein“ (602, 25). Demge-

genüber erscheint ihm das Bekenntnis zur Vollständigkeit der Menschennatur Christi als we-

sentlicher Gehalt des chalkedonischen Dogmas. Unter diesem Gesichtspunkt erblickt er in den 

Beschlüssen der „vier großen heubt Concilia“ einen sinnvollen und notwendigen Fortgang, 

wenn er auch nicht zugeben kann, daß darin die ganze christliche Lehre enthalten sei: „Als, 

Nicenum handelt allein, daß Christus wahrhafftiger Gott sey. Das zu Constantinopel, das der 

Heilige geist Gott sey. Das zu Epheso, das Christus nicht zwo sondern eine person sey. Das zu 

Chalcedon, das Christus nicht eine sondern zwo natur habe, als Gottheit und Menschheit“ 

(546, 15). Auf den großen Gang der Dogmenbildung gesehen ist diese Charakteristik durch-

aus zutreffend. Das Dogma von Chalkedon nimmt das nizänische Bekenntnis zur Wesens-

 
1 Das Konzil von Chalkedon, Geschichte und Gegenwart. Im Auftrag der Theolo-gischen Fakultät S. J. Sankt 

Georgen Frankfurt/M. herausgegeben von Aloys Grillmeier S. J. und Heinrich Bacht S. J., Würzburg, Bd. I 1951 

(Bd. II u. III waren bei Abfassung unseres Aufsatzes noch nicht erschienen). 
2 Griechisch, lateinisch und deutsch, Ausg. der luth. Bekenntnisschr. von Müller, S. 734; Ausgabe des 

D.E.K.A.S. 1105 f. — Wir dürfen zur Kenntnisnahme des Textes hierauf verweisen. 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 2 22.11.2024 

gleichheit des Sohnes mit dem Vater auf, fügt aber nunmehr hinzu, derselbe Christus sei auch 

„wahrhaft Mensch, aus vernünftiger Seele und Körper (bestehend) . . . uns wesensgleich nach 

der Menschheit, in allen Stücken uns gleich, außer der Sünde“. Beide „Naturen“ sind in 

einundderselben „Person“ untrennbar vereinigt, ohne sich dabei zu verändern oder zu vermi-

schen. 

Unter allen Sätzen der altkirchlichen Dogmen erscheint dem heutigen kritischen Beurteiler 

keiner so plausibel wie der Satz von der Vollständigkeit der Menschennatur Christi. Er er-

scheint wie selbstverständlich und Chalkedon hätte damit eigentlich etwas ziemlich Überflüs-

siges gesagt. Es fragt sich nur, warum dieser Satz richtig erscheint. Der moderne Kritiker geht 

von dem weltanschaulichen Axiom aus, daß Christus, wenn er überhaupt gelebt hat, gar nichts 

anderes als ein vollständiger Mensch wie andere Menschen gewesen sein kann — jede andere 

Behauptung gilt ihm als Mythus. Für die Väter von Chalkedon dagegen ist der Satz eine echte 

Glaubensaussage, denn sonst wäre er nicht in ihr Glaubensbekenntnis aufgenommen. Sie be-

kannten sich mit dem Nicänum zu dem Einen Gott, dem allmächtigen Vater und Schöpfer al-

ler Dinge, und zu dem Einen Herrn Christus, dem Sohn Gottes, Gott aus Gott, der Fleisch ge-

worden, Mensch geworden ist. Ihre Aussage über die Menschennatur kann deshalb nur als 

Bestandteil ihres Glaubens an die Inkarnation, an die Verleiblichung des ewigen Gottessohnes 

verstanden werden. Andernfalls wäre unverständlich, wie sie von einundderselben Person so-

wohl das Gottsein wie das Menschsein aussagen konnten. Um diese Doppelaussage hatten 

sich die stürmischen Auseinandersetzungen in dem Jahrhundert zwischen Nizäa und Chalke-

don bewegt. Nicht erst Eutyches, sondern bereits antinizänische Halbarianer, aber auch Apol-

linaris, der im übrigen ein orthodoxer Nizäner sein wollte, hatten die darin enthaltene harte 

Antinomie dadurch aufzulösen oder doch abzuschwächen versucht, daß sie das Gottsein und 

das Menschsein Christi gewissermaßen auf seine Innenseite und die leibliche Außenseite ver-

teilten. Diese Versuche waren nicht unverständlich. Vielleicht hatte sich sogar Athanasius, der 

Vater der Orthodoxie, die Sache so ähnlich gedacht (vielleicht denkt auch heute noch mancher 

Theologe, der sich sehr orthodox vorkommt, so ähnlich), aber das Ergebnis war unvermeid-

lich die Vorstellung, daß Christus nicht sowohl Gott wie Mensch, sondern zum Teil das eine, 

zum Teil das andere, das heißt aber nur mit einem Teil seiner Menschlichkeit ein Mensch wie 

wir gewesen sei. Hiergegen richtet sich das harte, kompromißlose Nein von Chalkedon: er 

war nicht nur ein Teilmensch sondern ein Vollmensch, uns gleich in allen Stücken, außer der 

Sünde. 

Daß die Väter von Chalkedon hierbei nicht von dem weltanschaulichen Axiom, moderner Kri-

tiker bestimmt sind, ist klar. Die Voraussetzung ihrer Christologie ist, wie gesagt, der Glaube 

an die Inkarnation des Gottessohnes. Aber warum betonen sie jetzt so scharf gerade die Voll-

ständigkeit der Menschennatur? Warum verdammen sie jeden, der sie nicht anerkennt, als Hä-

retiker? Warum genügt nicht, was die großkirchliche Theologie bereits im zweiten Jahrhun-

dert unermüdlich gegen die Gnostiker vertrat, daß Christus in wahrhafter Leiblichkeit auf Er-

den wandelte, wahrhaft hungerte, leibliche Schmerzen fühlte, wahrhaft den leiblichen Tod er-

litt? Warum jetzt auch: mit menschlicher Seele, mit menschlicher Vernunft? Es sind hier zwei 

disparate Motive zu unterscheiden. Das eine ist klassisch formuliert durch Gregor v. Nazianz: 

„Was nicht angenommen wurde, das ist auch nicht geheilt. Was aber mit Gott geeint, das wird 

auch geheilt“ (ep. ad Cledon. I). Hat Christus nur einen menschlichen Leib angenommen, so 

konnte er nur die menschlichen Leiber erlösen. Aber auch die Vernunft, der beste Teil im 

Menschen, dieser sogar am allermeisten, bedarf der Erlösung. Deshalb mußte er auch mensch-

liche Vernunft annehmen. Dieses Motiv verknüpft die Inkarnationschristologie unmittelbar 

mit der Soteriologie, dem Heilsverständnis. Es wird in den christologischen Auseinanderset-

zungen von Chalkedon hauptsächlich durch Kyrill und die andern Alexandriner vertreten. Es 

entspricht aber dem Grundgedanken der gesamten griechischen Erlösungslehre. 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 3 22.11.2024 

Das andere Motiv ist elementar biblischer Art. Es ist das Christusbild der Evangelien, das 

nicht nur einen Teilmenschen, sondern einen Vollmenschen zeigt, einen Menschen uns gleich 

in allen Stücken, außer der Sünde. Für die Antiochener und für ihre theologischen Erben, die 

Nestorianer, ist dieses Motiv das entscheidende. Es wird aber auch von den Alexandrinern 

geltend gemacht und ein gutes Beispiel dafür ist auch jener Tomos Papst Leos, der das wahr-

hafte Menschsein Christi durch zahlreiche konkrete Züge der Evangelien veranschaulicht. 

Durch dieses zweite Motiv wird auch der heutige evangelische Christ unmittelbar angespro-

chen. Wir befinden uns da ohne Zweifel auf tragfähigem Boden, und wenn es sich in Chalke-

don nur darum gehandelt hätte, gegen Eutyches, Apollinaris und andere Häretiker in Überein-

stimmung mit den Evangelien das volle Menschsein Christi zu bekennen, so könnte, sollte 

man denken, kein bibelkundiger Theologe etwas dagegen einwenden. Mit seiner Rückwen-

dung zum Christusbild der Evangelien wäre dann das Dogma von Chalkedon der Beweis, daß 

sich die Lehrbildung der Kirche von den Aposteln bis dahin in der geraden Linie bewegt oder 

sich doch nach gefährlichen Schwankungen zu ihr zurückgefunden hätte. Aber das wird heute 

bestritten. Das Christusdogma der alten Kirche soll mit dem Christusbild des Urchristentums 

im Grunde genommen gar nichts zu tun haben. Man kann deshalb auch über das Dogma von 

Chalkedon nicht reden, ohne zuerst diesen Einwand der Dogmenhistoriker geprüft zu haben. 

2. 

Die Dogmenhistoriker im Anfang unseres Jahrhunderts, Harnack, Loofs, R. Seeberg, richteten 

ihr Augenmerk vor allem auf das Eindringen der griechischen Metaphysik in die christliche 

Theologie seit dem zweiten Jahrhundert, durch welches der Gang der Dogmenbildung ohne 

Zweifel mitbestimmt wurde. Ob das notwendig eine Verfälschung des Evangeliums zur Folge 

haben mußte, wollen wir jetzt dahin gestellt sein lassen, sicher jedenfalls hat es zu einer Ver-

kürzung geführt. Man sieht das an jenem soteriologischen Motiv der Betonung der vollen 

Menschheit Christi. Denn dabei wird vorausgesetzt, daß der Akt der Inkarnation das ganze Er-

lösungswerk einschließt, und das kann nur gesagt werden, wenn die Erlösung im griechischen 

Sinne als Erlösung von der Vergänglichkeit und zur Unsterblichkeit verstanden wird. Von der 

Heilsbedeutung des Todes Christi, von der Erlösung von der Sündenschuld, von der Versöh-

nung durch das Blutopfer am Kreuz, von der Rechtfertigung im paulinischen Sinne ist fast nur 

bei den Exegeten die Rede, wenn sie durch die biblischen Texte darauf gestoßen werden. Für 

die Dogmenbildung im Bereich der griechischen Kirche spielt das so gut wie gar keine Rolle. 

Leiden und Tod Christi haben da nur demonstrative Bedeutung, indem sie die Realität der 

Menschwerdung bestätigen. Daß hier eine Verkürzung der apostolischen Zeugnisse vorliegt, 

ist in der Tat nicht zu leugnen. Aber eine Verkürzung bedeutet, wie gesagt, noch nicht not-

wendig eine Verfälschung. Außerdem steht diesen nicht zu bestreitenden Folgen der „Helleni-

sierung des Christentums“ die Tatsache gegenüber, die jene Dogmenhistoriker allerdings 

nicht voll gewürdigt haben, daß durch den Gang der Dogmenbildung der alten Kirche die 

griechische Metaphysik am Evangelium schließlich zerbrochen ist. Aber diese ganze Betrach-

tungsweise ist heute ganz in den Hintergrund getreten. 

Die Wendung, die sich inzwischen vollzogen hat, knüpft an das zweite, das biblische Motiv 

an, das für die chalkedonische Christologie maßgeblich war. Diese enthält ja nicht nur die 

Aussage über die Vollständigkeit der Menschennatur. Sie fußt auf der nizänischen Aussage 

seiner Gottnatur und sie behauptet die Vereinigung beider Naturen in einundderselben Person. 

Die Theologen, die sich dafür auf das evangelische Christusbild stützen, die Antiochener wie 

die Alexandriner, stimmen trotz allen terminologischen und sachlichen Divergenzen doch da-

rin überein, daß sie in den Evangelien nicht nur den vollständigen Menschen sondern den 

Gottmenschen suchen, der sowohl Gott aus Gott wie vollständiger Mensch ist. Damit aber 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 4 22.11.2024 

haben sie, sagt Martin Werner, der Verfasser der jüngsten Dogmengeschichte3, eine Problem-

stellung in die Evangelien hineingelesen, die diesen selbst vollständig fernliegt. Die Evange-

lien wollen Jesus weder als vollständigen Menschen zeigen noch seine Gottnatur bezeugen 

und infolgedessen auch nicht, wie sich beides miteinander vereinigen läßt. Für das Urchristen-

tum, für das Judentum der urapostolischen Gemeinde wie für Paulus, sagt Werner, ist der 

Christus in Übereinstimmung mit der spätjüdischen Apokalyptik ein Wesen der höheren En-

gelwelt, von Gott erschaffen und auserwählt zu der Aufgabe, am Ende der Zeiten den neuen 

Äon des Reiches Gottes im Kampf mit den Geistermächten der bestehenden Welt heraufzu-

führen. Jesus selbst habe sich nur als Messias designatus gewußt, der durch sein eigenes Lei-

den die vorangehende Enddrangsal für die andern erdulden und mit diesem Opfer das bisher 

verzögerte Kommen des Reiches veranlassen wollte, um dabei selbst durch Tod und Auferste-

hung hindurch zur Würde des Menschensohnes (nach Dan. 7, 13) erhoben zu werden. Mit 

dem tatsächlichen Ausbleiben der Parusie beginne die große Krisis des Urchristentums, die 

das ganze nachapostolische Zeitalter ausfülle. Paulus finde aus ihr einen anderen Ausweg als 

die Urgemeinde, indem er gegen den Augenschein behaupte, mit Tod und Auferstehung sei 

die Äonenwende bereits angebrochen. Aber auch seine ganze Theologie mit Einschluß seiner 

Christologie stehe jedenfalls noch ganz unter dem Vorzeichen der auf die „gloriose Parusie“ 

gerichteten Naherwartung. 

Werner bekennt sich damit entschlossen zu der „konsequent eschatologischen“ Deutung des 

Urchristentums, die in erster Linie mit dem Namen Albert Schweitzers verbunden ist. Seine 

Behauptung, Christus sei als höheres Engelwesen vorgestellt worden, und seine Versuche, 

diese Vorstellung bis zu den Arianern des vierten Jahrhunderts nachzuweisen, sind zwar durch 

Wilhelm Michaelis als ganz unhaltbar erwiesen und damit ist aus seiner Konstruktion ein star-

ker Pfeiler herausgebrochen4. Aber damit allein ist die kritische Bedeutung, die wir seiner 

Dogmengeschichte für unsern Zusammenhang beimessen müssen, noch nicht erledigt. In sei-

ner Ableitung des urchristlichen Christusbildes aus der spätjüdischen Apokalyptik berührt er 

sich mit namhaften Neutestamentlern der Gegenwart. Das Verständnis der Person Christi ist 

hier mit dem dramatischen Vollzug der Endereignisse untrennbar verknüpft und es bewegt 

sich damit in ganz anderen Bahnen als die nizänisch-chalkedonische Christologie der späteren 

Kirchenlehre. Die kritische Bedeutung dieser Feststellung besteht darin, daß wir dann eben 

nicht von einer geraden Linie, die von den Aposteln bis zu Chalkedon führt, sprechen könn-

ten, daß vielmehr ein scharfer Bruch stattgefunden haben muß. Der bloße Hinweis darauf, daß 

sich der Satz von der Wiederkunft Christi zum Gericht auch im nizänischen Bekenntnis fin-

det, will hier nicht viel besagen, denn auf das christologische Dogma selbst, auf die Formeln, 

in denen das Verständnis der Person Christi ausgedrückt ist, hat er keinen erkennbaren Ein-

fluß gehabt. Nach diesem Bekenntnis ist Christus, was er ist, bereits vollständig durch den 

Akt der Menschwerdung, also ohne Rücksicht auf seine spätere Funktion als Weltenrichter. 

Im Bekenntnis von Chalkedon ist es genau so. Die nizänisch-chalkedonische Christologie ver-

läuft nicht wie die von Werner und jenen Neutestamentlern angenommene urchristliche in 

dramatischen Kategorien, sondern in reinen Seinsaussagen. 

Wo liegt aber dann die Bruchstelle in der Entwicklung des christologischen Denkens und wo-

durch wurde die — von dem angenommenen urchristlichen Standpunkt aus gesehen — fal-

sche Weichenstellung veranlaßt? Werner erblickt die entscheidende Tatsache in der Verzöge-

rung der Parusie Christi. Durch diese sei die urchristliche (aus dem Spätjudentum stammende) 

apokalyptische Messiasvorstellung hinfällig geworden und damit habe der „Abbau der ur-

christlichen Fundamentallehren“ überhaupt begonnen. Das auf diese Weise entstehende Va-

kuum sei dann nach schweren Krisen des nachapostolischen Zeitalters durch ein neues (hel-

 
3 Die Entstehung des christlichen Dogmas, Bern—Leipzig, 1941. 
4 W. Michaelis, Zur Engelsbristologie im Urchristentum. Abbau der Konstruktion Martin Werners, Basel 1942. 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 5 22.11.2024 

lenistisches) Heilsverständnis und durch das (hellenistische) Christusdogma ausgefüllt wor-

den. 

An dieser Begründung ist sicher richtig, daß die Verzögerung der Parusie für die junge Chris-

tenheit eine ernste Krisis bedeutete, und Werners Quellennachweise für die Wirkung auf die 

Lehrbildung sind sehr aufschlußreich. Man kann auch ohne weiteres zugeben, daß sich die Ur-

gemeinde das christologische Problem noch nicht so gestellt hat wie die spätere kirchliche 

Dogmatik, und daß die spätere Problemstellung erst durch die Verzögerung der Parusie aktu-

ell wurde. Die Frage ist nur, wann das zuerst der Fall war. Werner stellt das Ganze als einen 

Prozeß dar, der sich bis in die nizänische Zeit hinein erstreckt. Auf diese Weise reicht dann 

das Urchristentum wenigstens mit seiner angeblichen Engelchristologie bis zu den Arianern. 

Auf der andern Seite erblickt er bereits in der Gnosis den vollen Abbau der urchristlichen Es-

chatologie und eine Hauptquelle oder doch den Anfang der späteren hellenistischen Dogma-

tik. Damit reichen aber die Anfänge dieser Dogmatik rückwärts bis in den Bereich des neutes-

tamentlichen Schrifttums, denn zum Beispiel das Johannesevangelium ist für Werner eine „ei-

gentümlich gnostisierende Umwandlung des Paulinismus“5. In der Tat ist bereits im Johannes-

evangelium die spätere Problemstellung aktuell, so aktuell sogar, daß hier auch bereits die 

spätere Lösung des Problems in der Inkarnationslehre gegeben ist. Aber dieses Evangelium ist 

nicht mehr „Urchristentum“, es gehört für Werner selbstverständlich in das „nachapostolische 

Zeitalter“. Die Frage der Abfassungszeit spielt für ihn offenbar ebenso wenig eine Rolle wie 

die Persönlichkeit des Verfassers. Es genügt der „gnostisierende“, das heißt nicht mehr „ur-

christliche“ Inhalt. 

Allein die Verzögerung der Parusie, die doch den Grund für den gesamten Abbau der urchrist-

lichen Lehre bilden soll, hat nachweislich bereits viel früher zu schaffen gemacht. Werner 

selbst glaubt ihren Einfluß auf die Theologie auch des Paulus nachweisen zu können. Sobald 

aber der erste Zweifel auftauchte, ob die damals Lebenden die Wiederkunft des Herrn und da-

mit seine zukünftige Selbstbezeugung noch erleben würden, mußte sich der Glaube, wenn er 

an diesem Zweifel nicht zerbrechen wollte, zwangsläufig auf die Selbstbezeugung richten, die 

ihn, den Glauben hervorgerufen hatte, das heißt auf die bereits geschehene. Deshalb setzt Pau-

lus den zweifelnden Korinthern die Zeugnisse seiner Auferstehung entgegen (1. Kor. 15). 

Deshalb sind aber auch die synoptischen Evangelien geschrieben. Sie ziehen die Parusie, auch 

ihre Nähe, gewiß nicht in Zweifel, aber niemand kann doch bestreiten, daß sie, um ihre Apo-

kalypsen (Marc. 13; Matth. 24) zu legitimieren, nicht den erst noch zu erwartenden sondern 

den bereits gekommenen Christus in den konkreten Zügen seines irdischen Lebens bezeugen. 

Daraus folgt aber, daß sich die glaubende Christenheit, gleichviel ob Urgemeinde oder im 

paulinischen Bereich, bereits in einem Zeitpunkt, wo die Erwartung der Parusie noch unge-

brochen ist, die Frage vorgelegt hat, wer er war. Davon machen auch das Markusevangelium 

und die sogenannte Redenquelle, auf die sich Schweitzer und ihm folgend Werner in erster 

Linie stützen, keine Ausnahme. 

Der Blick der synoptischen Evangelien ist also sowohl vorwärts wie rückwärts gerichtet, und 

soweit er rückwärts gerichtet ist, impliziert er auch die Frage, wer Christus war. Diese Frage 

bildet aber den Ausgangspunkt der gesamten späteren Christologie. Von zwei „Naturen“ ist 

bei den Synoptikern gewiß noch nicht die Rede, bei Paulus immerhin bereits von zwei „Ge-

stalten“ (Phil. 2) und die spätere Christologie hat vielfach zwischen beiden Begriffen keinen 

sachlichen Unterschied gemacht, aber wir brauchen jetzt kein besonderes Gewicht darauf zu 

legen. Niemand kann den Zustrom hellenistischen Gedankengutes in die spätere Dogmenbil-

 
5 Wie Werner dieses Evangelium einschätzt, zeigt der folgende Satz: „Statt eine wirkliche Auseinandersetzung 

mit Paulus zu führen, schreibt der Schöpfer der johanneischen Theologie einfach ein neues Evangelium und legi-

timiert so seine Umformung der paulinischen Theologie kurzerhand als Lehre Jesu selber, und das heißt in die-

sem Falle: als Offenbarer des Logos“ (S. 143). 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 6 22.11.2024 

dung bestreiten und ebensowenig, daß die Parusieerwartung dabei schließlich überhaupt keine 

Rolle mehr gespielt hat. Aber die Frage, wer Christus war, bildet einen festen Leitfaden allen 

christlichen Denkens von den Synoptikern an, und insofern führt doch ein gerader Weg von 

der ältesten Schicht der apostolischen Zeugnisse bis nach Chalkedon. 

3. 

Die gesamten christologischen Auseinandersetzungen der alten Kirche bewegen sich, soweit 

sie zu formulierten Dogmen geführt haben, unter zwei verschiedenen Aspekten. In Nizäa geht 

es um das Verhältnis des Sohnes zum Vater, also um das Verständnis von Gott zu Gott, und 

der Christus, den man dabei im Auge hat, ist der präexistente, der ewige Gottessohn vor der 

Inkarnation. Die Lehre von der Präexistenz ist apostolisch, wir sind auch überzeugt, daß auch 

das nizänische Dogma den apostolischen Zeugnissen entspricht. Es ist aber nicht zu leugnen, 

daß die vorangegangene und die zeitgenössische theologische Literatur der spekulativen Me-

taphysik in einer Weise Raum gegeben hat, die mit den biblischen Zeugnissen nicht mehr zu 

vereinigen war. In diesen Gedankenbereich gehört zum Beispiel auch die allegorische Exe-

gese des Alten Testamentes, mit der — ganz unnötigerweise — auch das nizänische Dogma 

gestützt werden sollte. Ein Nizäner wie Marcellus von Ankyra hat das deutlich empfunden 

und sich bewußt davon distanziert. 

Von Apollinaris ab, etwa ein Menschenalter nach Nizäa, geht es dagegen um das Verhältnis 

von Gott und Mensch in der Person Christi, das heißt, nicht mehr um den präexistenten, son-

dern um den Mensch gewordenen Christus. Unter diesem Aspekt werden die gesamten weite-

ren christologischen Auseinandersetzungen bis zum Ausgang der alten Kirche geführt. Das ist 

so offenkundig, daß es von den Dogmenhistorikern gar nicht besonders betont wird. Was aber 

gewöhnlich nicht beachtet wird, ist die Tatsache, daß dabei nicht nur der Status des präexis-

tenten Christus (über den bereits in Nizäa das Notwendige gesagt war), sondern auch der des 

erhöhten Christus jedenfalls in der formulierten Dogmenbildung so gut wie völlig außer Sicht 

bleibt. Das übergeordnete Thema ist nach wie vor die Inkarnationschristologie, deshalb wer-

den in allen späteren Lehrformeln auch die nizänischen Sätze über den Präexistenten wieder-

holt, aber strittig ist jetzt allein das Verhältnis der Gottnatur und der Menschennatur und ihre 

Vereinigung in der Person des geschichtlichen Jesus. (Im Unterschied davon handelt es sich z. 

B. in der Konkordienformel vor allem um das Verhältnis der Naturen in dem erhöhten Chris-

tus.) Die Parteien stützen sich dabei natürlich auch auf die sentenzenartigen Sätze der paulini-

schen Briefe (1. Kor. 2, 9; Gal. 4, 4; Kol. 2, 9 u. a.), aber letzte Instanz ist jetzt etwas anderes: 

das anschauliche Bild, das die Evangelien von dem irdischen Christus gezeichnet haben. 

Die Nichtbeachtung dieser Tatsache hat vielfach zu einer Verzeichnung dieser zweiten 

Hauptepoche der christologischen Lehrbildung der alten Kirche geführt. Die Sache wird so 

dargestellt, als ob hier die spekulative Metaphysik der vornizänischen und der nizänischen 

Zeit immer weiterginge, und ein Unterschied höchstens darin gefunden, daß die produktive 

Fähigkeit hierzu in steigendem Maße erloschen sei. Das Zweite ist nicht unrichtig. Der Blick 

der modernen Darsteller haftet dabei an den Formeln, an der Terminologie, an den Begriffen 

(Physis, Usia, Hypostasis, Prosopon), um die gestritten wird, und vom sechsten Jahrhundert 

ab gibt es in der Tat eine Scholastik, die ihre Orthodoxie nur noch in der korrekten Interpreta-

tion der von den Autoritäten vorgeschriebenen Begriffe zu erweisen vermag. Aber diese Be-

trachtungsweise wird den vorwärtstreibenden Motiven der christologischen Dialektik, die im 

fünften Jahrhundert den Streit um Chalkedon, im sechsten um die theopaschitische Formel 

(„Gott hat gelitten“) und noch im siebenten die monotheletischen Streitigkeiten beherrscht, 

nicht gerecht. Diese Epoche ist vielmehr auf das Ganze gesehen dadurch gekennzeichnet, daß 

die Antwort auf die Frage, um deretwillen schon die Evangelien geschrieben wurden: „Wer 

war Christus?“, in den Evangelien selbst gesucht wird. Das evangelische Christusbild tritt 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 7 22.11.2024 

jetzt als Korrektiv aller Metaphysik auf, und zwar in zunehmendem Maße. Die messianisch-

apokalyptischen Züge kommen dabei sicher nicht zu ihrem Recht. Aber wenn man zum Bei-

spiel die Auseinandersetzungen über das richtige Verständnis der Gethsemane-Szene zwi-

schen den Theologen des siebenten Jahrhunderts verfolgt, wird man umgekehrt finden, daß 

diese Männer in andrer Hinsicht vielleicht tiefer gesehen haben als die heutigen Vertreter der 

„konsequenten Eschatologie“. 

Aus jener Betrachtungsweise, die sich nur an die umstrittenen Begriffe hält, stammt die Kenn-

zeichnung der Parteien, die sich im Kampf um das Dogma von Chalkedon gegenüberstehen 

und die sich aus diesem Anlaß für immer entzweit haben. Denn wenn das Konzil von Chalke-

don auch als „allgemeines“ oder „ökumenisches“ gilt, so darf doch nicht vergessen werden, 

daß es auch die erste große „Glaubensspaltung“ hervorgerufen hat, die bis heute nicht über-

wunden ist. Seine Beschlüsse und vor allem der von der Synode als rechtgläubig anerkannte 

Tomos Papst Leos erregten in weiten Teilen des Ostens stürmischen Widerspruch und der zur 

Opposition gehörige Historiker Zacharias Rhetor kennzeichnet die dadurch entstandene Lage 

durch den Satz, Chalkedon habe „die bewohnte Welt mit Spaltungen erfüllt find den ungenäh-

ten, von oben gewirkten Rock Christi in Myriaden Fetzen zerrissen“ (hist. misc. 1, 3). Nach 

langen wechselvollen Kämpfen ist schließlich die Opposition aus der damaligen Reichskirche 

ausgeschieden, und in Ägypten, Syrien, Kleinasien zu selbständigen Kirchenbildungen mit ei-

gener Hierarchie fortgeschritten. In Ägypten bekannte sich dazu die Masse der Kopten, wäh-

rend hier die „melkitische“ (kaiserliche) Reichskirche fortan auf eine dünne Oberschicht be-

schränkt blieb. Bei den christlichen Araberstämmen, die dem römischen Reich verpflichtet 

waren, und die seine Ost- und Südostgrenze sicherten, wurde der vom Kaiser eingesetzte 

Oberphylarch Förderer und Schirmherr der abgespaltenen Hierarchie. Auch die armenische 

Kirche hat Chalkedon nicht anerkannt. Die antichalkedonischen Kirchen wurden im folgenden 

Jahrhundert als erste von dem Aufbruch und Vorstoß der neuen Weltmacht des Islam getrof-

fen. Sie wurden zwar von den Kalifen im allgemeinen toleriert, aber ihre werbende Kraft war 

von da ab gebrochen und ihre Theologie sank von der wissenschaftlichen Höhenlage, die sie 

im fünften und sechsten Jahrhundert auszeichnete, schnell herab. Sie bestehen aber noch heute 

und wir sind von ihnen ebenso nach dem Grunde unserer Trennung von ihnen gefragt wie von 

den Kirchen anderer Bekenntnisse. Ja, auch wenn sie gänzlich untergegangen wären, müßten 

wir sie als unübersehbares Fragezeichen am Rande der Konzilsbeschlüsse von Chalkedon be-

achten. 

Die dogmengeschichtliche Konvention bezeichnet diese Gegner von Chalkedon als Monophy-

siten. Der Ausdruck kommt in der eigentlichen Kampfzeit noch gar nicht vor. Eduard 

Schwartz hat deshalb versucht, die für sie bei ihren chalkedonischen Gegnern gebräuchliche 

Bezeichnung Aposchisten (Abgespaltene) einzuführen, ist damit jedoch nicht durchgedrun-

gen. Auch wir werden es deshalb, um keine Verwirrung anzurichten, bei den eingebürgerten 

Namen bewenden lassen. Man darf nur nicht glauben, sie damit bereits ausreichend gekenn-

zeichnet zu haben. Der Name Monophysiten besagt, daß sie in der Person Christi nur eine Na-

tur anerkennen, im Unterschied von der dyophysitischen (Zwei-Naturen-)Lehre von Chalke-

don. Damit wird nichts Unrichtiges gesagt, aber wenn man hierin das Wesentliche der Diver-

genz erblickt, so entsteht fast unvermeidlich der Anschein, als hätten sich die Parteien nur in 

ihrer begrifflichen Konstruktion unterschieden, nur in ihren Formeln, von denen keine bean-

spruchen könnte, im biblischen Sprachgebrauch begründet zu sein. Diese Bezeichnung hat au-

ßerdem zur Folge gehabt, daß die großen Vertreter der „monophysitischen“ Theologie mit 

dem in Chalkedon verurteilten, recht unbedeutenden Eutyches in einen Topf geworfen wur-

den, weil auch er in Christus nur eine Natur anerkennen wollte (vgl. oben die Äußerungen Lu-

thers). Nur eine Natur lehrten aber auch bereits Apollinaris wie auch der extreme Arianer Eu-

doxius von Konstantinopel, ein Jahrhundert früher. In Wirklichkeit haben jedoch die Haupt-

vertreter der monophysitischen Dogmatik, Philoxemus von Mabbug und Severus von Antio-



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 8 22.11.2024 

chien, die Christologie des Apollinaris und die des Eutyches abgelehnt und insofern die glei-

che Stellung zu ihnen eingenommen wie das Konzil von Chalkedon. 

Audi in der Lehre von den beiden Naturen stehen die Monophysiten der Formel von Chalke-

don näher, als früher allgemein angenommen wurde. Noch zur Zeit Harnacks waren von den 

Schriften ihres Wortführers Severus von Antiochien fast nur die Fragmente bekannt, die in 

den Gegenschriften seiner literarischen Gegner zitiert werden oder die in den Ketzerflorile-

gien gesammelt wurden, begreiflicherweise, denn auf Befehl Kaiser Justinians mußten seine 

Schriften vernichtet werden. In den letzten Jahrzehnten ist jedoch eine Masse von monophysi-

tischer Literatur, die in syrischer Übersetzung handschriftlich erhalten blieb, veröffentlicht 

worden, darunter auch die vollständigen Hauptwerke des Severus. Das Urteil der katholischen 

Forscher in Belgien und Frankreich, denen wir vor allem diese Editionen verdanken, hat sich 

dadurch vollkommen gewandelt. Severus hat zwar die chalkedonische Formel, die Person 

Christi bestehe „in zwei Naturen“ abgelehnt, vielmehr die Kyrillische Formel „aus zwei Natu-

ren“ vertreten. Aber er will sie auch nach ihrer Vereinigung keineswegs vermischt wissen. 

Wenn er lehrt, daß „der Emanuel Einer ist ohne Vermischung der beiden Naturen, das heißt 

der Gottheit und Menschheit“, so kommt er der Christologie von Chalkedon so nahe, daß die 

heutigen katholischen Darstellungen mit Recht dazu neigen, ihn von der Ketzerei überhaupt 

freizusprechen. 

Tatsächlich richtet sich der leidenschaftliche Widerspruch der Monophysiten gar nicht in ers-

ter Linie gegen die Formel von Chalkedon, sondern gegen den Tomos Leos, der ihr von der 

Synode zugrunde gelegt war und der deshalb allerdings auch als ihre authentische Interpreta-

tion zu gelten hatte. Was sie als unerträglich ansahen, ist nach einem oft zitierten Wort des 

Monophysiten Zacharias Rhetor „das Götzenbild mit zwei Gesichtern, das von Leo und der 

Versammlung zu Chalkedon aufgerichtet wurde“ (III, 1). Dieser Vorwurf stützt sich vor allem 

auf den Satz im Tomos Leos: „Es handelt jede von beiden Formen (morphe, Phil. 2, 6 f.; hier 

= Natur) in Gemeinschaft mit der anderen, was ihr eigentümlich ist, ändern das Wort (verbum 

= Logos, Joh. 1) wirkt, was des Wortes ist, und das Fleisch ausrichtet, was des Fleisches ist. 

Das eine von ihnen leuchtet auf in den Wundern, das andere unterliegt den Kränkungen“. Eine 

spätere Exegese hat diesen Satz, der übrigens auch in dem Zitat des Catalogus testimoniorum 

der Konkordienformel aus dem Schreiben Leos enthalten ist, dahin umgedeutet, daß der Lo-

gos als Hypostasis beider Naturen durch die beiden Naturen wirke. Aber diese Exegese ist aus 

Gründen, die wir jetzt nicht weiter verfolgen können, sicher unrichtig. Die Monophysiten 

hielten sich mit Recht an den Wortlaut und darnach erscheinen hier allerdings die beiden Na-

turen als zwei handelnde und in ihrem Handeln unterschiedliche Subjekte. Das ist es, was sie 

den Vorwurf eines „Götzenbildes mit zwei Gesichtern“ erheben ließ. 

Es handelt sich in dem Satz Leos nicht etwa nur um eine gelegentliche Entgleisung. Er bringt 

vielmehr einen Grundgedanken des ganzen Schreibens zum Ausdruck. Wenn es heißt, das 

eine (der Logos) leuchte auf in den Wundern, das andere unterliege den Kränkungen, so kann 

das nur so verstanden werden, daß nur die Verrichtung von Wundern, nicht aber das Erleiden 

der Kränkungen vom Logos auszusagen ist. Daß es so gemeint ist, zeigt die weitere Ausfüh-

rung. „Hungern, Dürsten, Ermüden und Schlafen ist offensichtlich menschlich. Aber mit fünf 

Broten Tausende von Menschen sättigen, der Samariterin lebendiges Wasser schenken . . . auf 

dem Rücken des Meeres mit hurtigen Füßen wandeln und das Aufwallen der Fluten im brau-

senden Meer beschwichtigen, ist ohne Zweifel göttlich“ (cap. IV). Dagegen der Monophysit 

Severus: „Welcher Natur sollen wir das Wandeln auf dem Wasser als eigentümliches Wirken 

zuschreiben? . . . Der göttlichen? Wieso ist es ein Kennzeichen der Gottheit auf leiblichen Fü-

ßen zu gehen? Oder der menschlichen? Wieso soll das Wandeln auf dem flüssigen Element 

dem Menschen nicht fremd sein? Schau zu, du Zweinaturen-Süchtiger, wie du ein solches 

Wirken betitelst! Denn deine Naturen flieht es, wie du siehst. Aber es ist offenbar und über-



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 9 22.11.2024 

haupt nicht zweifelhaft, wenn wir uns nicht absichtlich benebeln, daß, wie der unsertwegen 

verleiblichte Logos Gottes einer und unteilbar, auch das Wirken unteilbar ist. Und ihm war 

eigentümlich das Schreiten auf dem Wasser, wobei er das Gottgemäße und Menschliche in ei-

nem besaß“ (Zitat bei Eustathius Monachos PG 86, 924). 

Der Gegensatz der Parteien, wie er uns hier entgegentritt, ließe sich an unzähligen ähnlichen 

Beispielen veranschaulichen. Er zeigt mit voller Deutlichkeit, daß es hier um das Verständnis 

des Christusbildes der Evangelien geht. Zwischen den Parteien steht nicht die Formel, sondern 

das Bild, vielleicht kann man auch sagen das Verhältnis von Bild und Formel, aber keinesfalls 

sind es nur abstrakte Begriffe der griechischen Metaphysik, um die hier gestritten wird. In 

dem Tomos Leos wird das evangelische Christusbild in zwei Bezirke aufgeteilt, den Bezirk 

der Wunder und den Bezirk der Leiden. Man könnte das gelten lassen, wenn es hieße, daß 

sich in beiden Bezirken der Logos Gottes, der beide Naturen in sich vereinigt, manifestiere. 

Tatsächlich werden ihm aber nur die Wunder zugeschrieben und die Leiden nur dem Fleisch. 

Hiergegen setzen sich die Monophysiten auf das äußerste zur Wehr, nicht weil sie selbst Gott-

heit und Menschheit nicht unterscheiden könnten oder wollten, oder weil sie eine Mischnatur 

aus beiden annähmen, sondern weil ihnen dadurch die persönliche Einheit des Christus, wie 

ihn die Evangelien bezeugen, verleugnet zu sein scheint. Auch sie wollen diese Einheit an 

dem evangelischen Christusbild nicht einfach ablesen. Zu sagen, daß der inkarnierte Logos 

leidet und daß der irdische Mensch Wunder tut, ist auch ihnen widerspruchsvoll. Aber, sagt 

Philoxenus von Mabbug, „die Tatsachen haben die Priorität vor den Worten, mit denen sie be-

zeugt werden“. Und: „Indem wir Worte bekennen, die sich gegenseitig aufzuheben scheinen, 

kräftigen (oder bekräftigen) wir unsern Glauben an das, was Gottes ist“ (in einem von A. Va-

schalde edierten Traktat, CSCO syr. ser. II, 27). 

Die Christologie der alten Kirche ringt um das rechte Bekenntnis des Glaubens an Christus als 

den inkarnierten Gottessohn. Der Blick ist dabei rückwärts gewandt, zuerst auf den präexis-

tenten, dann auf den verleiblichten, irdischen Christus. Diese Blickwendung ist völlig legitim, 

denn sie entspricht der Tatsache, daß die Inkarnation von uns aus gesehen ein Ereignis der 

Vergangenheit ist. Eine vollständige Christologie fragt auch nach dem heute gegenwärtigen 

Christus und nach dem, der seine Wiederkunft verheißen hat. Aber diese Frage läßt sich nur 

beantworten, wenn wir wissen, wer er war, als er leibhaftig unter den Menschen wandelte. Es 

ist die Bedeutung von Chalkedon, daß es die christologische Frage so gestellt und daß es da-

rauf, wenn auch in der griechischen Formelsprache seiner Zeit, eine für alle Zeiten gültige 

Antwort gegeben hat. Es bekennt, daß Gottheit und Menschheit in der einen Person untrenn-

bar verbunden sind, und zwar so, daß Gottheit Gottheit und Menschheit Menschheit bleibt. In-

dem es, veranlaßt durch die damaligen mythologisierenden Ausweichsversuche, die Vollstän-

digkeit des Menschseins Christi besonders hervorhebt, greift es tatsächlich auf das Christus-

bild der Evangelien zurück. Das ist zwar in der Bekenntnisformel selbst nicht ausdrücklich 

gesagt, aber der ihm zugrunde liegende Tomos Leos beweist es. 

Aber der gleiche Tomos Leos beweist auch, daß Chalkedon nicht das letzte Wort sein konnte. 

Jener am meisten umstrittene Satz erweckt zum mindesten den Anschein, als seien die beiden 

Naturen als selbständige, wenn auch in Gemeinschaft miteinander, handelnde Subjekte vorge-

stellt, so daß man folgern müßte, daß nur die Gottheit die Wunder tut und nur der Menschheit 

das Leiden widerfährt. Ist auch die Bekenntnisformel von Chalkedon selbst so gemeint? Dann 

müßte die von ihr behauptete Einheit der Person sehr fragwürdig erscheinen. Sie selbst geht 

auf diese Frage nicht ein. Sie kann deshalb so, sie kann aber auch anders verstanden werden. 

Deshalb kann man den Monophysiten, die diese Frage im Tomos Leos zwar gestellt, aber 

nicht richtig beantwortet fanden, ihre Kritik nicht verdenken. Auch die chalkedonische Ortho-

doxie des Ostens hat der monophysitischen Kritik schließlich wenigstens insoweit Rechnung 

getragen, als auf dem folgenden allgemeinen Konzil im Jahr 553 (Anath. III) bekannt wurde, 



Elert - Das Dogma von Chalkedon (MLP-Jahrbuch, 1951) 10 22.11.2024 

daß (nicht nur die menschliche Natur sondern) der Logos Gottes selbst die Leiden für uns dem 

Fleische nach erduldet habe. 

Quelle: Jahrbuch des Martin-Luther-Bundes, 5. Folge 1951/52. Hrsg, von G. Probst. Martin-

Luther-Verlag, Erlangen und Würzburg 1952, S. 7—20. 


