
Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 1 17.10.2024 

Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß und Nachwort 

Von Karl Löwith 

Das Problem der Geschichte ist innerhalb ihres eigenen Bereiches nicht zu lösen. Geschichtli-

che Ereignisse als solche enthalten nicht den mindesten Hinweis auf einen umfassenden, letz-

ten Sinn. Die Geschichte hat kein letztes Ergebnis. Eine Lösung ihres Problems aus ihr selbst 

hat es nie gegeben und wird es nie geben, denn die menschliche Geschichtserfahrung ist eine 

Erfahrung dauernden Scheiterns. Auch das Christentum ist als historische Weltreligion ge-

scheitert1. Die Welt ist noch dieselbe wie zu Zeiten Alarichs; nur unsere Mittel der Vergewal-

tigung und Zerstörung – wie auch des Wiederaufbaus – sind beträchtlich vollkommener ge-

worden. 

Je weiter wir von der Geschichtsphilosophie des 19. und 18. Jahrhunderts zurückgehen zu ih-

rer ursprünglichen Entzündung am biblischen Glauben, desto weniger finden wir – Joachim 

ausgenommen — einen ausgearbeiteten Entwurf zu einem sinnvoll fortschreitenden Gesche-

hen. Hegel ist darin zuversichtlicher als Bossuet, Bossuet zuversichtlicher als Augustin, Au-

gustin zuversichtlicher als Paulus, und in den Evangelien läßt sich nicht die geringste Andeu-

tung einer Geschichtsphilosophie entdecken, sondern nur die Botschaft von der Erlösung 

durch Christus, und zwar von allem irdischen Geschehen. Die Worte Jesu enthalten einen ein-

zigen Hinweis auf die Weltgeschichte; er trennt, was wir dem Kaiser und was wir Gott schul-

dig sind2. Der hervorstechendste Zug an der christlichen Tradition ist gerade dieser Dualis-

mus: im alten Testament zwischen dem auserwählten Volk und den Heiden, im Neuen Testa-

ment zwischen dem Reich Gottes und den Maßstäben dieser Welt. Der eine ist ein Dualismus 

innerhalb der Geschichte, während der andere die Welt einem übergeschichtlichen Reich Got-

tes gegenüberstellt. Paulus kannte in gewisser Weise eine Theologie der Geschichte, denn er 

verstand die Nachfolge der Heiden als Erfüllung der religiösen Geschichte der Juden. Doch 

auch er war an der weltlichen Geschichte nicht interessiert. Augustin entwickelte die christli-

che Geschichtstheologie mit Bezug auf die entgegengesetzten Dimensionen der heiligen und 

der profanen Geschichte. Sie berühren sich gelegentlich, im Prinzip sind sie jedoch geschie-

den. Bossuet erneuerte Augustins Geschichtstheologie, wobei er die relative Unabhängigkeit 

der profanen Geschichte und ihre Wechselbeziehung zur sakralen stärker betonte. Von der 

göttlichen Ökonomie in der Geschichte der Welt wußte er viel mehr als Augustin und weniger 

als Hegel. Voltaire und Vico emanzipierten die irdische Geschichte von der himmlischen, in-

dem sie die Religionsgeschichte der Geschichte der Zivilisation ein- und unterordneten. Hegel 

verwandelte die christliche Geschichtstheologie in ein spekulatives System. So bewahrte und 

zerstörte er zugleich den Glauben an die Vorsehung. Comte, Proudhon und Marx lehnten die 

göttliche Vorsehung kategorisch ab und ersetzten sie durch den Glauben an den Fortschritt. 

Sie verkehrten den religiösen Glauben in das antireligiöse Unterfangen, voraussagbare Ge-

setze der profanen Geschichte aufzustellen. Burckhardt endlich verwarf die theologischen, 

philosophischen und sozialistischen Geschichtsdeutungen und reduzierte damit den Sinn der 

Geschichte auf die bloße Kontinuität — ohne Anfang, Fortschritt und Ende. Er mußte die 

bloße Kontinuität überbetonen, weil sie der dürftige Rest einer volleren Sinngebung war. Und 

doch war der Glaube an die Geschichte für ihn wie für Dilthey, Troeltsch und Croce eine 

»letzte Religion«. Es war die vergebliche Hoffnung des modernen Historismus, daß der histo-

rische Relativismus sich selbst kurieren werde. 

 
1 Siehe N. Berdjajew, Der Sinn der Geschichte, deutsch von Taube, Tübingen 1950, S. 294f.; F. Overbeck, 

Christentum und Kultur, Basel 1919, S. 72. 
2 Vgl. V. S. Simkhovitch, Toward the Understanding of Jesus, New York 1927, ein Versuch, den ungeschichtli-

chen und unpolitischen Sinn der Botschaft Christi historisch und politisch auszulegen. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 2 17.10.2024 

Die moderne Überschätzung der Geschichte, der »Welt« als »Geschichte«, ist das Ergebnis 

unserer Entfremdung von der natürlichen Theologie der Antike und von der übernatürlichen 

Theologie des Christentums. Der Weisheit und dem Glauben ist sie fremd. Das klassische Al-

tertum sah die Geschichte der Natur des Menschen und dem Kosmos verbunden; das Alte 

Testament lehrt, daß der Mensch nach dem Bilde Gottes geschaffen ist, und die christliche 

Lehre hat die Nachfolge Christi zum Mittelpunkt. Nach dem Neuen Testament ist das Auftre-

ten Christi keine besondere, obschon außerordentliche Tatsache innerhalb der Kontinuität der 

Weltgeschichte, sondern das einzigartige Ereignis, das den ganzen Verlauf der Geschichte und 

den Gang der Natur ein für allemal in Frage stellt, indem es in ihren natürlichen Ablauf, die 

Verkettung von Sünde und Tod, hereinbricht. Die Geschichte dieser Welt verliert an Bedeu-

tung im genauen Verhältnis zu der Intensität, mit welcher der Mensch auf Gott und sich selbst 

bezogen ist. Während wir von der Geschichte der Welt überschwemmt und religiös vertrock-

net sind, enthalten die Bekenntnisse Augustins nicht die geringste Andeutung einer ernstli-

chen Teilnahme am Weltgeschehen. Nur nolens volens wurde das Christentum in den Strudel 

der Weltgeschichte hineingezogen und nur als säkularisiertes und rationalisiertes Prinzip kann 

die providentielle Absicht Gottes in ein System gebracht werden. Als transzendentes Prinzip 

kann der Wille Gottes niemals Gegenstand einer systematischen Interpretation sein, die den 

Sinn der Geschichte in der Aufeinanderfolge und dem Schicksal der Staaten, oder auch der 

Kirche, aufhellt. Nach christlicher Auffassung ist die Geschichte nur insofern von entschei-

dender Bedeutung, als Gott sich selber in einem geschichtlichen Menschen geoffenbart hat. 

Aber ungleich dem historischen Sokrates der Platonischen Dialoge ist der historische Jesus 

der Evangelien primär kein geschichtlicher Lehrer, sondern fleischgewordener Gott. Nur wir 

Modernen, die über den Glauben an Christus in Begriffen des »Christentums« und über das 

Christentum in Begriffen der »Geschichte« denken, pflegen diese Offenbarung eine geschicht-

liche zu nennen, wobei nicht nur vergangene Wirklichkeit, sondern auch zweitausend Jahre 

unverwirklichter Eschatologie einbegriffen sind. Vom Standpunkt des Neuen Testamentes aus 

betrachtet, ist die Offenbarung Gottes in einem geschichtlichen Menschen seine Selbstenthül-

lung im »Menschensohn«, und den besten Beweis, daß er der Sohn Gottes oder ein Gott-

mensch ist, liefert die Auferstehung, mit der er sich über Leben und Tod jedes geschichtlichen 

Menschen erhebt. Für den Gläubigen ist die Geschichte nicht ein autonomes Reich menschli-

cher Bemühungen und Fortschritte, sondern ein Reich der Sünde und des Todes, das der Erlö-

sung bedarf. Im Rahmen dieser Betrachtungsweise konnte der Geschichtsablauf als solcher 

nicht als entscheidend erfahren werden3. Der Glaube an die absolute Relevanz der Geschichte, 

der die Werke Spenglers und Toynbees zu best-sellers machte, ist durch die Emanzipation des 

modernen Geschichtsbewußtseins von seiner ursprünglichen Begrenzung durch die klassische 

Kosmologie und die christliche Theologie zustande gekommen. Beide beschränkten die Ge-

schichtserfahrung und verhinderten, daß sie maßlos wurde. 

Insbesondere war es der Bruch mit der Tradition am Ende des 18. Jahrhunderts, der der mo-

dernen Geschichte und unserem modernen historischen Denken das revolutionäre Gepräge 

gab. Die politische Revolution in Frankreich und die industrielle Revolution in England und 

ihre universale Auswirkung auf die ganze zivilisierte Welt steigerten das moderne Bewußt-

sein, in einer Epoche zu leben, in der geschichtliche Veränderungen eins und alles sind. Diese 

Veränderungen der Geschichte wurden vor allem durch die Naturwissenschaften hervorge-

bracht. Ihre Fortschritte haben nicht nur das Tempo gesteigert und die Reichweite der ge-

schichtlichen Bewegungen und Umwälzungen vergrößert; sie haben auch die Natur zu einem 

weitgehend kontrollierbaren Element in dem geschichtlichen Unternehmen des Menschen ge-

macht. Wie nie zuvor »machen« wir heute Geschichte mit Hilfe der Naturwissenschaften, und 

werden doch von ihr überwältigt, seitdem sich die Geschichte aus ihrer antiken und christli-

chen Begrenzung befreit hat. Infolgedessen nimmt sie jetzt eine Stellung ein, die derjenigen 

 
3 Vgl. G. Krüger, Die Geschichte im Denken der Gegenwart, Frankfurt 1947. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 3 17.10.2024 

der mathematischen Physik im 17. Jahrhundert entspricht. Es gilt für das moderne historische 

Bewußtsein als ausgemacht, daß die Geschichte weder im Sinne der antiken Kosmologie noch 

der christlichen Theologie verstanden werden könne. 

Nur eine ganz besondere Geschichte, die der Juden, kann als politische Geschichte auch heute 

noch streng religiös gedeutet werden. Innerhalb der biblischen Überlieferung waren nur die 

jüdischen Propheten radikale »Geschichtsphilosophen«, weil sie statt einer Philosophie einen 

unerschütterlichen Glauben an Gottes providentielle Absichten in bezug auf sein auserwähltes 

Volk hatten, das er für Ungehorsam bestrafte und für Gehorsam belohnte. Der Ausnahmefall 

der jüdischen Existenz konnte eine streng religiöse Auffassung der politischen Geschichte 

rechtfertigen, weil allein die Juden ein geschichtliches Volk und ein solches durch ihre Reli-

gion sind, durch den Akt der sinaitischen Offenbarung4. Aus diesem Grunde konnte und kann 

das jüdische Volk sein geschichtlich-politisches Schicksal theologisch verstehen. Das ewige 

Gesetz, das die Griechen in der regelmäßigen Bewegung des sichtbaren Himmels verkörpert 

sahen, offenbarte sich den Juden in den Wechselfällen ihrer Geschichte, die von göttlichen 

Eingriffen handelt. Gott rief Abraham aus Ur, er führte Israel aus Ägypten, er gab das Gesetz 

auf dem Sinai, er erhob David zum König, er strafte sein Volk durch die Geißel Assyriens und 

Babylons, er erlöste es durch die Hand des Persers Cyrus. Und das Erstaunliche ist, daß die 

Kraft dieses Glaubens an eine göttliche Absicht in der Geschichte der Juden gerade dann ei-

nen Höhepunkt erreichte, als alle empirische Gewißheit dagegen sprach. Als die assyrische 

Weltmacht den nahen Osten eroberte, sahen die Propheten in dem materiellen Untergang Isra-

els nicht den Beweis der Machtlosigkeit Gottes, sondern eine mittelbare Manifestation seiner 

Allmacht. Für Jesaia triumphierte beim Fall Judas nicht Baal, sondern Jahve5. Assyrien selbst 

war nur ein Werkzeug in der Hand des Gottes Israels, das er fallen ließ, sobald sein Zweck er-

reicht war. Gerade die Katastrophen ihrer nationalen Geschichte festigten und verbreiteten 

den Glauben an die Souveränität des göttlichen Willens. Gott, der Weltreiche in Bewegung 

setzt, um ein Strafgericht zu vollziehen, wird sie gleicherweise zur Befreiung verwenden kön-

nen. Die Möglichkeit eines Glaubens an eine göttliche Planung welthistorischer Schicksale 

beruht auf diesem Glauben an ein heiliges Volk von universaler Bedeutung, denn nur Völker, 

nicht Individuen, sind das eigentliche Subjekt der Geschichte, und nur ein heiliges Volk steht 

mit dem Herrn des Heilsgeschehens unmittelbar in Verbindung. 

Die Christen sind kein geschichtliches Volk. Ihre Zusammengehörigkeit in der Welt gründet 

sich auf den Glauben allein. Die Heilsgeschichte ist nach christlicher Auffassung nicht mehr 

an ein besonderes Volk gebunden; sie ist international geworden, weil sie sich individualisiert 

hat. Im Christentum bezieht sich die Heilsgeschichte auf das Heil der Einzelseele, gleichviel 

welcher rassischen, sozialen oder politischen Zugehörigkeit. Der Beitrag der Nationen zum 

Reiche Gottes bemißt sich an der Zahl der Auserwählten und nicht an gemeinschaftlicher 

Leistung oder gemeinschaftlichem Versagen. Hieraus ergibt sich, daß das geschichtliche 

Schicksal der christlichen »Völker« unmöglich Gegenstand einer spezifisch christlichen Aus-

legung der politischen Geschichte sein kann, wohingegen das Schicksal der Juden durchaus 

als Gegenstand einer spezifisch jüdischen Interpretation denkbar ist. Selbst wenn wir die tradi-

tionelle These übernehmen, daß die christliche Kirche aus Juden und Heiden die Nachfolgerin 

des auserwählten Volkes ist, so bleibt sie doch der mystische Leib Christi, im Unterschied 

zum geschichtlichen Charakter des auserwählten Volkes, das an ihm selbst schon eine Kirche 

ist. Daraus folgt, daß eine jüdische Theologie der Geschichte möglich und innerlich notwen-

dig ist, während eine christliche Geschichtsphilosophie ein künstliches Gebilde darstellt. So-

fern sie wirklich christlich denkt, ist sie keine Philosophie, sondern ein Verständnis geschicht-

lichen Handelns und Erleidens im Zeichen des Kreuzes — ohne wesentliche Beziehung auf 

 
4 Siehe F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, Berlin 1921, II, 212f.; III, 48 ff. 
5 Vgl. N. Berdjajew, a.a.O., Kap. V; C. H. Dodd: History and the Gospel, London 1938, S. 32f. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 4 17.10.2024 

bestimmte Völker und welthistorische Individuen — und sofern sie Philosophie ist, ist sie 

nicht christlich. So ergibt sich die merkwürdige Situation, daß der Versuch einer Philosophie 

der Geschichte zwar auf der biblischen Tradition beruht, daß aber gerade diese Tradition den 

Versuch, das Wirken Gottes philosophisch zu explizieren, vereitelt. 

Die Behauptung, daß unser modernes historisches Bewußtsein seinen Ursprung im biblischen 

Denken hat, indem es den Ausblick auf eine künftige Erfüllung voraussetzt, bedarf jedoch ei-

ner Einschränkung. Es muß unterschieden werden zwischen einer geschichtlichen Herkunft 

und ihren möglichen Folgen. Gesetzt, daß jüdischer Messianismus und christliche Eschatolo-

gie unserem nachchristlichen Verständnis der Weltgeschichte den Horizont der Zukunft eröff-

net haben, so dürfen wir doch unser modernes, weltliches Denken nicht in das »historische« 

Bewußtsein des Alten und Neuen Testaments hineindeuten. Die Geschichte von der großen 

Flut verdeutlicht wie keine andere die Diskrepanz zwischen biblischem und modernem Ge-

schichtsdenken. Als die Erde von der Menschen Bosheit angefüllt war, entschloß sich Gott, 

das ganze Menschengeschlecht zu vertilgen, mit Ausnahme einer einzigen Familie, weil er be-

reute, es geschaffen zu haben. Was anders kann diese Erzählung lehren, als das krasse Miß-

verhältnis zwischen der Geschichte der Welt und der Nachfolge im Glauben? In ähnlicher 

Weise ist die Botschaft des Neuen Testamentes keine Aufforderung zu geschichtlicher Tat, 

sondern zur Reue. Nichts im Neuen Testament spricht für die Annahme, daß die Ereignisse, 

die das Urchristentum ins Leben riefen, der Beginn einer neuen Epoche säkularer Entwicklun-

gen innerhalb eines fortschreitenden Prozesses sind. Für die ersten Christen war die Ge-

schichte dieser Welt an ihrem Ende angelangt; Christus wurde von ihnen nicht als weltge-

schichtliches Glied in der Kette historischer Begebenheiten, sondern als der einmalige Erlöser 

angesehen. Mit dem Auftreten Jesu Christi beginnt nicht eine neue Epoche der Weltge-

schichte, die man »christlich« nennen könnte, sondern der Anfang eines Endes der Ge-

schichte. Die Zeit nach Christus ist nur insofern christlich, als sie Endzeit ist. Und da das 

Reich Gottes in keinem fortschreitenden Prozeß zu verwirklichen ist, kann auch das eschato-

logische Heilsgeschehen der Weltgeschichte keinen neuen, entwicklungsfähigen Sinn geben; 

diese ist erfüllt, indem sie ihre Grenze erreicht hat. Der »Sinn« der Geschichte dieser Welt er-

füllt sich gegen sie, indem das Heilsgeschehen die hoffnungslose Weltgeschichte nicht fort-

setzt, sondern abbaut. Die Weltgeschichte drang, vom Neuen Testamente aus gesehen, in des-

sen unweltliche Botschaft nur insoweit ein, als die ersten Generationen nach Christus noch in 

dieser Welt zu leben hatten, ohne jedoch von ihr zu sein. 

Wenn wir also behaupten, unser modernes Geschichtsbewußtsein stamme aus dem Christen-

tum, so kann dies nur bedeuten, daß die eschatologische Sicht des Neuen Testamentes den 

Blick auf eine künftige Erfüllung freigemacht hat – ursprünglich jenseits, und späterhin inner-

halb des geschichtlichen Lebens. Infolge des frühen christlichen Bewußtseins haben wir ein 

spätes Geschichtsbewußtsein, das seiner Herkunft nach so christlich ist wie es in seinen Kon-

sequenzen unchristlich ist, denn ihm fehlt der Glaube, daß Christus der Anfang eines Endes 

ist. Verstehen wir das Christentum im Sinne des Neuen Testamentes und die Geschichte in 

unserem modernen Sinne, d.h. als einen fortschreitenden Prozeß menschlichen Handelns und 

weltlichen Geschehens, dann ist eine »christliche Geschichte« ein Nonsens. Die einzige, ob-

zwar gewichtige Rechtfertigung dieses widerspruchsvollen Kompositums liegt in der Tatsa-

che, daß die Weltgeschichte ihren heillosen Lauf — trotz des eschatologischen Ereignisses, 

der eschatologischen Botschaft und des eschatologischen Bewußtseins – fortgesetzt hat. Die 

Welt nach Christus hat sich die christliche Sicht auf ein Ziel und eine Erfüllung angeeignet 

und zugleich den lebendigen Glauben an ein bevorstehendes eschaton verabschiedet. Wenn 

der moderne Geist, mit der Erhaltung und dem Fortschreiten der gegenwärtigen Gesellschaft 

beschäftigt, nur die Nutzlosigkeit dieser eschatologischen Anschauung sieht, so übersieht er, 

daß für die Gründer der christlichen Religion, denen der Zusammenbruch der Gesellschaft als 

sicher und unmittelbar bevorstehend erschien, die Konzentration auf letzte Fragen und eine 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 5 17.10.2024 

entsprechende Gleichgültigkeit gegen das, was inzwischen noch geschehen mag, die vernünf-

tige Konsequenz ihrer äußersten Erwartungen war6. 

Die Unmöglichkeit, ein progressives System der profanen Geschichte auf der Basis des Glau-

bens auszuarbeiten, hat ihr Gegenstück in der Unmöglichkeit, einen sinnvollen Plan der Ge-

schichte mittels der Vernunft zu entwerfen. Dies bestätigt der gesunde Menschenverstand; 

denn wer würde es wagen, ein endgültiges Urteil über Zweck und Sinn zeitgenössischer Bege-

benheiten zu fällen? Tatsächlich stellen wir seit Kriegsende Deutschlands Niederlage und 

Rußlands Sieg fest, Englands Selbsterhaltung und Amerikas Machterweiterung, Chinas Revo-

lution und Japans Kapitulation. Aber was wir nicht sehen und nicht voraussehen können, das 

sind die geschichtlichen Möglichkeiten, die in diesen Fakten verborgen sind. Was 1943 mög-

lich und 1944 wahrscheinlich wurde, war 1942 noch nicht offenbar und 1941 höchst unwahr-

scheinlich. Hitler hätte im Ersten Weltkrieg oder im November 1939 oder im Juli 1944 um-

kommen können; er hätte auch Erfolg haben können, zumal in der Geschichte oft das Un-

wahrscheinlichste wahr wird. 

Die augenscheinliche Zufälligkeit geschichtlicher Ereignisse hat eine endlose Reihe von Bei-

spielen. Das Christentum, das Tacitus und Plinius für einen bedeutungslosen jüdischen Zank 

hielten, eroberte das Römische Reich. Ein anderer Zank, nämlich der Luthers, spaltete die 

christliche Kirche. Auch dann, wenn solche unvorhersehbaren Entwicklungen zustande ge-

kommen sind, sind sie keine unumstößlichen Tatsachen, sondern verwirklichte Möglichkeiten 

und als solche der Möglichkeit ausgesetzt, wieder zurückgenommen zu werden. Das Christen-

tum hätte aus der Welt verschwinden können wie das klassische Heidentum, es konnte dem 

Gnostizismus unterliegen oder eine kleine Sekte bleiben. Christus selbst hätte, als geschichtli-

cher Mensch, der Versuchung erliegen können, das Reich Gottes unter den Juden und auf Er-

den zu errichten. Von der Warte menschlicher Weisheit und Unwissenheit aus gesehen, hätte 

in diesem unermeßlichen Wechselspiel geschichtlicher Umstände und Entscheidungen, An-

strengungen und Fehlschläge alles auch anders vor sich gehen können. 

Zwar scheint der allgemeine Lauf geschichtlicher Schicksale, wenn er einen gewissen Höhe-

punkt erreicht hat, unabänderlich und daher voraussagbar. Auch Europa hatte seine »Prophe-

ten«: Baudelaire und Heine, B. Bauer und Burckhardt, Dostojewskij und Nietzsche. Aber kei-

ner von ihnen sah die wirklichen Konstellationen und den Ausgang der europäischen Agonie 

voraus. Was sie voraussahen, ist nur die allgemeine Tendenz des möglichen Verlaufs. Statt 

von Vernunft und Vorsehung, scheint die Geschichte von Zufall und Schicksal gelenkt. 

Und doch, wenn wir den Glauben an die Vorsehung auf seinen echten Gehalt zurückführen, 

wonach die Individuen und Völker nicht sichtbar und folgerichtig, sondern auf verborgenen 

Umwegen geleitet werden, so stimmt er erstaunlich gut mit jener menschlichen Skepsis zu-

sammen, die die letzte Weisheit von Burckhardts weltgeschichtlichen Betrachtungen ist. Das 

menschliche Ergebnis, wenn auch nicht der Beweggrund der Skepsis wie des Glaubens ist das 

gleiche: entschiedene Resignation, die weltliche Schwester der christlichen Ergebung, ange-

sichts der Unberechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit geschichtlicher Prozesse. Denn es 

macht wenig aus, ob sich der Mensch in dem stürmischen Meer, das wir »Geschichte« nen-

nen, Gottes unerforschlichem Willen oder dem Zufall und dem Schicksal ausgeliefert fühlt. 

Ducunt volentem fata, nolentem trahunt ließe sich leicht in die Sprache der Theologie überset-

zen, nach deren Glauben Gott nicht nur durch diejenigen wirkt, die seinem Willen gehorchen, 

sondern ebensosehr durch jene, die ihm gegen ihren Willen dienen. 

Keiner hat diese Übereinstimmung von heidnischer und christlicher Verehrung des Schicksals 

 
6 A. N. Whitehead, Adventures of Ideas, New York 1933, S. 19. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 6 17.10.2024 

und der Vorsehung besser erkannt als Augustin. Bei seiner Erörterung des heidnischen 

Schicksalsglaubens unterscheidet er zwei Arten von Fatalismus: der eine glaubt an Horoskope 

und gründet sich auf die Astrologie, der andere beruht auf der Anerkennung einer höheren 

Macht7. Nur der erste sei mit dem christlichen Glauben unvereinbar; der zweite könne durch-

aus mit ihm in Einklang stehen, obwohl das Wort fatum ein unglücklicher Ausdruck für das 

Gemeinte sei: sententiam teneat, linguam corrigat. Wenn »Schicksal« eine höhere Macht be-

deutet, über die wir nicht verfügen, sondern die unsere Geschicke lenkt, dann ist das Fatum 

der göttlichen Providenz vergleichbar8. Was immer die heidnische Antike vom Christentum 

trennt, sie stimmen überein in der ehrfürchtigen Verehrung des Fatums bzw. der Vorsehung 

und in der willigen Unterwerfung unter sie. Der moderne weltliche Glaube an eine fortschrei-

tende Beherrschbarkeit der Welt wäre beiden als eine Gotteslästerung erschienen. 

Weder das Christentum noch die Antike waren profan und fortschrittlich, wie wir es sind. 

Wenn das biblische und griechische Denken über Geschichte irgendwo übereinstimmen, so in 

der Freiheit von der Illusion des Fortschritts9. Der christliche Glaube an das unberechenbare 

Eingreifen der göttlichen Vorsehung, verbunden mit dem Glauben, die Welt könne plötzlich 

an ihr Ende gelangen, hatte dieselbe Wirkung, wie die griechische Lehre von wiederkehren-

den Kreisläufen des Wachsens und Vergehens, nämlich die Wirkung, das Aufkommen eines 

Glaubens an einen unbegrenzten Fortschritt zu verhindern. Da sowohl das Heidentum wie das 

Christentum religiös, mithin auch abergläubisch waren10, lebten beide im Angesicht von un-

berechenbaren Mächten und unsichtbaren Gefahren, die hinter allem menschlichen Tun und 

Erreichen lauern. Wäre einem Griechen der Fortschrittsgedanke dargeboten worden, so würde 

er ihn als irreligiös verworfen haben, weil er der kosmischen Ordnung zuwider läuft und sich 

ihr widersetzt. Bei einem strenggläubigen Christen des 19. Jahrhunderts hatte er die gleiche 

Wirkung. Provoziert von Proudhons These, daß jeder unserer Fortschritte ein Sieg sei, durch 

den die providentielle Gottheit zerschmettert werde, antwortete Donoso Cortes mit einer 

neuen Civitas Dei11. 

 
7 De civ. Dei, V, 1 und 8; Minucius Felix, Octavius, XI und XXXVI; Summa theol. I, qu. 116. 
8 Für Boethius (De consolatione philosophiae, IV, 6) sind Schicksal und Vorsehung nur zwei Seiten derselben 

Wahrheit. Vgl. die Erörterung von Providence Miscalled Fortune, von Thomas Browne in: Religio Medici. 

Browne unterscheidet das Wirken der Vorsehung Gottes in der Natur und in der Geschichte. In der Natur sind 

die Wege der Vorsehung klar und verständlich; ihre Auswirkungen vorauszusehen ist nicht Prophetie, sondern 

Prognose. Aber in der Lenkung menschlicher Schicksale ist die Vorsehung Gottes geheimnisvoller, »full of me-

anders and labyrinths«. Unerwartete Zufälle schleichen sich ein und ungeahnte Ereignisse treten auf. Wir be-

zeichnen dies oft fälschlich als »Schicksal« oder »Zufall«, obgleich sich bei genauer Überlegung Gottes Hand 

kundtut. Wer der Ansicht ist, daß alles vom Schicksal bestimmt werde, würde nicht irregehen, wenn er nicht da-

bei verharrte. Die Römer, die der Fortuna einen Tempel errichteten, erkannten, wenn auch blindlings, etwas 

Göttliches. - Ähnlich bei Schelling: »Auch das Schicksal ist Vorsehung [...] wie die Vorsehung das Schicksal ist 

[...]. Um sich dem Schicksal zu entziehen, ist nur ein Mittel, sich in die Arme der Vorsehung zu werfen. Dies war 

das Gefühl der Welt in jener Periode der tiefsten Umwandlung, als das Schicksal an allem Schönen und Herrli-

chen des Altertums seine letzte Tücke übte« (Werke, I, Abt. v, 429). Vgl. auch die Analyse des heidnischen Fa-

tums bei Kierkegaard, Der Begriff der Angst, Jena 1912, Kap. III, § 2, S. 93 ff. 
9 Vgl. J. B. Bury, The Idea of Progress, a.a.O., S. 18 ff. 
10 In allen modernen Definitionen wird der Aberglaube am Maßstab der Rationalität als irrationell beurteilt. In 

Wirklichkeit ist er eine primitive Form religiösen Glaubens. So wurde er von einem klassischen heidnischen Phi-

losophen und von einem großen christlichen Gläubigen verstanden. Plutarch (Mora- lia, I, Leipzig 1925, 338ff.) 

definiert den abergläubischen Menschen als jemanden, den das Denken an Gott auf verkehrte Weise bewegt; 

während der Atheist überhaupt keine Götter kennt, verkennt der Abergläubige sie nur. W. Blake (Notes on Lava-

ter, zitiert von A. Gilchrist, Life of W. Blake, Everyman’s Library, S. 55) bemerkt: »Niemand war je wahrhaft 

abergläubisch, der nicht nach dem Maße seines Wissens auch wahrhaft religiös war. Der wahre Aberglaube ist, 

im Unterschied zur Heuchelei, unwissende Ehrlichkeit, und Gott und den Menschen wohlgefällig.« 
11 Ins Deutsche übersetzt von L. Fischer, Der Staat Gottes. Eine Katholische Geschichtsphilosophie, Karlsruhe 

1933. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 7 17.10.2024 

Wenn es richtig ist, daß sowohl die Welt der Griechen und Römer wie die der Christen reli-

giös, die moderne aber profan ist, dann bedarf unsere Behauptung, daß die Welt immer noch 

so ist, wie sie schon war, einer Modifikation. Nicht die historische Welt, sondern die mensch-

liche Natur überdauert allen geschichtlichen Wandel, von der Polis der Griechen zu den 

christlichen Gemeinden des Mittelalters und den Staaten und Städten, in denen wir leben. Die 

Gemeinwesen unserer Zeit sind nicht religiös, weder heidnisch noch christlich; sie sind ent-

schieden profan, d.h. säkularisiert und nur insofern noch christlich. Die alten Kirchen unserer 

modernen Städte sind nicht mehr die überragenden Mittelpunkte des kommunalen Lebens, 

sondern von Geschäftsvierteln erdrückte Fremdkörper. In unserer modernen Welt ist alles 

mehr oder weniger christlich und zugleich unchristlich: ersteres wenn es am klassischen Hei-

dentum, letzteres wenn es am ursprünglichen Christentum gemessen wird. Die moderne Welt 

ist gleichermaßen christlich und unchristlich, weil sie das Ergebnis eines Jahrhunderte alten 

Säkularisationsprozesses ist. Verglichen mit der heidnischen Welt vor Christus, die in all ih-

ren Erscheinungen religiös und abergläubisch und daher ein geeignetes Angriffsziel der christ-

lichen Apologeten12 war, ist unsere moderne Welt weltlich und profan und doch abhängig 

vom christlichen Glaubensbekenntnis, von dem sie sich emanzipiert hat. Der Ehrgeiz, »schöp-

ferisch« zu sein, und das Streben nach künftiger Erfüllung, verraten den Glauben an Schöp-

fung und künftige Vollendung, auch wenn diese für belanglose Mythen angesehen werden. 

Auch der radikale Atheismus, der freilich so selten ist wie ein unbedingter Glaube, ist nur in-

nerhalb der christlichen Tradition möglich. Denn die Anschauung, daß die Welt völlig gottlos 

und gottverlassen ist, setzt den Glauben an einen transzendenten Schöpfergott voraus, der sich 

um seine Geschöpfe kümmert. Für die christlichen Apologeten waren die Heiden nicht des-

halb Atheisten, weil sie überhaupt an keine Gottheit glaubten, sondern weil sie »polytheisti-

sche Atheisten« waren13. Den Heiden galten die Christen als Atheisten, weil sie nur an einen 

einzigen Gott glaubten, der jenseits des Kosmos und der Polis waltete, d.h. jenseits alles des-

sen, was die Alten heilig hielten. Die Tatsache, daß das frühe Christentum den populären Göt-

tern und Schutzgeistern der Heiden den Boden entzog, schuf die Möglichkeit eines radikalen 

Atheismus. Denn wenn der christliche Glaube an einen Gott, der sich von der Welt so radikal 

unterscheidet wie der Schöpfer von seinen Geschöpfen, und der doch die Quelle alles Seien-

den ist, einmal abgeschafft ist, dann wird die Welt in einer Weise profan, wie sie es für die 

Heiden nie sein konnte. Wenn der Kosmos weder ewig und göttlich ist, wie er es für die Alten 

war, noch vergänglich, aber geschaffen, wie er es für die Christen ist, so bleibt nur eines üb-

rig: die pure Zufälligkeit seiner bloßen »Existenz«14. Die nachchristliche Welt ist eine Schöp-

fung ohne Schöpfer und ein saeculum, das mangels einer religiösen Perspektive, nicht mehr 

pro-fan, sondern schlechthin weltlich ist. 

Daß das christliche saeculum weltlich wurde, rückt die moderne Geschichte in ein paradoxes 

Licht: sie ist christlich von Herkunft und antichristlich im Ergebnis. Beide Aspekte ergeben 

sich aus dem weltlichen Erfolg des Christentums, und zugleich daraus, daß es ihm nicht ge-

lang, die Welt als Welt zum Christentum zu bekehren. Dieses Scheitern läßt sich auf zweierlei 

Weise erklären. Einmal materialistisch, sofern es auf den »ideologischen« Charakter der 

christlichen Botschaft hinweist; zum anderen religiös, sofern es einen fundamentalen Satz des 

Neuen Testaments bestätigt, nämlich den, daß das Reich Christi nicht von dieser Welt ist. 

Keine dieser beiden Auslegungen erklärt jedoch den merkwürdigen Zwiespalt unserer »christ-

lichen Welt«, die ihre Hoffnung auf eine »bessere Welt« auf materielles Schaffen und Wohl-

ergehen setzt. Die zwei großen Triebkräfte der neueren Geschichte sind nach Burckhardt das 

 
12 Vgl. Augustin, De civ. Dei, IV, 8; VI, 9. 
13 Siehe oben Anm. 13 zu Kap. IV; vgl. E. Frank, Philosophical Understanding and Religious Truth, New York 

1945, p. 32; O. Spengler, Untergang des Abendlandes, München 1923,1,381 ff. 
14 Siehe vom Verf. Heidegger, Problem and Background of Existentialism, Social Research, September 1948. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 8 17.10.2024 

Streben nach Gewinn und der Wille zur Macht. Beide sind an sich unersättlich, um so mehr, 

als sie von der eschatologischen Hoffnung auf eine letzte Erfüllung genährt werden. 

Die gesamte moralische und geistige, soziale und politische Geschichte des Westens ist in ge-

wissen Grenzen christlich, und doch untergräbt sie das Christentum gerade dadurch, daß sie 

christliche Grundsätze auf weltliche Dinge anwendet. Der Zerfall des orbis terrarum ist al-

lenthalben das Werk des christlichen Okzidents. Europäer entdeckten die alte östliche und die 

neue westliche Welt, sie verbreiteten ihre Zivilisation mit missionarischem Eifer bis an die äu-

ßersten Enden der Welt. Westliche Forscher und Reisende, Diplomaten und Geistliche, Inge-

nieure und Kaufleute entdeckten und erschlossen Amerika, gründeten das Britische Weltreich, 

leiteten die Kolonialpolitik ein, lehrten Rußland sich zu verwestlichen, und zwangen die Japa-

ner, ihr Land dem Westen zu öffnen. Und während der Geist des alten Europa verfiel, stieg 

seine Zivilisation empor und eroberte die Welt. Es fragt sich, ob dieser ungeheure Schwung 

westlicher Aktivität nicht mit dem ihr innewohnenden religiösen Ferment zusammenhängt. 

Haben etwa der jüdische Messianismus und die christliche Eschatologie, wenn auch in ihren 

verweltlichten Formen, jene Energien schöpferischer Tätigkeit entfacht, die den christlichen 

Okzident in eine weltumfassende Zivilisation umgestalteten? Sicherlich war es keine heidni-

sche, sondern die christliche Kultur, die diese Umwälzung hervorgebracht hat. Das Ideal der 

modernen Wissenschaft15, die Natur zu beherrschen, und die Fortschrittsidee tauchten weder 

in der klassischen Welt noch im Osten auf, sondern im Westen. Was aber setzte uns in Stand, 

die Welt nach dem Bilde des Menschen neu zu gestalten? Hat sich etwa der Glaube, nach dem 

Bilde eines Schöpfergottes geschaffen zu sein, die Hoffnung auf ein künftiges Reich Gottes 

und das christliche Gebot, allen Völkern zu ihrem Heil das Evangelium zu verkünden, in die 

weltliche Anmaßung verwandelt, daß wir die Welt nach dem Bilde des Menschen in eine bes-

sere umformen und primitive Völker erlösen sollen? 

 

Nachwort 

Der Versuch, die Herkunft der Geschichtsphilosophie von der heilsgeschichtlichen Eschatolo-

gie historisch aufzuweisen, löst nicht die Problematik unseres geschichtlichen Denkens. Er 

stellt uns vielmehr vor ein neues und radikaleres Problem, denn nun erhebt sich die Frage, ob 

die »letzten Dinge« wirklich die ersten sind, und ob die Zukunft den maßgebenden Horizont 

des menschlichen Daseins bildet. Und weil die Zukunft nur durch Vorwegnahme im Horizont 

von Hoffnung und Furcht existiert, taucht die Frage auf, ob ein menschliches Leben aus der 

Erwartung mit einer nüchternen Betrachtung der Welt und der Lage des Menschen in ihr über-

einstimmt. 

Der Mythos der Pandora hält, wie Hesiod erzählt16, die Hoffnung für ein Übel, wenn auch von 

besonderer Art; es unterscheidet sich von den anderen Übeln, die die Büchse der Pandora ent-

hielt. Die Hoffnung ist ein Übel, das gut zu sein scheint, denn Hoffnung ist allemal auf dem 

Wege, etwas Besseres zu erwarten. Doch scheint es hoffnungslos zu sein, auf eine bessere Zu-

kunft zu warten, da es schwerlich je eine Zukunft gibt, die nicht unsere Hoffnungen ent-

täuscht, wenn sie zur Gegenwart wird. Des Menschen Hoffnungen sind »blind«, d.h. unver-

nünftig und sich verrechnend, trügerisch und täuschend. Dennoch: Der sterbliche Mensch 

kann nicht leben ohne diese zweifelhafte Gabe des Zeus, so wenig wie er leben kann ohne das 

Feuer, das gestohlene Geschenk des Prometheus. Bliebe er ohne Hoffnung, de-sperans, er 

 
15 Siehe Descartes, Discours de la Methode, Teil VI. 
16 Siehe K. v. Fritz, Pandora, Prometheus, and the Myth of the Ages, Review of Religion, März 1947. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 9 17.10.2024 

würde in seiner desperaten Lage verzweifeln. 

Nach der im Altertum allgemein herrschenden Überzeugung ist die Hoffnung eine Illusion, 

die dem Menschen das Leben ertragen hilft, die aber im Grunde genommen ein ignis fatuus 

ist. Wenn andererseits Paulus die heidnische Gesellschaft deshalb verurteilte, weil sie keine 

Hoffnung17 hatte, so meinte er eine Hoffnung, deren Gewähr und Gehalt im christlichen Glau-

ben liegt, und nicht in einer weltlichen Illusion. Der christliche Glaube hofft ohne die mo-

derne Erwartung einer besseren Welt und ohne die antike Geringschätzung der zweifelhaften 

Gabe des Zeus. Anstatt sich die Maxime der Stoiker nec spe nec metu zu eigen zu machen, 

versichert uns Paulus, daß wir, in Furcht und Zittern18, durch Hoffnung erlöst werden. Das 

Versprechen von Triumph und Freude, von denen das Neue Testament erfüllt ist, kann nicht 

von der neuen Bedeutung des Leidens getrennt werden. »Die Menschheit«, sagt Leon Bloy, 

»begann in Hoffnung zu leiden, und deshalb sprechen wir von einem christlichen Zeitalter.« 

Wer wäre nicht bereit, die antike Anschauung für nüchtern und weise zu halten, wogegen der 

jüdische und christliche Glaube, der die Hoffnung zu einer Tugend und einer religiösen 

Pflicht erhebt, ebenso töricht wie überschwenglich zu sein scheint. Der gesunde Menschen-

verstand, auch der Theologen, wird immer wieder darauf bestehen, daß sich die frühchristli-

che Erwartung eines bevorstehenden eschaton als Illusion erwiesen hat und daraus den Schluß 

ziehen, daß der eschatologische Futurismus ein Mythos ist, unwesentlich »für uns«, die wir 

den Sinn der neutestamentlichen Botschaft existentiell (Bultmann) oder symbolisch (Dodd) 

interpretieren19. Aber diese Illusion der frühen Christen erwies sich als seltsam beständig und 

unabhängig von der rationalen Wahrscheinlichkeit oder Unwahrscheinlichkeit eschatologi-

scher Ereignisse. Immer wieder erwarteten ernste Christen das Ende der Welt und ihre Ver-

wandlung in naher Zukunft, deren Nähe in direktem Verhältnis zur Intensität der Erwartung 

steht. Man mag sich verwundert fragen, warum der normale Menschenverstand die Christen 

niemals überzeugen konnte, ihre Zukunftserwartung als eine Illusion aufzugeben. Die einzige 

Folgerung, die Glaube und Hoffnung aus der Tatsache ziehen, daß diese Welt schon zweitau-

send Jahre lang weiter lebt, als wäre nichts geschehen was den Bevorstand eines theologi-

schen eschaton nahelegt, ist die, daß sich das Ende verzögert hat und gerade deshalb noch 

kommen wird. Glaube und Hoffnung wissen sich im Recht, wenn sie gegenwärtige Ereignisse 

und Katastrophen im Licht eines eschaton interpretieren, als vorläufige Zeichen des endgülti-

gen Gerichts. Auch der Gläubige wird zugeben, daß die Versprechungen des Alten und Neuen 

Testamentes zwar durch den tatsächlichen Verlauf der Geschehnisse immer fragwürdiger zu 

werden scheinen; aber sein Glaube an unsichtbare Dinge kann durch kein sichtbares Zeugnis 

erschüttert werden. Die gläubige Hoffnung beseitigt nicht den peinlichen Konflikt zwischen 

Vertrauen und Evidenz; eher steigert sie ihn. Es ist derselbe Glaube, der das letzte Problem 

einer christlichen Existenz in der Welt stellt und auch löst. 

Wären die letzten Dinge nur die spätesten Ereignisse in einer kontinuierlichen Reihe weltli-

chen Geschehens, dann verfiele die Hoffnung auf sie in der Tat der Desillusionierung. Nur 

weil die letzten Dinge eschatologisch qualifiziert sind, können der Glaube und die Hoffnung 

auf sie zu Recht bestehen. Der christliche Glaube ist keine weltliche Erwartung, daß irgend 

etwas sich wahrscheinlich ereignen wird, sondern eine Gesinnung, die sich auf den bedin-

gungslosen Glauben an Gottes Erlösungsplan gründet. Echte Hoffnung ist deshalb so frei und 

unabhängig wie der Glaubensakt selbst. Die christlichen Tugenden des Glaubens und der 

 
17 Vgl. Dante, Inferno, IV, 42; siehe auch W. R. Inge, The Idea of Progress, Oxford 1920, p. 26 ff. 
18 Röm. 8,24; Siehe die Analyse der Hoffnung bei G. Marcel, Homo viator, Paris 1944, S. 39ff.; und Kier-

kegaard, Religiöse Reden, übersetzt von Th. Haecker, S. 63 ff. 
19 Siehe W. G. Kümmels Kritik an Dodds und Bultmanns Umdeutung des eschatologischen Realismus im Neuen 

Testament, in: Verheißung und Erfüllung, Basel 1945, S. 86 ff.; vgl. auch R. N. Flew, Jesus and His Church, 

1938, S. 32, und O. Cullmann, Christus und die Zeit, Zürich 1946, S. 33 ff., 82 f. 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 10 17.10.2024 

Hoffnung sind Gnadengeschenke. Die Gründe für solch einen bedingungslos hoffenden Glau-

ben können nicht auf der rationalen Berechnung seiner Vernünftigkeit beruhen. Daher kann 

eine gläubige Hoffnung auch niemals durch sogenannte »Tatsachen« in Frage gestellt werden; 

sie kann durch eine tatsächliche Erfahrung weder gesichert noch erschüttert werden. Hoffnung 

ist wesentlich vertrauend, geduldig und liebevoll. Sie befreit daher den Menschen vom be-

gehrlichen Denken wie von einer nichts mehr erwartenden Resignation. Eine Mutter, die ein 

bedingungsloses Vertrauen in ihren Sohn hat, kann nicht im Unrecht sein, auch wenn, für das 

Urteil eines fremden Betrachters, die Tatsachen ihr Zutrauen nicht zu rechtfertigen scheinen. 

Es ist vielmehr der Sohn, der im Unrecht ist, wenn er den Glauben seiner Mutter Lügen straft. 

Zur Frage steht deshalb nicht, ob bedingungsloser Glaube und Hoffnung durch ihre relative 

Vernünftigkeit zu rechtfertigen sind, sondern ob ein bedingungsloser Glaube und eine bedin-

gungslose Hoffnung in einen Menschen gesetzt werden können oder allein in Gott und den 

Gottmenschen. Hoffnung ist nur durch Glauben gerechtfertigt, und dieser rechtfertigt sich 

selbst. Vielleicht gedeihen beide nur auf den Trümmern allzumenschlicher Hoffnungen und 

Erwartungen, auf dem fruchtbaren Boden der Verzweiflung an all dem, was Illusionen und 

Enttäuschungen unterworfen ist. 

Wenn solch ein bedingungsloser Glaube für ein modernes Bewußtsein, das sich auf seine 

»wissenschaftlichen« Voraussetzungen beruft, phantastisch zu sein scheint, dann übersieht es, 

daß die christliche Botschaft zu allen Zeiten für den gesunden Menschenverstand eines nor-

malen Bürgers höchst unglaubhaft war. Paulus lag nicht weniger im Streit mit der skeptischen 

Weisheit der aufgeklärten Römer, als Leon Bloy mit der der aufgeklärten Franzosen. Die na-

türliche Vernunft wird zwar den hypothetischen Voraussagen kosmischer Katastrophen und 

geschichtlicher Zusammenbrüche beipflichten, so wie wir jetzt die Prognosen von Kier-

kegaard, Bauer, Nietzsche und Dostojewskij über das Ende des alten Europa anerkennen. Die 

Vernunft kann sich sogar ihrer Kraft der Voraussicht erfreuen. Denn die Erfüllung von Pro-

phezeiungen und von wissenschaftlichen Prognosen ist eine Erprobung des Wissens, die mit 

einer unwiderstehlichen Genugtuung verbunden ist. Aber die ebenso entschiedene wie uner-

füllte Verkündigung eines wahrhaften eschaton mit jüngstem Gericht und Erlösung kann sich 

die Vernunft nicht einverleiben. 

Sie zieht es vor, an die zuverlässige Kontinuität des »historischen Prozesses« zu glauben, der 

umso zuverlässiger ist, wenn er sich in Krisen und radikalen Veränderungen fortsetzt und 

durchsetzt. Dieses Vertrauen in die historische Kontinuität bestimmt auch unser praktisches 

Verhalten im Angesicht von Katastrophen: sie scheinen uns nicht endgültig und absolut, son-

dern zeitlich und relativ. Es ist eine zynische Wahrheit, aber nichtsdestoweniger eine Wahr-

heit, daß auf Zerstörungen Wiederaufbau und auf Massenmorde höhere Geburtsraten folgen. 

Auf der Ebene der erkundbaren Geschichte würde es in der Tat unvernünftig sein zu erwarten, 

daß z. B. ein Atombombenkrieg ein für allemal den Zivilisationsprozeß, d.h. die menschliche 

Aneignung der Welt durch konstruktive Zerstörungen, beendigen wird. 

Um jedoch konsequent zu sein, müßte das Vertrauen in die »Kontinuität« der Geschichte zu 

der klassischen Theorie einer kreisförmigen Bewegung zurückkehren; denn nur unter der Vo-

raussetzung einer Bewegung, die ohne Anfang und Ende ist, ist Kontinuität wirklich erweis-

bar. Denn wie sollte man sich die Geschichte als einen kontinuierlichen Prozeß in Form eines 

geradlinigen Fortschreitens vorstellen können, ohne die Unterbrechung durch einen terminus 

a quo und ad quem, d.h. ohne Anfang und Ende? Das moderne Geschichtsdenken hat darauf 

keine eindeutige Antwort. Es entfernt aus seinem fortschrittlichen Denken die christlichen 

Elemente der Schöpfung und Vollendung, während es sich aus der antiken Weltschau die Idee 

einer endlosen und kontinuierlichen Bewegung aneignet, ohne ihre Kreisstruktur zu überneh-

men. Der neuzeitliche Geist ist unentschieden, ob er christlich oder heidnisch denken soll. Er 

sieht auf die Welt mit zwei verschiedenen Augen: mit dem des Glaubens und mit dem der 



Löwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluß 11 17.10.2024 

Vernunft. Daher ist seine Sicht notwendigerweise trübe, verglichen mit dem entweder griechi-

schen oder biblischen Denken. 

Quelle: Karl Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologische Voraussetzung 

der Geschichtsphilosophie, Stuttgart: Kohlhammer, 21953, S. 175-189.227-229. 


