Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschluf? und Nachwort
Von Karl Léwith

Das Problem der Geschichte ist innerhalb ihres eigenen Bereiches nicht zu I6sen. Geschichtli-
che Ereignisse als solche enthalten nicht den mindesten Hinweis auf einen umfassenden, letz-
ten Sinn. Die Geschichte hat kein letztes Ergebnis. Eine Lésung ihres Problems aus ihr selbst
hat es nie gegeben und wird es nie geben, denn die menschliche Geschichtserfahrung ist eine
Erfahrung dauernden Scheiterns. Auch das Christentum ist als historische Weltreligion ge-
scheitert!. Die Welt ist noch dieselbe wie zu Zeiten Alarichs; nur unsere Mittel der Vergewal-
tigung und Zerstérung — wie auch des Wiederaufbaus — sind betréchtlich vollkommener ge-
worden.

Je weiter wir von der Geschichtsphilosophie des 19. und 18. Jahrhunderts zuriickgehen zu ih-
rer urspringlichen Entziindung am biblischen Glauben, desto weniger finden wir — Joachim
ausgenommen — einen ausgearbeiteten Entwurf zu einem sinnvoll fortschreitenden Gesche-
hen. Hegel ist darin zuversichtlicher als Bossuet, Bossuet zuversichtlicher als Augustin, Au-
gustin zuversichtlicher als Paulus, und in den Evangelien lai3t sich nicht die geringste Andeu-
tung einer Geschichtsphilosophie entdecken, sondern nur die Botschaft von der Erlésung
durch Christus, und zwar von allem irdischen Geschehen. Die Worte Jesu enthalten einen ein-
zigen Hinweis auf die Weltgeschichte; er trennt, was wir dem Kaiser und was wir Gott schul-
dig sind?. Der hervorstechendste Zug an der christlichen Tradition ist gerade dieser Dualis-
mus: im alten Testament zwischen dem auserwahlten VVolk und den Heiden, im Neuen Testa-
ment zwischen dem Reich Gottes und den Mafstében dieser Welt. Der eine ist ein Dualismus
innerhalb der Geschichte, wahrend der andere die Welt einem Ubergeschichtlichen Reich Got-
tes gegenuberstellt. Paulus kannte in gewisser Weise eine Theologie der Geschichte, denn er
verstand die Nachfolge der Heiden als Erfiillung der religidsen Geschichte der Juden. Doch
auch er war an der weltlichen Geschichte nicht interessiert. Augustin entwickelte die christli-
che Geschichtstheologie mit Bezug auf die entgegengesetzten Dimensionen der heiligen und
der profanen Geschichte. Sie bertihren sich gelegentlich, im Prinzip sind sie jedoch geschie-
den. Bossuet erneuerte Augustins Geschichtstheologie, wobei er die relative Unabhangigkeit
der profanen Geschichte und ihre Wechselbeziehung zur sakralen starker betonte. VVon der
gottlichen Okonomie in der Geschichte der Welt wuBte er viel mehr als Augustin und weniger
als Hegel. Voltaire und Vico emanzipierten die irdische Geschichte von der himmlischen, in-
dem sie die Religionsgeschichte der Geschichte der Zivilisation ein- und unterordneten. Hegel
verwandelte die christliche Geschichtstheologie in ein spekulatives System. So bewahrte und
zerstorte er zugleich den Glauben an die Vorsehung. Comte, Proudhon und Marx lehnten die
gottliche Vorsehung kategorisch ab und ersetzten sie durch den Glauben an den Fortschritt.
Sie verkehrten den religiosen Glauben in das antireligiose Unterfangen, voraussagbare Ge-
setze der profanen Geschichte aufzustellen. Burckhardt endlich verwarf die theologischen,
philosophischen und sozialistischen Geschichtsdeutungen und reduzierte damit den Sinn der
Geschichte auf die blolRe Kontinuitdt — ohne Anfang, Fortschritt und Ende. Er muRte die
blol3e Kontinuitét uberbetonen, weil sie der diirftige Rest einer volleren Sinngebung war. Und
doch war der Glaube an die Geschichte flr ihn wie fur Dilthey, Troeltsch und Croce eine
»letzte Religion«. Es war die vergebliche Hoffnung des modernen Historismus, daf3 der histo-
rische Relativismus sich selbst kurieren werde.

! Siehe N. Berdjajew, Der Sinn der Geschichte, deutsch von Taube, Tiibingen 1950, S. 294f.; F. Overbeck,
Christentum und Kultur, Basel 1919, S. 72.

2vgl. V. S. Simkhovitch, Toward the Understanding of Jesus, New York 1927, ein Versuch, den ungeschichtli-
chen und unpolitischen Sinn der Botschaft Christi historisch und politisch auszulegen.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 1 17.10.2024



Die moderne Uberschatzung der Geschichte, der »Welt« als »Geschichte, ist das Ergebnis
unserer Entfremdung von der natiirlichen Theologie der Antike und von der (ibernatirlichen
Theologie des Christentums. Der Weisheit und dem Glauben ist sie fremd. Das klassische Al-
tertum sah die Geschichte der Natur des Menschen und dem Kosmos verbunden; das Alte
Testament lehrt, da der Mensch nach dem Bilde Gottes geschaffen ist, und die christliche
Lehre hat die Nachfolge Christi zum Mittelpunkt. Nach dem Neuen Testament ist das Auftre-
ten Christi keine besondere, obschon auRerordentliche Tatsache innerhalb der Kontinuitét der
Weltgeschichte, sondern das einzigartige Ereignis, das den ganzen Verlauf der Geschichte und
den Gang der Natur ein fur allemal in Frage stellt, indem es in ihren natirlichen Ablauf, die
Verkettung von Slinde und Tod, hereinbricht. Die Geschichte dieser Welt verliert an Bedeu-
tung im genauen Verhéltnis zu der Intensitat, mit welcher der Mensch auf Gott und sich selbst
bezogen ist. Wahrend wir von der Geschichte der Welt Giberschwemmt und religios vertrock-
net sind, enthalten die Bekenntnisse Augustins nicht die geringste Andeutung einer ernstli-
chen Teilnahme am Weltgeschehen. Nur nolens volens wurde das Christentum in den Strudel
der Weltgeschichte hineingezogen und nur als sékularisiertes und rationalisiertes Prinzip kann
die providentielle Absicht Gottes in ein System gebracht werden. Als transzendentes Prinzip
kann der Wille Gottes niemals Gegenstand einer systematischen Interpretation sein, die den
Sinn der Geschichte in der Aufeinanderfolge und dem Schicksal der Staaten, oder auch der
Kirche, aufhellt. Nach christlicher Auffassung ist die Geschichte nur insofern von entschei-
dender Bedeutung, als Gott sich selber in einem geschichtlichen Menschen geoffenbart hat.
Aber ungleich dem historischen Sokrates der Platonischen Dialoge ist der historische Jesus
der Evangelien primar kein geschichtlicher Lehrer, sondern fleischgewordener Gott. Nur wir
Modernen, die tber den Glauben an Christus in Begriffen des »Christentums« und Uber das
Christentum in Begriffen der »Geschichte« denken, pflegen diese Offenbarung eine geschicht-
liche zu nennen, wobei nicht nur vergangene Wirklichkeit, sondern auch zweitausend Jahre
unverwirklichter Eschatologie einbegriffen sind. Vom Standpunkt des Neuen Testamentes aus
betrachtet, ist die Offenbarung Gottes in einem geschichtlichen Menschen seine Selbstenthiil-
lung im »Menschensohn«, und den besten Beweis, dal} er der Sohn Gottes oder ein Gott-
mensch ist, liefert die Auferstehung, mit der er sich tber Leben und Tod jedes geschichtlichen
Menschen erhebt. Fiir den Glaubigen ist die Geschichte nicht ein autonomes Reich menschli-
cher Bemiihungen und Fortschritte, sondern ein Reich der Suinde und des Todes, das der Erl6-
sung bedarf. Im Rahmen dieser Betrachtungsweise konnte der Geschichtsablauf als solcher
nicht als entscheidend erfahren werden®. Der Glaube an die absolute Relevanz der Geschichte,
der die Werke Spenglers und Toynbees zu best-sellers machte, ist durch die Emanzipation des
modernen GeschichtsbewuRtseins von seiner urspriinglichen Begrenzung durch die klassische
Kosmologie und die christliche Theologie zustande gekommen. Beide beschrankten die Ge-
schichtserfahrung und verhinderten, dal? sie maf3los wurde.

Insbesondere war es der Bruch mit der Tradition am Ende des 18. Jahrhunderts, der der mo-
dernen Geschichte und unserem modernen historischen Denken das revolutionare Geprage
gab. Die politische Revolution in Frankreich und die industrielle Revolution in England und
ihre universale Auswirkung auf die ganze zivilisierte Welt steigerten das moderne Bewuft-
sein, in einer Epoche zu leben, in der geschichtliche Verédnderungen eins und alles sind. Diese
Veranderungen der Geschichte wurden vor allem durch die Naturwissenschaften hervorge-
bracht. Ihre Fortschritte haben nicht nur das Tempo gesteigert und die Reichweite der ge-
schichtlichen Bewegungen und Umwaélzungen vergrofiert; sie haben auch die Natur zu einem
weitgehend kontrollierbaren Element in dem geschichtlichen Unternehmen des Menschen ge-
macht. Wie nie zuvor »machen« wir heute Geschichte mit Hilfe der Naturwissenschaften, und
werden doch von ihr Gberwéltigt, seitdem sich die Geschichte aus ihrer antiken und christli-
chen Begrenzung befreit hat. Infolgedessen nimmt sie jetzt eine Stellung ein, die derjenigen

3 vgl. G. Kruger, Die Geschichte im Denken der Gegenwart, Frankfurt 1947.
Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 2 17.10.2024



der mathematischen Physik im 17. Jahrhundert entspricht. Es gilt fur das moderne historische
BewuBtsein als ausgemacht, daR die Geschichte weder im Sinne der antiken Kosmologie noch
der christlichen Theologie verstanden werden kdnne.

Nur eine ganz besondere Geschichte, die der Juden, kann als politische Geschichte auch heute
noch streng religios gedeutet werden. Innerhalb der biblischen Uberlieferung waren nur die
judischen Propheten radikale »Geschichtsphilosophen«, weil sie statt einer Philosophie einen
unerschutterlichen Glauben an Gottes providentielle Absichten in bezug auf sein auserwahltes
Volk hatten, das er fur Ungehorsam bestrafte und fur Gehorsam belohnte. Der Ausnahmefall
der judischen Existenz konnte eine streng religiose Auffassung der politischen Geschichte
rechtfertigen, weil allein die Juden ein geschichtliches VVolk und ein solches durch ihre Reli-
gion sind, durch den Akt der sinaitischen Offenbarung®*. Aus diesem Grunde konnte und kann
das judische Volk sein geschichtlich-politisches Schicksal theologisch verstehen. Das ewige
Gesetz, das die Griechen in der regelméaRigen Bewegung des sichtbaren Himmels verkorpert
sahen, offenbarte sich den Juden in den Wechselfallen ihrer Geschichte, die von goéttlichen
Eingriffen handelt. Gott rief Abraham aus Ur, er filhrte Israel aus Agypten, er gab das Gesetz
auf dem Sinali, er erhob David zum Konig, er strafte sein Volk durch die GeiRel Assyriens und
Babylons, er erldste es durch die Hand des Persers Cyrus. Und das Erstaunliche ist, daB die
Kraft dieses Glaubens an eine gottliche Absicht in der Geschichte der Juden gerade dann ei-
nen Hohepunkt erreichte, als alle empirische Gewillheit dagegen sprach. Als die assyrische
Weltmacht den nahen Osten eroberte, sahen die Propheten in dem materiellen Untergang Isra-
els nicht den Beweis der Machtlosigkeit Gottes, sondern eine mittelbare Manifestation seiner
Allmacht. Fiir Jesaia triumphierte beim Fall Judas nicht Baal, sondern Jahve®. Assyrien selbst
war nur ein Werkzeug in der Hand des Gottes Israels, das er fallen lieR3, sobald sein Zweck er-
reicht war. Gerade die Katastrophen ihrer nationalen Geschichte festigten und verbreiteten
den Glauben an die Souveranitat des gottlichen Willens. Gott, der Weltreiche in Bewegung
setzt, um ein Strafgericht zu vollziehen, wird sie gleicherweise zur Befreiung verwenden kon-
nen. Die Mdglichkeit eines Glaubens an eine gdttliche Planung welthistorischer Schicksale
beruht auf diesem Glauben an ein heiliges VVolk von universaler Bedeutung, denn nur Volker,
nicht Individuen, sind das eigentliche Subjekt der Geschichte, und nur ein heiliges Volk steht
mit dem Herrn des Heilsgeschehens unmittelbar in Verbindung.

Die Christen sind kein geschichtliches Volk. Ihre Zusammengehorigkeit in der Welt griindet
sich auf den Glauben allein. Die Heilsgeschichte ist nach christlicher Auffassung nicht mehr
an ein besonderes Volk gebunden; sie ist international geworden, weil sie sich individualisiert
hat. Im Christentum bezieht sich die Heilsgeschichte auf das Heil der Einzelseele, gleichviel
welcher rassischen, sozialen oder politischen Zugehdrigkeit. Der Beitrag der Nationen zum
Reiche Gottes bemift sich an der Zahl der Auserwahlten und nicht an gemeinschaftlicher
Leistung oder gemeinschaftlichem Versagen. Hieraus ergibt sich, dall das geschichtliche
Schicksal der christlichen »V6lker« unmdglich Gegenstand einer spezifisch christlichen Aus-
legung der politischen Geschichte sein kann, wohingegen das Schicksal der Juden durchaus
als Gegenstand einer spezifisch jidischen Interpretation denkbar ist. Selbst wenn wir die tradi-
tionelle These Ubernehmen, dal} die christliche Kirche aus Juden und Heiden die Nachfolgerin
des auserwahlten Volkes ist, so bleibt sie doch der mystische Leib Christi, im Unterschied
zum geschichtlichen Charakter des auserwéhlten VVolkes, das an ihm selbst schon eine Kirche
ist. Daraus folgt, dal3 eine jidische Theologie der Geschichte méglich und innerlich notwen-
dig ist, wahrend eine christliche Geschichtsphilosophie ein kunstliches Gebilde darstellt. So-
fern sie wirklich christlich denkt, ist sie keine Philosophie, sondern ein Verstandnis geschicht-
lichen Handelns und Erleidens im Zeichen des Kreuzes — ohne wesentliche Beziehung auf

4 Siehe F. Rosenzweig, Der Stern der Erlésung, Berlin 1921, 11, 212f.; 111, 48 ff.
5Vgl. N. Berdjajew, a.a.0., Kap. V; C. H. Dodd: History and the Gospel, London 1938, S. 32f.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 3 17.10.2024



bestimmte Volker und welthistorische Individuen — und sofern sie Philosophie ist, ist sie
nicht christlich. So ergibt sich die merkwirdige Situation, daf’ der Versuch einer Philosophie
der Geschichte zwar auf der biblischen Tradition beruht, dal? aber gerade diese Tradition den
Versuch, das Wirken Gottes philosophisch zu explizieren, vereitelt.

Die Behauptung, daf? unser modernes historisches BewuRtsein seinen Ursprung im biblischen
Denken hat, indem es den Ausblick auf eine kiinftige Erfiillung voraussetzt, bedarf jedoch ei-
ner Einschrankung. Es muR unterschieden werden zwischen einer geschichtlichen Herkunft
und ihren moglichen Folgen. Gesetzt, daB judischer Messianismus und christliche Eschatolo-
gie unserem nachchristlichen Verstandnis der Weltgeschichte den Horizont der Zukunft er6ff-
net haben, so diirfen wir doch unser modernes, weltliches Denken nicht in das »historische«
BewuRtsein des Alten und Neuen Testaments hineindeuten. Die Geschichte von der grof3en
Flut verdeutlicht wie keine andere die Diskrepanz zwischen biblischem und modernem Ge-
schichtsdenken. Als die Erde von der Menschen Bosheit angefullt war, entschlof sich Gott,
das ganze Menschengeschlecht zu vertilgen, mit Ausnahme einer einzigen Familie, weil er be-
reute, es geschaffen zu haben. Was anders kann diese Erzahlung lehren, als das krasse MiR-
verhéltnis zwischen der Geschichte der Welt und der Nachfolge im Glauben? In ahnlicher
Weise ist die Botschaft des Neuen Testamentes keine Aufforderung zu geschichtlicher Tat,
sondern zur Reue. Nichts im Neuen Testament spricht fir die Annahme, daR die Ereignisse,
die das Urchristentum ins Leben riefen, der Beginn einer neuen Epoche sékularer Entwicklun-
gen innerhalb eines fortschreitenden Prozesses sind. Fur die ersten Christen war die Ge-
schichte dieser Welt an ihrem Ende angelangt; Christus wurde von ihnen nicht als weltge-
schichtliches Glied in der Kette historischer Begebenheiten, sondern als der einmalige Erloser
angesehen. Mit dem Auftreten Jesu Christi beginnt nicht eine neue Epoche der Weltge-
schichte, die man »christlich« nennen konnte, sondern der Anfang eines Endes der Ge-
schichte. Die Zeit nach Christus ist nur insofern christlich, als sie Endzeit ist. Und da das
Reich Gottes in keinem fortschreitenden Prozel} zu verwirklichen ist, kann auch das eschato-
logische Heilsgeschehen der Weltgeschichte keinen neuen, entwicklungsfahigen Sinn geben;
diese ist erflllt, indem sie ihre Grenze erreicht hat. Der »Sinn« der Geschichte dieser Welt er-
flillt sich gegen sie, indem das Heilsgeschehen die hoffnungslose Weltgeschichte nicht fort-
setzt, sondern abbaut. Die Weltgeschichte drang, vom Neuen Testamente aus gesehen, in des-
sen unweltliche Botschaft nur insoweit ein, als die ersten Generationen nach Christus noch in
dieser Welt zu leben hatten, ohne jedoch von ihr zu sein.

Wenn wir also behaupten, unser modernes Geschichtsbewuf3tsein stamme aus dem Christen-
tum, so kann dies nur bedeuten, dal die eschatologische Sicht des Neuen Testamentes den
Blick auf eine kiinftige Erfullung freigemacht hat — urspriinglich jenseits, und spaterhin inner-
halb des geschichtlichen Lebens. Infolge des friihen christlichen BewuRtseins haben wir ein
spates Geschichtsbewultsein, das seiner Herkunft nach so christlich ist wie es in seinen Kon-
sequenzen unchristlich ist, denn ihm fehlt der Glaube, dal} Christus der Anfang eines Endes
ist. Verstehen wir das Christentum im Sinne des Neuen Testamentes und die Geschichte in
unserem modernen Sinne, d.h. als einen fortschreitenden Prozel’ menschlichen Handelns und
weltlichen Geschehens, dann ist eine »christliche Geschichte« ein Nonsens. Die einzige, ob-
zwar gewichtige Rechtfertigung dieses widerspruchsvollen Kompositums liegt in der Tatsa-
che, dal? die Weltgeschichte ihren heillosen Lauf — trotz des eschatologischen Ereignisses,
der eschatologischen Botschaft und des eschatologischen Bewul3tseins — fortgesetzt hat. Die
Welt nach Christus hat sich die christliche Sicht auf ein Ziel und eine Erflillung angeeignet
und zugleich den lebendigen Glauben an ein bevorstehendes eschaton verabschiedet. Wenn
der moderne Geist, mit der Erhaltung und dem Fortschreiten der gegenwartigen Gesellschaft
beschéftigt, nur die Nutzlosigkeit dieser eschatologischen Anschauung sieht, so Ubersieht er,
dal? fur die Grunder der christlichen Religion, denen der Zusammenbruch der Gesellschaft als
sicher und unmittelbar bevorstehend erschien, die Konzentration auf letzte Fragen und eine

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 4 17.10.2024



entsprechende Gleichgultigkeit gegen das, was inzwischen noch geschehen mag, die verniinf-
tige Konsequenz ihrer auRersten Erwartungen war®.

Die Unmdglichkeit, ein progressives System der profanen Geschichte auf der Basis des Glau-
bens auszuarbeiten, hat ihr Gegenstuck in der Unmaglichkeit, einen sinnvollen Plan der Ge-
schichte mittels der Vernunft zu entwerfen. Dies bestatigt der gesunde Menschenverstand,;
denn wer wiirde es wagen, ein endgdiltiges Urteil Giber Zweck und Sinn zeitgendssischer Bege-
benheiten zu féallen? Tatsachlich stellen wir seit Kriegsende Deutschlands Niederlage und
Ruf3lands Sieg fest, Englands Selbsterhaltung und Amerikas Machterweiterung, Chinas Revo-
lution und Japans Kapitulation. Aber was wir nicht sehen und nicht voraussehen kénnen, das
sind die geschichtlichen Moglichkeiten, die in diesen Fakten verborgen sind. Was 1943 mdg-
lich und 1944 wahrscheinlich wurde, war 1942 noch nicht offenbar und 1941 hdchst unwahr-
scheinlich. Hitler hatte im Ersten Weltkrieg oder im November 1939 oder im Juli 1944 um-
kommen kdnnen; er hatte auch Erfolg haben kénnen, zumal in der Geschichte oft das Un-
wahrscheinlichste wahr wird.

Die augenscheinliche Zufalligkeit geschichtlicher Ereignisse hat eine endlose Reihe von Bei-
spielen. Das Christentum, das Tacitus und Plinius fir einen bedeutungslosen jldischen Zank
hielten, eroberte das Rémische Reich. Ein anderer Zank, ndmlich der Luthers, spaltete die
christliche Kirche. Auch dann, wenn solche unvorhersehbaren Entwicklungen zustande ge-
kommen sind, sind sie keine unumstéRlichen Tatsachen, sondern verwirklichte Moglichkeiten
und als solche der Mdglichkeit ausgesetzt, wieder zuriickgenommen zu werden. Das Christen-
tum hatte aus der Welt verschwinden kdnnen wie das klassische Heidentum, es konnte dem
Gnostizismus unterliegen oder eine kleine Sekte bleiben. Christus selbst hatte, als geschichtli-
cher Mensch, der Versuchung erliegen kénnen, das Reich Gottes unter den Juden und auf Er-
den zu errichten. Von der Warte menschlicher Weisheit und Unwissenheit aus gesehen, héatte
in diesem unermeflichen Wechselspiel geschichtlicher Umstande und Entscheidungen, An-
strengungen und Fehlschlége alles auch anders vor sich gehen kénnen.

Zwar scheint der allgemeine Lauf geschichtlicher Schicksale, wenn er einen gewissen Hohe-
punkt erreicht hat, unabénderlich und daher voraussagbar. Auch Europa hatte seine »Prophe-
ten«: Baudelaire und Heine, B. Bauer und Burckhardt, Dostojewskij und Nietzsche. Aber kei-
ner von ihnen sah die wirklichen Konstellationen und den Ausgang der européischen Agonie
voraus. Was sie voraussahen, ist nur die allgemeine Tendenz des mdglichen Verlaufs. Statt
von Vernunft und Vorsehung, scheint die Geschichte von Zufall und Schicksal gelenkt.

Und doch, wenn wir den Glauben an die VVorsehung auf seinen echten Gehalt zurtickfuhren,
wonach die Individuen und Vélker nicht sichtbar und folgerichtig, sondern auf verborgenen
Umwegen geleitet werden, so stimmt er erstaunlich gut mit jener menschlichen Skepsis zu-
sammen, die die letzte Weisheit von Burckhardts weltgeschichtlichen Betrachtungen ist. Das
menschliche Ergebnis, wenn auch nicht der Beweggrund der Skepsis wie des Glaubens ist das
gleiche: entschiedene Resignation, die weltliche Schwester der christlichen Ergebung, ange-
sichts der Unberechenbarkeit und Unvorhersehbarkeit geschichtlicher Prozesse. Denn es
macht wenig aus, ob sich der Mensch in dem stiirmischen Meer, das wir »Geschichte« nen-
nen, Gottes unerforschlichem Willen oder dem Zufall und dem Schicksal ausgeliefert fiihlt.
Ducunt volentem fata, nolentem trahunt liel3e sich leicht in die Sprache der Theologie tiberset-
zen, nach deren Glauben Gott nicht nur durch diejenigen wirkt, die seinem Willen gehorchen,
sondern ebensosehr durch jene, die ihm gegen ihren Willen dienen.

Keiner hat diese Ubereinstimmung von heidnischer und christlicher Verehrung des Schicksals

& A. N. Whitehead, Adventures of Ideas, New York 1933, S. 19.
Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 5 17.10.2024



und der Vorsehung besser erkannt als Augustin. Bei seiner Erdrterung des heidnischen
Schicksalsglaubens unterscheidet er zwei Arten von Fatalismus: der eine glaubt an Horoskope
und griindet sich auf die Astrologie, der andere beruht auf der Anerkennung einer héheren
Macht’. Nur der erste sei mit dem christlichen Glauben unvereinbar; der zweite kénne durch-
aus mit ihm in Einklang stehen, obwohl das Wort fatum ein ungliicklicher Ausdruck fiir das
Gemeinte sei: sententiam teneat, linguam corrigat. Wenn »Schicksal« eine hohere Macht be-
deutet, Uber die wir nicht verfligen, sondern die unsere Geschicke lenkt, dann ist das Fatum
der gottlichen Providenz vergleichbar®. Was immer die heidnische Antike vom Christentum
trennt, sie stimmen Gberein in der ehrflrchtigen Verehrung des Fatums bzw. der VVorsehung
und in der willigen Unterwerfung unter sie. Der moderne weltliche Glaube an eine fortschrei-
tende Beherrschbarkeit der Welt wére beiden als eine Gotteslasterung erschienen.

Weder das Christentum noch die Antike waren profan und fortschrittlich, wie wir es sind.
Wenn das biblische und griechische Denken Uiber Geschichte irgendwo tbereinstimmen, so in
der Freiheit von der lllusion des Fortschritts®. Der christliche Glaube an das unberechenbare
Eingreifen der gottlichen Vorsehung, verbunden mit dem Glauben, die Welt kénne plétzlich
an ihr Ende gelangen, hatte dieselbe Wirkung, wie die griechische Lehre von wiederkehren-
den Kreislaufen des Wachsens und Vergehens, namlich die Wirkung, das Aufkommen eines
Glaubens an einen unbegrenzten Fortschritt zu verhindern. Da sowohl das Heidentum wie das
Christentum religios, mithin auch aberglaubisch waren'®, lebten beide im Angesicht von un-
berechenbaren Mé&chten und unsichtbaren Gefahren, die hinter allem menschlichen Tun und
Erreichen lauern. Ware einem Griechen der Fortschrittsgedanke dargeboten worden, so wiirde
er ihn als irreligios verworfen haben, weil er der kosmischen Ordnung zuwider l&uft und sich
ihr widersetzt. Bei einem strengglaubigen Christen des 19. Jahrhunderts hatte er die gleiche
Wirkung. Provoziert von Proudhons These, daR jeder unserer Fortschritte ein Sieg sei, durch
den die providentielle Gottheit zerschmettert werde, antwortete Donoso Cortes mit einer
neuen Civitas Deil.

" De civ. Dei, V, 1 und 8; Minucius Felix, Octavius, XI und XXXVI; Summa theol. I, qu. 116.

8 Fiir Boethius (De consolatione philosophiae, 1V, 6) sind Schicksal und Vorsehung nur zwei Seiten derselben
Wahrheit. Vgl. die Erérterung von Providence Miscalled Fortune, von Thomas Browne in: Religio Medici.
Browne unterscheidet das Wirken der VVorsehung Gottes in der Natur und in der Geschichte. In der Natur sind
die Wege der Vorsehung klar und verstandlich; ihre Auswirkungen vorauszusehen ist nicht Prophetie, sondern
Prognose. Aber in der Lenkung menschlicher Schicksale ist die Vorsehung Gottes geheimnisvoller, »full of me-
anders and labyrinths«. Unerwartete Zufélle schleichen sich ein und ungeahnte Ereignisse treten auf. Wir be-
zeichnen dies oft falschlich als »Schicksal« oder »Zufall«, obgleich sich bei genauer Uberlegung Gottes Hand
kundtut. Wer der Ansicht ist, daB alles vom Schicksal bestimmt werde, wiirde nicht irregehen, wenn er nicht da-
bei verharrte. Die Romer, die der Fortuna einen Tempel errichteten, erkannten, wenn auch blindlings, etwas
Géttliches. - Ahnlich bei Schelling: »Auch das Schicksal ist Vorsehung [...] wie die Vorsehung das Schicksal ist
[...]. Um sich dem Schicksal zu entziehen, ist nur ein Mittel, sich in die Arme der Vorsehung zu werfen. Dies war
das Gefiihl der Welt in jener Periode der tiefsten Umwandlung, als das Schicksal an allem Schénen und Herrli-
chen des Altertums seine letzte Tuicke Ubte« (Werke, I, Abt. v, 429). Vgl. auch die Analyse des heidnischen Fa-
tums bei Kierkegaard, Der Begriff der Angst, Jena 1912, Kap. 11, § 2, S. 93 ff.

%Vgl. J. B. Bury, The Idea of Progress, a.a.0., S. 18 ff.

10 In allen modernen Definitionen wird der Aberglaube am MaRstab der Rationalitét als irrationell beurteilt. In
Wirklichkeit ist er eine primitive Form religidsen Glaubens. So wurde er von einem klassischen heidnischen Phi-
losophen und von einem grofRen christlichen Glaubigen verstanden. Plutarch (Mora- lia, I, Leipzig 1925, 338ff.)
definiert den aberglaubischen Menschen als jemanden, den das Denken an Gott auf verkehrte Weise bewegt;
wéhrend der Atheist iberhaupt keine Gotter kennt, verkennt der Aberglaubige sie nur. W. Blake (Notes on Lava-
ter, zitiert von A. Gilchrist, Life of W. Blake, Everyman’s Library, S. 55) bemerkt: »Niemand war je wahrhaft
aberglaubisch, der nicht nach dem Male seines Wissens auch wahrhaft religiés war. Der wahre Aberglaube ist,
im Unterschied zur Heuchelei, unwissende Ehrlichkeit, und Gott und den Menschen wohlgefallig.«

11 Ins Deutsche (bersetzt von L. Fischer, Der Staat Gottes. Eine Katholische Geschichtsphilosophie, Karlsruhe
1933.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 6 17.10.2024



Wenn es richtig ist, daB sowohl die Welt der Griechen und Rémer wie die der Christen reli-
gios, die moderne aber profan ist, dann bedarf unsere Behauptung, dal’ die Welt immer noch
so ist, wie sie schon war, einer Modifikation. Nicht die historische Welt, sondern die mensch-
liche Natur Gberdauert allen geschichtlichen Wandel, von der Polis der Griechen zu den
christlichen Gemeinden des Mittelalters und den Staaten und Stédten, in denen wir leben. Die
Gemeinwesen unserer Zeit sind nicht religios, weder heidnisch noch christlich; sie sind ent-
schieden profan, d.h. sékularisiert und nur insofern noch christlich. Die alten Kirchen unserer
modernen Stédte sind nicht mehr die Gberragenden Mittelpunkte des kommunalen Lebens,
sondern von Geschéftsvierteln erdriickte Fremdkorper. In unserer modernen Welt ist alles
mehr oder weniger christlich und zugleich unchristlich: ersteres wenn es am klassischen Hei-
dentum, letzteres wenn es am urspriinglichen Christentum gemessen wird. Die moderne Welt
ist gleichermaRen christlich und unchristlich, weil sie das Ergebnis eines Jahrhunderte alten
Sékularisationsprozesses ist. Verglichen mit der heidnischen Welt vor Christus, die in all ih-
ren Erscheinungen religios und abergldaubisch und daher ein geeignetes Angriffsziel der christ-
lichen Apologeten? war, ist unsere moderne Welt weltlich und profan und doch abhéngig
vom christlichen Glaubensbekenntnis, von dem sie sich emanzipiert hat. Der Ehrgeiz, »schop-
ferisch« zu sein, und das Streben nach kiinftiger Erfullung, verraten den Glauben an Schop-
fung und kinftige Vollendung, auch wenn diese fur belanglose Mythen angesehen werden.

Auch der radikale Atheismus, der freilich so selten ist wie ein unbedingter Glaube, ist nur in-
nerhalb der christlichen Tradition mdglich. Denn die Anschauung, daR die Welt vollig gottlos
und gottverlassen ist, setzt den Glauben an einen transzendenten Schopfergott voraus, der sich
um seine Geschopfe kiimmert. Fur die christlichen Apologeten waren die Heiden nicht des-
halb Atheisten, weil sie Giberhaupt an keine Gottheit glaubten, sondern weil sie »polytheisti-
sche Atheisten« waren®3, Den Heiden galten die Christen als Atheisten, weil sie nur an einen
einzigen Gott glaubten, der jenseits des Kosmos und der Polis waltete, d.h. jenseits alles des-
sen, was die Alten heilig hielten. Die Tatsache, dal} das friihe Christentum den populéren Got-
tern und Schutzgeistern der Heiden den Boden entzog, schuf die Mdglichkeit eines radikalen
Atheismus. Denn wenn der christliche Glaube an einen Gott, der sich von der Welt so radikal
unterscheidet wie der Schépfer von seinen Geschépfen, und der doch die Quelle alles Seien-
den ist, einmal abgeschafft ist, dann wird die Welt in einer Weise profan, wie sie es fur die
Heiden nie sein konnte. Wenn der Kosmos weder ewig und gottlich ist, wie er es fir die Alten
war, noch vergénglich, aber geschaffen, wie er es fir die Christen ist, so bleibt nur eines tb-
rig: die pure Zufalligkeit seiner bloRen »Existenz«'4. Die nachchristliche Welt ist eine Schép-
fung ohne Schopfer und ein saeculum, das mangels einer religiésen Perspektive, nicht mehr
pro-fan, sondern schlechthin weltlich ist.

DaR das christliche saeculum weltlich wurde, riickt die moderne Geschichte in ein paradoxes
Licht: sie ist christlich von Herkunft und antichristlich im Ergebnis. Beide Aspekte ergeben
sich aus dem weltlichen Erfolg des Christentums, und zugleich daraus, daf3 es ihm nicht ge-
lang, die Welt als Welt zum Christentum zu bekehren. Dieses Scheitern 148t sich auf zweierlei
Weise erklaren. Einmal materialistisch, sofern es auf den »ideologischen« Charakter der
christlichen Botschaft hinweist; zum anderen religios, sofern es einen fundamentalen Satz des
Neuen Testaments bestétigt, namlich den, daR das Reich Christi nicht von dieser Welt ist.
Keine dieser beiden Auslegungen erklart jedoch den merkwirdigen Zwiespalt unserer »christ-
lichen Welt«, die ihre Hoffnung auf eine »bessere Welt« auf materielles Schaffen und Wohl-
ergehen setzt. Die zwei grol3en Triebkréfte der neueren Geschichte sind nach Burckhardt das

2 vgl. Augustin, De civ. Dei, IV, 8; VI, 9.

13 Siehe oben Anm. 13 zu Kap. IV; vgl. E. Frank, Philosophical Understanding and Religious Truth, New York
1945, p. 32; O. Spengler, Untergang des Abendlandes, Miinchen 1923,1,381 ff.

14 Siehe vom Verf. Heidegger, Problem and Background of Existentialism, Social Research, September 1948.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 7 17.10.2024



Streben nach Gewinn und der Wille zur Macht. Beide sind an sich unerséttlich, um so mehr,
als sie von der eschatologischen Hoffnung auf eine letzte Erfullung genahrt werden.

Die gesamte moralische und geistige, soziale und politische Geschichte des Westens ist in ge-
wissen Grenzen christlich, und doch untergrabt sie das Christentum gerade dadurch, dal} sie
christliche Grundséatze auf weltliche Dinge anwendet. Der Zerfall des orbis terrarum ist al-
lenthalben das Werk des christlichen Okzidents. Européer entdeckten die alte 6stliche und die
neue westliche Welt, sie verbreiteten ihre Zivilisation mit missionarischem Eifer bis an die au-
Rersten Enden der Welt. Westliche Forscher und Reisende, Diplomaten und Geistliche, Inge-
nieure und Kaufleute entdeckten und erschlossen Amerika, griindeten das Britische Weltreich,
leiteten die Kolonialpolitik ein, lehrten Ruf3land sich zu verwestlichen, und zwangen die Japa-
ner, ihr Land dem Westen zu 6ffnen. Und wéhrend der Geist des alten Europa verfiel, stieg
seine Zivilisation empor und eroberte die Welt. Es fragt sich, ob dieser ungeheure Schwung
westlicher Aktivitat nicht mit dem ihr innewohnenden religidsen Ferment zusammenhéngt.
Haben etwa der jlidische Messianismus und die christliche Eschatologie, wenn auch in ihren
verweltlichten Formen, jene Energien schopferischer Téatigkeit entfacht, die den christlichen
Okzident in eine weltumfassende Zivilisation umgestalteten? Sicherlich war es keine heidni-
sche, sondern die christliche Kultur, die diese Umwalzung hervorgebracht hat. Das Ideal der
modernen Wissenschaft'®, die Natur zu beherrschen, und die Fortschrittsidee tauchten weder
in der klassischen Welt noch im Osten auf, sondern im Westen. Was aber setzte uns in Stand,
die Welt nach dem Bilde des Menschen neu zu gestalten? Hat sich etwa der Glaube, nach dem
Bilde eines Schopfergottes geschaffen zu sein, die Hoffnung auf ein kiinftiges Reich Gottes
und das christliche Gebot, allen VVolkern zu ihrem Heil das Evangelium zu verkiinden, in die
weltliche AnmaRung verwandelt, dall wir die Welt nach dem Bilde des Menschen in eine bes-
sere umformen und primitive Volker erlosen sollen?

Nachwort

Der Versuch, die Herkunft der Geschichtsphilosophie von der heilsgeschichtlichen Eschatolo-
gie historisch aufzuweisen, 16st nicht die Problematik unseres geschichtlichen Denkens. Er
stellt uns vielmehr vor ein neues und radikaleres Problem, denn nun erhebt sich die Frage, ob
die »letzten Dinge« wirklich die ersten sind, und ob die Zukunft den maligebenden Horizont
des menschlichen Daseins bildet. Und weil die Zukunft nur durch Vorwegnahme im Horizont
von Hoffnung und Furcht existiert, taucht die Frage auf, ob ein menschliches Leben aus der
Erwartung mit einer niichternen Betrachtung der Welt und der Lage des Menschen in ihr tiber-
einstimmt.

Der Mythos der Pandora hlt, wie Hesiod erzahlt!®, die Hoffnung fiir ein Ubel, wenn auch von
besonderer Art; es unterscheidet sich von den anderen Ubeln, die die Biichse der Pandora ent-
hielt. Die Hoffnung ist ein Ubel, das gut zu sein scheint, denn Hoffnung ist allemal auf dem
Wege, etwas Besseres zu erwarten. Doch scheint es hoffnungslos zu sein, auf eine bessere Zu-
kunft zu warten, da es schwerlich je eine Zukunft gibt, die nicht unsere Hoffnungen ent-
tauscht, wenn sie zur Gegenwart wird. Des Menschen Hoffnungen sind »blind«, d.h. unver-
ninftig und sich verrechnend, trigerisch und tduschend. Dennoch: Der sterbliche Mensch
kann nicht leben ohne diese zweifelhafte Gabe des Zeus, so wenig wie er leben kann ohne das
Feuer, das gestohlene Geschenk des Prometheus. Bliebe er ohne Hoffnung, de-sperans, er

15 Siehe Descartes, Discours de la Methode, Teil VI.
16 Siehe K. v. Fritz, Pandora, Prometheus, and the Myth of the Ages, Review of Religion, Marz 1947.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 8 17.10.2024



wirde in seiner desperaten Lage verzweifeln.

Nach der im Altertum allgemein herrschenden Uberzeugung ist die Hoffnung eine Illusion,
die dem Menschen das Leben ertragen hilft, die aber im Grunde genommen ein ignis fatuus
ist. Wenn andererseits Paulus die heidnische Gesellschaft deshalb verurteilte, weil sie keine
Hoffnung'’ hatte, so meinte er eine Hoffnung, deren Gewahr und Gehalt im christlichen Glau-
ben liegt, und nicht in einer weltlichen Illusion. Der christliche Glaube hofft ohne die mo-
derne Erwartung einer besseren Welt und ohne die antike Geringschétzung der zweifelhaften
Gabe des Zeus. Anstatt sich die Maxime der Stoiker nec spe nec metu zu eigen zu machen,
versichert uns Paulus, daB wir, in Furcht und Zittern'8, durch Hoffnung erlost werden. Das
Versprechen von Triumph und Freude, von denen das Neue Testament erfillt ist, kann nicht
von der neuen Bedeutung des Leidens getrennt werden. »Die Menschheit«, sagt Leon Bloy,
»begann in Hoffnung zu leiden, und deshalb sprechen wir von einem christlichen Zeitalter.«

Wer ware nicht bereit, die antike Anschauung fir niichtern und weise zu halten, wogegen der
judische und christliche Glaube, der die Hoffnung zu einer Tugend und einer religidsen
Pflicht erhebt, ebenso toricht wie tiberschwenglich zu sein scheint. Der gesunde Menschen-
verstand, auch der Theologen, wird immer wieder darauf bestehen, dal? sich die frihchristli-
che Erwartung eines bevorstehenden eschaton als Illusion erwiesen hat und daraus den Schluf3
ziehen, dal der eschatologische Futurismus ein Mythos ist, unwesentlich »flr uns«, die wir
den Sinn der neutestamentlichen Botschaft existentiell (Bultmann) oder symbolisch (Dodd)
interpretieren'®. Aber diese lllusion der frithen Christen erwies sich als seltsam bestandig und
unabhéngig von der rationalen Wahrscheinlichkeit oder Unwahrscheinlichkeit eschatologi-
scher Ereignisse. Immer wieder erwarteten ernste Christen das Ende der Welt und ihre Ver-
wandlung in naher Zukunft, deren Néhe in direktem Verhéltnis zur Intensitat der Erwartung
steht. Man mag sich verwundert fragen, warum der normale Menschenverstand die Christen
niemals tiberzeugen konnte, ihre Zukunftserwartung als eine Illusion aufzugeben. Die einzige
Folgerung, die Glaube und Hoffnung aus der Tatsache ziehen, daR diese Welt schon zweitau-
send Jahre lang weiter lebt, als ware nichts geschehen was den Bevorstand eines theologi-
schen eschaton nahelegt, ist die, daB sich das Ende verzdgert hat und gerade deshalb noch
kommen wird. Glaube und Hoffnung wissen sich im Recht, wenn sie gegenwartige Ereignisse
und Katastrophen im Licht eines eschaton interpretieren, als vorlaufige Zeichen des endglti-
gen Gerichts. Auch der Glaubige wird zugeben, dal? die Versprechungen des Alten und Neuen
Testamentes zwar durch den tatséachlichen Verlauf der Geschehnisse immer fragwirdiger zu
werden scheinen; aber sein Glaube an unsichtbare Dinge kann durch kein sichtbares Zeugnis
erschittert werden. Die glaubige Hoffnung beseitigt nicht den peinlichen Konflikt zwischen
Vertrauen und Evidenz; eher steigert sie ihn. Es ist derselbe Glaube, der das letzte Problem
einer christlichen Existenz in der Welt stellt und auch 16st.

Wiaren die letzten Dinge nur die spétesten Ereignisse in einer kontinuierlichen Reihe weltli-
chen Geschehens, dann verfiele die Hoffnung auf sie in der Tat der Desillusionierung. Nur
weil die letzten Dinge eschatologisch qualifiziert sind, kénnen der Glaube und die Hoffnung
auf sie zu Recht bestehen. Der christliche Glaube ist keine weltliche Erwartung, daf? irgend
etwas sich wahrscheinlich ereignen wird, sondern eine Gesinnung, die sich auf den bedin-
gungslosen Glauben an Gottes Erlosungsplan griindet. Echte Hoffnung ist deshalb so frei und
unabhdngig wie der Glaubensakt selbst. Die christlichen Tugenden des Glaubens und der

17vgl. Dante, Inferno, 1V, 42; siehe auch W. R. Inge, The Idea of Progress, Oxford 1920, p. 26 ff.

18 R6m. 8,24; Siehe die Analyse der Hoffnung bei G. Marcel, Homo viator, Paris 1944, S. 39ff.; und Kier-
kegaard, Religidse Reden, Uibersetzt von Th. Haecker, S. 63 ff.

19 Siehe W. G. Kimmels Kritik an Dodds und Bultmanns Umdeutung des eschatologischen Realismus im Neuen
Testament, in: VerheilRung und Erfiillung, Basel 1945, S. 86 ff.; vgl. auch R. N. Flew, Jesus and His Church,
1938, S. 32, und O. Cullmann, Christus und die Zeit, Zlrich 1946, S. 33 ff., 82 f.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 9 17.10.2024



Hoffnung sind Gnadengeschenke. Die Griinde fiir solch einen bedingungslos hoffenden Glau-
ben kénnen nicht auf der rationalen Berechnung seiner Vernunftigkeit beruhen. Daher kann
eine glaubige Hoffnung auch niemals durch sogenannte »Tatsachen« in Frage gestellt werden;
sie kann durch eine tatséachliche Erfahrung weder gesichert noch erschdttert werden. Hoffnung
ist wesentlich vertrauend, geduldig und liebevoll. Sie befreit daher den Menschen vom be-
gehrlichen Denken wie von einer nichts mehr erwartenden Resignation. Eine Mutter, die ein
bedingungsloses Vertrauen in ihren Sohn hat, kann nicht im Unrecht sein, auch wenn, fiir das
Urteil eines fremden Betrachters, die Tatsachen ihr Zutrauen nicht zu rechtfertigen scheinen.
Es ist vielmehr der Sohn, der im Unrecht ist, wenn er den Glauben seiner Mutter Lligen straft.
Zur Frage steht deshalb nicht, ob bedingungsloser Glaube und Hoffnung durch ihre relative
Vernunftigkeit zu rechtfertigen sind, sondern ob ein bedingungsloser Glaube und eine bedin-
gungslose Hoffnung in einen Menschen gesetzt werden kénnen oder allein in Gott und den
Gottmenschen. Hoffnung ist nur durch Glauben gerechtfertigt, und dieser rechtfertigt sich
selbst. Vielleicht gedeihen beide nur auf den Trimmern allzumenschlicher Hoffnungen und
Erwartungen, auf dem fruchtbaren Boden der Verzweiflung an all dem, was Illusionen und
Enttduschungen unterworfen ist.

Wenn solch ein bedingungsloser Glaube fiir ein modernes Bewuf3tsein, das sich auf seine
»wissenschaftlichen« VVoraussetzungen beruft, phantastisch zu sein scheint, dann Gbersieht es,
dal3 die christliche Botschaft zu allen Zeiten fiir den gesunden Menschenverstand eines nor-
malen Birgers hochst unglaubhaft war. Paulus lag nicht weniger im Streit mit der skeptischen
Weisheit der aufgeklarten Rémer, als Leon Bloy mit der der aufgeklarten Franzosen. Die na-
tirliche Vernunft wird zwar den hypothetischen Voraussagen kosmischer Katastrophen und
geschichtlicher Zusammenbriiche beipflichten, so wie wir jetzt die Prognosen von Kier-
kegaard, Bauer, Nietzsche und Dostojewskij iber das Ende des alten Europa anerkennen. Die
Vernunft kann sich sogar ihrer Kraft der VVoraussicht erfreuen. Denn die Erfullung von Pro-
phezeiungen und von wissenschaftlichen Prognosen ist eine Erprobung des Wissens, die mit
einer unwiderstehlichen Genugtuung verbunden ist. Aber die ebenso entschiedene wie uner-
fullte Verkindigung eines wahrhaften eschaton mit jiingstem Gericht und Erlésung kann sich
die Vernunft nicht einverleiben.

Sie zieht es vor, an die zuverlassige Kontinuitat des »historischen Prozesses« zu glauben, der
umso zuverl&ssiger ist, wenn er sich in Krisen und radikalen Veranderungen fortsetzt und
durchsetzt. Dieses Vertrauen in die historische Kontinuitat bestimmt auch unser praktisches
Verhalten im Angesicht von Katastrophen: sie scheinen uns nicht endgdiltig und absolut, son-
dern zeitlich und relativ. Es ist eine zynische Wahrheit, aber nichtsdestoweniger eine Wahr-
heit, daB auf Zerstérungen Wiederaufbau und auf Massenmorde hdhere Geburtsraten folgen.
Auf der Ebene der erkundbaren Geschichte wiirde es in der Tat unverniinftig sein zu erwarten,
dal3 z. B. ein Atombombenkrieg ein flr allemal den ZivilisationsprozeR, d.h. die menschliche
Aneignung der Welt durch konstruktive Zerstérungen, beendigen wird.

Um jedoch konsequent zu sein, miRte das Vertrauen in die »Kontinuitat« der Geschichte zu
der klassischen Theorie einer kreisformigen Bewegung zuruckkehren; denn nur unter der Vo-
raussetzung einer Bewegung, die ohne Anfang und Ende ist, ist Kontinuitat wirklich erweis-
bar. Denn wie sollte man sich die Geschichte als einen kontinuierlichen ProzeR in Form eines
geradlinigen Fortschreitens vorstellen konnen, ohne die Unterbrechung durch einen terminus
a quo und ad quem, d.h. ohne Anfang und Ende? Das moderne Geschichtsdenken hat darauf
keine eindeutige Antwort. Es entfernt aus seinem fortschrittlichen Denken die christlichen
Elemente der Schépfung und Vollendung, wahrend es sich aus der antiken Weltschau die Idee
einer endlosen und kontinuierlichen Bewegung aneignet, ohne ihre Kreisstruktur zu Giberneh-
men. Der neuzeitliche Geist ist unentschieden, ob er christlich oder heidnisch denken soll. Er
sieht auf die Welt mit zwei verschiedenen Augen: mit dem des Glaubens und mit dem der

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 10 17.10.2024



Vernunft. Daher ist seine Sicht notwendigerweise triibe, verglichen mit dem entweder griechi-
schen oder biblischen Denken.

Quelle: Karl Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologische Voraussetzung
der Geschichtsphilosophie, Stuttgart: Kohlhammer, 21953, S. 175-189.227-229.

Loéwith - Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Beschlu 11 17.10.2024



