
Kramp - Gotteswort und Dichterwort 1 28.10.2024 

Gotteswort und Dichterwort 

Von Willy Kramp 

 

1. 

Wer vom Worte Gottes in seinem Verhältnis zum Wort des Dichters spricht, der kann dies 

rechtmäßig – in diesem wie in jedem anderen Zusammenhänge – nur tun, indem er sich bedin-

gungslos unter das Zeugnis der Heiligen Schrift stellt. Die Heilige Schrift aber versteht unter 

dem Wort Gottes wesentlich zweierlei: Das „Gott sprach“ am Anfang und die Erscheinung 

Jesu Christi (der „des Vaters ewigs Wort“ ist) im Fleisch, das heißt: in der abgefallenen 

Schöpfung, zu der du und ich gehören. 

Beide Male offenbart sich mir Gottes Wort nicht als etwas, das – um von mir gehört und ver-

standen zu werden – bestimmte geistige, ästhetische oder „religiöse“ Sonderveranlagungen 

voraussetzte, sondern es spricht zu mir in die Lage hinein, die ich mit allem, was Geschöpfes-

antlitz trägt, teile. Es spricht in meine Sünde hinein. Das Wort von der Schöpfung sagt mir, 

daß ich mein Leben nicht aus mir selber, sondern aus Gott dem Vater habe und daß ich es ihm 

darum danke und schulde: im Hinhören aber auf das zweite Wort Gottes, das in Christus er-

schienen ist, begreife ich, daß all mein falsches, willkürliches, selbstherrliches, gottleugnen-

des, also sündiges Leben ausgestrichen sein soll, wenn ich das neue Leben in Christus, dem 

kreaturgewordenen Worte Gottes, gläubig ergreife und mich damit der neuen Schöpfung teil-

haftig mache, die Gott unter uns begonnen hat. Gottes Wort, wie es die Schrift bezeugt, ist zu-

nächst und zuletzt Schöpfung, reine heilige Schöpfung, auf der die Verheißung ruht: Kein 

Tod, keine Sünde. Erst durch meinen und deinen Ungehorsam ist diese Schöpfung mitsamt 

ihren herrlichen Verheißungen verdorben worden, und wenn in diese ungehorsam gewordene, 

abgefallene Schöpfung hinein dann Gottes Wort durch den Mund der Propheten und Prediger 

auch als Gerichtswort ertönt, das von der Grenze und dem schrecklichen Ende allen von Gott 

gelösten Lebens spricht, so besteht das wahre göttliche Gericht über unsere Sünde endlich 

doch nicht darin, daß das ungehorsame und abgefallene Geschöpf vernichtet wird, sondern 

vielmehr darin, daß Christus ins Fleisch gekommen ist und mit seinem Kommen ein neues 

Strömen der göttlichen Gnade angehoben hat, also daß nach Gottes Willen das Ende des abge-

fallenen Geschöpfes nicht wahrhaft der Tod, sondern das neue Leben in Christus ist mit all 

den Verheißungen, die auf denen ruhen, die Gottes Kinder bleiben wollen. 

Gottes Wort kommt also aus der Wirklichkeit Gottes – der einzigen Wirklichkeit, die es gibt – 

und wo es ertönt, da schafft es wiederum Wirklichkeit, weil Gott nicht lügen, d.h. nicht so aus 

dem Nichts heraus sprechen kann wie der Mensch. Trotzdem wird durch das Menschenwort 

der Heiligen Schrift von diesem wahren Sprechen Gottes Zeugnis abgelegt; und weil mir die 

Wahrheit dieses Zeugnisses vom Heiligen Geist offenbart worden ist, kann ich es wohl ohne 

Widerspruch anhören, wenn da im Gottesdienst gesagt wird: „Wir hören aus Gottes Wort ...“ 

Denn das Geschehen, in dem Gott sich selbst uns offenbart hat, und das Menschenwort, in 

dem von diesem Geschehen berichtet wird, ist hier zu einer unauflöslichen, leibhaften Einheit 

geworden. Diese Einheit bleibt das Geheimnis der Bibel. 

2. 

Mit allem, was ich bin und was ich kann, gehöre ich Gott. Was die Heilige Schrift als Sünde 

bezeichnet, ist nichts anderes als die Tatsache, daß ich dies vergessen habe oder gegen besse-

res Wissen leugne. Indem ich mich aber – aus welchen Gründen und mit welchen Begrün-



Kramp - Gotteswort und Dichterwort 2 28.10.2024 

dungen auch immer – von meinem Schöpfer abgelöst habe, um aus eigener Kraft, Vernunft 

und Göttlichkeit zu leben, sind alle meine Kräfte und Fähigkeiten, mögen sie noch so groß 

sein, doch nicht mehr die Auswirkungen dessen, der mich geschaffen hat, und dienen nicht 

mehr seinem göttlichen Willen, sondern sie treten in den Dienst meiner eigenen Willkür, die 

bei aller menschlichen Zielstrebigkeit aufs Letzte gesehen doch ins Nichts zielt. Unter Sünde 

versteht die Bibel – anders ausgedrückt – dies, daß der Mensch nicht mehr aus dem Geiste 

seines wirklichen Vaters heraus in kindlicher Art handelt, denkt und lebt, sondern daß er – im 

Banne des Vaters der Lüge – aus „seinem“ eigenen Sein heraus eine Wirklichkeit zu schaffen 

strebt, die diejenige des Vaters zu leugnen, ja zu verdrängen und zu übertreffen vermöchte. Da 

es aber nur die eine Wirklichkeit gibt, die aus dem göttlichen „Es werde“ kommt, und außer 

dieser nur den Schein einer Wirklichkeit, so bleibt dem abgefallenen Menschen nichts anderes 

übrig, als den Schein für Wahrheit zu nehmen, sein eigenes Wesen für Gottes Wesen zu set-

zen, sein von Gott verlassenes Leben dennoch für Leben zu halten und sein in Wahrheit zer-

störerisches Tun mit dem schöpfungskräftigen Handeln Gottes zu verwechseln. Je größer die 

Gaben und Kräfte eines Menschen sind – und gerade im „Geistigen“ –, desto leichter wird 

ihm dieser uralte Selbstbetrug der Kreatur fallen; desto verhängnisvoller wirkt sich aber auch 

solcher Abfall aus. 

3. 

Gerade die menschliche Sprache nun – und das Dichterwort stellt ja die Menschensprache in 

ihrer letztmöglichen Tiefe und Wirkungsweite dar – gerade die Sprache ist dasjenige Element, 

darin der Mensch am allerleichtesten von dem verführerischen alten Wahn gefangen wird, er 

könne sein und tun wie Gott selbst. Denn mittels des menschlichen Worts, des Dichterworts 

insbesondere, scheint sich ja ganz Ähnliches, sogar ganz Gleiches zu vollziehen wie mittels 

des göttlichen Schöpfungswortes. Denn erschafft nicht auch der Dichter allein durch sein 

Wort eine neue Welt, die reiner, schöner und wirklicher ist als die äußerlich sichtbare Welt? 

Und erlöst nicht auch der Dichter durch die Liebe und Weisheit, mit der sein Wort die Ge-

schehnisse und Einzelheiten menschlichen Lebens zueinander in Beziehung setzt, den Men-

schen von der Abgefallenheit und Vordergründigkeit eines sinnlos und tot gewordenen Exis-

tierens, so wie Gott die Welt aus ihrem sündigen Abfall und Ungehorsam erlöst hat durch sein 

in Jesus Christus gesprochenes Gerichtsund Liebeswort? 

Wahrlich, die radikale Scheidung zwischen dem, was im strengen Sinne Wort Gottes und 

dem, was selbst im tiefsten und höchsten Sinne Wort des abgefallenen Menschen ist, diese 

Scheidung gehört zu dem Schwersten und Bittersten, was menschlicher Wahrhaftigkeit aufge-

geben werden kann. Denn zwar ist das Menschenwort ebenso sehr das Mittel der Wahrheit 

wie der Lüge, des Heilens wie des Vernichtens geworden und offenbart in dieser seiner Viel-

deutigkeit am stärksten die Verlorenheit alles von Gott abgefallenen Wesens überhaupt; aber 

dennoch offenbart sich auch das eindeutig wahre, göttliche Wesen doch wohl nicht zufällig in 

dem Menschenwort der Bibel, dennoch haben die Apostel, Propheten und Prediger Gottes zur 

Verkündigung Seiner Wahrheit nie etwas anderes zur Verfügung gehabt als ihr armes, schwa-

ches Menschenwort. Der Zusammenhang zwischen dem „Gott sprach“ und dem Sprechen des 

Menschen ist somit in ein Geheimnis gehüllt, das anzurühren oder gar enthüllen zu wollen die 

Vernunft sich wohl hüten sollte. 

Die Versuchung, die an diesem Wege lauert, kann indessen ganz doch wohl nur der ermessen, 

der sich vom dichterischen Wort immer wieder selbst in die Tiefe reißen lassen muß und nie-

mals weiß, ob er von da unten eine Perle oder einen garstigen Frosch heraufbringen wird, ja 

der nicht einmal weiß, ob er nicht eines Tages ganz vom Strudel verschlungen bleiben wird. 

Denn es liegt ja auf der Hand, daß am echten Dichterwort auch heute noch ein irrationaler 

Zauber haftet, der gleichsam aus Paradiesestagen zu stammen scheint. Immer noch geschieht 



Kramp - Gotteswort und Dichterwort 3 28.10.2024 

das Unerklärliche, daß das Dichterwort am Antlitz der Menschheit bildet und wandelt, daß es 

in Schicksale und in Menschenseelen real eingreift – zum Guten oder zum Bösen; oder wer 

wollte leugnen, daß das Dichterwort, so wie es in hohem Maße der Träger heilender sowohl 

als auch dämonischer Kräfte sein kann, gleicherweise auch in jene Sphäre zu führen vermag, 

darin alles Vordergründige der Welt als Schein entlarvt ist? 

Es ist die tiefste Schwierigkeit unseres Menschenlebens überhaupt, die hier in besonderer 

Weise zutage tritt: Die Schwierigkeit, dasjenige, was machtvoll zu uns spricht, zu scheiden 

von dem, was aus Vollmacht zu uns spricht. Es ist insbesondere die Schwierigkeit, zu erken-

nen, daß das Dichterwort darum noch nicht näher bei Gott ist, weil es stärker der geistigen als 

der materiellen Welt angehört. Denn die „geistige“ Welt, mit der es dies Wort zu tun hat, ist 

beileibe nicht als solche schon die Wirklichkeit des lebendigen Gottes; sie kann ebenso wohl 

eine geistige Scheinwirklichkeit dämonischen Ursprunges sein. In alles menschliche Wort hat 

sich ja jene Zweideutigkeit eingeschlichen, mit der wir unser „Freisein“ von Gott bezahlen 

müssen; das menschliche Wort ist seit den Zeiten des Abfalls nicht mehr unbedingt an den ge-

bunden, der allein binden kann. Wo aber das Menschenwort „frei“ wird, da wird es in Wahr-

heit wild und rast ins Nichts mit einem jeden, der nicht von stärkerer Hand gehalten wird. Wir 

haben Beispiele für solche Wahnsinnsfahrten. 

Was aber sollen wir tun? Wie werden wir unser Menschenwort, unser Dichterwort, wieder 

den Grund finden lasten, aus dem es als gutes reines Brot hervorzuwachsen vermag? Sollen 

wir nicht lieber auf alles schöpferische Leben in und aus unserer Menschensprache ganz ver-

zichten, nachdem wir einmal die Gefahren erkannt haben, die in solchem Leben lauern? 

4. 

Jesus Christus ist in die Welt gekommen, um die Wahrheit über den Menschen und über Gott 

wieder ans Licht zu bringen. Er verkündet uns nicht nur das Wort dieser Wahrheit, sondern er 

selber ist dieses Wort. Das gleiche Wort Gottes, mittels dessen einst Himmel und Erde er-

schaffen wurden, ist in ihm Mensch geworden. Dieser Mensch Jesus von Nazareth spricht 

zwar auf menschliche Weise und in Menschenworten zu uns; Gott aber zeugt für die Wahrheit 

seines Wortes auf göttliche Weise, indem er ihm Vollmacht gibt über Leben und Tod, uns al-

len sichtbar. Es gibt keinen anderen Weg, der über unsere Sünde hinweg wieder zur Wahrheit 

unseres Seins und damit auch unseres Wortes führen könnte, als den, daß wir uns an dieses 

neu offenbarte und uns zur Erlösung angebotene Wort Gottes in Christus halten. Denn in ihm 

endet unsere Sünde. In ihm endet unser Ungehorsam, unser Selbst-sein- und Selbst-wissen-

wollen. Darum endet in ihm auch unsere Lüge. Die Lüge unseres Seins wie die Lüge, die sich 

in unser Menschenwort eingeschlichen hat. 

Aber wie? Dann sollte der Dichter mit seiner geheimnisvollen Macht und Kunst genau so auf 

die Reinigung von der Sünde durch das Kreuz Christi und auf die Rechtfertigung aus Glauben 

angewiesen sein wie der ärmste Schächer? Dann sollte auf dem schmalen Wege, der nach 

Gottes Willen uns wiederum in die Fülle führen wird, all dieser Reichtum des Worts eher eine 

hemmende Bürde denn ein starker Stab sein? Das geht dem Herzen bitter ein. Wahrlich. Denn 

der dichtende Mensch kennt ja wie keiner die verführerische Gewalt jener Einflüsterungen, 

die da seit Adam und Eva dem Menschen sagen: Ihr werdet sein wie Gott. Was kann der 

Dichter doch nicht alles durch die Magie seines Wortes vollbringen! Er kann erhöhen, was ge-

ring ist, und er kann erniedrigen, was hoch ist. Er kann dem Sinnlosen einen Sinn geben. Er 

kann das Stumme sprechend machen. Er kann die Wahrheit seiner Welt mittels seiner Gestal-

tungen verwirklichen, statt wie der Prediger des Evangeliums unter der Last eines fremden, 

übermenschlichen und kaum verständlichen Auftrages nur Worte zu stammeln. Er kann den 

Ungläubigen zum Glauben zwingen, denn er „beweist“, wo der Prediger des Evangeliums nur 



Kramp - Gotteswort und Dichterwort 4 28.10.2024 

Hinweisen kann. Er vermag die Widerstrebenden zum Glauben zu verführen, wo der Prediger 

des Evangeliums durch sein Zeugnis lediglich die zum Hören bereiten Herzen dem Glauben 

entgegenführen kann. Er verkündigt nicht nur das neue Leben in einer künftigen Welt, son-

dern er bietet dieses neue Leben bereits sichtbar an. 

Viel, sehr viel vermag das Dichterwort, und die von ihm heimgesucht werden, sollten sie da-

rum nicht zu Recht sich als die berufenen Priester der Gottheit fühlen, deren schaffendem We-

sen das ihre doch so verwandt ist? Sollten sie sich nicht um so mehr die priesterlich Berufenen 

dünken, als sie in der furchtbaren Not des Heimgesuchtwerdens, im langen quälenden Warten 

auf das Wort und in der reinen Seligkeit des Empfangens und Gebärens des Wortes auf an-

dere, gottähnlichere Art zu leiden und sich zu freuen meinen denn andere Menschen? Sind sie 

es nicht, die es ertragen müssen, daß die sichtbare Welt der Dinge sich immer wieder vor ih-

rem erschauernden Blick auflöst und der furchtbare göttliche Herzschlag hinter dieser äußer-

lich gewordenen Scheinwelt sie vor Angst schwindeln macht? Sind sie nicht herausgerissen 

aus allem Trost, den die vielen haben, die in der sichtbaren Welt die wirkliche sehen? Heißt es 

nicht wahrlich genug gelitten, wenn alles Feste sich immer wieder gespenstisch auflöst und 

der im Nichts ertrinkenden Seele nichts anderes bleibt als das Wort, daraus sie stets erneut die 

neue Welt gebären muß, in der sich für ein paar Atemzüge Ruhe finden läßt? And das alles 

sollte vor Gott nicht gelten? Sondern wie alle anderen, die Kleinen, die Armen, ja die Verwor-

fenen, so sollte auch er, der Dichter, vor Gott gerechtfertigt sein allein durch den Glauben an 

die weltüberwindende Opfertat Jesu Christi, obwohl er doch in jedem echten Schaffensakt die 

in Todeskälte erstarrte Welt überwunden zu haben und ihr durch sein priesterliches Wort 

neues Leben geschenkt zu haben meint? Empört er sich nicht mit Recht dagegen, daß einzig in 

Christus, dem Sohne Gottes, das erlösende und neumachende Wort des Vaters ins Fleisch ge-

kommen sein soll, da doch er, der Dichter, sein eigenes Fleisch und Blut rückhaltlos immer 

wieder dem heimsuchenden Wort zum Opfer bietet – „zur Erlösung für viele“? Was soll denn 

da ein „Mittler“, wo das Mittel zu stetig neu vollzogener Erlösung auch ohnedies gefunden 

scheint und wo der Weg nach der Mitte – kein leichter Weg! – auf eigene Verantwortung 

kühn und bedingungslos beschritten ist, jener Weg, der „Wort“ heißt und über den bodenlosen 

Abgrund des Nichtseins führt? 

5. 

Gotteslästerung, Gotteslästerung! – Gewiß. Aber es kann sich wohl leichter ein Mensch als 

Gotteslästerer erkennen und bekennen, der geflucht, gestohlen, die Ehe gebrochen, gelogen 

und getötet hat, als ein anderer, der sich in bitterem Ringen um die Reinhaltung dichterischen 

Worts und dichterischer Gestaltung als eines Ausdrucks des göttlichen Wesens und Willens 

mühte. Denn dazu muß man ja erst einmal vom Heiligen Geist erleuchtet sein, um erkennen 

zu können, daß unter Umständen selbst das unter Schmerzen ausgetragene und geborene hohe 

Dichterwort nicht Gott zu dienen braucht, sondern ebensowohl auch dem Geist des Nichts, 

dem Vater der Lüge, zugute kommen kann, um erkennen zu können, wie sehr gerade in der 

Welt der hohen Geister der Abfall von Gott auf die unmerklichste, aber auch unheilvollste Art 

begonnen hat und sich fortsetzt, und um endlich erkennen zu können, wie gern der Geist des 

Abfalls, der böse Neinsager vom Anfang, sich mit seinen besten Künsten gerade an diejenigen 

unter den Menschen heranmacht, die dazu bestimmt sind, dem Vater sein Reich zurückgewin-

nen zu helfen. Denn der Satan weiß wohl: So schwer es für einen Reichen ist, ins Himmel-

reich zu kommen, soviel größer wird die Freude und der Segen sein, wenn ein solcher den-

noch alles aufgibt und hineingeht. 

Daß es indessen für einen Reichen schwer sei, ins Himmelreich zu gelangen, das ist wiederum 

so recht ein Wort für die Dichter. Ich meine hier nicht die unglücklichen Toren, die ihr dichte-

risches vermögen in den Dienst des eigenen Ich stellen – obwohl es wiederum nicht zufällig 



Kramp - Gotteswort und Dichterwort 5 28.10.2024 

ist, daß gerade unter den Lichtern so viele verführt sind zu jener unerträglichen geistigen Ei-

telkeit, die an ihnen und ihrem Tun alles verzerrt und verdirbt. Ich meine auch nicht diejeni-

gen, die das dichterische Wort lehrhaft einem religiös-denkerischen Impuls unterordnen, wo-

bei denn meistens beides verdorben wird, die selbsterdachte Religion wie das dichterische 

Wort. Sondern ich denke schon durchaus an die echten Dichter aller Zeiten, die „ihrem“ 

Worte bedingungslos untertan sind und sich von ihm bis zum völligen Erlöschen der eigenen 

Kraft und des eigenen Bewußtseins jagen und treiben lassen, weil ihr Wort größer ist als sie 

selbst- ich denke an jene „reichen Jünglinge“, die wahrhaft eher als mancher „gute Christ“ 

sich den Himmel verdient haben würden, wenn anders er durch das verschenken der irdischen 

Ruhe, Sicherheit und der diesseitigen Güter und Wünsche überhaupt zu verdienen wäre. Ich 

denke an jene herzbewegenden, so verehrungswürdigen Gestalten unter den Dichtern, deren 

Verhängnis allein darin bestand, daß sie nicht zu erkennen vermochten, welches in Wahrheit 

die Macht war, von der sie heimgesucht waren, und die die Götter, von denen sie verzehrt 

wurden, schon für Gott hielten, für den einen lebendigen Gott und Vater der Welt. 

Man muß aber schon wirklich aus Erfahrung wissen, wie schwer es ist, nüchtern und wach zu 

bleiben, wenn die schenkenden schönen Götter sich für Gott ausgeben und ihre Welt für die 

göttliche Vaterwelt; wie schwer es ist, solch Beschenktwerden überhaupt als Verführung zu 

erkennen, geschweige denn zu überwinden, indem man sich vor dem lebendigen Gott auf die 

Knie wirft und sich mit all seinem vermeintlichen Reichtum als Sünder unter Sündern be-

kennt; wie schwer es ist, Gott das eigene Wort freudig zurückzugeben und auf dem untersten 

Bänkchen in seiner Schule jenes andere Wort zu buchstabieren, das nicht aus dem eigenen 

Herzen gesprochen ist, sondern eher gegen das eigene Herz. 

6. 

So sei es denn nochmals ausgesprochen, daß auch das Dichterwort als bloß solches sich zu-

rückverweisen lassen muß in das Bereich der gefallenen Schöpfung und daß es damit auch un-

ter den Urteilsspruch Gottes fällt, der da heißt: Diese Welt, die aus dem Willen ihres Schöp-

fers herausgefallen ist, indem sie sich vermaß, aus eigener Göttlichkeit wissen zu können, was 

Gut und Böse, Wahrheit und Lüge, Schein und Wirklichkeit sei, diese Welt kann in die Arme 

des Vaters nur dann zurückkehren, wenn sie mit diesem Wahne Schluß macht, der die ver-

derbliche Trennung bewirkt hat und bewirkt. Erst nach dieser „Bekehrung“, die indessen 

nichts Geringerem denn einem Sterben des alten, gottfeindlichen Menschenwesens gleich-

kommt, wird der Mensch mit allem, was er ist und kann, wieder wahrhaft in den Dienst des 

lebendigen Gottes treten können, der in Jesus Christus zu uns das Wort von der Vergebung 

aller unserer Sünden gesprochen hat. Dies ist die harte Wahrheit, die wahr bleibt, ob sie gleich 

noch so oft ins Wehleidige und Selbstbetrügerisch-Sentimentale aufgelöst worden ist. Der 

Dichter aber, der sich mitsamt seinem Wort in den Dienst Gottes nehmen lassen will, muß 

dieses sein Wort zuerst einmal verlieren und verleugnen; er muß zuerst einmal „nichts mehr 

zu sagen haben“, muß gänzlich leer von eigenen Phantasten und Impulsen sein, um in rechter 

Demut und Kindlichkeit das Wort zu hören, das ihm sein Gericht und seine Erlösung verkün-

det. 

Erst wenn der Dichter dieses Wort Gottes, in Christus für alle Zeiten gesprochen und in der 

Bibel bezeugt, recht hören und verstehen lernt als die Grenze seines Lebens und zugleich als 

das Licht, in dem er die Geister zu scheiden vermag, erst dann wird er auch seines ihm neuge-

schenkten eigenen Wortes wieder recht froh werden können. Denn nun wird sein dichterisches 

Vermögen nicht mehr eine Dualität sein, die ihn auf besondere Weise religiös heraushebt aus 

der dumpfen Masse der übrigen Menschen; sondern nun wird er sein Wort vom Geist Gottes 

selbst erleuchten und in Dienst nehmen lassen, gleich wie er ja nun sein ganzes Sein wieder 

unter das Gericht und die Verheißung des Gotteswortes gestellt hat, dem gehorsam zu sein 



Kramp - Gotteswort und Dichterwort 6 28.10.2024 

vom Anfang der Welt her menschliche Bestimmung ist. 

Von hier aus werden wir nun aber auch nicht mehr so ängstlich zu scheiden brauchen zwi-

schen Gotteswort und Dichterwerk, soweit beides uns als Menschenwort begegnet. Denn 

wenn das Wort des Dichters zugleich das Wort eines im Glauben erlösten Menschen ist, so ist 

es damit ja schon auf Seiten Gottes getreten und dient ihm auf seine Weise. Martin Luther hat 

die Bibel uns Deutschen gewiß darum so tief in die Seele schreiben können, weil er ein großer 

Dichter war; aber daran denkt die Seele nicht, die da in der Bibel liest, weil sie hungert und 

dürstet nach dem Wort des lebendigen Gottes. Gerade hier am Beispiel der Bibel, genauer am 

Beispiel der Bibelübersetzung Luthers, wird so recht klar, wie das Menschenwort sogleich 

und gänzlich aufhört, ein eigenes und selbstsüchtiges Leben zur Schau zu tragen, wo es sich 

schlicht und demütig in den Dienst des Wortes Gottes begibt. Niemand, der wirklich Hunger 

nach dem Evangelium hat, wird daran denken, die „Wörter“ der Bibel schon für das „Wort“ 

Gottes zu nehmen, denn das wäre auf der Linie der Magie gedacht. Aber auch keiner, den der 

Heilige Geist in den Wörtern der Bibel das Wort Gottes hat finden lassen, wird ehrfurchtslos 

oder besserwisserisch auch nur den kleinsten Buchstaben an den Wörtern ändern, solange das 

Wort, das uns allein angeht, noch so voll und klar und gewaltig aus der Schrift heraustönt, wie 

es der rechtschaffen Hungrige aus der Bibel Martin Luthers ertönen hört. 

7. 

Nun soll beileibe nicht gesagt sein, daß der evangeliumsgläubige Dichter nach der Weise Lu-

thers sein Wort allein der christlichen Gemeinde dienstbar zu machen habe oder daß er seinen 

Gehorsam gegen Gottes Wort etwa in der Wahl seiner dichterischen Gegenstände erweisen 

solle, wie es die christliche Dichtung des Mittelalters oder gewisse christliche Richtungen 

späterer Zeiten getan haben. Darauf kommt es nicht an. (Im Gegenteil, man kann auf die gott-

feindlichste Weise „christlich“ dichten, man kann Kirchenlieder und sogar Bibelübersetzun-

gen durchaus im Geiste dessen schreiben, der der erste Empörer gegen den Herrn war.) Son-

dern wenn ein Dichter wirklich im Lichte des Wortes Gottes lebt, so mag er mit seinem eige-

nen Wort ruhig betrachten und gestalten, was immer er will, es wird vor seinem Blick und 

Mort unter die Wahrheit des Evangeliums treten und wird sichtbar in das Licht Gottes zurück-

kehren, dahinein er, der Lichter, zuvor durch Gottes Gnade gerufen wurde. Denn wenn der 

Gott, den die Schrift bezeugt, wirklich der eine lebendige Gott der Welt ist, Schöpfer Him-

mels und der Erde, und wenn Jesus Christus, an den ich glaube, wirklich der eingeborene 

Sohn dieses Gottes und als solcher zu meiner Erlösung ins Fleisch gekommen ist, so muß es 

um so mehr Aufgabe des dichterischen Bemühens sein, die lebendige Wahrheit dieses Glau-

bens lichtvoll zu erweisen. „Werde eine neue Kreatur, und dann rede und predige, wie dir der 

Schnabel gewachsen ist“, soll Luther einmal – dem Sinne nach – gesagt haben. 

Es ist wahrhaftig auch nicht so bestellt, daß der christliche Dichter damit nun „sein“ Dichten 

pharisäerhaft dem Dichten derjenigen entgegensetzen dürfte, die nach der Weise des Men-

schengeistes ihrem eigenen Genius und der anonymen Gewalt jener Götter untertan sind, die 

im Bereich des ungebundenen Menschenwortes wohnen. Beileibe nicht; sondern er wird 

ihnen in brüderlicher Liebe und Ehrfurcht zur Seite sein, wo immer sie ihm dies gestatten, er 

wird sogar beiseite treten, um ihnen die Ehre zu lasten, die ihnen in der Welt gebührt. Auch 

wird sich der evangeliumsgläubige Dichter durchaus nicht den dichterischen Aufgaben zu ent-

ziehen brauchen, deren Lösung sein Volk als solches von ihm wie von allen anderen verlan-

gen muß. Im Gegenteil, gerade er darf hoffen, daß er derlei Aufgaben so lösen werde, wie es 

im tiefsten Interesse seines Volkes liegt, weil dieses sein Volk ja sich selbst und seine Schick-

sale nur solange recht zu verstehen vermag, als es dem Wort Gottes gehorsam bleibt. 

Es ist aber in Wahrheit so, daß der Mensch, der mitten in seinem dichterischen Tun und 



Kramp - Gotteswort und Dichterwort 7 28.10.2024 

vermögen einmal wirklich von der Stimme getroffen wurde, die ihm durch das Zeugnis der 

Bibel und durch das Wort der Prediger die Botschaft von dem allmächtigen Gott und seiner 

vergebenden und rettenden Liebe in Jesus Christus verkündigt, – ich sage, es ist so, daß dieser 

Mensch fortan nichts anderes mehr wollen und ersehnen kann, als diese seine Gabe in den 

Dienst der Liebe Gottes zu stellen. And nicht sein Wort allein, sondern sein ganzes Leben. 

Nun aber hoffen wir auf die Zeit, da es einen Unterschied zwischen Gottes Wort und dem 

Dichterwort nicht mehr geben wird, weil Gott uns dann mit all unserem Sein und Tun in sei-

nen Dienst genommen haben wird. Die Bibel zeugt davon, daß diese Herrschaft Gottes auf Er-

den bereits begonnen habe. Darum ist sie das Buch derer, die auf Gott hoffen. Darum ist sie 

das Wort Gottes. 

Quelle: Kurt Ihlenfeld (Hrsg.), Das Buch der Christenheit. Betrachtungen zur Bibel, Berlin-

Steglitz: Eckart-Verlag 1939, S. 110-127. 


