Gotteswort und Dichterwort

Von Willy Kramp

1.

Wer vom Worte Gottes in seinem Verhaltnis zum Wort des Dichters spricht, der kann dies
rechtmagig — in diesem wie in jedem anderen Zusammenhange — nur tun, indem er sich bedin-
gungslos unter das Zeugnis der Heiligen Schrift stellt. Die Heilige Schrift aber versteht unter
dem Wort Gottes wesentlich zweierlei: Das ,,Gott sprach*“ am Anfang und die Erscheinung
Jesu Christi (der ,,des Vaters ewigs Wort* ist) im Fleisch, das heil3t: in der abgefallenen
Schoépfung, zu der du und ich gehdren.

Beide Male offenbart sich mir Gottes Wort nicht als etwas, das — um von mir gehért und ver-
standen zu werden — bestimmte geistige, dsthetische oder ,,religidse Sonderveranlagungen
voraussetzte, sondern es spricht zu mir in die Lage hinein, die ich mit allem, was Geschopfes-
antlitz tragt, teile. Es spricht in meine Siinde hinein. Das Wort von der Schépfung sagt mir,
daB ich mein Leben nicht aus mir selber, sondern aus Gott dem Vater habe und daf? ich es ihm
darum danke und schulde: im Hinhtren aber auf das zweite Wort Gottes, das in Christus er-
schienen ist, begreife ich, daf? all mein falsches, willkurliches, selbstherrliches, gottleugnen-
des, also stindiges Leben ausgestrichen sein soll, wenn ich das neue Leben in Christus, dem
kreaturgewordenen Worte Gottes, glaubig ergreife und mich damit der neuen Schépfung teil-
haftig mache, die Gott unter uns begonnen hat. Gottes Wort, wie es die Schrift bezeugt, ist zu-
néachst und zuletzt Schopfung, reine heilige Schopfung, auf der die Verheilung ruht: Kein
Tod, keine Sunde. Erst durch meinen und deinen Ungehorsam ist diese Schopfung mitsamt
ihren herrlichen VerheilRungen verdorben worden, und wenn in diese ungehorsam gewordene,
abgefallene Schopfung hinein dann Gottes Wort durch den Mund der Propheten und Prediger
auch als Gerichtswort ertont, das von der Grenze und dem schrecklichen Ende allen von Gott
geldsten Lebens spricht, so besteht das wahre gottliche Gericht iber unsere Suinde endlich
doch nicht darin, dal? das ungehorsame und abgefallene Geschdpf vernichtet wird, sondern
vielmehr darin, dal? Christus ins Fleisch gekommen ist und mit seinem Kommen ein neues
Strémen der géttlichen Gnade angehoben hat, also dal3 nach Gottes Willen das Ende des abge-
fallenen Geschopfes nicht wahrhaft der Tod, sondern das neue Leben in Christus ist mit all
den VerheiBungen, die auf denen ruhen, die Gottes Kinder bleiben wollen.

Gottes Wort kommt also aus der Wirklichkeit Gottes — der einzigen Wirklichkeit, die es gibt —
und wo es ertdnt, da schafft es wiederum Wirklichkeit, weil Gott nicht ligen, d.h. nicht so aus
dem Nichts heraus sprechen kann wie der Mensch. Trotzdem wird durch das Menschenwort
der Heiligen Schrift von diesem wahren Sprechen Gottes Zeugnis abgelegt; und weil mir die
Wahrheit dieses Zeugnisses vom Heiligen Geist offenbart worden ist, kann ich es wohl ohne
Widerspruch anhoren, wenn da im Gottesdienst gesagt wird: ,,Wir horen aus Gottes Wort ...
Denn das Geschehen, in dem Gott sich selbst uns offenbart hat, und das Menschenwort, in
dem von diesem Geschehen berichtet wird, ist hier zu einer unaufldslichen, leibhaften Einheit
geworden. Diese Einheit bleibt das Geheimnis der Bibel.

2.

Mit allem, was ich bin und was ich kann, gehore ich Gott. Was die Heilige Schrift als Stinde
bezeichnet, ist nichts anderes als die Tatsache, daf ich dies vergessen habe oder gegen besse-
res Wissen leugne. Indem ich mich aber — aus welchen Grinden und mit welchen Begriin-

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 1 28.10.2024



dungen auch immer — von meinem Schopfer abgeldst habe, um aus eigener Kraft, Vernunft
und Gaéttlichkeit zu leben, sind alle meine Krafte und Fahigkeiten, mégen sie noch so grof3
sein, doch nicht mehr die Auswirkungen dessen, der mich geschaffen hat, und dienen nicht
mehr seinem gottlichen Willen, sondern sie treten in den Dienst meiner eigenen Willkr, die
bei aller menschlichen Zielstrebigkeit aufs Letzte gesehen doch ins Nichts zielt. Unter Stinde
versteht die Bibel — anders ausgedriickt — dies, dal} der Mensch nicht mehr aus dem Geiste
seines wirklichen Vaters heraus in kindlicher Art handelt, denkt und lebt, sondern daf3 er — im
Banne des Vaters der Liige — aus ,.,seinem* eigenen Sein heraus eine Wirklichkeit zu schaffen
strebt, die diejenige des Vaters zu leugnen, ja zu verdrangen und zu ubertreffen vermdchte. Da
es aber nur die eine Wirklichkeit gibt, die aus dem gottlichen ,,Es werde* kommt, und auler
dieser nur den Schein einer Wirklichkeit, so bleibt dem abgefallenen Menschen nichts anderes
ubrig, als den Schein fur Wahrheit zu nehmen, sein eigenes Wesen fir Gottes Wesen zu set-
zen, sein von Gott verlassenes Leben dennoch fir Leben zu halten und sein in Wahrheit zer-
storerisches Tun mit dem schépfungskraftigen Handeln Gottes zu verwechseln. Je groier die
Gaben und Krafte eines Menschen sind — und gerade im ,,Geistigen* —, desto leichter wird
ihm dieser uralte Selbstbetrug der Kreatur fallen; desto verhdngnisvoller wirkt sich aber auch
solcher Abfall aus.

3.

Gerade die menschliche Sprache nun — und das Dichterwort stellt ja die Menschensprache in
ihrer letztmdglichen Tiefe und Wirkungsweite dar — gerade die Sprache ist dasjenige Element,
darin der Mensch am allerleichtesten von dem verfiihrerischen alten Wahn gefangen wird, er
konne sein und tun wie Gott selbst. Denn mittels des menschlichen Worts, des Dichterworts
inshesondere, scheint sich ja ganz Ahnliches, sogar ganz Gleiches zu vollziehen wie mittels
des gottlichen Schopfungswortes. Denn erschafft nicht auch der Dichter allein durch sein
Wort eine neue Welt, die reiner, schoner und wirklicher ist als die duRerlich sichtbare Welt?
Und erlést nicht auch der Dichter durch die Liebe und Weisheit, mit der sein Wort die Ge-
schehnisse und Einzelheiten menschlichen Lebens zueinander in Beziehung setzt, den Men-
schen von der Abgefallenheit und VVordergriindigkeit eines sinnlos und tot gewordenen Exis-
tierens, so wie Gott die Welt aus ihrem stindigen Abfall und Ungehorsam erlost hat durch sein
in Jesus Christus gesprochenes Gerichtsund Liebeswort?

Wahrlich, die radikale Scheidung zwischen dem, was im strengen Sinne Wort Gottes und
dem, was selbst im tiefsten und héchsten Sinne Wort des abgefallenen Menschen ist, diese
Scheidung gehort zu dem Schwersten und Bittersten, was menschlicher Wahrhaftigkeit aufge-
geben werden kann. Denn zwar ist das Menschenwort ebenso sehr das Mittel der Wahrheit
wie der Liige, des Heilens wie des Vernichtens geworden und offenbart in dieser seiner Viel-
deutigkeit am starksten die Verlorenheit alles von Gott abgefallenen Wesens Gberhaupt; aber
dennoch offenbart sich auch das eindeutig wahre, géttliche Wesen doch wohl nicht zufallig in
dem Menschenwort der Bibel, dennoch haben die Apostel, Propheten und Prediger Gottes zur
Verkindigung Seiner Wahrheit nie etwas anderes zur Verfligung gehabt als ihr armes, schwa-
ches Menschenwort. Der Zusammenhang zwischen dem ,,Gott sprach* und dem Sprechen des
Menschen ist somit in ein Geheimnis gehullt, das anzuriihren oder gar enthiillen zu wollen die
Vernunft sich wohl hiiten sollte.

Die Versuchung, die an diesem Wege lauert, kann indessen ganz doch wohl nur der ermessen,
der sich vom dichterischen Wort immer wieder selbst in die Tiefe reilRen lassen muf3 und nie-
mals weil3, ob er von da unten eine Perle oder einen garstigen Frosch heraufbringen wird, ja
der nicht einmal weil3, ob er nicht eines Tages ganz vom Strudel verschlungen bleiben wird.
Denn es liegt ja auf der Hand, dal’ am echten Dichterwort auch heute noch ein irrationaler
Zauber haftet, der gleichsam aus Paradiesestagen zu stammen scheint. Immer noch geschieht

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 2 28.10.2024



das Unerklarliche, daR das Dichterwort am Antlitz der Menschheit bildet und wandelt, dal3 es
in Schicksale und in Menschenseelen real eingreift — zum Guten oder zum Bdsen; oder wer
wollte leugnen, dal} das Dichterwort, so wie es in hohem Mal3e der Tréger heilender sowohl
als auch damonischer Krafte sein kann, gleicherweise auch in jene Sphére zu fiihren vermag,
darin alles VVordergrundige der Welt als Schein entlarvt ist?

Es ist die tiefste Schwierigkeit unseres Menschenlebens tiberhaupt, die hier in besonderer
Weise zutage tritt: Die Schwierigkeit, dasjenige, was machtvoll zu uns spricht, zu scheiden
von dem, was aus Vollmacht zu uns spricht. Es ist insbesondere die Schwierigkeit, zu erken-
nen, dal’ das Dichterwort darum noch nicht naher bei Gott ist, weil es starker der geistigen als
der materiellen Welt angehort. Denn die ,,geistige Welt, mit der es dies Wort zu tun hat, ist
beileibe nicht als solche schon die Wirklichkeit des lebendigen Gottes; sie kann ebenso wohl
eine geistige Scheinwirklichkeit ddmonischen Ursprunges sein. In alles menschliche Wort hat
sich ja jene Zweideutigkeit eingeschlichen, mit der wir unser ,,Freisein“ von Gott bezahlen
mussen; das menschliche Wort ist seit den Zeiten des Abfalls nicht mehr unbedingt an den ge-
bunden, der allein binden kann. Wo aber das Menschenwort ,.frei* wird, da wird es in Wahr-
heit wild und rast ins Nichts mit einem jeden, der nicht von starkerer Hand gehalten wird. Wir
haben Beispiele fur solche Wahnsinnsfahrten.

Was aber sollen wir tun? Wie werden wir unser Menschenwort, unser Dichterwort, wieder
den Grund finden lasten, aus dem es als gutes reines Brot hervorzuwachsen vermag? Sollen
wir nicht lieber auf alles schépferische Leben in und aus unserer Menschensprache ganz ver-
zichten, nachdem wir einmal die Gefahren erkannt haben, die in solchem Leben lauern?

4.

Jesus Christus ist in die Welt gekommen, um die Wahrheit Gber den Menschen und Uber Gott
wieder ans Licht zu bringen. Er verkindet uns nicht nur das Wort dieser Wahrheit, sondern er
selber ist dieses Wort. Das gleiche Wort Gottes, mittels dessen einst Himmel und Erde er-
schaffen wurden, ist in ihm Mensch geworden. Dieser Mensch Jesus von Nazareth spricht
zwar auf menschliche Weise und in Menschenworten zu uns; Gott aber zeugt fur die Wahrheit
seines Wortes auf gottliche Weise, indem er ihm Vollmacht gibt tiber Leben und Tod, uns al-
len sichtbar. Es gibt keinen anderen Weg, der tber unsere Stinde hinweg wieder zur Wahrheit
unseres Seins und damit auch unseres Wortes fiihren konnte, als den, dal3 wir uns an dieses
neu offenbarte und uns zur Erlésung angebotene Wort Gottes in Christus halten. Denn in ihm
endet unsere Sunde. In ihm endet unser Ungehorsam, unser Selbst-sein- und Selbst-wissen-
wollen. Darum endet in ihm auch unsere Liige. Die Liige unseres Seins wie die Liige, die sich
in unser Menschenwort eingeschlichen hat.

Aber wie? Dann sollte der Dichter mit seiner geheimnisvollen Macht und Kunst genau so auf
die Reinigung von der Stinde durch das Kreuz Christi und auf die Rechtfertigung aus Glauben
angewiesen sein wie der armste Schéacher? Dann sollte auf dem schmalen Wege, der nach
Gottes Willen uns wiederum in die Fulle fihren wird, all dieser Reichtum des Worts eher eine
hemmende Burde denn ein starker Stab sein? Das geht dem Herzen bitter ein. Wahrlich. Denn
der dichtende Mensch kennt ja wie keiner die verfuhrerische Gewalt jener Einfliisterungen,
die da seit Adam und Eva dem Menschen sagen: Ihr werdet sein wie Gott. Was kann der
Dichter doch nicht alles durch die Magie seines Wortes vollbringen! Er kann erhéhen, was ge-
ring ist, und er kann erniedrigen, was hoch ist. Er kann dem Sinnlosen einen Sinn geben. Er
kann das Stumme sprechend machen. Er kann die Wahrheit seiner Welt mittels seiner Gestal-
tungen verwirklichen, statt wie der Prediger des Evangeliums unter der Last eines fremden,
ubermenschlichen und kaum verstéandlichen Auftrages nur Worte zu stammeln. Er kann den
Ungldaubigen zum Glauben zwingen, denn er ,,beweist*, wo der Prediger des Evangeliums nur

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 3 28.10.2024



Hinweisen kann. Er vermag die Widerstrebenden zum Glauben zu verfihren, wo der Prediger
des Evangeliums durch sein Zeugnis lediglich die zum Hdéren bereiten Herzen dem Glauben
entgegenfiihren kann. Er verkundigt nicht nur das neue Leben in einer kiinftigen Welt, son-
dern er bietet dieses neue Leben bereits sichtbar an.

Viel, sehr viel vermag das Dichterwort, und die von ihm heimgesucht werden, sollten sie da-
rum nicht zu Recht sich als die berufenen Priester der Gottheit fihlen, deren schaffendem We-
sen das ihre doch so verwandt ist? Sollten sie sich nicht um so mehr die priesterlich Berufenen
diinken, als sie in der furchtbaren Not des Heimgesuchtwerdens, im langen quéalenden Warten
auf das Wort und in der reinen Seligkeit des Empfangens und Gebérens des Wortes auf an-
dere, gottahnlichere Art zu leiden und sich zu freuen meinen denn andere Menschen? Sind sie
es nicht, die es ertragen miissen, daR die sichtbare Welt der Dinge sich immer wieder vor ih-
rem erschauernden Blick auflost und der furchtbare gottliche Herzschlag hinter dieser auf3er-
lich gewordenen Scheinwelt sie vor Angst schwindeln macht? Sind sie nicht herausgerissen
aus allem Trost, den die vielen haben, die in der sichtbaren Welt die wirkliche sehen? Heil3t es
nicht wahrlich genug gelitten, wenn alles Feste sich immer wieder gespenstisch auflost und
der im Nichts ertrinkenden Seele nichts anderes bleibt als das Wort, daraus sie stets erneut die
neue Welt gebaren muf, in der sich fur ein paar Atemzlige Ruhe finden 1a3t? And das alles
sollte vor Gott nicht gelten? Sondern wie alle anderen, die Kleinen, die Armen, ja die Verwor-
fenen, so sollte auch er, der Dichter, vor Gott gerechtfertigt sein allein durch den Glauben an
die weltliberwindende Opfertat Jesu Christi, obwohl er doch in jedem echten Schaffensakt die
in Todeskalte erstarrte Welt Gberwunden zu haben und ihr durch sein priesterliches Wort
neues Leben geschenkt zu haben meint? Emport er sich nicht mit Recht dagegen, daf3 einzig in
Christus, dem Sohne Gottes, das erlésende und neumachende Wort des Vaters ins Fleisch ge-
kommen sein soll, da doch er, der Dichter, sein eigenes Fleisch und Blut riickhaltlos immer
wieder dem heimsuchenden Wort zum Opfer bietet — ,,zur Erlésung fir viele“? Was soll denn
da ein ,,Mittler*, wo das Mittel zu stetig neu vollzogener Erlésung auch ohnedies gefunden
scheint und wo der Weg nach der Mitte — kein leichter Weg! — auf eigene Verantwortung
kiihn und bedingungslos beschritten ist, jener Weg, der ,,Wort* hei3t und Gber den bodenlosen
Abgrund des Nichtseins fuhrt?

5.

Gotteslasterung, Gotteslasterung! — Gewil. Aber es kann sich wohl leichter ein Mensch als
Gotteslasterer erkennen und bekennen, der geflucht, gestohlen, die Ehe gebrochen, gelogen
und getotet hat, als ein anderer, der sich in bitterem Ringen um die Reinhaltung dichterischen
Worts und dichterischer Gestaltung als eines Ausdrucks des gottlichen Wesens und Willens
muhte. Denn dazu muf3 man ja erst einmal vom Heiligen Geist erleuchtet sein, um erkennen
zu konnen, daB unter Umstanden selbst das unter Schmerzen ausgetragene und geborene hohe
Dichterwort nicht Gott zu dienen braucht, sondern ebensowohl auch dem Geist des Nichts,
dem Vater der Luge, zugute kommen kann, um erkennen zu kdnnen, wie sehr gerade in der
Welt der hohen Geister der Abfall von Gott auf die unmerklichste, aber auch unheilvollste Art
begonnen hat und sich fortsetzt, und um endlich erkennen zu kénnen, wie gern der Geist des
Abfalls, der bose Neinsager vom Anfang, sich mit seinen besten Kiinsten gerade an diejenigen
unter den Menschen heranmacht, die dazu bestimmt sind, dem Vater sein Reich zuriickgewin-
nen zu helfen. Denn der Satan weil3 wohl: So schwer es fir einen Reichen ist, ins Himmel-
reich zu kommen, soviel grolier wird die Freude und der Segen sein, wenn ein solcher den-
noch alles aufgibt und hineingeht.

DaR es indessen fur einen Reichen schwer sei, ins Himmelreich zu gelangen, das ist wiederum
so recht ein Wort fir die Dichter. Ich meine hier nicht die ungliicklichen Toren, die ihr dichte-
risches vermdgen in den Dienst des eigenen Ich stellen — obwohl es wiederum nicht zuféllig

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 4 28.10.2024



ist, dal} gerade unter den Lichtern so viele verfuhrt sind zu jener unertréglichen geistigen Ei-
telkeit, die an ihnen und ihrem Tun alles verzerrt und verdirbt. Ich meine auch nicht diejeni-
gen, die das dichterische Wort lehrhaft einem religiés-denkerischen Impuls unterordnen, wo-
bei denn meistens beides verdorben wird, die selbsterdachte Religion wie das dichterische
Wort. Sondern ich denke schon durchaus an die echten Dichter aller Zeiten, die ,,ihrem*
Worte bedingungslos untertan sind und sich von ihm bis zum vélligen Erléschen der eigenen
Kraft und des eigenen Bewuf3tseins jagen und treiben lassen, weil ihr Wort groRer ist als sie
selbst- ich denke an jene ,.,reichen Jinglinge®, die wahrhaft eher als mancher ,,gute Christ*
sich den Himmel verdient haben wirden, wenn anders er durch das verschenken der irdischen
Ruhe, Sicherheit und der diesseitigen Guter und Winsche tberhaupt zu verdienen ware. Ich
denke an jene herzbewegenden, so verehrungswirdigen Gestalten unter den Dichtern, deren
Verhangnis allein darin bestand, daf? sie nicht zu erkennen vermochten, welches in Wahrheit
die Macht war, von der sie heimgesucht waren, und die die Gotter, von denen sie verzehrt
wurden, schon fir Gott hielten, fir den einen lebendigen Gott und Vater der Welt.

Man muf3 aber schon wirklich aus Erfahrung wissen, wie schwer es ist, niichtern und wach zu
bleiben, wenn die schenkenden schonen Gotter sich fur Gott ausgeben und ihre Welt fur die
gottliche Vaterwelt; wie schwer es ist, solch Beschenktwerden (iberhaupt als Verfihrung zu
erkennen, geschweige denn zu tiberwinden, indem man sich vor dem lebendigen Gott auf die
Knie wirft und sich mit all seinem vermeintlichen Reichtum als Stinder unter Stindern be-
kennt; wie schwer es ist, Gott das eigene Wort freudig zurlickzugeben und auf dem untersten
Bankchen in seiner Schule jenes andere Wort zu buchstabieren, das nicht aus dem eigenen
Herzen gesprochen ist, sondern eher gegen das eigene Herz.

6.

So sei es denn nochmals ausgesprochen, dal$ auch das Dichterwort als blof3 solches sich zu-
rickverweisen lassen mul? in das Bereich der gefallenen Schopfung und daf3 es damit auch un-
ter den Urteilsspruch Gottes féllt, der da heil3t: Diese Welt, die aus dem Willen ihres Schop-
fers herausgefallen ist, indem sie sich vermal, aus eigener Gottlichkeit wissen zu kénnen, was
Gut und Bose, Wahrheit und Lige, Schein und Wirklichkeit sei, diese Welt kann in die Arme
des Vaters nur dann zurtickkehren, wenn sie mit diesem Wahne Schlu macht, der die ver-
derbliche Trennung bewirkt hat und bewirkt. Erst nach dieser ,,Bekehrung®, die indessen
nichts Geringerem denn einem Sterben des alten, gottfeindlichen Menschenwesens gleich-
kommt, wird der Mensch mit allem, was er ist und kann, wieder wahrhaft in den Dienst des
lebendigen Gottes treten kdnnen, der in Jesus Christus zu uns das Wort von der VVergebung
aller unserer Stinden gesprochen hat. Dies ist die harte Wahrheit, die wahr bleibt, ob sie gleich
noch so oft ins Wehleidige und Selbstbetrigerisch-Sentimentale aufgeldst worden ist. Der
Dichter aber, der sich mitsamt seinem Wort in den Dienst Gottes nehmen lassen will, muf3
dieses sein Wort zuerst einmal verlieren und verleugnen; er muf zuerst einmal ,,nichts mehr
zu sagen haben“, muB ganzlich leer von eigenen Phantasten und Impulsen sein, um in rechter
Demut und Kindlichkeit das Wort zu horen, das ihm sein Gericht und seine Erldsung verkin-
det.

Erst wenn der Dichter dieses Wort Gottes, in Christus fir alle Zeiten gesprochen und in der
Bibel bezeugt, recht horen und verstehen lernt als die Grenze seines Lebens und zugleich als
das Licht, in dem er die Geister zu scheiden vermag, erst dann wird er auch seines ihm neuge-
schenkten eigenen Wortes wieder recht froh werden kdnnen. Denn nun wird sein dichterisches
Vermogen nicht mehr eine Dualitét sein, die ihn auf besondere Weise religios heraushebt aus
der dumpfen Masse der (ibrigen Menschen; sondern nun wird er sein Wort vom Geist Gottes
selbst erleuchten und in Dienst nehmen lassen, gleich wie er ja nun sein ganzes Sein wieder
unter das Gericht und die Verheil3ung des Gotteswortes gestellt hat, dem gehorsam zu sein

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 5 28.10.2024



vom Anfang der Welt her menschliche Bestimmung ist.

\on hier aus werden wir nun aber auch nicht mehr so angstlich zu scheiden brauchen zwi-
schen Gotteswort und Dichterwerk, soweit beides uns als Menschenwort begegnet. Denn
wenn das Wort des Dichters zugleich das Wort eines im Glauben erlésten Menschen ist, so ist
es damit ja schon auf Seiten Gottes getreten und dient ihm auf seine Weise. Martin Luther hat
die Bibel uns Deutschen gewif8 darum so tief in die Seele schreiben kénnen, weil er ein grol3er
Dichter war; aber daran denkt die Seele nicht, die da in der Bibel liest, weil sie hungert und
dirstet nach dem Wort des lebendigen Gottes. Gerade hier am Beispiel der Bibel, genauer am
Beispiel der Bibellibersetzung Luthers, wird so recht klar, wie das Menschenwort sogleich
und géanzlich aufhort, ein eigenes und selbstsuchtiges Leben zur Schau zu tragen, wo es sich
schlicht und demdtig in den Dienst des Wortes Gottes begibt. Niemand, der wirklich Hunger
nach dem Evangelium hat, wird daran denken, die ,,Worter der Bibel schon fiir das ,,Wort*
Gottes zu nehmen, denn das wére auf der Linie der Magie gedacht. Aber auch keiner, den der
Heilige Geist in den Wortern der Bibel das Wort Gottes hat finden lassen, wird ehrfurchtslos
oder besserwisserisch auch nur den kleinsten Buchstaben an den Wértern andern, solange das
Wort, das uns allein angeht, noch so voll und klar und gewaltig aus der Schrift heraustont, wie
es der rechtschaffen Hungrige aus der Bibel Martin Luthers erténen hort.

7.

Nun soll beileibe nicht gesagt sein, dal der evangeliumsglaubige Dichter nach der Weise Lu-
thers sein Wort allein der christlichen Gemeinde dienstbar zu machen habe oder daR er seinen
Gehorsam gegen Gottes Wort etwa in der Wahl seiner dichterischen Gegensténde erweisen
solle, wie es die christliche Dichtung des Mittelalters oder gewisse christliche Richtungen
spaterer Zeiten getan haben. Darauf kommt es nicht an. (Im Gegenteil, man kann auf die gott-
feindlichste Weise ,,christlich“ dichten, man kann Kirchenlieder und sogar Bibelubersetzun-
gen durchaus im Geiste dessen schreiben, der der erste Empdorer gegen den Herrn war.) Son-
dern wenn ein Dichter wirklich im Lichte des Wortes Gottes lebt, so mag er mit seinem eige-
nen Wort ruhig betrachten und gestalten, was immer er will, es wird vor seinem Blick und
Mort unter die Wahrheit des Evangeliums treten und wird sichtbar in das Licht Gottes zurtick-
kehren, dahinein er, der Lichter, zuvor durch Gottes Gnade gerufen wurde. Denn wenn der
Gott, den die Schrift bezeugt, wirklich der eine lebendige Gott der Welt ist, Schopfer Him-
mels und der Erde, und wenn Jesus Christus, an den ich glaube, wirklich der eingeborene
Sohn dieses Gottes und als solcher zu meiner Erlésung ins Fleisch gekommen ist, so mul3 es
um so mehr Aufgabe des dichterischen Bemiihens sein, die lebendige Wahrheit dieses Glau-
bens lichtvoll zu erweisen. ,,Werde eine neue Kreatur, und dann rede und predige, wie dir der
Schnabel gewachsen ist, soll Luther einmal — dem Sinne nach — gesagt haben.

Es ist wahrhaftig auch nicht so bestellt, da3 der christliche Dichter damit nun ,,sein* Dichten
phariséerhaft dem Dichten derjenigen entgegensetzen durfte, die nach der Weise des Men-
schengeistes ihrem eigenen Genius und der anonymen Gewalt jener Gotter untertan sind, die
im Bereich des ungebundenen Menschenwaortes wohnen. Beileibe nicht; sondern er wird
ihnen in briderlicher Liebe und Ehrfurcht zur Seite sein, wo immer sie ihm dies gestatten, er
wird sogar beiseite treten, um ihnen die Ehre zu lasten, die ihnen in der Welt gebihrt. Auch
wird sich der evangeliumsglaubige Dichter durchaus nicht den dichterischen Aufgaben zu ent-
ziehen brauchen, deren LAsung sein VVolk als solches von ihm wie von allen anderen verlan-
gen muB. Im Gegenteil, gerade er darf hoffen, dal? er derlei Aufgaben so l6sen werde, wie es
im tiefsten Interesse seines Volkes liegt, weil dieses sein Volk ja sich selbst und seine Schick-
sale nur solange recht zu verstehen vermag, als es dem Wort Gottes gehorsam bleibt.

Es ist aber in Wahrheit so, dal der Mensch, der mitten in seinem dichterischen Tun und

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 6 28.10.2024



vermogen einmal wirklich von der Stimme getroffen wurde, die ihm durch das Zeugnis der
Bibel und durch das Wort der Prediger die Botschaft von dem allmachtigen Gott und seiner
vergebenden und rettenden Liebe in Jesus Christus verkindigt, — ich sage, es ist so, daB dieser
Mensch fortan nichts anderes mehr wollen und ersehnen kann, als diese seine Gabe in den
Dienst der Liebe Gottes zu stellen. And nicht sein Wort allein, sondern sein ganzes Leben.
Nun aber hoffen wir auf die Zeit, da es einen Unterschied zwischen Gottes Wort und dem
Dichterwort nicht mehr geben wird, weil Gott uns dann mit all unserem Sein und Tun in sei-
nen Dienst genommen haben wird. Die Bibel zeugt davon, dal’ diese Herrschaft Gottes auf Er-
den bereits begonnen habe. Darum ist sie das Buch derer, die auf Gott hoffen. Darum ist sie
das Wort Gottes.

Quelle: Kurt Ihlenfeld (Hrsg.), Das Buch der Christenheit. Betrachtungen zur Bibel, Berlin-
Steglitz: Eckart-Verlag 1939, S. 110-127.

Kramp - Gotteswort und Dichterwort 7 28.10.2024



