Disputation Gber den Menschen (Disputatio de homine, 14.1.1536)

Von Martin Luther

1.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

Die Philosophie, [das ist] die menschliche Weisheit, definiert den Menschen als ver-
nunftbegabtes, mit Sinnen und Koérperlichkeit ausgestattetes Lebewesen (animal ratio-
nale, sensitivum, corporeum).

Nun bedarf es jetzt nicht der Erdrterung, ob der Mensch im eigentlichen oder unei-
gentlichen Sinne als »Lebewesen« (animal) bezeichnet wird.

Aber man muss wissen: Diese Definition bestimmt nur den sterblichen und irdischen
Menschen (mortalis et huius vitae homo).

Und in der Tat ist es wahr, dass die Vernunft (ratio) die Hauptsache von allem ist, das
Beste im Vergleich mit den Gbrigen Dingen dieses Lebens und (geradezu) etwas Gott-
liches.

Sie ist Erfinderin und Lenkerin aller [freien] Kinste, der medizinischen Wissenschaft,
der Jurisprudenz und all dessen, was in diesem Leben an Weisheit, Macht, Tlchtigkeit
und Herrlichkeit von Menschen besessen wird.

So muss sie mit Recht als Wesensunterschied bezeichnet werden, durch den der
Mensch [als Mensch] im Unterschied zu den Tieren und den sonstigen Dingen be-
stimmt wird.

Auch die Heilige Schrift hat sie zu solcher Herrin iber die Erde, Uber Vogel, Fische
und Vieh eingesetzt mit dem Gebot: »Herrschet usw.!« [Gen 1,28].

Das heilit, sie soll eine Sonne und eine Art gottliche Macht sein, in diesem Leben dazu
eingesetzt, [all] diese Dinge zu verwalten.

Und selbst nach Adams Fall hat Gott der Vernunft diese Hoheit nicht genommen, son-
dern vielmehr bekréaftigt (confirmavit).

Gleichwohl, dass sie solche Majestat sei ist, weil doch eben diese Vernunft selbst
nicht durch Kenntnis der Ursache (a priore), sondern nur durch Ruckschluss aus den
Wirkungen (a posteriore).

Vergleicht man deshalb die Philosophie oder die Vernunft selbst mit der Theologie, so
wird sich zeigen, dass wir iber den Menschen nahezu nichts wissen.

Scheinen wir doch kaum seine stoffliche Ursache (materialis causa) hinreichend
wahrzunehmen.

Kennt doch die Philosophie ohne Zweifel nicht die wirkende Ursache (causa efficiens)
und entsprechend auch nicht die Zweckursache (causa finalis).

Als Zweckursache setzt sie ndmlich nichts anderes als irdische Wohlfahrt (pax huius
vitae); und sie weil} nicht, dass die wirkende Ursache Gott der Schopfer ist.

Uber die gestaltende Ursache (formalis causa) aber, als welche man die Seele bezeich-
net, wurde nie und wird nie unter Philosophen Einigkeit erzielt.

Denn damit, dass Aristoteles sie als erste Betatigung (actus primus) eines Korpers, der
das Vermdgen zu leben hat [als Prinzip des lebendigen Kérpers] definiert, wollte er ja
Dozenten und Studenten zum Besten haben (illudere voluit).

Es besteht auch keine Aussicht, dass der Mensch vornehmlich in diesem Teil sich sei-
nem Wesen nach erkennen kénne, solange er sich nicht in der Quelle selbst, welche
Gott ist, wahrgenommen hat.

Und was jammerlich ist: Nicht einmal tiber seinen Entschluss (suum consilium) oder
seine Gedanken kann er voll und zuverlassig verfugen, sondern ist darin dem Zufall
und der Nichtigkeit unterworfen.

Jedoch wie dieses Leben ist, so sind sowohl die Definitionen als auch die Erkenntnisse
der Menschen, ndmlich dirftig, schlipfrig und allzu sehr an der Stofflichkeit orientiert
(nimio materialis).

Luther - Disputation tiber den Menschen (Disputatio de homine, 1536)

1 13.09.2024



20.

21.

22.

23.

24,

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

Die Theologie hingegen definiert aus der Fille ihrer Weisheit den ganzen und voll-
kommenen Menschen.

Né&mlich: Der Mensch ist Gottes Geschopf aus Fleisch und lebendiger Seele (anima
spirans) bestehend, von Anbeginn zum Bilde (ad imaginem) Gottes gemacht [Gen
1,27] ohne Siinde, mit der Bestimmung, Nachkommenschaft zu zeugen und uber die
Dinge zu herrschen und niemals zu sterben;

das aber nach Adams Fall der Macht des Teufels unterworfen ist, nd&mlich der Stinde
und dem Tode — beides Ubel, die durch seine Krafte nicht zu tiberwinden und ewig
sind;

und das nur durch den Sohn Gottes Jesus Christus zu befreien ist (sofern es an ihn
glaubt) und mit der Ewigkeit des Lebens zu beschenken.

Unter diesen Umsténden befindet sich jene allerschonste und allerheiligste Sache, wel-
che [in voller Grofe] die Vernunft [auch] nach dem Slindenfall geblieben ist, dennoch
— so0 ergibt sich schllssig — unter der Macht des Teufels.

Folglich ist und bleibt der Mensch dennoch ganz und ausnahmslos — er sei Konig,
Herr, Knecht, weise, gerecht und durch welche Guter dieses Lebens [auch immer] er
sich hervortun kann — der Siinde und dem Tod verhaftet, weil unter der Herrschaft des
Teufels.

Wer darum sagt, die natirrlichen Krafte [des Menschen] seien nach dem Fall unver-
sehrt geblieben, philosophiert gottlos wider die Theologie.

Ebenso wer sagt, der Mensch kdnne sich dadurch, dass er tut, was in seinen Kraften ist
(faciendo quod in se est), Gottes Gnade und das Leben verdienen.

Desgleichen wer Aristoteles (der vom Menschen in theologischer Hinsicht [de homine
theologico] keine Ahnung hat) anfiihrt, ndmlich [dahingehend] dass die Vernunft ihr
Sehnen auf das Beste richte.

Desgleichen dass im Menschen »das Uber uns als Pragezeichen gesetzte Licht von
Gottes Angesicht« [Ps 4,7b] sei, das heil3t, freies Entscheidungsvermdgen (liberum ar-
bitrium) zur Hervorbringung der rechten Weisung und des guten Willens.
Desgleichen, dass es in der Verflgung des Menschen stehe, zwischen Gut und Bése
oder Leben und Tod usw. zu wahlen.

Alle, die solches behaupten, verstehen nicht, was der Mensch ist, noch wissen sie, wo-
von sie reden.

Paulus fasst in Rom 3[,24]: »Wir erachten, dass der Mensch durch Glauben unter Ab-
sehen von den Werken gerechtfertigt wird« in Kiirze die Definition des Menschen da-
hin zusammen, dass der Mensch durch Glauben gerechtfertigt werde.

Wer [vom Menschen] sagt, er misse gerechtfertigt werden, der behauptet gewiss, dass
er Stinder und Ungerechter sei und deshalb vor Gott (coram Deo) schuldig, jedoch
durch Gnade zu retten.

Und [dabei] versteht er [Paulus] »Mensch« unbegrenzt, das heifdt, allgemein, um die
ganze Welt, oder was immer »Mensch« genannt wird, unter der Siinde zusammenzu-
fassen.

So ist denn der Mensch dieses [irdischen] Lebens Gottes bloRer Stoff zum Leben in
seiner kinftigen Gestalt (pura materia Dei ad futurae formae suae vitam).

Wie auch die Kreatur Gberhaupt, die jetzt der Nichtigkeit unterworfen ist, fir Gott der
Stoff zu ihrer herrlichen kiinftigen Gestalt ist.

Und wie sich Erde und Himmel im Anfang (in principio) zu der nach sechs Tagen
vollendeten Gestalt verhielten, ndmlich als deren Stoff,

so verhdlt sich der Mensch in diesem Leben zu seiner zukiinftigen Gestalt, wenn er als
Ebenbild Gottes wiederhergestellt und vollendet sein wird.

Bis dahin befindet sich der Mensch in Siinden und wird tagtaglich entweder gerecht-
fertigt oder [immer] mehr verunstaltet.

Deshalb h&lt Paulus diese Reiche der Vernunft nicht einmal fir wert, sie »Welt« zu

Luther - Disputation tiber den Menschen (Disputatio de homine, 1536)

2 13.09.2024



nennen, sondern bezeichnet sie lieber als »Schemen der Welt (schema mundi)« [vgl.
1.Kor 7,31].

Disputatio D. Martini Lutheri: De homine.

1.

N

11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24,

25.

Philosophia, sapientia humana, definit hominem esse animal rationale, sensitivum,
corporeum.

Neque disputare nunc necesse est, an proprie vel improprie homo vocetur animal.

Sed hoc sciendum est, quod haec definitio tantum mortalem et huius vitae hominem
definit.

Et sane verum est, quod ratio omnium rerum res et caput et prae ceteris rebus huius vi-
tae optimum et divinum quiddam sit.

Quae est inventrix et gubernatrix omnium artium, medicinarum, iurium, et quidquid in
hac vita sapientiae, potentiae, virtutis et gloriae ab hominibus possidetur.

Ut hinc merito ipsa vocari debeat differentia essentialis, qua constituatur homo differre
ab animalibus et rebus aliis.

Quam et scriptura sancta constituit talem dominam super terram, volucres, pisces, pe-
cora, dicens: Dominamini etc.

Hoc est, ut sit sol et numen quoddam ad has res administrandas in hac vita positum.
Nec eam maiestatem Deus post lapsum Adae ademit rationi sed potius confirmavit.

. Tamen talem sese maiestatem esse, nec ea ipsa ratio novit a priore, sed tantum a poste-

riore.

Ideo si comparetur philosophia seu ratio ipsa ad theologiam, apparebit nos de homine
paene nihil scire.

Ut qui vix materialem eius causam videamur satis videre.

Nam philosophia efficientem certe non novit, similiter nec finalem.

Quia finalem nullam ponit aliam quam pacem huius vitae et efficientem nescit esse
creatorem Deum.

De formali vero causa quam vocant animam, nunguam convenit, nunguam conveniet
inter philosophos.

Nam quod Aristoteles eam definit actum primum corporis vivere potentis, etiam illu-
dere voluit lectores et auditores.

Nec spes est hominem in hac praecipue parte sese posse cognoscere, quid sit, donec in
fonte ipso, qui Deus est, sese viderit.

Et quod miserabile est, nec sui consilii aut [cogitationum] plenam et certam habet po-
testatem, sed in his subiecta est casui et vanitati.

Sed qualis est haec vita, talis est et definitio et cognitio hominis, hoc est, exigua, lu-
brica et nimio materialis.

Theologia vero de plenitudine sapientiae suae hominem totum et perfectum definit.
Scilicet quod homo est creatura Dei carne et anima spirante constans, ab initio ad ima-
ginem Dei facta sine peccato, ut generaret et rebus dominaretur nec unquam morere-
tur.

Post lapsum vero Adae subiecta potestati diaboli, peccato et morti, utroque malo suis
viribus insuperabili et aeterno.

Nec nisi per filium Dei Christum lesum liberanda (si credat in eum) et vitae aeternitate
donanda.

Quibus stantibus pulcherrima illa et excellentissima res rerum, quanta est ratio post
peccatum relicta, sub potestate diaboli tamen esse concluditur.

Ut homo totus et omnis, sive sit rex, dominus, servus, sapiens, iustus, et quibus potest
huius vitae bonis excellere, tamen sit et maneat peccati et mortis reus sub diabolo

Luther - Disputation tiber den Menschen (Disputatio de homine, 1536)

3 13.09.2024



26.

217.

28.

29.

30.
31.

32.

33.

34.

35.
36.

37.

38.

39.
40.

Oppressus.
Quare ii, qui dicunt naturalia post lapsum remansisse integra, impie philosophantur
contra theologiam.

Similiter qui dicunt, hominem faciendo quod in se est posse mereri gratiam Dei et vi-
tam.

Item qui Aristotelem (nihil de homine theologico scientem) inducunt, quod ratio
deprecetur ad optima.

Item quod in homine sit lumen vultus Dei super nos signatum, id est, liberum ar-
bitrium ad formandum rectum dictamen et bonam voluntatem.

Item quod hominis sit eligere bonum et malum seu vitam et mortem etc.

Omnes istiusmodi neque quid sit homo intelligunt, neque de qua re loquantur ipsi
sciunt.

Paulus Rom. 3. Arbitramur hominem iustificari fide absque operibus, breviter hominis
definitionem colligit dicens: hominem iustificari fide.

Certe, qui iustificandum dicit, peccatorem et iniustum ac ita reum coram Deo asserit,
sed per gratiam salvandum.

Et hominem indefinite, id est, universaliter accipit, ut concludat totum mundum, seu
quidquid vocatur homo, sub peccato.

Quare homo huius vitae est pura materia Dei ad futurae formae suae vitam.

Sicut et tota creatura, nunc subiecta vanitati, materia Deo est ad gloriosam futuram
suam formam.

Et qualis fuit terra et coelum in principio ad formam post sex dies completam, id est,
materia suli,

Talis est homo in hac vita ad futuram formam suam, cum reformata et perfecta fuerit
imago Dei.

Interim in peccatis est homo et in dies vel justificatur vel polluitur magis.

Hinc Paulus ista rationis regna nec mundum dignatur appellare, sed schema mundi po-
tius vocat.

WA 39/1, S. 175-177, Ubersetzt von Gerhard Ebeling.

Luther - Disputation tiber den Menschen (Disputatio de homine, 1536)

4 13.09.2024



